
 الشعر  في
العصر العباسيّ الأول
الجزء الأول





 الشعر في
العصر العباسيّ الأول

)132 هـ / 750 م ــ 232 هـ / 847 م(

الجـزء الأول

د. غازي طليمات        أ. عرفان الأشقر



الشعر في العصر العباسي الأول - الجزء الأول

تأليف: د. غازي طليمات    أ. عرفان الأشقر

©2017 Qindeel printing, publishing & distribution

 لا يجوز نشر أي جزء من هذا الكتاب، أو نقله  على أي نحو، و بأي طريقة سواء 
 أكانت الكترونية، أم ميكانيكية، أم بالتصوير، أم بالتسجيل أم خلاف ذلك. 

إلا بموافقة الناشر على ذلك كتابة مقدماً.

الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبّر بالضرورة عن رأي الناشر.

موافقة »المجلس الوطني للإعلام« في دولة الإمارات العربية المتحدة 
رقم: 712785 تاريخ 2018/2/6:

ISBN: 978 - 9948 - 39 - 340 - 5

ص. ب: 47417  شــارع الشــيخ زايــــد
دبي - دولة الإمارات العربية المتحدة

info@qindeel.ae :البريـــد الإلكـتروني
www.qindeel.ae :الموقع الإلكتروني

 جميع الحقوق محفوظة  للناشر 2018

الطبعة الأولى: آذار / مارس 2018 م - 1439 هـ



5

المحتويات

11. بين يدي الكتاب..............................................................

الباب الأول: الحياة العامة في العصر العباسيّ الأول

17.............. * الفصل الأول: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة العباسية
تمهيد - لماذا سقطت الدولة الأموية - الدعوة العباسية - الثورة وأبو مسلم 
أدوار   - عصرين  بين   - الأمويين  محق   - العباسيين  انتصار   - الخراساني 

الدولة العباسية - العصر العباسيّ الأول وخلفاؤه. 

* االفصل الثاني: الحياة السياسية في الدولة العباسية......................41
الحجابة  الوزارة -  العهد -  الخلافة والخلفاء - ولاية  الداخلية:  السياسة   -
- الكتابة - اصطراع المنتصرين - الرشيد والبرامكة - فتنة الأمين والمأمون 

- المأمون وعلي الرضا - من الفرس إلى الترك. ثورات متفرقات. 
- السياسة الخارجية: بين العباسيين والبيزنطيين - الرشيد وشارلمان - علاقة 

العباسيين بالسند والهند. 

73.......................................... * الفصل الثالث: النظم الإدارية
- الإمارة والإدارة: الإمارة - الدواوين - البريد - الشرطة 

 - العباسيّ  العصر  في   - والأمويين  الراشدين  عهد  في  المالية:  الإدارة   -
أساليب الجباية - بيت المال - الدراهم والدنانير.



 الشعر في العصر العباسي الأول

6

القضاء  القاضي  يُقلّد  كيف   - القضاء  منزلة   - تمهيد  والحسبة:  القضاء   -
وأنواع التقليد - مجلس القضاء - عمل القاضي - ديوان المظالم - الحسبة. 

95....................................... * الفصل الرابع: الحياة الاجتماعية
تمهيد - الشعب - أبرز النزعات القومية - الشعوبية - لا إكراه في الدين - 
التزهد  الغناء والرقص - الخمر والمجون -  الترف -  الزندقة - السرف في 
الملابس   - ــزواج  وال المرأة   - الشعبية  والمعتقدات  الأعياد   - والتصوف 

والزينة - الأطعمة - اللهو واللعب. 

133.................................... * الفصل الخامس: الحياة الاقتصادية
تمهيد - ازدهار الاقتصاد في العصر العباسيّ الأول - الزراعة - الصناعة - 

التجارة. 

145............................................. * الفصل السادس: العمــران
بناء   - وبناؤها  والقصور  الدور  تخطيط   - وبناؤها  المدن  تخطيط   - تمهيد 

المساجد. 

* الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلاميّة........................................157
- تمهيد - الشيعة - الخوارج - المرجئة - المعتزلة - أهل السّنة. 

* الفصل الثامن: الحياة الثقافية...........................................187
تمهيد - امتزاج الشعوب واللغات والثقافات - حواضر الثقافة - علوم الدين 

- علوم العربية وآدابها - العلوم العقليّة.

الباب الثاني: أغراض الشعر في العصر العباسيّ الأوّل

315................................................ * الفصل الأول: الوصف
تمهيد - الخيال في اللغة والفلسفة - الخيال في الأدب - الوصف وأغراض 
الشعر القديم - ما وصفه الشعراء في العصر العباسيّ الأول » * الطبيعة غير 
الحية: الصحراء والسراب - البرق والرعد والسحاب - الغياض والرياض - 



وياتتالمح

7

الناقة والجمل - الخيل - الأسد والفيل  الحية:  الطبيعة  النجوم ومنازلها. * 
الطير.  من  والأوالف  الجوارح   - الحمام  صيد   - بالكلاب  الصيد   - والهرة 
الأفاعي والحشرات. * مشاهد الحرب * صور من الحياة * وصف الديارات 

* أدوات حضارية * الخمر ومجالسها« - من سمات الوصف. 

* الفصل الثاني: الغــزل..................................................415
تمهيد - تأثير الجواري في ازدهار الغزل - أنماط الغزل »المقدمة الطللية - 
الغزل  العفيف -  الغزل  المطالع -  الطيف - غزل  مناجاة  الظعائن -  وصف 
الحسي - الغزل المتكلف - غزل أهل الحرف - غزل الكهول - الغزل الشاذ 

- الغزل العباسيّ بين التقليد والتجديد« خصائص الغزل. 









11

بين يدي الكتاب

 حينما ينتقل دارسُ الأدب العربيّ من العصر الأمويّ إلى العصر العباسي، 
في  العومُ  فَيُعْييه  حاضرة،  إلى  قرية  من  أو  بحر،  إلى  نهر  من  انتقلَ  أنه  إليه  يُخيّلُ 
حْل، ويُدهشه صَخَبُ الحاضرة بعدما ألفَ سكونَ  د العومَ في الضَّ الغَمْر، بعدما تعوَّ
ن فُطروا على النظم  القرية، ويحتشدُ حوله مئاتُ الشعراء من العرب والموالي، ممَّ
ن تعلَّموه ونظموه بالاكتساب. حينئذٍ يحارُ الدارسُ كيف يستقصي  بالموهبة، وممَّ
العُدول  إلى  الأمر  آخر  ثم يضطر  الشعراء،  يُحصي جميعَ  الشعر، وكيف  أغراضَ 
وعلى  نفسه،  على  يُثْقِلَ  لئلَّ  والاصطفاء  الانتقاء  إلى  والإحصاء  الاستقصاء  عن 

القارئ. 

ق،  تفرَّ ما  ونجمعَ  اتَّسع،  ما  ر  نُحَجِّ أن  رنا  قَدَّ اصطفينا  ما  نصطفي  أن  وقبل 
الإطالة،  مَلَلة  من  القارئَ  نريحَ  لكي  أربع،  لا  دفَّتين  بين  والشعراء  الشعرَ  فنجعلَ 
بين  الجمع  من  السابقون  الدارسون  سلك  ما  ونسلكَ  النفقة،  من  قِسْطاً  عليه  ونوفِّر 

النصوص وأصحابها في كتاب.

وجَدْنا  وقائليها،  النصوص  عن  التنقير  في  وأَمْعَنَّا  نستقرئُ،  شَرَعْنا  ا  لمَّ ثمَّ 
النصوصَ فوق قدرتنا على الاصطفاء، والشعراءَ أكثرَ من أن يُرضيك منهم الانتقاءُ، 
ونَصْطَفِ،  نَنتَْقِ  مهما  أنَّنا،  ورأينا  كثير.  من  قليلٍ  اختيارِ  أو  رهط،  على  رَهْط  بإيثار 
دَ  المتعدِّ العصر  هذا  تمثِّل  صورةً  القارئ  يدي  بين  نضعَ  فلن  د،  نتزوَّ ا  ممَّ د  ونتجوَّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

12

فَ الألوان، فرجَعْنا إلى ما ألفِنا عمّا لم نألَفْ، وأفردْنا  الخطوط، الممتدَّ الظلال، المفوَّ
الشعر في جزء، والشعراءَ في جزء. 

وصعودُ  الأمويين  سقوطُ  عنها  نجم  التي  الأحــداثَ  واكبْناَ  الجزء  هذا  في 
داخلَ  السياسة  ملامحُ  أُطُرها  بين  لك  تتراءى  عريضة،  ألواحاً  ورسَمْنا  العباسيين، 
وإنفاقه،  المال  جباية  وطرقُ  والإدارة،  الإمــارة  ونظُمُ  وخارجَها،  العباسية  الدولة 
في  الرسمية  الشؤون  من  عليه  الوقوفَ  ى  تتوخَّ ما  وكلُّ  والقضاء،  الحسبة  وأحوالُ 

الدولة العباسية. 

وأحوال  والعمران  الاقتصاد  على  بالكلام  السياسة  على  الكلامَ  شَفَعْنا  ثم 
عاة،  بالرُّ الرعايا  علاقاتِ  فصول،  من  الشؤون  لهذه  أفردنا  فيما  ودَرَسْنا،  المجتمع، 
ر من أحوال، وجدَّ  لنا القول فيما تطوَّ والمحكومين بالحكّام، والعرب بالعجم، وفصَّ
من أوضاع، اقتضاها تغيُّرُ الدولة العربية، وانتقالُها مَطْلَعَ الثلثِ الثاني في القرن الثاني 
تتقبَّلُ الحضارة فحسب، بل  ر، إلى دولة لا  التحضُّ بُغْيةَ  ي  التَّبدِّ لُ عن  من دولة تتحوَّ

تصنعُها، حتى تَبزَّ ما حولَها من أعرق الممالك.

الثقافة،  إلى  انتقلنا  الدرس،  من  هما  حقَّ والاجتماع  السياسةَ  يْنا  وفَّ أن  وبعد 
بالعريق،  الوافدِ  وامــتــزاجَ  جانب،  كلّ  من  العراق  على  الثقافات  توافُدَ  فدرسنا 
لِ  تحوُّ أو  الدينية،  الفرق  ظهور  من  الامتزاج  هذا  عن  نجَمَ  وما  بالأصيل،  والدخيل 
الفِرق السياسية الأموية إلى فرقٍ تجمعُ بين السياسة والشريعة، ثم تَنشْعبُ إلى شُعَبٍ 
يونان،  وفلسفةِ  الفرس،  بثقافة  التأثُّر  بعضَ  رُ  وتتأثَّ الدين.  فهم  في  الاجتهادُ  قُها  يفرِّ
ة. وعَرَضْنا ما دَعَتْ إليه هذه الفرقُ من إرجاء واعتزال،  ومنطق أرسطو بصورة خاصَّ
ضت عنه من آراء، أبرزُها القول بخلق القرآن، وما نجم عنه من فتِنة اقتدحَ  وما تمخَّ

شرارتَها المعتزلةُ. 

ا أفضى بنا الدرسُ إلى أغراض الشعر - وهي محورُ الكتاب وجوهرُه -  فلمَّ
وتتشَعَّب،  تَتَّسعُ  ة  تقليديَّ وأغراضاً  عهدٌ،  بها  للعرب  يكن  ولم   ، تَجِدُّ أغراضاً  وجدْنا 

وثالثةً تأخذُ من التجديدِ بسبب، وتمتُّ إلى التليد بنسب، فتقع بَيْنَ بَيْنَ. 



بين يدي الكتاب

13

النُّخَب  وقة، وعن  السُّ إلى  الملوك  المُعْرِضُ عن  الشعبيُّ  الشعرُ  الجديد  فَمِن 
الجديد  ومن  المادية.  الحياة  تكاليفِ  إلى  النفسية  المَوَاجِدِ  وعن  الناس،  ةِ  عامَّ إلى 
الحقائق  حَمْلِ  على  الحريصُ  والجمال،  الخيال  في  الزاهدُ  التعليميُّ  الشعرُ  أيضاً 
ى، يُعين العقلَ على اعْتلاقِ العلم، والذاكرةَ على استعادته.  ونقلها بكلامٍ موزون مُقَفَّ
الاجتماعية،  الحياة  آدابُ  اقتضتْها  التي  الجديدة  الأغراض  من  التَّهنئةُ  كانت  وربَّما 

واللباقةُ في العلاقة بين الشعراء والأمراء، أو بينهم وبين ذوي القُربى والأصحاب.

والهجاءَ  والمديح،  والفخرَ  والغزل،  الوصفَ  دَرَسْنا  القديمة  الأغراض  ومن 
عرفتْها  تقليدية،  أغراضٌ  وهي  والاعتذار،  والشكوى  والحكمة،  والزهدَ  والرثاء، 
متأثِّرةً  ع،  وتتنوَّ عُ  تتفرَّ أخذت  ل،  الأوَّ العباسيِّ  العصر  في  ولكنَّها  السابقةُ،  العصورُ 
هذا  من  مات  المقدِّ في  درسناهما  اللذين  الثقافيّ  والامتزاج   ، الحضاريِّ ر  بالتطوِّ

الكتاب. 

الجديد  ارتباطَ  يقطَع  لم  لكنَّه  الموضوعات،  أكثر  في  رُ  التطوُّ هذا  وتجلَّى 
بالتليد، ولم يبعثْ في الموروث من المعاني والعواطف، ولم يخلعْ عليه من الصور 
في  أعمقَ  كانت  الأغراض  كأنَّ عراقةَ هذه  بالابتكار،  يحملُنا على وصفه  ما  والزينة 

العقل، وألصَقَ بالقلب من أن تُزعزعها نوازعُ الابتداع. 

الفسوق  من  شَوْبٌ  شابَهُ  والغزلُ  حضارية،  موصوفاتٌ  فيه  تْ  جدَّ فالوصفُ 
والشذوذ، والزهدُ استأثر بالقدر الأكبر من شعر بعض الشعراء، حتى غدا لديهم كأنه 
والهجاءُ  الحضارة،  غضارةُ  بته  وهذَّ حواشيه،  رقَّت  والعتابُ  ص،  التخصُّ من  ضربٌ 
والفخر شرعا يَنضُْوانِ عنهما رداءَ العصبيّة القبليّة، ويرتديان لَبوسَ العصبيّة القومية. 

ياتِ والألوان التي اصطبغتْ بها الأغراضُ التقليديةُ، لكنَّها ظلَّت  ومع هذه الشِّ
يقطعا  لم   ، حدٍّ إلى  وتغيَّرتْ  بقدْرٍ،  رت  تطوَّ إذْ  الابتداع،  إلى  منها  أقربَ  باع  الاتِّ إلى 
رِ والتغيُّر أَنَّ مواقفَ الكثرةِ من  عها على هذا النمط من التطوُّ ا شجَّ صلتَها بالقديم. وممَّ

اد ظلَّتْ تنظرُ بعين القدسية إلى عمودِ الشعر، وتُؤْثرِ الفحولةَ على السهولة.  النقَّ

الأغراض  بعضَ  نضعَ  أن  حَمَلنا على  والتجديد  التقليد  تي  كِفَّ بين  التوازن  إن 



 الشعر في العصر العباسي الأول

14

في منزلةٍ بينَ المنزلتين، وأبرزُها غرضان: أولُهما شعرُ الفِرق الذي نشأ بدايةَ العصر 
العصر  في  ل  تحوَّ ثم  الحكم،  في  الدين  أحكام  إلى  تستندُ  سياسيةً  نشأةً  الأمــويّ 
والشريعة.  العقيدةَ  ويتناولُ  السياسة،  على  الدينَ  يُغَلِّب  مذهبيٍّ  شعر  إلى  العباسيّ 
وثانيهما الغزلُ الشاذُّ بالغِلمان والغلاميَّات الذي انحط بغريزة الإنسان إلى دَرْك من 
، بل حاولَ أن  الفِطريَّ الغزل  يُلْغِ  إليه غريزة الحيوان، لكنَّه لم  الانحراف، لم تنحطَّ 
يقارِنه ويزاحِمه، كما حاولت الثقافةُ التي جاءتْ به أن تقارن ثقافةَ العرب وتزاحمها. 

منا،  ا زعمنا فيما قدَّ وبعدُ.. فإنَّ حُكْمَ القارئ للكتاب أو عليه أحَقُّ بالأخذ ممَّ
إلى  رِضاه  فليَعْزُ  يُرْضيه،  ما  على  فيه  وقعَ  فمنْ  التحيُّز.  عن  وأبعدُ  بالتقدير،  وأَوْلى 
من  وعلى  واشتار،  اختار  من  على  فاللائمةُ  يُنكرُه  ما  فيه  وجدَ  ومَنْ  العربية.  عبقريةِ 

ناقش واستنبط، لهما عليه أن ينصحَ ويُسدّد، وله عليهما أن يصدعا بالحق. 

طَط، وجعلَ أعمالَنا وأقوالَنا خالصةً لوجهه.  جنَّبنا اللهُ الغَلَطَ والشَّ



15

الباب الأول

 الحياة العامة
في الع�صر العبا�سيّ الأول 





17

الف�صل الأول

 �سقوط الدولة الأموية
وقيام الدولة العبا�سية

أ- تمهيد 
بعلَّة  الكبرى  التاريخيةَ  نعلِّل الأحداثَ  أن  التبسيط  المُسْرف في  التيسير  من 
العُمق  إلَّ حظٌّ ضئيلٌ من  لها  ليس  أحكاماً،  التعليل  نبني على هذا  وأن  علَّتين،  أو 
والدقة، كأنْ نذهب كما ذهب الباحث حسن إبراهيم حسن))) إلى أن الدولة الأموية 
الأحيان،  بعض  في  الخليفة  أبناء  من  اثنين  العهد  توليةُ  عوامل:  أربعةُ  أسقطتها 
الأسرة  بُ  وتعصُّ الترف،  في  الخلفاء  بعض  وانغماسُ  القبلية،  العصبية  وانبعاثُ 

الحاكمة للعرب.

أخرى،  عوامل  بأربعة  سقوطَها  نعلِّل  أن  كذلك  الحسير  القصير  النظرِ  ومن 
الدولة الأموية نجم عن  حه د. يوسف العش))) حينما ذكر أن سقوط  ما رجَّ حَ  فنرجِّ
أربعة عوامل، يلتقي بعضُها ببعضِ العواملِ السابقة، وهي: معاداةُ الشيعة والخوارج 
انتهجها  التي  المالية  للسياسة   - الفرس  ولاسيّما   - الموالي  ومقاومةُ  أمية،  لبني 
العربَ على  تنتاب  التي كانت  النفسية  للجيش، والفورةُ  القبليُّ  اج، والتكوينُ  الحجَّ

تاريخ الإسلام 273/1 وما بعد.  	(((
الدولة الأمويّة /350 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

18

د، على النحو الذي تجلَّى في  شكل دورات تاريخية، تفورُ وتهمدُ، ثم تنبعث وتتجدَّ
دت لظهور الدولة الأموية، ثم خمدتْ في عهد قوتها، ثم  فورة الفتنة الكبرى التي مهَّ

انبعثتْ مع انبعاث الثورة العباسية. 

ولم يكن بعضُ المستشرقين - على ما نُسِبَ إليهم من أساليبَ موضوعية في 
)فلهاوزن()))  علَّل  فقد  الأحداث.  أسرارِ  في  غوراً  أبعدَ  ولا  نظراً،  أعمقَ   - البحث 
سقوطَ الدولة الأموية بالعوامل القومية والاجتماعية، أو جعل هذه العواملَ السببَ 
للعرب  الأمويين  بَ  تعصُّ القومية  بالعوامل  يعني  الأموي. وهو  البيت  الأولَ لانهيار 

رَ الموالي من الاستغلال.  على الموالي، وبالاجتماعية تذمُّ

ورأى )فان فلوتن( أن أهمَّ الأسباب التي أسقطت الدولة الأموية ثلاثة: ما نزل 
بالموالي من ظلم اجتماعي واقتصادي، والتفافُ الفرس حول الشيعة للتخلُّص من 

الحكم الأموي الجائر، وشيوعُ عقيدة المهديِّ المنتظر.

خين القدماء أوسعَ أفقاً من بعض الدارسين المحدثين:  ولم يكنْ بعضُ المؤرِّ
بأنهم  الأمويين  سقوطَ  وعلَّلوا  واسعاً،  حجّروا  حينما  والمستشرقين  منهم  العربِ 

أغضبوا الله والناسَ)))، وخرجوا على الدين، ولم يحكموا بما أنزل الله.

والفسوق،  الغناء  عن  وتغاضيهم  البيت،  أهلَ  اضطهادهم  على  فالأمويّون، 
المتَّهم  الوليدُ بن يزيد  الدينية للدولة. وإذا ظهر بين خلفائهم  وْا عن الصبغة  لم يتخلَّ
أن  على  الحرص  أشدَّ  حرَصَ  الذي  العزيز  عبد  بن  عمرُ  بينهم  ظهرَ  فقد  بالمجون، 

ينتهجَ في الحكم ما انتهجَ الراشدون. 

سببٍ  عن  ينجما  أن  من  أعقدُ  أخرى  وصعودَ  دولة  سقوطَ  أن  إلينا  ويخيَّل 
واحد، أو عن بضعة أسباب مباشرة، يستلُّ الباحث خيوطَها من نسيج الحياة المتقاطع 
دَى. وإنّما ينجمان عن الخيوط كلِّها، وعن تأثير بعضِها في بعض؛ أي  اللُّحمَة والسَّ

تاريخ خلافة بني أمية /373 وما بعد.  	(((
المرجع السابق. 	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

19

عن تبادلها التأثرَ والتأثيرَ، وتقارُضِها الفعلَ والانفعالَ على نحو جدليّ، تتداخلُ فيه 
العلل، وتتكامل الأسباب قبل أن تفضي إلى ما تفضي إليه من نتائج، تكادُ أن تكون 
التاريخ  عمر  من  مرحلةٌ  صَنعَتْها  أو  لها  دت  مهَّ التي  والعواملُ  هي  لأنها  محتومةً؛ 

القوميّ الذي لا بدَّ من حدوثه وَفق ما حدثَ، ويحدثُ.

لا  بعضٍ  على  بعضِها  لترجيح  العوامل  بين  المفاضلةَ  أن  كذلك  إلينا  ويخيَّلُ 
تقلُّ سفاهةً عن إبراز بعضٍ وإغفال بعض. فأوهاها قد يصبح أقواها إذا سار في ركابه 
إلى  لحمايتها  الجيشُ  يُندَْب  التي  الأرض  سَعَةُ  تضافَ  كأنْ  تأثيراً،  يزيده  آخر  عاملٌ 

ضعف الجيش نفسه، على النحو الذي كان يكابده نصر بن سيّار في خراسان. 

الدولة الأموية نظرة كلية شاملة، كأننا  إلى  ننظر  بدٌّ من أن  ولهذا كلّه لم يكن 
نصورها من مركبة فضاء تصويراً يُحيط بأحوالها كلها في لوح واحد، يظهرُ فيه تداخلُ 
ى بين قسماتها بؤر  العوامل وتكامُلها. فما خطوط هذه الصورة وألوانُها ؟ وكيف تتبدَّ

الضعف والفساد التي تفاعلت في جسدها حتى أهزلته، ثم قتلته؟ 

ب- لماذا سقطت الدولة الأموية ؟ 
يُخطئ مَنْ يلتمس الجواب عن السؤال السابق في نهاية العصر الأموي، ولا 
ولا  الأخير،  الأمويّ  الخليفة  سياسة  في  عنه  يفتّش  من  ويُخفق  بدايته،  في  يلتمسُه 
الدولة  حياة  من  العمر  أرذلُ  به  خُتم  ما  لأن  ل؛  الأوَّ س  المؤسِّ سياسة  في  عنه  يفتش 

الأموية لم يكنْ إلَّ ثمرةً لما بدأت به طفولتها. 

بُ ظلماً بالحمار - وكان من أعظم الخلفاء لكنْ لم  د الملقَّ فمروان بن محمَّ
عةً، فأعياه أن يَلُمَّ منها ما تشعَّث، وأن  ثة مصدَّ يُتح لعظمته أن تظهر - ورثَ دولةَ مشعَّ
أن  أعجزُ من  بل لأنها  بها؛  ينهضَ  أن  فانهارتْ، لا لأنه أضعفُ من  ع  ما تصدَّ يرأب 

تقوم. 

ولَّى  منذ  رشده،  أثرتُه  غلبتْ  فقد  سفيان،  أبي  بنُ  معاويةُ  الدولة  س  مؤسِّ أما 
عهدَه ولدَه، فكانت هذه الولايةُ بدايةَ النهاية، إذْ خرب يزيدُ بسفاهته كلَّ ما بناه أبوه 



 الشعر في العصر العباسي الأول

20

فكان  قادر،  مصانعته  على  وهو  عنهما،  الله  رضي  عليّ  بنَ  الحسينَ  فقتل  بحكمته، 
أبوه  به  أوصاه)))  بما  صدع  أنه  ولو  الأموي.  السور  في  لَ  الأوَّ الشرخَ  عُ  المروِّ مقتلُه 

ة كثيراً من المصائب.  ة، والأسرة الأموية خاصَّ لجنَّب الأمة العربية عامَّ

ولو أصلح يزيدُ ما أفسد، ورأب ما صدع لهانت فعلته، لكنه أتْبَعَ السيئةَ سيئةً 
ة، فاتسع الخرق، وأبغض الناس  أفدحَ منها حينما فتك بأهل المدينة في موقعة الحَرَّ
الدولة الأموية. قال الإمام الذهبي))): »افتتح دولته بمقتل الشهيد الحسين، واختتمها 

ة، فمقته الناس«.  بواقعة الحَرَّ

وبعد نصف قرن أعاد تاريخُ ولاية العهد الخطأَ نفسه؛ إذْ لم يتَّعظْ يزيدُ الثاني 
اثنين:  العهد  فولَّى  معاوية  خطأ  ر  وكرَّ ه،  يستحقُّ لا  عهداً  تولَّى  الذي  الأول،  بيزيد 
الوليدُ، لأنه كان كما يقول  الوليد، فأحسن هشامٌ وأساء  ابنه  أخاه هشاماً، ومِن بعده 
لفسقه،  الناسُ  فمقَتَه  الله،  حرماتِ  منتهكاً  للخمر،  شريباً  »فاسقاً،  السيوطي))): 
الأموية،  الأسرة  صفوف  في  الفرقة  عوامل  من  عاملًا  مقتلُه  وكان  عليه«.  وخرجوا 

أضعفَ الدولة، وعمل على سقوطها.

وإذا كانت ولاية العهد قد انحرفت أحياناً، فَصَدع انحرافُها سورَ الدولة، فإن 
في  العراق سلكوا  أمراء  آخر؛ لأن  العراق - صدعت صدعاً  في  ة  الإمارةَ - وخاصَّ
النقمةُ  إدارتهم شؤونَ الإمارة مَسْلكاً حازماً، ظاهرُه تطويعُ الناس لبني أمية، وباطنهُ 
رماد  تحت  ج  تتأجَّ جمارُها  بقيتْ  النقمةُ  وهذه  سياستهم،  وعلى  عليهم  المكظومةُ 

رة.  الطاعة، حتى انتقلت إلى خراسان، وانفجرتْ فيها، فإذا هي ثورةٌ مدمِّ

من  وقرابة  عظيماً  وحقاً  ماسة  رحماً  له  وإن  علي...  بن  الحسين  وأما   ...« الوصية:  في  جاء  مما  	(((
محمد )^( ولا أظن أهل العراق تاركيه حتى يخرجوه فإن قدرت عليه فاصفح عنه...« الوثائق 

السياسية /145.
سير أعلام النبلاء 40/4. 	(((

تاريخ الخلفاء /234. 	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

21

لخّص زيادٌ ابن أبيه هذه السياسةَ التي تُسْكِتُ الألسنة وتوغر القلوبَ بقوله))): 
»إنِّي أقسم بالله لآخذنَّ الوليَّ بالمولى، والمقيمَ بالظاعن، والمُقبل بالمدبر، والمطيعَ 
بالعاصي، والصحيحَ منكم في نفسه بالسقيم، حتى يلقى الرجلُ منكم أخاه، فيقول: 

انجُ سعْدُ، فقد هلك سُعَيْد«.

ثم نهجَ الحجاجُ بن يوسف منهجَه، فاستبدل بالحزم عسفاً، وبالسوط سيفاً، 
ومن  دواؤه،  فعندي  داؤُه،  أعياه  »من  قــال))):  إذْ  آخره،  لا  الدواء  أولَ  الكيَّ  فجعل 
لَه، ومن ثقُلَ عليه رأسُه، وضعْتُ عنه ثقِْلَه، ومن استطال  استطال أجَلَه، فعليَّ أن أُعجِّ
سقمت  فمن  سيفاً،  وللسلطان  طيفاً  للشيطان  إن  باقيَه.  عليه  رت  قصَّ عمره،  ماضيَ 
ت عقوبتُه، ومن وضعه ذنبُه، رفعه صَلْبُه، ومن لم تَسَعْهُ العافيةُ لم تضق  سريرتُه، صحَّ

عنه الهلكةُ، ومن سبقته بادرةُ فمه سبق بدنه بسفك دمه«.

ة  خاصَّ العراق  اجُ  الحجَّ بها  ساس  التي  الباطشة  السياسة  أثر  يتجلَّ  ولم 
أنصاره  ة في إشلاء الأعداء وحسب، وإنما تجلَّى كذلك في إسخاط  والمشرق عامَّ
اج  ل السخط من نقد مسالم إلى حروب مدمّرة، يُغير فيها قادة الحجَّ عليه، وفي تحوُّ

روه.  على الحجاج، بعد أن يخلعوه ويخلعوا من أمَّ

والقول   - مطرف  وكان  المدائن،  على  المغيرة  بن  المطرّف  الحجّاج  ولَّى 
به وخلعه سنة  اج، وثار  الحجَّ بظلم  الولاة والأمراء«. فضاق  أتقياء  للزركلي - »من 
77هـ، وقال للخوارج الثائرين ببني أمية))): »ما دعوتم إلَّّ إلى الحق، ولا نقمتم  إلَّّ  

جوراً« وقال لهم أيضاً))): »أدعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيّه، وإلى قتال الظَّلَمة«. 

بضعَ  دامــت  التي  الأشعث  بن  محمد  بن  الرحمن  عبد  ثــورةُ  كانت  وربما 
سنوات }81-85هـ{ أعنف الثورات التي أضعفت الدولة الأموية. لقد ولّى الحجّاجُ 

جمهرة خطب العرب 272/2.  	(((
المرجع السابق 292/2. 	(((

تاريخ الطبري أحداث سنة /77هـ. 	(((
الوثائق السياسية /337. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

22

بالظلم  الحجاجَ  ابنُ الأشعث  فاتهم  الترك،  الذي حارب  الجيش  قيادةَ  ابنَ الأشعث 
فبسط  القرّاء،  صُلحاء  وناصره  عليه،  فانقلب  بالرعية،  والبطش  الأموال،  واحتجان 
سلطانه على أكثر الأقاليم الشرقية، وبلغت عدةُ جيشه ستين ألفاً، وهزم الحجاج في 
معارك كثيرة، قبل أن يهزمه الحجاج في معركة دير الجماجم بعد قتال دام أكثر من 

مئة يوم. 

اج حول عنق  الحجَّ أنها حلقةٌ من سلسلة لاثها  الثورة  يقال في هذه  ما  وأقلُّ 
الدولة الأموية، وأنها وحدها شغلت أكثر من مئة ألفِ سيف بالاقتتال الداخلي عن 

الفتح الخارجيّ، وأنها صدعت صدعاً ثالثاً في سور الدولة الأموية. 

قد تقول: إن سياسةَ الحجاج الحازمة قمعت الفتنَ، ونشرت الأمن. فيقال لك: 
إنها اقتطعتْ أشواكَ الفتن، ولم تقتلعْ جذورَها. وشتَّان ما بين اقتطاع النتائج الظاهرة، 
ر، وانتزاع النَّوْطة))) بالمبضع. إن  واقتلاع الأسباب الباطنة، ومعالجة العَرَض بالمخدِّ
هذه الفتن التي صَدَعَت سورَ الدولة الأموية صَدْعاً رابعاً هي عند التحقيق نتيجةٌ لا 
الحجّاج. ومن صدوع عميقة في  داء دويّ، تجاهله  المنتن من  نبع صديدُها  سبب، 
البنية الطبقية التي صنعتها سياسةُ المحاباة والحرمان؛ أي محاباة قوم وحرمان قوم. 

قال د. نبيه عاقل))): 

ينكر  أن  الموضوع  هذا  في  لباحث  يمكنُ  بأنه لا  بالاعتراف  البدء  من  بدَّ  »لا 
الأوضاع  ولكن  الأموي.  الحكم  سقوط  في  والاقتصادية  الاجتماعية  العوامل  أثر 
بل كانت  الموالي، فحسب،  فئة من  لم تكن حال  المتردية  الاجتماعية والاقتصادية 
حال الكثيرين غيرهم من العرب أيضاً. وإذا ما استبعدنا الفئات الأرستقراطية العربية 
القديمة، أو التي نشأت في زمن الحكم الأموي، وفئة الدهاقين من رجالات الإقطاع 
الاقتصادية  النقمة  أن  وجدنا  الحاكم،  البيت  ظلّ  في  نفوذها  استمرّ  التي  الفارسي 

والاجتماعية كانت شائعة عند الكثيرين من رعايا الدولة عرباً كانوا أم غير عرب«.

النوطة: الورم الخبيث في الجوف.  	(((
تاريخ خلافة بني أمية /375. 	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

23

الدولة  جوف  إلى  الخبيث  الورم  ووصول  الداء،  عمق  على  يدلُّك  ما  وأدلُّ 
العدل  بمبضع  يجتثَّه  أن  حاول  لمّا  العزيز  عبد  بن  عمر  أنَّ  قرن  بثلث  تسقط  أن  قبل 
يُجْهز على  لئلا  عليه  فأجهزوا  الانتقام،  بمخلب  القدماء من قصره  المنتفعون  اجتثه 

الاستغلال، ويصلح ما أفسد المستغلون السابقون. 
موا  تبرَّ قد  أمية  بنو  كانت   . مِّ بالسُّ وفاتُه  »كانت  السيوطي))):  الدين  جلال  قال 
زَ،  ا غصبوه. وكان قد أهمل التحرُّ د عليهم، وانتزع من أيديهم كثيراً ممَّ به، لكونه شدَّ

 .» مَّ فسقَوْه السُّ
لم يصدعْ مقتل عمر في سور الدولة المتداعي صدعاً خامساً فحسب، وإنما 
وأن  الاطّراد،  على  طُبعَِ  الفساد  أن  الناس  إلى  خُيّل  حتى  الرابع  الصدع  أيضاً  خ  رسَّ
بهدي  ى  يتهدَّ أن  الملك  عبد  بن  يزيد  حاول  لقد  التاريخ.  حركة  في  شذوذٌ  الصلاح 

ا أزمع، معترفاً بالهزيمة.  عمر، فصارع مَنْ صرعوا عمر أربعين يوماً، ثم رجع عمَّ
ا مات عمر بن عبد العزيز قال يزيد: واللهِ ما عمرُ بأحوجَ  قال السيوطي))): »لمَّ
إلى الله مني. فأقام أربعين يوماً يسيرُ بسيرة عمر بن عبد العزيز، ثم عدل عن ذلك«. 
إلى  والمنتفعين  الحاكمة  الأسرة  وأبناء  راة  السَّ عودة  يعني  عمر  سياسة  عن  وعُدولُه 
الطبقات  إلى  الظلم  عودة  كذلك  ويعني  يرتعوا،  أن  لهم  تتيحُ  كانت  التي  المراكز 
المحرومة من العرب والموالي التي كانت تكدح، وتُجبى منها الضرائب الثقيلة، لا 
لينفقها السراةُ في متارفهم فحسب، بل لتنفقها الدولةُ في إعداد الأجناد، وإعطائهم 

ت الموارد. قال د. نبيه عاقل))): الأعطيات، بعد أن فترت حركة الفتوح، وشحَّ
»في الفترة المتأخّرة لم تعد الفتوح الموردَ المالي.. الأمر الذي أدَّى إلى وقوع 
عبءِ أعطيات الجند على الدولة. ومن أجل ذلك اضطرت الدولة أن تزيدَ في قسوتها 
ر الفلاحين من كبار المُلاَّك الذين  ر الناس... وزاد تذمُّ في جباية الضرائب، فزاد تذمُّ

جاروا، واستبدّوا، فكانت النقمة عارمة...«. 

تاريخ الخلفاء /228. 	(((
المصدر السابق /229. 	(((

تاريخ خلافة بني أمية /384. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

24

أن  تستطيعُ  الأمويّ  العصر  بداية  في  جرت  التي  الأحداثَ  استعراضك  ومن 
تشاهد في صرح الدولة صدعاً آخذاً بالاتساع، قد يكون أعمقَ من كلِّ الصدوع التي 

ذكرناها. وهو الأساسُ القبليُّ الذي بُنيت عليه الدولة. 

المضرية.  والقبائل  قيس  فناوأتهم  يمنية،  بسواعد  دولتهم  الأمويون  أقام  لقد 
ولم يرأبْ يزيدُ بن معاوية - وهو ابن ميسون الكلبية - هذا الصدعَ بل زاده انصداعاً 
واتّساعاً بتقريبه أخوالَه بني كلب اليمنيين. فأسخط المضريين، وأورث مَنْ جاء بعده 
هذه العصبية الخرقاء، حتى اضطر عبدُ الملك، بعدما أوقعت كلب بفزارة، أن يحتمل 
الدماء  يحقن  وأن  الفتنة،  ليخمد  وحمير  قضاعة  أعطياتِ  فزارةَ  يعطيَ  وأن  الديات، 
خت العصبيةُ  يوم ماكسين بعدما بقرت قيس ألفين من بطون نساء تغلب، وبعدما رسَّ

القبلية معاداةَ القيسيين لبني أمية، وأضعفت دولتهم.

وهذا  خراسان.  إلى  والعراق  الشام  من  امتدادُه  القبليّ  ع  التصدُّ في  ما  وأسوأُ 
ت السيوفُ عن الثغور، وبعد أن  الامتدادُ نقلَ الصراع القبليَّ إلى حدود الدولة، فارتدَّ
كان المجاهدون صفّاً عربيّاً واحداً على العدوّ أصبحوا صفوفاً قبليةً يمنيةً ومضرية، 
تقتتلُ في سبيل الظفر بالإمارة، أو تظاهر الدعوة السرية التي نظمها أبو سلمةَ الخلاَّل، 
وبثَّ دعاتها بين العرب الناقمين على الحكم الأموي ليقلب الدولة كلَّها، لا لينصر 

قبيلةً على قبيلة، أو يظاهر أميراً على أمير. 

ولك أن تضيفَ إلى العوامل السابقة عواملَ أخرى: أبرزُها اتساعُ الدولة التي 
الصين،  وتخوم  البرانس  سفوح  بين  الطول  درجات  من  درجة  ثمانين  على  تْ  امتدَّ
خراسان  ويربط  القلب،  إلى  الأطراف  يشد  مركزي،  حكم  إلى  الدولة  هذه  وافتقارُ 
نظامي  وجيش  والرسوم،  المعالم  واضحة  حازمة  إدارة  وإلى  بدمشق،  والأندلس 
دائم، له رواتبُ ثابتة، تتعاورُ فرقُه الغزوَ والمرابطةَ، ويُتاح لأجناده أن يقسموا حياتهم 
بين مواطنهم والثغور، وكتائبهم وذوي القربى، فلا ينفّرهم طولُ التجميد من الجهاد، 

ولا يُخمد امتدادُ الراحة ما في قلوبهم من نزوع إلى النزال. 

لنا القول في بعضها،  ونعود إلى ما بدأنا به، فنقول: إن الصدوعَ العشرة التي فصَّ



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

25

وأجملناه في بعض - لا عبقريةَ أبي مسلم الخراساني - هي التي عملت على إسقاط 
ام وقوت المحكومين. ولا  الدولة الأموية بعد أن تفاعلت وتداخلت، فأضعفت الحكَّ
71/19{ لا سبيلَ  مَقْضِيّاً{ }مريم:  أنَّ سقوط الأمويين أصبح }حَتْماً  إذا زعمنا  نبالغ 
إلى ردعه أو منعه، وأن هذا السقوط جرى وَفق قوانين اجتماعية اكتشفها ابنُ خلدون، 

وأخذ بها كبارُ الفلاسفة الغربيين، أو قادتهم فلسفتهم الجدلية إلى ما يضارعُها. 

للدولة عمراً تحياه، ثم تموت، كما يحيا الإنسان  إلى أن  فابنُ خلدون ذهب 
الفردُ ويموت، إذْ قال))): »الدولةُ في الغالب لا تعدو أعمارَ ثلاثة أجيال. والجيلُ هو 
يزالوا  الجيلُ الأولُ لم  أربعين سنة...  الوسط، فيكون  العمر  عمر شخص واحد من 
شها من شظف العيش والبسالة... والجيلُ الثاني  على خُلق البداوة وخشونتها وتوحُّ
الترف..  إلى  الشظف  الحضارة، ومن  إلى  البداوة  والترفُّه من  بالمُلْك  ل حالُهم  تحوَّ
ا الجيلُ الثالث فينسَوْنَ عهد البداوة والخشونة كأنْ لم تكن، ويفقدون حلاوةَ العزِّ  وأمَّ
والعصبية بما هم فيه من ملكة القهر، ويبلغُ فيهم الترفُ غايتَه بما تبنَّقوه من النعيم.. 

حتى يأذن اللهُ بانقراضها، فتذهب الدولةُ بما حملت. فهذه كما تراه ثلاثةُ أجيال«. 

الذي  رُ  التطوُّ هو  »هِيغِل«  عند  والعبد  السيِّد  »جَدَلُ  صليبا))):  جميل  د.  وقال 
يجعلانهِ  اللذات  سبيل  في  وسعيَه  السيّد  فراغَ  لأن  سيداً،  والعبدَ  عبداً  السيِّد  يجعلُ 
عبداً لحاجاته وشهواته، ويهبطان به إلى مستوى الحيوان، على حين أن عملَ العبد 

يكسبه سيطرةً على نفسه وعلى الطبيعة، ويجعلُه في النهاية سيّداً«. 

راياته  تحت  انضوَوْا  ومَن  الخراساني،  مسلم  أبا  أن  إلى  عرضنا  ا  ممَّ نخلص 
وذكائهم،  بقوّتهم  ينتصروا  لم  الأمويين  على  الناقمين  والعرب  الفرس  من  السوداء 
وإنَّما وجدوا دولة تحتضر، فأجهزوا عليها، وذهبوا بتراثها. ولو كانت السيادةُ مرهونة 

بإجادة القيادة لبقي مروان بن محمد سيِّد الناس في زمانه.

مقدمة ابن خلدون/170. 	(((
المعجم الفلسفي 393/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

26

ج-الدعوة العباسية)))
دأَبَ الدارسون في العصر الحديث على أن يُسمّوا الدعوةَ إلى أهل البيت بما 
أهل  إلى  الدعوةَ  لا  العباسيَّة«  »الدعوة  وها  يسمُّ أن  أي  به.  بدأتْ  بما  لا  إليه،  انتهتْ 
ه، فقرنوا  البيت، لأنها أفضتْ إلى دولة عباسية. ولو أنصفوا لأعطَوْا كلَّ ذي حقّ حقَّ
حَفَدة  إلى  الدولة  ونسبوا  والحقوق،  الأفكار  أصحابُ  لأنهم  ؛  عليٍّ بحَفَدة  الدعوةَ 

العباس؛ لأنهم صانعو الدولة وأربابُها. 

ونحن - على إدراكنا ما في التسمية من إجحاف حاقَ بأهل البيت، يُضَاف إلى 
ما حاق بهم من قبلُ ومن بعدُ - اضطررنا إلى أن نسلك ما سلك الدارسون المحدثون 

لئلا نربك القارئَ بما ليس له به عهد. 

إلى  نظروا  أنَّهم  هي  بالعباسيين  الدعوةَ  قرنوا  الذين  ة  حجَّ أن  إلينا  ويُخيَّل 
لُ من حُفداء عبد الله  شخوص الدعاة، ولم ينظروا إلى طبيعة الدعوة؛ فالمنظمُ الأوَّ
ح بمطامحه إلَّ  م الله وجهه. لكن هذا المنظِّم لم يصرِّ بن عباس، لا من حفداء علي كرَّ

بعد أن بلغ الهديُ محِلَّه، فانتزع الزمامَ من ورثة الإمام. 

ت بمرحلتين: مرحلة الدعوة  بْ تاريخ الدعوة العباسية يجدْ أنها مرَّ ومَنْ يتعقَّ
حقِّ  إلى  تدعو  ظلت  وكلتاهما  بالقوة،  المقرونة  الدعوة  ومرحلة  المَحْضة،  النظرية 
أهل البيت في الخلافة، لا إلى حق العباسيين فيها، ولو جاهر العباسيّون بما أضمروا 

تْ حولهم القلوبُ.  لما التفَّ

ويبدو أن العباسيين، قبل أن ينهجوا ما نهجوا من إسرار الدعوة، قاسوا قوتهم 
سنة  علي  بن  الحسين  مصرعُ  فراعهم  الطالبيِّين،  مقاتل  ضوء  على  الأمويين،  بقوة 
61هـ، ومصرع زيد بن علي سنة 122هـ، ومصرع يحيى بن زيد سنة 125هـ، فتبيَّن لهم 

العباسية« لمحمد الخضري، و»تاريخ الإسلام« د. حسن  الدعوة ومراحلها: »الدولة  انظر تطور  	(((
إبراهيم حسن، الجزء 2، و»الدولة الأموية« د. يوسف العش، و»العصر العباسيّ الأول« د. شوقي 

ضيف.



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

27

ية  ة الحجج أعجزُ من أن تنازل السيوف والرماح المتقوِّ أن الألسنة المستندة إلى قوَّ
بسلطان المال، فآثروا الإسرار على الإعلان، والوصول إلى قلوب الناس وعقولهم 

وا قبل أن يجهروا.  قبل أن يصلوا إلى سواعدهم، فأسرُّ

خون عن الدعوة السرية أن الكيسانية - وهي فرقةٌ من  خلاصةُ ما روى المؤرِّ
الحنفية  ابن  وفاة  وبعد  81هـ{،  }ت:  الحنفية  بن  محمد  بإمامة  نادت   - الشيعة  فرق 
آلت الإمامة إلى ولده أبي هاشم، فنزل بفرقته الحُمَيْمَةَ، والحميمة - والقولُ لياقوت 
ان. وكان بين من نزلوها معه محمدُ بن علي  الحموي - بلدٌ في الشام من أعمال عمَّ
هاشم،  أبو  به  فأعجب  الرأي،  وأهل  الدعاة  دهاة  من  وكان  عباس.  بن  الله  عبد  بن 
وأوصى له بالإمامة قبل وفاته سنة 98هـ، فنهض بما نُدب له على خير وجه في الدعوة 

والتنظيم. 

ه السريَّ في الحُمَيْمَة، وأرسل مَيْسَرة - وهو  جعلَ محمدُ بن علي العباسيّ مَقرَّ
عاة من  مولى أبيه علي بن عبد الله بن عباس - إلى الكوفة ينظم الدعوة، ويختار الدُّ
الناقمين على  والموالي  العرب  من  الشعب  بعامة  اتصالاً  الناس  أكثر  التجار؛ لأنهم 
والخفيّ،  الظاهر  التشيُّع  حاضرة  الأموي  العهد  طوال  ظلتْ  الكوفة  ولأنّ  أمية،  بني 
ة،  والثائر والمتربّص، على كلّ ما أُحيطت به مجالسُها من رقابة، وما نزلَ بأهلها عامَّ

وبأهلِ البيت خاصة، من حيف. 

توفي مَيْسَرة سنة 105هـ فولَّى محمدُ بن علي شؤونَ الدعوة السرية داعيةً داهية 
الدعوة أحسن  ينظم  له، ومضى  نُدِبَ  بما  فأحسنَ الاضطلاع  ماهان،  بن  بكير  اسمُه 

تنظيم، وينشرها أوسع نشر في خراسان بعدما نشرها مَيْسَرة في العراق. 

قبل أن يُتوفَّى محمدُ بن علي سنة 125هـ عهد بالإمامة إلى ابنه إبراهيم، وبعد 
الهمداني  حَفْصَ بن سليمان  الدعوة  إبراهيمُ شؤونَ  الإمامُ  ابنُ ماهان ولَّى  تُوفي  أن 
ر لها أبرعَ  بالولاء المعروف بكنيته ولقبه: أبي سلمة الخلاَّل، فنشِط في الدعوة، وسخَّ
عن  اشتُهر  ما  لتنفيرهم  رون  ويسخِّ أمية،  بني  من  الناس  ينفّرون  دعاتُه  فراح  الدعاة، 

ق الأسرة الأموية.  الوليد بن يزيد من فسوق، وما أعقب قتله من تمزُّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

28

لم يكن الدعاةُ: عربُهم والموالي في حاجة إلى بَسْطة في العلم، وفصاحة في 
بوا أهلَ خراسان على بني أمية. فأكثرُ الخراسانيين  الألسنة، ولَدَد في الجدال لكي يؤلِّ
الدعاةُ  بها  لهجَ  التي  والدعوةُ  الأمويين.  على  وناقم  للهاشميين،  مُحبٍّ  بين  كانوا 

ة:  ة والخاصَّ أوضحُ من أن تحتاج إلى دليل، لأمور كثيرة يدركُها العامَّ

فالهاشميّون أقربُ إلى النبيِّ )^( من الأمويين، وأحقُّ بتراثه وخلافته منهم. 
وانتقالُ الخلافة من بني أميةَ إلى بني هاشم يعني عودةَ الحقّ إلى أهله. والأئمةُ - وهم 
براءٌ من فُسوق يزيد الأول والوليد الثاني - لم يُؤثر عنهم إلَّ التقى والورعُ، والدعاةُ 
رون الناس بالعدل بعدما ملأ الأمويون الأرض جَوْراً. فكيف يرفضُ المظلومون  يبشِّ

ما يُدْعَون إليه، وفيه كلُّ ما يطمحون إليه من خير في الدنيا والآخرة؟ 

وعلَّل محمد الخضري انضواءَ الفرس تحت لواء الدعوة العباسية تعليلًا آخر، 
فَحْوَاه أنهم قاسوا الخلافةَ العربية على الملك الكسروي. فقال))): »إن نقلَ الخلافة 
ا كان عندهم من المُلْك  إلى بيت النبيِّ )^( صاحبِ الرسالة وسيدِ الأمة قريبٌ ممَّ

الذي يتوارثه أهلُ بيته، ولا يجوز نقلُه إلى غير بيتِ الملك«. 

المرحلة  وهي   - العباسية  الدعوة  من  الأولى  المرحلة  عمر  الباحثون  ر  قدَّ
128 هـ{. ويُخيّل إلينا أنهم مدّوا في عمرها بضع  100 إلى  السرية - بربع قرن } من 
كلَّ  وعرضاً  طولاً  خراسان  يجوبون  الدعاة  يظلَّ  أن  المعقول  من  يكن  لم  إذْ  سنين، 
دعاة  أن  المعقول  وإنَّما  متغافلون.  أو  غافلون  عنهم  الأمويون  والأمراءُ  المدة،  هذه 

العباسيين جهروا بما أضمروا، وأن ولاة الأمويين عجزوا عن أن يقهروا ما أنكروا. 

ويغلبُ على الظنّ أن الدعاة صدعوا بما كان يجمجمون بعد مقتل الوليد بن 
عبد  واسمه   - الخراساني  مسلم  أبو  يتولَّى  أن  وقبل  الأموية،  الأسرة  ع  وتَصَدُّ يزيد 
الرحمن بن مسلم - زعامة الدعوة إلى العباسيين. وأدلُّ ما يدلّك على رجحان هذا 
الظنِّ أنَّ نصر بن سيار - وكان قد ولي إمرةَ خراسان منذ سنة 120هـ - »كتب إلى بني 

الدولة العباسية /14. 	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

29

مروان بالشام يُحذّرهم ويُنذرهم، فلم يأبهوا للخطر«. وأبياتُ نصر التي جاء فيها: 
جمر وميض  الرماد  خلَلَ  ــه ضـــرامُأرى  ل يــكــون  أن  ويــوشــكُ 

تعني أن الدعوة كانتْ مكشوفة، لكن أمراءَ دمشق كانوا عاجزين عن مقاومتها. 
وأن سنة 128هـ ليست نهاية الدعوة السرية، وإنما هي بداية الثورة المسلحة. 

د- الثورة وأبو مسلم الخراساني 
أحياناً من  يخلو  الكبار لا  الرجال  إلى  التاريخ  في  الكبرى  الأحداثِ  إنَّ عزوَ 
خين انتصار العباسيين على الأمويين إلى أبي  شطط أو غلط. لقد عزا كثير من المؤرِّ
المشوب  التفسير  من  وافر  حظٌّ  العزو  هذا  وفي  }100-137هـــ{،  الخراساني  مسلم 

بالغلوّ، وتجاهلٌ أو جهل للحقائق والوقائع التي صنعت هذا الانتصار. 

خين - قال في ترجمة أبي مسلم))): »هو  الزركلي - وكلامه منقول عن المؤرِّ
منزلة  بها  بلغ  القادة، عاش سبعاً وثلاثين سنة،  كبار  العباسية، وأحد  الدولة  مؤسس 
عظماء العالم«. والخليفة المأمون قال: »أجلُّ ملوك الأرض ثلاثة، وهم الذين قاموا 

بنقل الدول وتحويلها: الإسكندر، وأزدشير، وأبو مسلم الخراساني«. 

ةً أخرى إلى الصدوع العشرة التي وقفناك عليها  والإنصاف يقضي أن نعود كرَّ
يظهر  أن  قبل  الأمويين  على  العباسيين  ظاهرت  أنها  وزعمنا  الفصل،  هذا  بداية  في 
أبو مسلم. ومن يعد النظر فيها يدركْ أن في النصر الذي أحرزه أبو مسلم من ضعف 
الأمويين فوق ما فيه من قوة العباسيين. وحسبنا أن نضيف إلى ما ذكرنا قبلُ خلاصةَ 
الأحداث التي جرت قبيل انتصار الثورة العباسية لكي ندرك أن الأمويين هم الذين 

صنعوا انتصار العباسيِّين قبل أبي مسلم. 
حينما قتل يزيدُ الناقص الوليدَ بن يزيد سنة 126هـ وتولَّى بعده الحكم اختلف 
بنو أمية، واصطرعوا، وكان على مروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين أن يحارب 

إلى  ورحل  بأصبهان  ولد  عثمان،  بن  إبراهيم  وقيل:  مسلم،  بن  الرحمن  عبد  واسمه:  الأعلام.  	(((
الكوفة وهو في السابعة من عمره، واتصل بإبراهيم الإمام وهو الذي كناه أبا مسلم. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

30

من  منافسيه  يحارب  أن  عليه  كان  ميادين:  بضعة  في  جيوش  بضعة  واحد  وقت  في 
والمسوّدة  واليمن،  والحجاز  الموصل  في  الثائرين  والخوارج  الشام،  في  الأمويين 

الذين التفّوا حول أبي مسلم في خراسان. 
حكَمَ  التاريخ  أن  يدركْ  الدول  أعمار  في  خلدون  ابن  رأي  إلى  يحتكم  من 
دولةً  تحاربُ  طامحة،  فتية  قوةٌ  فهم  يقودُهم،  الذي  القائد  كان  أيّاً  دة  للمسوِّ بالنصر 
وبأنَّها ستملِّكهم  والظلم،  الفساد  بأنها ستقمعُ  تعِدهم  عَبَّأتهم  التي  والدعوةُ  منهارةً، 
رونها من الظَّلَمة، وتجعلُهم السادةَ. أضفْ إلى ذلك كلّه المشاعر  الأرضَ التي يحرِّ
سهم لنصرة أهل البيت، وورثة  الدينية التي أوقدها في قلوبهم حبُّ الهاشميين، وتحمُّ
ا أنصار بني أمية فالعصبيةُ جعلتهم فريقين متحاربين: أحدهُما يمنيٌّ  النبي )^(. أمَّ
يكيد لصاحبه،  الفريقين  بن سيّار، وكلا  يقوده نصر  الكرماني والآخرُ مضريٌّ  يقوده 
لم  ثم  الآخر،  على  أحدَهما  ويُشلي  الفريقين،  قلوب  يوغر  مسلم  وأبو  به،  ويأتمر 

يحاربهما إلَّ بعد أن اقتتلا وتفانيا. 

هـ- انتصار العباسيين))) 
لما  ومضى  في خراسان،  العباسية  الحركة  لقيادة  128هـ  مسلم سنة  أبو  نُدِبَ 
بن سيّار ومن  لمنازلة نصر  ر  يتنمَّ دة، وبدأ  المسوِّ فوافته جموعُ  129هـ،  له سنة  نُدب 
الفتن،  المتوالية في قضائه على  المعارك  أنهكته  الذي  الأموي  الجيش  بقي معه من 

وانقطع عنه المَددُ من جند الشام لانخراطهم في قتال الخوارج. 

والإيقاع  بالمكيدة،  إنهاكاً  زاده  المُنهَْك  الجيشَ  هذا  مسلم  أبو  ينازل  أن  قبلَ 
بين نصر والي خراسان لمروان بن محمد، وجديع بن عليّ الأزدي الكرماني. وكان 
ا ظهر أبو مسلم اتَّفق  جديع قد جمع على نصر ثلاثة آلاف مقاتل من عرب اليمن، فلمَّ
معه على قتال نصر قائد الجموع المضرية، فاضطر نصر إلى قتال جديع الكرماني، 

دة. حتى قتله سنة 129هـ قبل أن يلقى المسوِّ

انظر »العصر العباسيّ الأول« /9 وما بعد. 	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

31

لم يكن أبو مسلم الخراساني أذكى من نصر بن سيار الكناني ولا أشجعَ، فقد 
هاة الشجعان، وشيخ مضر في خراسان،  كان نصر - كما يقول الزركليُّ -: »من الدُّ
رة في عهد هشام بن عبد الملك«. أطراه الجاحظ فقال: »كان نصر  وقائد فتوح مظفَّ
من الخطباء الشعراء، يُعَدُّ في أصحاب الولايات والحروب والتدبير والعقل وسداد 

لَه تبعاتٍ ثقالاً، فمات دونها غمّاً.  ه العاثر حمَّ الرأي«. غير أن جَدَّ

لمحاربة  سيَّره  الذي  الجيش  قيادةَ  الطائي  شبيب  بن  قُحطبة  مسلم  أبو  ولَّى 
نصر، فطفق قحطبة يستخلص مدنَ خراسان وحصونَها حتى اجتاحها. فرابط نصر في 
هما  د في الشام يستمدُّ قومس، وكتب إلى ابن هُبيرة في العراق، وإلى مروانَ بن محمَّ
ل بين الريّ وهمذان حتى وافته المنية في ساوة  المدَدَ، فلم يُوافهِ أحد. ولهذا راح يتنقَّ

سنة 131هـ. 

بعد موت نصر مضى قحطبة إلى العراق، وحارب ابنَ هبيرة في معارك كثيرة. 
ثم غرق في الفرات سنة 132هـ فخلفه ولده الحسنُ بن قحطبة، فدخل بجيشه الكوفةَ 
بد«، أي  ح المحضُ عن الزَّ اه أهلُها بالترحاب، و»صرَّ بلا حرب دخولَ الفاتحين، فتلقَّ
ظهر الجمرُ الذي رآه نصرٌ تحت الرماد منذ سنين، فإذا هو حكومة عباسية، زعيمها 

أبو سلمة الخلاَّل. 

قحطبةَ  بن  الحسنُ  يدخل  أن  قبيل  أي  محضه«  عن  الحقُّ  ح  »يصرِّ أن  قبيلَ 
الكوفة كان مروانُ بن محمد قد قبض على إبراهيم بن محمد إمام الدعوة المتواري 
اح. فخاف  ا أدرك إبراهيم أنه مقتولٌ ولَّى عهدَه أخاه أبا العبَّاس السفَّ في الحُمَيْمَة، فلمَّ
السفاح أن يبايع أبو سلمة أحداً من حُفداء عليّ بن أبي طالب، فخفَّ إلى الكوفة في 
ثلّة من عِترته، وقبل أن يلقى أبا سلمة آمَرَ أبا مسلم سرّاً ليضمن تأييده، فأرسل إليه أبو 

مسلم وفداً يسلِّم عليه بالخلافة. 

وبمشاعر  الطالبيِّين،  بمصارع  يتَّجرون  كانوا  الثورة  زعماءَ  أن  حينئذٍ  اتَّضَحَ 
المسلمين لكي ينتزعوا عُرْوَةَ الحكم من الأمويين لأنفسهم لا لأهل البيت، فأُسْقِطَ 

في يد الخلال، واضطرَّ إلى أن يبايع أبا العباس. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

32

منبر  رقي  والعسكريّ  الفكريّ  الثورة  زعيمي  من  البيعة  السفاح  ى  تلقَّ ا  لمَّ
ه داوود، فأثبتا أن الخلافة  ها عمُّ الكوفة، وخطب في الناس - وهو مريض - خطبةً أتمَّ
حقٌّ للهاشميِّين عامةً لا للطالبيِّين خاصةً، وأن العباسيين صاروا أحقَّ الناس بها، فبايع 
العباس. ثم أغرى السفاح الخراسانيَّ بقتل الخلاَّل، فقتله، وخلصَ الأمرُ  أبا  الناسُ 
في  يطمع  أن  أخافه  ما  مسلم  أبي  من  المنصورُ  رأى  سنين  خمس  وبعد  للعباسيين. 
موا دهاءَ الخراساني  الملك فقتله. فثبت أن الثورة تأكلُ أبناءَها، وأن المؤرخين ضخَّ
العباسيُّون  امتطاها  مطيَّة،  من  أكثرَ  يكن  لم  وأنه  العالم«،  عُظماء  »من  جعلوه  حينما 

لكي تبلِّغهم مآربَهم.

و- محق الأمويين))) 
ب  اح بالخلافة أثبتتْ أنه كان جديراً بما لُقِّ الأحداثُ التي أعقبت مبايعةَ السفَّ
البيت  ، بل وقف من أهل  بغير حقٍّ انتزعَها  التي  لطة  بالسُّ الثورة  يقنعْ من  به، لأنه لم 
غ، كأنه كان يُحسُّ أنه غَصَب الخلافة  على حذرٍ، وأَعملَ السيف في الأمويين بلا مسوِّ
، غير أنه اتخذ لكل ضربٍ من العداوة ضرباً من  من هؤلاء وأولئك، فكلاهما له عدوٌّ

المقاومة.

لم يشعر بالطمأنينة وهو في الكوفة لأنه يعلمُ علم اليقين أنَّ لسانها معه، وقلبَها 
عنها  فارتحل  المستتر.  أو  المعلن  التشيُّع  حاضرة  أبداً  ستظلُّ  وأنَّها  البيت،  أهل  مع 
مَ شطر الحيرة ليتَّخذَها نُزُلاً إلى  إلى معسكر الخراسانيين، يلتمسُ فيه المأمن. ثم يمَّ
حين، لا مُقاماً يستقرُّ فيه، وشرعَ يبني الهاشمية ليجعلها حاضرةَ ملكه، وعامل أهلَ 

الكوفة بمثل التقية التي كانوا يعاملون بها بني أمية. 

لهم،  فَنهَد  بهم،  يتعقَّ أن  علي  بن  الله  عبد  ه  عمَّ السفّاحُ  كلَّف  فقد  أمية  بنو  أمّا 
الزاب، فمحق  نهر  العراق عند  ب مروان بن محمد حتى أدركه في أعلى  يتعقَّ وراح 

انظر »العصر العباسيّ الأول« /9 وما بعد.  	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

33

جيشَه محقاً، وألجأه إلى الفرار من العراق إلى الشام، ومن الشام إلى مصر حتى ظفر 
به في بوصير وقتله نهاية سنة 132هـ. 

وهو   - بلغه  ا  فلمَّ يترقَّب،  خائفاً  هبيرة  بن  عمر  بن  يزيدُ  كان  الأثناء  هذه  في 
له عهداً  العباسيين، فقطعوا  بُدّاً من مسالمة  يجدْ  لم  نعيُ مروان  مرابطٌ في واسط - 
به،  وفتكوا  عليه،  ما عاهدوه  نقضوا  لكنَّهم  بما وعدوه،  فاستسلم مخدوعاً  بالأمان، 
وبكثيرٍ ممن كانوا معه، وبمقتل يزيد لم يبق حول بني العباس أموي واحد أو أمير من 
أمراء بني أمية يُخشى بأسه، لكن شهوة القتل ظلت تغري العباسيين بمحق الأمويين، 

ومن كان له بهم صلة. 

حتى  الأموية  الأسرة  أبناءَ  بوا  تعقَّ العباسيين  أن  والتاريخ  الأدب  كتب  تروي 
كادوا يجتثونها من جذورها، ولم تشفهم دماءُ الأحياء، فنبشوا قبور الموتى عدا قبري 
منهم  ينجُ  ولم  الرميم.  عظمها  وأحرقوا  العزيز  عبد  بن  وعمر  سفيان  أبي  بن  معاوية 
المنصور  أبو جعفر  أقرَّ  الذي  الملك  عبد  بن  بن هشام  معاوية  بن  الرحمن  عبد  غيرُ 
به صقر قريش بعد أن فرَّ إلى الأندلس، وهو ابنُ تسع عشرة سنة، وأنشأ  بشجاعته، ولقَّ

فيها دولةً عربية أموية، تُضاهي دولة بني العباس. 

ز- بين عصرين)))
زعم الجاحظ أن دولة بني مروان عربيةٌ أعرابية، وأن دولة بني عباس أعجميةٌ 
فارسية. وعن الجاحظ تناقل الناس هذا الزعم، حتى كاد - على بُطلانه وبُهتانه - يغدو 
المحدثين  والباحثين  القدماء  المؤرخين  نفرٌ من  يقارن على ضوئها  تاريخية،  حقيقة 
الدولةَ العباسية بالدولة الأموية، ثم تُفضي بهم المقارنة إلى أحكام مرتجلة، فيها يسيرٌ 

من صواب، وكثيرٌ من شطط. 

ويخيَّلُ إلينا أن هذه المزاعم من صنع الساسةِ ومَنْ يظاهرُهم من أهل المَلَق. 

انظر »الوثائق السياسية والإدارية العائدة للعصر الأمويّ« /21-23، و »ضحى الإسلام« /13.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

34

فمتى صارعت أسرةٌ أسرةً، أو عارضَ حزبٌ حزباً، وأفضى الصراعُ والمعارضة إلى 
لَفَ،  السَّ يجتثَّ  أن  الخلَفُ  حاول  المعارضة،  الفئة  وصعود  الحاكمة،  الفئة  سقوط 
تُبْقِ من العهد القديم باقية،  وأن يوهم الناس أن الثورة غيَّرت ما كانوا يُنكرون، فلم 
ى لك في انتقام العباسيين، ومحقِهم الأمويين، مَنْ كان منهم في  على النحو الذي تبدَّ

القصور، ومن رفتتْ عظامُهم في القبور. 

وأوضحُ ما يوضح عروبةَ الدولة العباسية منذُ النشأة الأولى أمران: 

دة  المسوِّ وقائد  هاشم،  بني  من  عرب  ورؤوسها  الدعوة  أصحاب  أن  أولهما 
الأعظم - وهو قحطبة بن شبيب - عربيٌّ من طيّئ. 

أكثر من  الخلال وأبي مسلم لم يكونوا  أبي سلمة  أمثال  الموالي  أن  وثانيهما 
السلّم.  هذا  كسروا  يطاولونها  كانوا  التي  القمة  بلغوا  فلما  العباسيون  ارتقاه  سلم 
ويُخيَّلُ إلينا أنهم ما قرّبوهما لدهائهما وعبقريتهما، وإنما لكي يتودّدوا إلى الموالي 

بتقريبهما، فيلتفَّ حولهم العجمُ والعرب على السواء. 

قد تقول: إن المقصودَ بعجمة الدولة العباسية ثقافتُها لا سياستُها، وحضارتها 
بني  الفارسية في دولة  الرسمية. والصبغةُ  أنظمتها  قادتها، وحالتها الاجتماعية لا  لا 
والتقبُّلُ  الفارسيُّ  النفوذُ  لولا  أيضاً:  تقول  وقد  تُنكر.  أن  من  أظهرَ  كانت  العباس 

العباسيّ، لظلَّت الدولةُ محافظةً على طابعها العربيّ الخالص. 

وفي هذا القول تعميمٌ، يخالفه الواقع التاريخي من جهات:

ضة للعروبة، بل بدأت الثقافات  أولاها أن الدولة الأمويةَ لم تكن ثقافتُها متمحِّ
هذه  قويت  ثم  استحياء،  على  العربية  ثقافتها  تخالطُ  ويونانية  فارسية  من  الأخرى 
الأسر  لتغيّر  لا  الاحتكاك،  واشتداد  الأمد،  لتطاول  العباسي  العصر  في  المخالطة 
الملك  عبد  بن  هشام  مولى  سالم  أسلوبُ  به  وُصِم  ما  ر  تتذكَّ أن  وحسْبُك  الحاكمة. 
على  تشجيع  من  يزيد  بن  خالد  تأثر  من  سالم  تلميذ  الكاتب  الحميد  عبد  وأسلوب 

ترجمة الكتُب العلمية، ولاسيّما كتب الكيمياء. 



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

35

والثانيةُ أن الفرقَ الدينيةَ من مُرجئة وقدرية ومعتزلة ذواتُ بذور وجذور أموية، 
وأزهار وثمار عبّاسية، ولو طال العهدُ بالدولة الأموية لازدهرتْ هذه الفرقُ في ظل 
الحكم الأموي، ولظهرت حركاتٌ وعلوم وترجماتٌ تعدلُ ما ظهر في عصر المأمون 
عاً واتّساعاً، ولنجم هذا الظهور عن التطور الفكريِّ الشامل، لا عن هيمنة  ماً وتنوُّ تقدُّ

العنصر الفارسي على الدولة. 

رت فيها  والثالثة أن الدولة الأموية في الأندلس - على بعدها عن فارس - تطوَّ
الثقافة والعلوم تطوراً يقاربُ ما كانت عليه الحالُ في العراق. وإن لم يكنْ بُدٌّ من فرق 
يُشار إليه، فهو أن ثقافةَ الأندلس تأثرت بالثقافتين اليونانية واللاتينية إلى جانب تأثرها 
بثقافة الفرس الوافدة من العراق. غير أن ثقافة الدولة العباسية تأثرت بثقافات الفرس 
والسريان والبابليين وبما نقله إلى العربية رهبان الرها ونصيبين تأثراً أعمقَ وأوسعَ، 

فكانت نهضةُ بغداد أظهر وأشهر من نهضة قرطبة. 

ب للعرب - قبسوا، وخاصة  والرابعةُ أن الأمويّين - على ما عُرفوا به من تعصُّ
لكنهم  تتبعه،  الساسانية  الدولة  كانت  الذي  الماليَّ  النظامَ  وخراسان،  العراق  في 

حوّروه تحويراً يسيراً يلائم أوضاعهم الجديدة. 

والخامسة أن مرازبة الفرس ودهاقينهم لم يفقدوا مكانتهم عند الأمويين، وأن 
اج.  بها الحجَّ الدواوين في العراق بقيت فارسيةً حتى عرَّ

العباسي  العصر  في  العربية  الحضارةُ  أنجزته  الذي  ر  التطوَّ أن  والسادسة 
بغداد، وتشجيعُ  إلى  الحاضرة من دمشق  نقلُ  علتين، وهما  أو  واحدة  بعلَّة  يُعلَّل  لا 
الخلفاء العباسيّين العلماءَ والمترجمين. وإنما يُعَلَّل أيضاً بعلَّة ثالثة، قد تكون أقربَ 
مراكز  كانت  والكوفة  البصرة  ومساجدَ  المربدَ  أن  وهي  بالذكر،  وأَوْلى   ، الحقِّ إلى 
من  فليس  الأموية.  بداياتها  منذ  والعربيةَ  الإسلامية  العلومَ  احتضنت  وأدبية،  علميةً 
بن  عمرو  وأبي  الحضرميّ  آثار  على  والكسائي  الخليلُ  يسير  أن  إذن  المستغرب 
له  علاقةَ  لا  ذاتيّاً،  نموّاً  العربية  الحضارةُ  تنمو  أن  المستغرب  من  ليس  أي  العلاء؛ 

بانتقالِ الخلافة من أسرة إلى أسرة، والحاضرة من إقليم إلى إقليم. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

36

ا عرضنا إلى أن بين العصرين الأموي والعباسي تكاملًا لا تعارضاً،  نخلصُ ممَّ
وتداخلًا لا تناقضاً، وإلى أن الفصل بين العصرين بجدار من السياسة تكلُّفٌ يرفضه 
منطقُ التاريخ، واستمرارُ الأحداث، وعراقةُ الأمة العربية، وأصالةُ مقوماتها القومية. 

بعبارة  قرناً  عشر  اثني  قبل  الفاصل  الجدار  هذا  شاد  قد  الجاحظُ  كان  وإذا 
المرتجلة،  يتجنَّبوا الأحكام  أن  المحدثين  الباحثين  فواجبُ  الدقة،  إلى  تفتقر  عابرة، 
وأَّل يُؤخذوا بآراء بعض المستشرقين الذين يحرصون غاية الحرص على أن يقطِّعوا 

التاريخ العربي كما حرص غزاتهم على تقطيع الأرض العربية.

اءَه  قُرَّ يقنع  أن  وسقوطها«  العربية  »الدولة  كتابه  في  »ولهاوزن«)))  حاول  لقد 
بأن الحكم العربي انقضى بانقضاء العهد الأموي، وأن سقوط الدولة الأموية أسقط 
سلطان العرب، وأحلَّ محلَّه سلطانَ الفرس، متجاهلًا - ومثلُه لا يَجْهل - أن تاريخ 
الأمة العربية نهرٌ متدفق الأمواه، يفضي منبعُه إلى مصبِّه إفضاءً ليِّناً مسترسلًا، لا تعوقُه 

حواجزُ، ولا تقطعه أسداد. 

الدولة  من  الفارسية  والحضارة  الفرس  حظَّ  أنَّ  هو  إثباتُه  يمكن  ما  كلّ  إن 
أصالة  وأنَّ  الأمويّ،  العصر  في  منه  أظهرَ  العباسي  العصر  في  كان  الواحدة  العربية 
الأمة العربية أقْدَرَت العباسيِّين على أن يتمثَّلوا كلَّ المؤثرات الحضارية الوافدة، لا 
لوا حضارةً عربية، تحيا في  ا تمثَّلوا وأصَّ الحضارةَ الفارسيَّة وحدها، وأن يصنعوا ممَّ

دولةٍ عربيةٍ واحدة. 

ح- أدوار الدولة العباسية 
الدولةُ العباسيةُ أطولُ الدول العربية عمراً، إذ امتدَّ عمرُها خمسةَ قرون وربعاً 
بين }132-656هـ{. وهذا الامتدادُ قلَّما تظفرُ بمثله في أعمار الأسر الحاكمة، غير أن 
ة  وقوَّ وكهولة  شباب  من  للأحياء  يعرض  ا  ممَّ لها  عرض  الحياة  المديدة  الدولة  هذه 
خين في تأريخها: أيجعلونها دولةً  وضعف، وظهور عنصر وضمور آخر ما حيَّر المؤرِّ

الوثائق السياسية.. /21. 	(((



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

37

واحدة لأن الخلافة بقيت في أسرة واحدة، أم يقسمونها دولاً وأدواراً وفق العناصر 
المسيطرة على الخلافةِ في بغداد؟ 

• بدأت 	 واحدة؛  دولةً  العباسية« جعلَها  »الدولة  كتابه  في  الخضري  الشيخُ محمد 
بصعود السفاح }سنة 132هـ{ وانتهتْ بسقوط بغداد }سنة 656هـ = 1258م{، ثمَّ 
تُه أن حكام  أضاف إلى عمرها ثلاثة قرون أخرى استعارها من تاريخ مصر، وحجَّ

مصر ظلُّوا يحتفظون باسم الخلافة العباسية حتى }سنة 923هـ{.

• إلى 	 المديد  عمرها  قسم  الإسلام«  »تاريخ  كتابه  في  حسن  إبراهيم  حسن  د.  و 
عصرين: عمر الأول مئة سنة؛ بدايته بيعة السفاح سنة 132هـ ونهايته موت الواثق 
المتوكل  بخلافة  يبدأ  لأنه  قرون؛  أربعة  من  أكثر  الثاني  وعمر  232هـ.  سنة  بالله 

}سنة 232هـ{ وينتهي بسقوط بغداد }سنة 656هـ{. 

• وأحمد أمين سمّى العصر العباسي الأول }132-232هـ{ ضحى الإسلام، وسمّى 	
العصر الذي يليه )ظهر الإسلام( لكنه مدّه حتى القرن الخامس الهجري، وذيله 
بتاريخ الحركات العلمية والأدبية من القرن السادس حتى عصر النهضة الحديثة. 

• و  د. شوقي ضيف في »تاريخ الأدب العربي«))) جعل أدوار الدولة العباسية ثلاثة 	
أعصر: العصر العباسي الأول، وعمره مئة سنة }132-232هـ{، والعصر العباسي 
الثاني، وعمره مئة سنة أيضاً }232-334هـ{ وعصر الدول والإمارات وهو أطول 

الأدوار عمراً. 

• و د. بكري شيخ أمين في كتابه »مطالعات في الشعر المملوكي والعثماني« ذكر 	
أولها  أدوار:  أربعة  إلى  العباسيين  تاريخ  يقسموا  أن  على  درجوا  المؤرخين  أن 
العهد الذهبي }132-232هـ{ وثانيها العهد التركي }232-334هـ{ والثالث العهد 

البويهي }334-447هـ{ والرابع العهد السلجوقي }447-656هـ{. 

الجزء الخامس. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

38

ط- العصر العباسي الأول وخلفاؤه 
كتب،  من  ألّفوا  فيما  بْق  السَّ فضلُ  لهم  كان  الذين  المؤلفين  بين  الموازنة  بعدَ 
التقسيم والتسمية د. بكري،  الدقة في  أبعدهم عن  أن  موا من عصور رأينا  وفيما قسَّ
تحكيمه  عن  ناجمٌ  الدقة  عن  بكري  د.  بعد  ولعلّ  شوقي.  د.  القبول  إلى  وأقربهم 

السياسة في الأدب. 

العصور  وتقسيمَ  والعثمانيّ،  بالمملوكيّ  العربي  الشعر  وَسْمَ  أن  نرى  ونحن 
الأدبية إلى عصر تركي، وآخر بويهيّ، وثالث سلجوقيّ زرايةٌ بالتراث العربيِّ كله، لا 
امٌ دخلاء على الأدب العربي.  بالأدب وحده. فالبويهيّون والسلاجقةُ والعثمانيون حكَّ
ز، فلا يجوزُ  وإذا جاز أن تسمى عصور التاريخ السياسي بأسمائهم على سبيل التجوُّ
تسمى  أن  يجبُ  بل  الأسماء.  بهذه  الضاد  بلغة  المكتوب  الأدب  عصور  تسمى  أن 
بما يحفظُ لها هويتها وشخصيَّتها العربية، كأن يقال: الأدبُ العربي في عصر النفوذ 

التركي، والشعر العربي أيام التسلُّط البويهي. 

ولو   - عزواً  تعزوه  التي  الأسماءِ  عن  به  نربأَ  أن  آثرنا  بأدبنا  الزراية  ولمجانبة 
الأدب  صان  لأنه  لا  ضيف،  شوقي  د.  بتقسيم  نأخذ  وأن  ذويه،  غير  إلى   - ظاهريّاً 
يليق  ما  السياسة، وتخيَّر لأقسامه  خ  يؤرِّ الأدب ولم  خ  أرَّ بل لأنه  يشينه،  ا  ممَّ العربيَّ 
اء الأدب أَلفِوا تقسيمه. فإن خالفنا ما ألفوا أربكناهم بتقسيم  بها من أسماء، ولأن قرَّ

جديد، وبأسماء مُفتراة، ما أنزلَ الله بها من سلطان. 

لقد آثرنا أن نسمي كتابنا هذا »الشعر في العصر العباسي الأول« وهو العصر 
الذي قد يسمّيه غيرنا عصر القوة، أو العصر الذهبي. وفي الاسمين الآخرين من 
الجمال فوق ما فيهما من الدقة. فالقوة قد تنصرف إلى السياسة قبل أن تنصرف 
يمكن  بل  وحده،  تخصّه  لا  الأول  العصر  بها  يوصف  التي  والذهبية  الشعر  إلى 
المتنبي  الطيب  وأبو  الرومي  وابن  البحتري  فيه  ظهر  الذي  العصر  على  تعميمها 
طوال  حكموا  الذين  العباسيين  الخلفاء  أسماء  يلي  وفيما  المعري.  العلاء  وأبو 

العصر الأول: 



عباسل: سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة الالفصل الأو

39

ه   1 - أبو العباس السفاح }132-136هـ=750-754م{ اسمُه عبد الله بن محمد، وأمُّ
ه حَبْر الأمة ابن عباس.  رَيْطَة بنت عبيد الله. وجدُّ

ه أمُّ  2 - أبو جعفر المنصور }136-158هـ=754-775م{ اسمه عبد الله بن محمد، أمُّ
ولد اسمها سلاَّمة، وهو أخو السفاح من أبيه. 

3 - المهدي }158-169هـ=775-785م{ اسمه محمد بن عبد الله، وأمّه أَرْوَى بنت 
منصور الحميرية، وأبوه أبو جعفر المنصور. 

ه يمانية الأصل  4 - الهادي }169-170هـــ=785-786م{ اسمه موسى بن محمد، أمُّ
اسمها الخَيْزران، وأبوه المهدي. 

ه  أمُّ محمد،  بن  ــارون  ه اسمه  }170-193هـــــــ=786-809م{  الرشيد  ــارون  ه  -  5
الخيزران، وهو شقيق الهادي، وأبوه المهدي. 

ه زُبَيْدَة بنتُ جعفر  6 - الأمين }193-198هـ=809-813م{ اسمُه محمد بن هارون، أمُّ
بن المنصور، وأبوه هارون الرشيد. 

7 - المأمون }198-218هـ=813-833م{ اسمُه عبد الله بن هارون، أمّه أمُّ ولد اسمها 
مراجل، وأبوه هارون الرشيد. 

ه أمُّ ولد اسمها  8 - المعتصم }218-227هـ=833-842م{ اسمه محمد بن هارون، أمُّ
ماردة، وأبوه هارون الرشيد. 

أمُّ ولد رومية  أمه  الواثق }227-232هـــ=842-847م{ اسمه هارون بن محمد،   - 9
اسمها قراطيس، وأبوه المعتصم.





41

الف�صل الثاني

الحياة ال�سيا�سية في الدولة العبا�سية

)1( السياسة الداخلية 
أ- الخلافة والخلفاء

حاول الدارسون المحدثون أن يجعلوا قولَ الجاحظ: »... ودولةُ بني عباس 
رون على ضوئه كلَّ كبيرة وصغيرة في بنية الدولة  أعجميةٌ فارسية« وحياً منزلاً، يفسِّ
العباسية سياسةً وإدارةً، حتى ليخيل إلى القارئ أن كسرى أنوشروان طيَّ أبي العباس 

السفاح. 

رأى د. حسن إبراهيم حسن أن أبا جعفر المنصور جعلَ الخلافة ملكاً كسرويّاً 
مستمدّاً من اعتقاد الفرس أن الحكم حقّ إلهيّ، لا يجوز انتزاعهُ من الأسرة الحاكمة، 

فقال))):

كلّ رجل لا  أن  بمعنى  المقدس،  الملكيّ  الحقّ  بنظرية  يقولون  الفرس  »كان 
أصبحَ  لذلك  غيره.  لحقِّ  مغتصباً  يعتبر  الملك  ويتولَّى  المالك،  البيت  إلى  ينتسبُ 
الخليفةُ العباسي في نظرهم يحكم بتفويض من الله لا من الشعب كما يتجلَّى ذلك 
في قول أبي جعفر المنصور: إنما أنا سلطان الله في أرضه. وذلك يخالف ما كانت 
وا سلطانهم من الشعب، يدلُّ  عليه الخلافةُ في عهد الخلفاء الراشدين الذين استمدُّ

تاريخ الإسلام 206/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

42

أسأتُ  وإن  فأعينوني،  أحسنتُ  فإنْ  الخلافةَ:  توليته  بعد  بكر  أبي  قولُ  ذلك  على 
موني«.  فقوِّ

الانحراف  بغيةَ  مقاصدها،  عن  والأقوال  للأحداث  ليّاً  السابقة  الفقرة  في  إن 
ا فرض الإسلامُ  الفارسيّ، وعمَّ إلى مظهرها  العربيّ  العباسية عن جوهرها  بالخلافة 
الفرس. ولتقويم ما  الله إلى نظرية الحقّ الملكي المقدس عند  أنزل  من الحكم بما 

لواه القول السابق عن الحقّ نقول: 
لم تكن الخلافة في عهد الراشدين تستمد سلطانها من الشعب، إذ لو كانت 
من  مستمدة  كانت  وإنما  المرتدّين،  حكم  على  ينزل  أن  بكر  أبي  على  لكان  كذلك 
الكتاب والسنة، قال أبو بكر رضي الله عنه يوم البيعة: »أطيعوني ما أطعتُ الله فيكم« 
ولم يقلْ: ما أطعتكم. وقال أيضاً: »وإنما أنا متَّبع، ولست بمبتدع«، ومعنى الاتباع أن 

يلتزم ما ألزمه الشرع. 
وربَّما كانت خطبةُ عمر بن الخطاب رضي الله عنه أدلَّ على أنَّ سلطة الخليفة 
قد  وجلّ  عزّ  الله  »إن  بويع:  حينما  قال  إذْ  المصدر،  إلهية  أي  الشريعة  من  ةٌ  مستمدَّ
تُعزى  ولماذا  النصّ؟  هذا  من  الديني  الحكم  على  أدلُّ  نصّ  فأيُّ  أمركم«.  ولانّي 
في  العمل  عليه  كان  لما  استمراراً  تُعَدُّ  ولا  الكسروي،  النظام  إلى  العباسيّة  الخلافةُ 

عهد الراشدين والأمويين ؟
قد يقال: إن الراشدين ينتمون إلى أسر مختلفة، والخلفاء العباسيون من أسرة 
الأموية  الدولة  تُعَدُّ  فلماذا  الأمويين،  عليه  وجدوا  ما  غير  فعلوا  ما  فيقال:  واحدة؟ 

عربيةً أعرابية، وتعدُّ الدولة العباسية أعجميةً فارسيةً؟
في  هم  حقَّ العباسيون  »أقــام  حسن))):  إبراهيم  حسن  د.  قال  كما  يقال  وقد 
في  بالخلافة  الاحتفاظ  على  وعملوا  الرسول،  بيتِ  وارثو  أنهم  أساس  على  المُلْك 
بين  الفرق  بذلك  ليظهروا  الدين(  لزعماء  فيها  السيادة  أساس  )أي  ثيوقراطية  دولةٍ 

السلطتين في عهدهم، وفي عهد الأمويين من قبلهم«.

تاريخ الإسلام 206/2. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

43

الديني،  المظهر  على  حرصاً  العباسيين  دون  الأمويون  يكن  لم  فنقول 
يدرك  العزيز خاصّةً  بن عبد  ومن يستعرض خطب الأمويين عامّةً وخطب عمر 
الدين شعاراً،  يتخذوا  لم  أنهم  الديني، بل يدرك  بالمظهر  الظهور  حرصهم على 
فحسب، بل كانوا كلُّهم أو جلهم يلتزمونه ما وسعهم الالتزام، حتى مدحهم بهذا 
الوليد بن  الشعراء من مسلمين وغير مسلمين. قال جرير في مدح  كبارُ  الالتزام 

عبد الملك: 
خليفةٌ العالمين  ــربِّ  لـ عــارفُفــأنــت  بالحقّ  الله  لعهد  ــيٌّ  ول

وقال الأخطل في مدح عبد الملك بن مروان: 

طائرُهُ والميمون  الغمر،  المطرُالخائض  به  يُسْتَسْقى  الله  خليفة 

تمييز  على  حرصوا  من  ومع  الجاحظ  ركاب  في  ضيف  شوقي  د.  وانساق 
التولية  بأمور  استبدوا  العباسيين  أن  إلى  فذهب  الأمويين،  من  العباسيين  الخلفاء 

والعزل، ولم يكترثوا بآراء الشعب، فقال))): 

فيه  الاستبداد، حكم لا يحسب  يكون  ما  أشدَّ  استبداديّ  إزاء حكم  »أصبحنا 
شيء،  أيّ  الأمر  من  لها  وليس  للحاكم،  مسخرة  أدوات  فهي  حساب،  أي  للرعية 
الولاة والقضاة والوزراء والقوّاد  يولِّي ويعزل  السلطات،  يده كلُّ الأوامر وكل  ففي 

وأصحاب الشرطة«. 

الرشيد في  أقلَّ استبداداً، وأن هارون  الخلفاء الأمويين لم يكونوا  والحقُّ أن 
بداية عهده كان دون الأمويين استئثاراً بالسلطات، وفوقهم اعتماداً على الوزراء، وأنه 

ط، فضرب البرامكة واستردَّ هيبة الخلافة. ندم على ما فرَّ

وتعظيم  الملابس،  تفخيم  من  أكثرَ  يكنْ  لم  بحدوثه  نُقِرَّ  أن  نستطيع  ما  إنَّ 
أن  نرى  لكنَّنا  الناس،  عامة  عن  والترفع  اس،  والحرَّ الحُجّاب  وزيــادة  المجالس، 

العصر العباسيّ الأول /21. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

44

الباحثون المحدثون - ومنهم  ر، ويراها  التطور والتحضُّ نتيجةَ  المظاهر حَدثتْ  هذه 
المستشرقون - دليلًا على سيطرة الفرس على الدولة. قال بالمر))): 

»لما كان العباسيون يدينون بقيام دولتهم للنفوذ الفارسي كان طبيعيّاً أن تسيطر 
فأُحيط  ـيَّاف،  والسَّ الوزيرَ  واتخذ  رعيته،  عن  الخليفة  احتجب  الفارسية...  الآراء 
واحتفل  العباسي،  البلاط  في  الفارسية  الأزياءُ  وظهرت  والرهبة،  بالقداسة  شخصُه 
تحوطُه  الأكاسرة،  عيشة  يعيش  العباسي  الخليفة  وأصبح  والمهرجان...  بالنيروز 

الأبهة والعظمةُ، وينحني أمامه الداخلُ عليه، ويقبِّل الأرضَ بين يديه«. 

اللصوق  الشديدة  الاجتماعية  المظاهر  بين  أنَّ  بالمر  ادّعــاءَ  يدحض  ا  وممَّ
بالنيروز  الاحتفالُ  المظاهر  هذه  ومن  الراشدين،  عصر  في  معروفاً  كان  ما  بالفرس 
من  شيءٌ  عنه  الله  رضي  عليّ  إلى  م  »قُــدِّ الزبيدي))):  المرتضى  قال  والمهرجان. 
قال:  المهرجان  وفي  يوم.  كلَّ  نَيْرِزونا  فقال:  للنيروز،  فقالوا:  عنه،  فسأل  الحَلْوى، 

مَهْرِجونا كلَّ يوم«.

وهذا الخبر لا يعني أنَّ العباسيِّين كانوا »يدينون بقيام دولتهم للنفوذ الفارسيّ«، 
بل يعني أن الاحتفال بأعياد الفرس كان معروفاً، وأن العباسيين سمحوا لمواليهم أن 
يزيدوه فخامةً وضخامةً، كما يجري في كل دولة تؤثر الحضارة على البداوة، والترف 

على الشظف. 

ا اتخاذ الحرس والحجّاب، وتقليد الفرس في الثياب فظاهرة أموية قديمة،  وأمَّ
ترجمة  تنظيماً وتعظيماً، ومسلكهم  زادوها  بل  الخلافة،  العباسيون على  يُدْخلها  لم 
عملية لما وقفناك عليه في الفصل السابق من تطور حتمي قرره ابن خلدون في حديثه 

عن أعمار الدول، وانتقالها من طور إلى طور.

قال  سفيان.  أبــي  بن  معاوية  عهد  من  تظهر  بــوادره  بــدأت  الانتقال  وهــذا 

تاريخ الإسلام 207/2. 	(((
تاج العروس/نزر. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

45

اتخذ  من  أولُ  وهو  معاويةُ..  الملوك  لُ  أوَّ  ...« معاوية:  ترجمة  في   ((( السيوطيُّ
عظيم  موكب  في  معاوية  اه  تلقَّ الشام،  عمر  قدم  »لما   :((( الذهبيُّ وقال  المقصورة«. 
فيجب  كثيرٌ  بها  العدوِّ  جواسيسُ  بأرضٍ  نحن  قال:  ذلك؟  تفعل  ولم  قال:  وهيئة.. 
انتهيْتُ«. وقال الذهبي أيضاً: »قال  يُرْهبهم، فإن نهيْتَني  أن نظهر من عزّ السلطان ما 

المدائني: كان عمر إذا نظر إلى معاوية، قال: هذا كسرى العرب«. 

ب- ولاية العهد)))
لعلَّ عمر بن الخطاب حينما وصف معاويةَ بأنه »كسرى العرب« لم ينظرْ إلى 
لُ من  تهِ، وإنَّما نظر إلى ما هو أكبرُ وأخطرُ، فأبصر أنه أوَّ موكبه وهيئته، ومقصورته وبزَّ
أخذَ خلفاء  منه. وعن معاوية  أولى  ولدَه عهده، وغيرُه  فيولِّي  الوراثي،  الحكم  يسنُّ 

بني أمية، واشتطَّ بعضُهم فعهد بالخلافة إلى أكثر من واحد. 

الدولةَ  يمزّق  الذي  المسلك  هذا  بل سلكوا  بالأمويين،  العباسيون  يتَّعِظ  ولم 
جعفر  أبا  أخاه  عهده  ولَّى  اح  السفَّ العباس  فأبو  فيه.  فأمعنوا  الحاكمة،  والأســرة 
ونقل  خلع عيسى،  والمنصورُ  بن موسى.  أخيه عيسى  ابنُ  يعقبه  أن  المنصور، على 
والمهديُّ  بالتأجيل.  اه  يترضَّ وكأنَّه  عيسى،  يعقبه  أن  على  المهديِّ  ولده  إلى  الولايةَ 

خلع عيسى، ونقل الولاية إلى ولديه الهادي ثم هارون. 

وتمادى هارونُ الرشيد في تولية العهد؛ إذْ لم يكتف بتوليةِ أولاده الثلاثة معاً: 
وهي  منها،  أسوأ  مفسدةً  المفسدة  هذه  إلى  أضاف  بل  والمؤتمن،  والمأمون  الأمين 
أنه قسم بينهم الدولة أثلاثاً، فأثار بعضَهم على بعض، وأشعلَ نار الفتنة بين الإخوة، 
فتنافروا وتناحروا، وانتهى التناحر بين الثلاثة إلى انتصار المأمون بعد خمس سنوات 

من موت الرشيد. 

تاريخ الخلفاء /185. 	(((
سير أعلام النبلاء 133/3. 	(((

انظر »تاريخ الإسلام« 209/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

46

ا وجد عليه آباءه، فلم يولِّ ولدَه عهدَه، وكأنَّه  وخالف الواثقُ حفيدُ الرشيد عمَّ
يتهدّى بهدي عمر بن الخطاب. قال الواثق حينما سُئل أن يوصي بالخلافة لولده: »لا 

يراني الله أتقلَّدُها حيّاً وميتاً«. 

جـ- الوزارة)))

وجلُّهم   - والحزم  الرأي  أهل  من  يختار  بمن  يستعين  الأمويُّ  الخليفةُ  كان 
ا آل الحكمُ إلى بني العباس،  من أهل بيته - استعانةَ استشارة، لا استعانة وزارة. فلمَّ
ا لأنه كان المنظمَ الأكبرَ للثورة فأفاد من علمه  احُ أبا سلمة الخلاَّل، إمَّ استوزر السفَّ
د.  رأى  كما   - وإما  الحكم،  أعباء  من  ليتخفَّف  ا  وإمَّ الإدارة،  في  وخبرته  بالرجال 

حسن إبراهيم حسن - لتقليد النظام الملكي الفارسي القديم. 

اتَّضَحَت  حتى  تنمو  الأيام  مع  أخذت  ثم  دة،  محدَّ الوزير  سُلطات  تكن  ولم 
في  الخليفة، ويشركه  أزْرَ  يشدُّ  الوزيرُ  أصبح  إذْ  العباسي.  العصر  أواخر  في  معالمها 
ال، وينظِّم جبايةَ الأموال، وينوبُ عن الخليفة في الإدارة في شؤون  أمره، فيختارُ العمَّ

السلم والحرب، ولكنَّ سلطته ظلَّت متوقّفة على رضا الخليفة عنه. 

الخلفاء  وكان  المتقلِّبة،  الخلفاء  بمواقف  مرهونةً  الوزراء  مكانة  كانت  ا  ولمَّ
المناصب،  أخطرَ  كان  الوزير  منصب  فإن  ــوزراء،  ال مطامح  من  خوفاً  سون  يتوجَّ
نُدبوا له،  وأقصرها عمراً. فالخلفاءُ كانوا يضربون على أيدي الوزراء إذا جاوزوا ما 
والوزراءُ كانوا يخشون أن ينزل بهم غضبُ الخلفاء، فيقفون على حرف، ويعملون 
ل أن يكون مشيراً لا وزيراً لئلا يحيقَ به غضبُ  على خوف، حتى إن بعضهم كان يفضِّ

مولاه. 

بن  سليمانَ  أيوب  أبا  استوزر  ثم  أقاله،  ثم   ، البرمكيَّ خالداً  المنصور  استوزر 
لكنَّه  ثقته،  به، وجعله موضعَ  به ودرَّ وأدَّ اشتراه  قد  المنصور  المورياني، وكان  مخلّد 

المرجع السابق.  	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

47

به. ولم يفزْ برضاه وزير كما فاز به الربيعُ بن يونس.  أخذته فيه ريبةٌ فصادر أمواله، وعذَّ
إلى  عاش  الإدارة،  في  محسناً  مهيباً  وكان  بالحزم..  الموصوفين  العقلاء  »من  وكان 

خلافة المهديّ، وحظيَ عنده«. 

، وبدأت تبعاتُ  وفي خلافة المهديّ }158-169هـ{ أخذ منصبُ الوزارة يستقرُّ
الوزير تَتَّضح، وراح المستوزرون يتنافسون في سبيل الظفر بالمنصب. كان المنصور 
به  يقرِّ أن  المهديَّ  ولدَه  فأوصى  يسار،  بن  معاوية  الله  عبيد  أبي  في  الكفاية  م  يتوسَّ
ويستكتبه، فاستكتبه المهديُّ ليختبره، ثم استوزره، وألقى عليه تبعاتِ الحكم، لكن 
، فكاد له عند الخليفة  تكبُّرَ معاوية أوغر عليه قلبَ الربيع بن يونس حاجب المهديِّ
فكان  داوود،  بن  يعقوبُ  عليها  وخلفه  الوزارة،  معاويةُ  فاعتزل  عليه،  أسخطه  حتى 
، وسجنه، واستوزَر بعده الفيضَ  نصيبُه منها أسوأ من نصيبِ سلفه، إذْ نكبه المهديُّ

بن صالح. 

ومن كلام الماوردي نفهم أن العصر العباسيَّ شهد نوعين من الوزارة: وزارة 
التنفيذ، ووزارة التفويض. الأولى محدودة التبعات والسلطات، محصورة فيما يعهد 
به الخليفة لوزيره. ووزارة التفويض أوسع سلطاناً، وأرفع مكاناً، إذ يحقّ لصاحبها 
جباية  المال  ببيت  ويتصرف  ويعزل،  ويولي  الجيوش،  ويجيّش  الحكم،  يباشر  أن 

وإنفاقاً. 

وْا هذا الضرب الخطير من الوزارة، إذْ يذكر المؤرخون  وآل برمك أشهر من تولَّ
أمر  »قلدتك  لــه))):  قال  البرمكي  خالد  بن  يحيى  استوزر  حين  الرشيد  هــارون  أن 
الرعية، وأخرجته من عنقي إليك، فاحكم في ذلك بما ترى من الصواب، واستعمل 
من رأيت، واعزل من رأيت، وأمض الأمور على ما ترى«. ودفع إليه خاتمه الخاصّ، 

ثم سلّمه خاتم الخلافة. 

ثم أورَث يحيى البرمكي ولدَه جعفراً خاتمي الدولة، حتى خُيّل إلى العرب أن 

تاريخ الإسلام 212/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

48

بَرْمك من مجوس  ها  فارسيةٌ، كان جدُّ تتوارثه أسرةٌ  مَنصِْباً وراثيّاً،  الوزارة أصبحت 
رَف والتَّرف،  بلخ، فإذا هي، لا الوزير وحده، تزاحم الأسرة العباسية، وتبزّها في السَّ
والثراء والسخاء بعدما احتجنت أموالَ الدولة، حتى اضطر الرشيد إلى قمعها، ليردَّ 

ضوا إلى الوزراء أمورَ الدولة.  إلى الخلافة هيبتَها، وليحذّر أبناءَه أن يفوِّ

ويبدو أنَّ المأمون اتَّعظ بما جرى في عهد أبيه الرشيد، ولذلك استبدل بوزارة 
التفويض وزارةَ التنفيذ. قال د. حسن إبراهيم حسن))): »إن الوزراء الذين استوزرهم 
المأمونُ بعد بني سهل لم يكونوا وزراءَ تفويض، وإنما كانوا وزراءَ تنفيذ، بمعنى أنه 
يُدير أمورَ دولته بنفسه لئلا يستفحلَ  إذْ كان المأمون  لم يكنْ لهم استقلالٌ بالأمور، 

نفوذ الوزراء كما حدث في عهد أبيه الرشيد مع البرامكة«.

ل من العصر الأول يجدْ أنَّ أكثرهم  ومن يدرسْ طبائعَ الوزراء في النصف الأوَّ
الثاني  النصف  في  أصبحتْ  السجايا  هذه  وأن  والحزم،  والإدارة  هاء  الدَّ أهل  من 
يتخيَّرون  صاروا  الخلفاء  وأن  الوزارة،  إلى  بأصحابها  الرقيِّ  عن  عاجزةً  العصر  من 
الكلام،  والمتضلِّعين من علم  الدين،  في  ه  والتفقُّ والأدب  العلم  وزراءَهم من ذوي 

ين بأصول الجدال، الأكياس في المجالسة والمؤانسة.  الملمِّ

التمثيل، استوزر أحمد بن أبي دؤاد، وكان من  نذكر أن المأمون، على سبيل 
خيرة الكتّاب، وأصحاب الفقه، البارعين في مجادلة علماء الكلام. واستوزر أحمد 
بن  وأحمدَ  الأمــور.  بعواقب  والبصر  الثقافة،  من  جانب  على  وكان  خالد،  أبي  بن 
))) »أنه استوزر بعد أحمد  يوسف، وكان شاعراً عالماً بآداب الملوك. وذكر الخضريُّ
بن يوسف القاضي يحيى بنَ أكثم التميمي، وكان من جلَّة العلماء والفقهاء الذين لهم 

قدم ثابتة في الحديث والفقه والأصول«. 

والحقيقة التي لا يمكن إنكارها أن الكثرة الكاثرة من الوزراء كانوا من الموالي 

تاريخ الإسلام 212/2.  	(((
الدولة العباسية /163. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

49

لا من العرب، ولعل كثرتهم في دولة العباسيِّين هي التي أنطقت الجاحظَ بما نطق، 
فزعم أن دولة بني عبَّاس أعجمية فارسية. 

غه، وهو أن الوزيرَ - كما يقول ابن الطقطقي)))  ويُخيَّلُ إلينا أن لرأيه ما يسوِّ
طباعَ  يناسب  شطرٌ  طباعه  في  يكون  أن  فيجبُ  ورعيَّته،  الملك  بين  »وسيطٌ   :-
الملوك، وشطر يناسب طباع العوام، ليعامل كلاًّ من الفريقين بما يوجبُ له القبول 

والمحبة«. 

ا كانت صلاتُ الناس بالوزراء - وجلُّهم فرسٌ - فوق صلاتهم بالخلفاء،  ولمَّ
وثيابهم  الــوزراء  سلوك  من  ودواوينها  الدولة  قصور  في  يجدون  كانوا  الناس  فإنَّ 
العرب، ولهذا  ما يجدون من حضارة  فوقَ  الفارسية  وعاداتهم وكلامهم وتقاليدهم 
وَقَر في أذهانهم ما وقَرَ في ذهن الجاحظ، وتقبَّلوا كلامه على أنه يمثِّل جوهرَ الدولة 
يُمْسك  مطايا،  من  أكثر  يكونوا  لم  الــوزراءَ  أن  الأمر  وحقيقةُ  مظهرها.  لا  العباسية 
الخلفاء أعنَّتَها، فإذا أرسلوها فانقادت طيِّعة تقبَّلوها، وإذا حَرَنَتْ أو رمحتْ عزلوها 

أو قتلوها. 

د- الحجابة))) 
كانوا  بل  احتجاب،  أدنــى  شعوبهم  عن  الــراشــدون  الخلفاءُ  يحتجب  لم 
الحكام  كــأن  الرعية،  عن  مترفّعين  ولا  خطر،  من  زين  متحرِّ غيرَ  يخالطونهم 
احترس  وعمرو  ومعاوية  بعلي  الخوارجُ  ائتمر  ا  فلمَّ واحــدة.  أسرةٌ  والمحكومين 
م الله وجهه. وبعد أن آلت الخلافةُ  معاويةُ، فاحتجب، لئلا يصيبَه ما أصابَ عليّاً، كرَّ
لَ من ابتدع الاحتجابَ عن الناس حذراً من  إليه اتَّخذ المقصورة في الجامع، فكان أوَّ

الأشرار لا ترفعاً عن الأخيار. 

في  أسرفوا  العباس  بني  في  الخلافةُ  وصــارت  الأمويين،  دولــةُ  دالت  فلما 

العصر العباسيّ الأول /22.  	(((
تاريخ الإسلام 215/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

50

إدخالَه عليهم،  يَرَوْن  مَنْ  بإدخال  إليه  الحاجب، وعهدوا  الاحتجاب، ورفعوا مكانة 
لون اعتزاله، لكي يفرغوا لشؤون الحكم.  وردِّ من يفضِّ

الناس،  ة  عامَّ من  والوجهاء  والأشراف  راة  السَّ يميز  أن  الحاجب  على  وكان 
ويرجئ  الخليفة،  لهم  صهما  يخصِّ ومكان  زمان  في  الخليفة  على  ة  الخاصَّ فيدخل 

العامة إلى زمان ومكان آخرين. 

على  الحاجب  كان  فإن  شخصيته.  وفق  وتهبط  تعلو  كانت  الحاجب  ومنزلة 
حظٍّ يسيرٍ من العلم لم يكنْ إلَّ حارساً كبيراً يحمي الخليفة بيقظته. وإن كان من أهل 
عظائم  في  واستشاره  أخباره،  وناشر  أسراره  خازنَ  الخليفة  جعلَه  والثقافة  الحصافة 

الأمور. 

أُوتي  الربيع الذي  بنُ  ل الفضلُ  العباسيّ الأوَّ اب في العصر  الحُجَّ ومن أشهر 
يأتي  أن  أَقْدَرَه على  ما  والمكر  الدهاء  ومن  الوزيرَ،  يبزُّ  ما جعله  والتدبير  الحزم  من 
بين  الخلاف  يثيرَ  الرشيد، وأن  قلبَ  القواعد، وأن يوغرَ عليهم  البرامكة من  سُلطانَ 
بما  يتَّصف  ولم  أصلح،  بعدما  وأفسد  بحسناته،  سيئاته  فذهبتْ  والمأمون،  الأمين 
أبي  لابن  الواثق  »قال  قال))):  حينما  البيهقي  ذكرها  صفات،  من  بالحجّاب  يَحْسُنُ 
مَنْ ولاَّه،  مَوْلى شفيقٌ، يصونُ بطلاقة وجهه  الناس بالحجابة؟ قال:  مَنْ أوْلى  دؤاد: 

ويستعبدُ الناس لمولاه«.

هـ- الكتابة)))
إذا كان العصرُ الأموي قد عرف ديوان الرسائل وكتَّابَه، وبرع منهم سالمٌ مولى 
أصبحت  العباسي  العصر  في  العربية  الدولة  فإن  الحميد،  عبدُ  سالم  وتلميذُ  هشام 
أعقد تركيباً من أن يفي بحاجاتها ديوان فيه ثلة من الكتاب الذين أُخذوا بالدربة حتى 

أتقنوا، أو البلغاء الذين أُوتوا الموهبة فأحسنوا. 

تاريخ الإسلام 215/2. 	(((
انظر »تاريخ الإسلام« 214/2 وما بعد، و»الشعراء الكتّاب في العراق« /58 وما بعد. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

51

إلى  دواوينهُم  واحتاجتْ  أعمالُهم،  دت  وتعدَّ الــوزراء،  تبعاتُ  اتسعت  لقد 
الصادرة  الأوامر  تسجيل  من  يؤمرون  بما  ويصدعون  التدوين،  أعباءَ  يحملون  كَتَبة، 
الجوانب قضى  المتعدد  التطور  بالتطوّر. وهذا  الخلفاء والوزراء في دولة آخذة  عن 
وكاتب  الرسائل،  كاتب  أبرزُهم  مواهب.  ذوي  بكَتَبة  يستعينوا  بأن  الــوزراء  على 
الخراج، وكاتب الجند، وكاتب الشرطة، وكاتب القاضي. ولكل كاتب منهم شروط 

وخصائص. 

وربّما كان كاتبُ الرسائل أحوجَ الكتّاب إلى الإتقان والبيان، والإحاطةِ باللغة؛ 
ما  الناس  في  ويذيعُ  الخليفة،  بخاتم  ويختمُها  والوزراء،  الخلفاء  رسائل  يكتب  لأنه 
يصدر عن الدولة من أوامر ومراسيم، فعليه أن يُتقن الإنشاءَ، ويعيد النظر فيما يُمْلَى 
في  الخليفة  ينظر  حينما  القضاء  مجالس  في  الخليفة  جانب  إلى  جلس  وربَّما  عليه. 

المظالم، ويقضي فيها، فإن لم يكن نبيهاً دقيق العبارة أعياه نقل ما يسمع.

الملوك  إلى  المرسل  غير  ورسوله  ويراعُه،  الخليفة  لسانُ  الرسائل  وكاتبُ 
إليه  يحتاج  بما  والبيان  اللغة  من  ثقِف  ما  يشفع  أن  فعليه  والعمال.  والولاة  والأمراء 
عما  التعبير  وحسن  المجاملة،  ولطافة  الحسّ،  ورهافةِ  الخطاب،  أدب  من  عملُه 
يخامر الخليفةَ من خواطر. ولهذا تنافس كتابُ الرسائل في التجويد، وأخذوا أنفسهم 

فوها بسير الملوك، وأخبارِ الدول، حتى برع منهم كتاب أفذاذ. بالدربة، وثقَّ

• في عهد هارون الرشيد برع يحيى بنُ خالد البرمكي، والفضلُ بن الربيع. 	

• وفي عهد المأمون اشتهر الفضلُ بن سهل، وأخوه الحسن، وأحمد بن يوسف. 	

• وفي خلافتي المعتصم والواثق لمعَ محمدُ بن عبد الملك الزيات، والحسنُ 	
بن وهب، وأحمد بن المدبر. 

بل  فحسب.  رسميِّين،  وموظفين  دواوين  كُتَّاب  يكونوا  لم  هؤلاء  أن  والحقُّ 
ة الخاصة في مجالس الخلفاء،  كانوا من أركان الدولة، وأصحاب الرأي، ومن خاصَّ
حتى إن بعضَهم ارتقى من الكتابة والحجابة إلى الإمارة والوزارة، فكان له شأن أيُّ 



 الشعر في العصر العباسي الأول

52

شأن في سياسة الدولة الداخلية والخارجية، على النحو الذي مرَّ بك في الكلامِ على 
الحجابة والوزارة.

ا  ثوا عمَّ خين القدماء حينما تحدَّ وأدلُّ ما يدلُّك على صحة ما زعمنا أن المؤرِّ
يجب  التي  السمات  أهم  وبلاغتَه  الكاتب  ثقافةَ  جعلوا  الوزراء،  في  الخلفاءُ  اشترط 

على الوزير أن يتَّسم بها، فقالوا في صفة الوزير))):

»له حفظٌ وبلاغة، وإيجازٌ في العبارة، حَسَنُ التأتِّي في مخاطبة الملوك، لطيفُ 
ل إلى نقل طباعه مع الميل إلى الاعتدال. وليكن مشتملًا برداء الصدق والوفاء،  التوصُّ
راً في أنواع العلوم، مالكاً لزمام المنثور  معروفاً بصفات الخير من نفسه، منصفاً، متبحِّ

لات...«.  والمنظوم، عارفاً بكتابة الإنشاء والترسُّ

ل غيرُك قلت: كانت الكتابة سلَّم الوزارة. وإن آثرت  فإذا أردت أن تجمل ما فصَّ
الاعتدال على التفصيل والإجمال قلت))): »لقد ارتفعت مكانةُ الكتابة والكتاب في 
العصر العباسي، وأخذ كثير منهم طريقه إلى الوزارة... ولم تكن الخلفاء تستوزر إَّل 

الكامل من كتابها«. 

و- السياسة الداخلية واصطراع المنتصرين)))
قد يذهبُ بك الظنُّ إلى أن المنتصرين من أهل البيت، والعباسيين، وأنصارهم 
م  من العرب، ومواليهم من الفرس قد اجتمعوا على كلمةٍ سواء. فهذا الاجتماعُ المتوَهَّ
ظاهروهم  ومَنْ  العباسيّون  استأصل  لقد  الثورات.  وطبيعة  الثوار،  طباعَ  يخالفُ 
ور والقصور، واستخرجوا موتاها  الأسرة الأموية من الجذور، فقتلوا أحياءَها في الدُّ
الضاري غيرُ  انتقامهم  ينجُ من  المنابر. ولم  المقابر، ولعنوهم على ظهور  من بطون 

صقر قريش الذي شهد له أبو جعفر المنصور بالبطولة. 

الشعراء الكتّاب /59. 	(((
المرجع السابق/ 58. 	(((

انظر »تاريخ الإسلام« 73/2 وما بعد. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

53

الأحزاب،  ثلاثةَ  ق  يفرِّ الخفيُّ  الصراع  بدأ  أوزارَهــا  الحربُ  ألقت  أن  وبعد 
التباغُض  من  نفوسها  وفي  أمية،  بني  كره  على  اجتمعتْ  التي  الجماعات  ثلاثَ  أو 
شتى،  صفوفاً  المرصوص  ها  صفَّ ويجعل  بعض،  على  بعضَها  يُشْلي  ما  والتحاسد 
تُضمر من التناحر أضعافَ ما تُظهر من التآزر. وأغربُ ما في تناحرها المستتر وتآزرها 

المُعْلَن أنه انتهى إلى هزيمة الحقّ، وانتصار الباطل. 

فأهلُ البيت - وهم أصحابُ الحق الذين اجتمع الناسُ على نصرتهم - كانوا 
نصروا  الذين  وهم   - والفُرس  وزارة.  ولا  بإمارة  يظفروا  فلم  أعمالاً،  الأخسرين 
لحقدِهم على الأمويين ثورة العباسيين - فازوا بالمناصب والمكاسب. والعباسيّون 
بشرافةِ  استأثروا   - الطالبيين  إلى  الخلافة  وا  ليردُّ الأمويين  حاربوا  الذين  وهم   -
الخلافة، وراحوا يضطهدون أهلَ البيت سرّاً أولَ الأمر، وعلانيةً آخرَه. وإليك تفصيل 

ما أجملنا: 

بإمامة  الأمر  لَ  أوَّ نادت  الدعوة  أن  ذكرنا  العباسية  الدعوة  على  كلامنا  في 
81هـ  الشقيق. وبعد وفاة محمد سنة  الحسن والحسين غير  الحنفية أخي  بن  محمد 
آلت الزعامةُ إلى ولده أبي هاشم. وذكرنا أيضاً أن أبا هاشم قبل موته سنة 98هـ نقل 
زعامة الدعوة إلى واحد من حَفَدة عبد الله بن عباس، لكن الدعاة ظلوا ينادون بإمامة 

الطالبيين لا العباسيين، لكي تلتفَّ حولهم الجموعُ. 

أبا سلمة  احُ  السفَّ العباس  أبو  قتل  132هـ  دة سنة  المسوِّ انتصرت جيوشُ  ا  فلمَّ
من  ضرباً  الحقيقة  في  مقتلُه  فكان  البيت،  أهل  من  لواحد  البيعة  يأخذ  لئلا  الخلاَّل 
ضروب الاضطهاد الذي لحق بأهل البيت. ولا تُخطئُ إذا عددْتَ مقتل الخلّال بداية 
العباسيّ للطالبيين، أو الحلقة الأولى من حلقاته السرية، أو الانتقام غير  الاضطهاد 

ه. المباشر على سبيل الاحتراز من عدوّ يُخشى بأسُه، لئلا يجهر بحقِّ

مصرعُ  أبرزُها  كثيرة  وأحداث  مواقفَ  في  تجلَّى  فقد  المُعْلَنُ  الاضطهادُ  ا  وأمَّ
أبي  بن  عليِّ  حَفَدة  من  واحدٌ  هذا  ومحمدٌ  المنصور.  عهد  في  الزكية  النفس  محمّد 

م الله وجهه.  طالب كرَّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

54

اتَّفق  بالشام  أمية  بني  دولة  في  الانحلال  بدأ  لمّا  »أنه  مصرعه))):  وخلاصةُ 
رجالٌ من بني هاشم بالمدينة على بيعته سرّاً، وفيهم بعضُ بني العباس. وقيل: كان 
من دُعاته أبو العباس السفاح وأبو جعفر المنصور... وقامت دولةُ العباسيين، فتخلّف 
على  يخْفَ  ولم  المنصور.  على  ثم  اح،  السفَّ على  الوفود  عن  إبراهيمُ  وأخوه  هو 
المنصور ما في نفسه، فطلبَهُ وأخاه، فتواريا بالمدينة، فقبض على أبيهما واثني عشر 
بهم، فماتوا في حَبْسه بالكوفة... وعلم محمدٌ النفسُ الزكية بموت  من أقاربهما وعذَّ
بن موسى  وليَّ عهده عيسى  لقتاله  المنصورُ  فانتدب  ثائراً...  من مخبئه  أبيه، فخرج 

العباسي... فقتله عيسى في المدينة سنة 145هـ، وبعث برأسه إلى المنصور«.
وبعد أن قُتل محمدٌ النفسُ الزكية تعاقبت ثوراتُ الطالبيّين))) على العباسيّين، 
أحد  علي  بن  الحسين  ومنهم  الطالبيين:  بمصارع  ينتهي  الثورات  هذه  أكثر  وكان 
169هـ. وثائر  حفداء الحسن سبط رسول الله )^( الذي قتل في عهد الهادي سنة 
آخر، يدعى إدريس بن عبد الله ثار في المغرب الأقصى، ومات مسموماً سنة 177هـ. 
ويحيى بن عبد الله أخو إدريس، بويع بالإمامة في بلاد الديلم، وقتله الرشيد جوعاً 
عهد  في  خرج  الذي  الصادق  جعفر  بن  ومحمد  الأمــان.  أعطاه  بعدما  180هـ  سنة 

المأمون، فقمع المأمون ثورته، وعفا عنه.
في  هم  حقَّ قطُّ  ينسوا  لم  البيت  أهل  أن  يثبتُ  الأحــداث  هذه  استعراضَ  إن 
ةً كانوا يُجلّونهم  الخلافة. وهَبْهم نسوه أو تناسَوْه، فإن المسلمين عامّةً والفرسَ خاصَّ
تبعات  يحتملون  يكونوا  لم  لكنهم  العباسيِّين،  على  ضونهم  ويحرِّ الإجلال،  غايةَ 
تأييد  إلى السجن والقتل. فكيف تعلِّل  الثورات، فيضعفون دونها، ويُسْلمون الأئمة 

لَ الأمر، وللطالبيِّين آخرَه؟  الفرسِ للعباسيين أوَّ
أيد الفرس العباسيين في بداية الثورة لأمور: 

أولها أنهم كانوا يذهبون مذهب أبي سلمة الخلال، وهو أن الإمامة للطالبيين، 

الأعلام / ترجمة: محمد بن عبد الله بن الحسن )النفس الزكية(.  	(((
انظر »تاريخ الإسلام« 101/2 وما بعد.  	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

55

وأن العباسيين سوف يعيدون الحق إلى ذويه بعد أن يجتثوا الأمويين من جذورهم. 
وثانيها أنهم كانوا يتذمرون من الحكم الأموي، فهم حرب عليه، وظهير لكل 

من حاربه. 
وثالثها أنهم توسّموا في الدعوة العباسية ما يكشف عنهم الظلم، ويرد إليهم 

بعض ما حرمهم الأمويون. 
لئلا  الخلال  سلمة  أبا  وقتل  السفاح،  ضبن  تحت  مسلم  أبو  انضوى  ولذلك 

يبايع الخلال أحداً من أهل البيت فيحرم الفرس ما يتوقعون الظفر به من العباسيين. 
والرابع أن بين الفرس من ذهب به الطموح القومي مذهباً غير واقعي؛ إذ توهم 
أن انتصار السفاح بسواعد الفرس سوف يبعث ما انطوى من أمجاد الأكاسرة، كأن 
المعركة بين العباسيين والأمويين معركة بين الفرس والعرب، لا نزاع بين أسرتين من 

قريش. 
ثم انقلب الفرس على العباسيين بعد أن خابت آمالهم لأمور: 

لوا الفرس كلَّ ما كانوا يطمحون إليه. لُها أن العباسيِّين لم ينوِّ أوَّ
وثانيها أنَّ الوزارة - وهي أعلى المناصب التي ارتقاها الفرسُ - كانت مَرْكباً 
، من أبي سلمة وأبي مسلم إلى يحيى وجعفر  قلقِاً، وموطئاً زلقاً، ما تربَّع عليه فارسيٌّ

ولدي خالد البرمكي، إَّل زلَّت قدماه، أو طار السيف برأسه. 

أن  وهي  العباسيون،  يعارضها  عقيدةً  الأكاسرة  عن  ورثوا  الفرس  أن  وثالثها 
الأسرة  في  بقاؤه  يجبُ  إلهي،  كلتاهما حقٌّ  الكسروية،  كالملكية  الإسلامية  الخلافة 

ة كما كان في الأسرة الساسانية. النبويَّ

مغتصبين  أصبحوا  الطالبيِّين  إلى  الخلافة  ردَّ  العباسيون  رفض  وحينما 
كالأمويّين؛ لأنهم نزعوا الإمامة من أهل البيت. ولهذا شهد العصر العباسي حركات 

متأثرة بهذه العقيدة، ومنها))): 

انظر »تاريخ الإسلام« 88/2 وما بعد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

56

اوندية: صاحبُها متمرّدٌ فارسي من راوند قربَ أصبهان. زعم أن الروح التي  الرَّ
الأئمة،  إلى  منه  انتقلت  ثم  أبي طالب،  بن  حَلَّت في علي  بن مريم  كانت في عيسى 

فقاومه أبو جعفر المنصور وسحق حركته. 

من  بقناع  قُبْحه  أخفى  الوجه،  قبيح  خراسان  من  رجل  إلى  تُنسب  المُقَنَّعية: 
ذهب، وزعم أن روحَ الله حلَّت في آدم، ثم تناقلها الأنبياءُ قبل أن تَحلَّ في عليّ بن 
أبي طالب، ومن علي انتقلت إلى الأئمة فأبي مسلم الخراساني. ثم حلَّتْ فيه. وهذه 
ن بقلعة )كش(  الروح خوّلته حقَّ التشريع، فأسقط الفروض وأباحَ الفواحش، وتحصَّ
169هـ شرب السمَّ وسقاه مَنْ معه،  قرب قزوين. فلمّا حاصره جيش الخليفة))) سنة 

فهلكوا، وبقيت من عقيدته بقية، تمثلها المارقون اللاحقون. 

ادّعى  الذي  الخرميّ  بابك  امرأة مزدك، وصاحبُها  إلى خرما  تُنسب  مية:  الخُرَّ
وإمبراطور  إرمينية  بملك  العباسيين  على  واستعان  المأمون،  خلافة  في  الألوهية 

بيزنطة، وقتله المعتصم. 

الذين  القادة  أحدِ  المازيار  إلى  تنسب  أخرى،  فارسية  حركة  هي  المازيارية: 
جعلهم المأمونُ موضعَ ثقته، لكنه انقلب على الخلافة، وانضمَّ إلى بابك الخرمي، 

فقتله المعتصم. 

اسمه  المعتصم  قادة  من  قائد  إلى  تنسبُ  المازيارية،  شقيقةُ  هي  الإفشينية: 
الإفشين، اتصل بالمازيار وبابك لضرب الخلافة العباسية. فقتله المعتصم. حلّل د. 
د،  حسن إبراهيم حسن هذه الحركات الثلاث، وما سبقها ولحقها من حركات التمرُّ

فقال))):

به  فاتَّصل  بابك،  بحرب  العباسية  الدولة  انشغال  فرصة  المازيار  »انتهز 
من  والتخلُّص  بلادهم،  من  الإســام  مَحْو  على  ثلاثتُهم  وعمل  ســرّاً،  وبالإفشين 

المهدي. 	(((
تاريخ الإسلام 94/2. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

57

حكم العرب. فهذه الثورةُ وأمثالها كانت في الواقع ثورة دينية سياسية معاً، يُراد بها 
الاستقلالُ عن الدولة العباسية. وهي في الوقت نفسه حركةٌ شعوبيةٌ تعملُ على حطِّ 

شأن العرب وإزالةِ دينهم ودولتهم«.

الزندقة: لم ترتبط الزندقة بمارقٍ دعا إليها، أو بعقيدةٍ تميزها من سواها. فقد 
أُطلقت على إنكار وجود الله مرةً، وعلى الإشراك به ثانيةً، وعلى النفاق ثالثةً، وعلى 
من يُبطنون المانوية والثنوية رابعةً، وعلى من يجهرُ بآراء زرادشت خامسةً، وعلى من 

يُسرف في المجون والفسوق بصورة عامة. 

يُرْمَى  مَنْ  يقتلُ  كان  فالمهديُّ  وأربابَها،  الزندقة  قاوموا  العباسيون  والخلفاء 
يُتَّهمون بها  بها، والهادي اشتدَّ على مَنْ يدينون بها، والرشيدُ ندب رجلًا يناقش مَنْ 
قبل أن يُعاقبهم. وقد لاحظ المؤرخون، وهم يسردون أخبار هذه الحركات المارقة، 
الموالي  من  كانوا  عامة  الزنادقة  ومن  خاصة،  وأتباعها  قادتها  من  الكاثرة  الكثرة  أن 
المتأثرين بالمانوية، أو ممن كرهوا العرب، وكادوا لهم، وتسلَّلوا إلى الإسلام لكي 
يدمروه، مع أن كثيراً منهم وصلوا إلى ما وصل إليه البرامكة من سلطان وثراء، لكنهم 
ظلّوا ينطوون على غلّ ناغر. قال ابن النديم))): »إن أكثر البرامكة كانوا زنادقة، حتى 
إلى  بالميل  البرامكة  البغدادي  واتهم  نكبتهم«.  أسباب  أهمّ  من  كان  ذلك  إن  قيل: 

مذاهب المجوس. 

فما أصل البرامكة ؟ وما موضعهم من الخلافة العباسية ومن اصطراع العرب 
والفرس؟ ولماذا نكبهم الرشيد بعدما قربهم؟ 

ز- الرشيد والبرامكة 
ذكر الزركليُّ أن البرامكة ينتمون إلى »بَرْمَك بن جاماس بن يشتاسف، وكان 
عسكر  في  الجند  بين  الغنائم  قسمةَ  }ت:163هـــ{  خالد  ابنهُ  تقلَّد  بَلْخ.  مجوس  من 
قُحطبة بن شبيب بخراسان... وجعل إليه السفاحُ ديوانَ الخراج، وديوان الجند بعد 

تاريخ الإسلام 98/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

58

ه المنصور نحو سنة، ثم صرفه عن الديوان، وقلَّده بلاد فارس، ثم عزله  ذلك... وأقرَّ
ا ولي المهدي أعاده إلى إمارة فارس، ووجّهه مع ابنه هارون الرشيد في  ونكبه. ولمَّ

صائفة سنة 163هـ. ومات بعدها«. 

وولدُه  خليفة.  من  أكثر  وداخل  منصب،  من  أكثر  تقلَّد  رأيت،  كما  فخالد، 
ومربّيه،  ومعلِّمه  العباسي  الرشيد  »مؤدِّب   :- الزركلي  يقول  كما   - خالد  بن  يحيى 
رضع الرشيدُ من زوجة يحيى مع ابنها الفضل«, وجعفرُ بن يحيى بن خالد البرمكي: 
له  فانقادتْ  أخي،  يدعوه  وكان  الملك،  ـةَ  أزِمَّ إليه  مُلقياً  الرشيد،  هارون  »استوزره 
»استوزره  جعفر  أخو  يحيى  بن  والفضلُ  أحكامُه«.  تُرَدُّ  فلا  يشاء،  ما  يحكم  الدولة، 
الرشيدُ مدة قصيرة، ثم ولاهّ خراسان سنة 178هـ، فحسُنتْ سيرته، وأقام إلى أن فتك 

الرشيد بالبرامكة«. 

ضياعَهم  وصادر  أموالهم،  استصفى  الرشيد  أن  بالبرامكة  الفتك  وخلاصة 
الدولة، ثم قتل  أموال  ما احتجنوا من  الخلفاء، لكثرة  ثراء من  بعدما أصبحوا أوسعَ 
جعفراً سنة 187هـ، وقبضَ على يحيى وسجنه في الرقة حتى مات سنة 190هـ، وعلى 

الفضل، وسجنه في الرقة أيضاً، حتى مات سنة 193هـ. 

يلامس  مذاهبَ،  البرامكة  الرشيدُ  به  عاقب  ما  تعليل  في  المؤرخون  وذهب 
التي  الأسباب  أهــمِّ  ومن  جوهره،  إلى  بعضُها  ويغوص  الصراع،  ظاهرَ  بعضُها 

ذكروها))):

• دُ جعفر البرمكي إلى العبَّاسة أخت الرشيد. 	 تودُّ

• استئثار البرامكة بالسلطان، واحتجانهم أموالَ الدولة. 	

• اغترارُهم بمناصبهم وإدلالُهم بها حتى على الخليفة، وهذا السلوكُ لا تطيقه 	
الملوك.

المرجع السابق 137/2 وما بعد.  	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

59

• نزوعهم الخفيُّ إلى أهل البيت، والدليلُ على ذلك أن جعفراً البرمكيَّ أطلق 	
من سجن الرشيد يحيى بن عبد الله العلوي. 

• ض 	 حرَّ لأنه  البرمكيّ؛  يحيى  على  الأمين  وأمِّ  الرشيد  زوجة  زبيدة  غضبُ 
الرشيد على أن يولّي المأمون عهده. 

• العباسيّ، 	 بن صالح  الملك  عبدَ  البرامكة؛ لأنهم ظاهروا  الرشيد على  سخط 
وكان يدعو إلى نفسه بالزعامة. 

• خطرهم، 	 تفاقم  أن  بعد  البرامكة  على  الرشيد  قلبَ  الربيع  بن  الفضلِ  إيغارُ 
وعظم أمرهم.

أو  لمرض،  أعراضٍ  من  أكثر  التحقيق  عند  ليست  السابقة  الأسباب  سبعة  إن 
كتاب  في  الجاحظ  صه  شخَّ الذي  الشعوبية  حقد  فهو  المرضُ  ا  أمَّ لغرض.  وسائل 

ا الغرضُ فهو القضاء على دولة العباسيين.  العصا))). وأمَّ

دُ جعفر البرمكيّ الفارسيّ إلى العبَّاسة الهاشمية - وهو فريةٌ مختلقة عند  فتودُّ
ابن خلدون - تعبيرٌ عن تطلُّع البرامكة إلى مصاهرة الخليفة لكي يرسّخوا جذورهم 
إلى  طموحهم  عن  يُفْصح  والسلطان  بالمال  البرامكة  واستئثارُ  الرشيد.  دولة  في 
خون من كرم  المؤرِّ ما أجمع عليه  الطموحَ  ينفي هذا  الفارسيّ، ولا  المجد  استرداد 
يُؤْتَ  ولم  الدولة،  جُمع من غلال  كثير مخزون  من  مبذول  يسيرٌ  فكرمُهم  البرامكة، 
واصطناعٌ  للناس،  دٌ  تودُّ ه  يستحقُّ لا  ومن  ه  يَسْتحقُّ مَنْ  وإعطاؤُه  برمك،  تراث  من  به 

للأتباع. لا كرمٌ في الطباع. 

ونزوعُهم إلى أهل البيت يرمي إلى تمزيق الصفِّ العربي، وضرب الهاشميين 
يَ المأمونَ مع الأمين أو  بعضِهم ببعض. وتحريض يحيى البرمكيّ للرشيد على أن يولِّ

البيان والتبيين 5/3 وما بعد »والشعوبية: نسبة غير قياسية إلى »الشعوب« وهم فريق من الناس لا  	(((
يرون للعرب فضلًا على غيرهم، بل يبالغون في ذلك فيذهبون إلى تنقصهم والحطّ من قدرهم، 

حتى ألفوا الكتب في ذلك« كذا قال الأستاذ عبد السلام هارون في تعريفها.



 الشعر في العصر العباسي الأول

60

بدلاً منه يعني أن يقاتلَ العربُ العربَ، وأن يظاهر الفرسُ أحدَ الفريقين على الآخر 
العباسية  مَغْزاهُ تقسيمُ الأسرة  العباسيّ  الملك  البرامكة لعبد  لإضعافهما معاً. وتأييدُ 
اةُ من الأسباب الذي  أسرتين، يُشْلي الفرسُ إحداهما على الأخرى، والغايةُ المتوخَّ
والمقنعية،  الراوندية،  غايات  عن  تختلفُ  لا  نذكرها  لم  التي  والأسبابِ  ذكرناها 
الإسلامية:  العربية  الدولةِ  تدميرُ  وهي  المتزندقة،  الدعوات  من  وغيرها  والخرمية، 

عقيدةً وشريعةً، وخلافةً وثقافة، وقيماً ومُثلًا.

ح- فتنة الأمين والمأمون)))
قبل أن ينكب الرشيدُ البرامكةَ كان الفضلُ بن يحيى البرمكيُّ قد نكب العربَ 
ا أصاب الأسرة البرمكية. وقبل  عامّةً والأسرةَ العباسيةَ خاصّةً بالإعداد لفتنة أدهى ممَّ
أن يقتلَ الرشيدُ جعفراً كان الفضل أخو جعفر قد هيّأَ الأسباب لقتل الأمين بن الرشيد، 
فكأنه أخذَ بثأر البرامكة من الرشيد قبل أن يثأر الرشيد من البرامكة. فما أحداث هذه 

الفتنة المُهلكة؟ وماذا نجم عنها؟

الأمين  محمداً  ابنهَ  يَ  يولِّ أن  الرشيد  لهارون  البرمكيُّ  يحيى  بن  الفضلُ  زيَّن 
عهده، وأخذَ على نفسه موثقاً أن يأخذ له البيعةَ من أهل خراسان، فبايعوه، ثم ألحق 
ة  كفَّ حت  رجَّ البيعة  هذه  أن  العرب  أكثر  فظن  175هـــ.  سنة  والشامَ  العراق  بملكه 
العرب؛ لأن الأمينَ ابنُ زبيدة العربية العباسية الهاشمية، والهاشميّون - ومنهم أهل 

لون الأمين على أخيه المأمون لأن أمَّ المأمون أمّ ولد خراسانية. البيت - يفضِّ

وذهب بعضُ العرب إلى أن تولية الأمين - وهو أصغرُ سناًّ من المأمون ودونه 
الفاضل،  المفضولَ على  آثر  إذْ  أخطأَ  أنه  الرشيدُ  للخلافة. وأحسَّ  إضعافٌ  خبرةً - 
السلوك،  واستقامة  العقل،  برجاحة  معروفاً  كان  والفرس  العرب  بإجماع  فالمأمون 
وحصافة النظر، وحسن التدبير. فهل ينزع الرشيدُ ولايةَ العهد من الأمين فيغضب كلَّ 

الهاشميين، ويولّي المأمونَ، فيرضي كلَّ الفرس، ومنهم البرامكة؟ 

تاريخ الإسلام 144/2 وما بعد.  	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

61

حلَّ الرشيد المشكل بمشكلٍ آخر؛ إذْ ولَّى ولدَه الأكبرَ عبد الله المأمون حكم 
البيعةَ من الأمين؛ أي: أدخل أسدين في أجمة.  همذان إلى آخر المشرق، ولم ينزع 
ح الخطأَ بخطأ، فولَّى ابنه الثالث - واسمُه القاسم - حكمَ الجزيرة  ثم أدرك أنه صحَّ
به المؤتمن. وهكذا أصبحت الدولة الواحدة الكبرى ثلاث  والثغور والعواصم، ولقَّ

دول صغرى. 
وأن  المأمونَ،  أخاه  يخلع  أن  الأمينُ  ر  قرَّ إذْ  عُ،  المتوقَّ وقع  الرشيد  موت  بعد 
يبايعَ لابنه موسى - ولقبه الناطق بالحقّ - فأرسل إلى المأمون يستقدمُه من خراسان 
ليخلعَ نفسه، ويبايع الناطقَ بالحقّ. ونحن لا نُنكر جدارةَ المأمون بالخلافة ورجحانه 
على الأمين، غيرَ أننا نستنكرُ ما آل إليه الخلاف بين الأخوين، والكيد الفارسي الذي 

ل ما بدأه الفضل البرمكي.  ك الأحداث، أو يكمِّ بدأ يحرِّ
وما  سلطة،  من  اغتصبوا  ما  ينتزعُ  لأنه  الفرس؛  كلَّ  أغضبَ  الأمين  قرار  إن 
لأنهم  العرب  بعضَ  وأغضبَ  المأمون.  إلى  الخلافة  آلت  إذا  يغتصبوا  أن  يتوقَّعون 

حملوه على العقوق، وعلى نقض ما عقد الرشيد قبل موته. 
ثم بدأت رياحُ الشرق تحمل سحب الفتنة من خراسان إلى العراق، فبعد أن 
كاد المأمون يصدعُ بما أمره به الأمينُ عارضه وزيرُه الفضلُ بن سهل - وهو مجوسيٌّ 
ا اعتزم ومنَّاه الأماني، ووعده أن تكون  من سرخس أسلم على يد المأمون - وثناه عمَّ

له الخلافةُ خالصة، لا يشركه فيها أحدٌ من إخوته أو عترته. 
فاعتقل  الأمين،  لمحاربة  العدة  ويُعدُّ  الفتنة،  نار  ج  يؤرِّ سهل  بن  الفضلُ  راح 
أنصاره، وضبط الثغور، وأحسن إلى أهل خراسان، فجعلهم صفّاً فارسيّاً مرصوصاً 
وراء المأمون، لكي يحارب بهم شتاتَ الصفِّ العربي المدافع عن الأمين. وربَّما كان 
الذي  العامل الأكبر  ابنُ سهل، غير أن  ناجماً عن مكيدة كادَها  العربي  ق الصف  تفرُّ
ق هذا الصفَّ هو خروجُ الحسن بن علي بن عيسى على الأمين، وانشطارُ الجمع  مزَّ

العربي شطرين يحتربان: شطراً يناصر الأمين، وشطراً يناصر الحسن. 

المأمون - وهم طاهرُ بن الحسين، وهرثمة بن أعين، وزهيرُ بن  حاصر قادة 



 الشعر في العصر العباسي الأول

62

المسيب - مدينةَ بغداد، وراحوا يقاتلون فلولَ المدافعين عن الأمين حتى أنهكوها، 
198هـ، وبمقتله انتهت الفتنة وتربَّع المأمون على عرش الرشيد،  وقتلوا الأمين سنة 
على  للفرس  انتصاراً  أخيه  على  انتصارُه  فكان  خراسان،  دهاقينُ  معه  عليه  وتربَّع 

العرب، وبعثاً لبرامكة جُدُد يُحيطون بالخليفة. 

والإنصاف يقضي بأن نُلقي شطراً من تبعة هذه الفتنة على الرشيد نفسه؛ لأنه 
بتوليته كلَّ ولدِه. ولأنه لم يبصرْ ما  بيده،  ق دولته  الفاضل، ومزَّ المفضول على  م  قدَّ
وراء النصح الذي نصح له به الفضلُ بن يحيى البرمكي من كيد يكاد للعرب عامّةً لا 
الهاشمية  الفارسيُّ الأمينَ بن زبيدة  الفضلُ  أن يفضل  يُعقل  إذْ لا  للعباسيين خاصّةً. 

على المأمون الفارسيِّ الأم، إلَّ إذا كان وراء الأكمة ما وراءها. 

لو كان الرشيدُ كامل الرشاد لأدرك أنه لا يجتمعُ أسدان في أجمة، فكيف جمع 
ثلاثة؟ ولو كان رشيداً كامل الرشاد لأدرك أيضاً أن خطر البرامكة لم يَزُلْ بزوالهم، بل 
استمرَّ على نحوٍ أخطر بما دبَّروا، فأصلح ما أفسدوا على ضوء ما أخبره به التاريخ من 

د.  د ما بدَّ اصطراع أولياءِ العهود، فألغى ما عقد، ووحَّ

فَنَّ  أتقنا  اللذين  الفارسيين  الفضليْن  فيُلقَى على  التبعة  من  الثاني  الشطرُ  ا  وأمَّ
الكيد، وأحكما على عنق الخلافة القيد، وهما الفضلُ بن يحيى البرمكيّ الذي نصبَ 
الشرك  بهذا  يتصيَّد  أن  المأمون على  الذي حمل  بن سهل  والفضلُ  للرشيد،  الشرك 

أخاه الأمين.

ط- المأمون وعلي الرّضا)))
بعد  أنه  وعلى  خراسان،  في  وهو  تشيَّعَ،  المأمون  أن  على  المؤرخون  أجمع 
موسى  الإمام  ابنُ  وهو  الرضا،  علياً  الإمــامَ  عهده  ولَّى  الأمين  أخيه  على  انتصاره 
خُيل  حتى  حبيب،  أم  ابنته  جه  وزوَّ عشرية،  الاثني  أئمة  من  الثامن  والإمامُ  الكاظم، 

تاريخ الإسلام 150/2 وما بعد.  	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

63

إلى المسلمين أن الخلافة صائرةٌ إلى أهل البيت. لكن إجماع المؤرخين على تشيُّع 
المأمون لا ينفي اختلافهم في تفسيره. 

في  ها  وبحقِّ النبوية،  الأسرة  بحبِّ  إيمان عميق  ناجمٌ عن  تشيعه  أن  قومٌ  زعم 
أن  به  أراد  وأنه  دينية،  تشيعه مغامرة سياسية، لا عقيدةٌ  أن  إلى  قوم  الخلافة. وذهب 
الخلافة، وأن وراء  هم في  الطالبيين حقَّ ينازع  الناقمين على كلِّ من  الفرس  يجتذبَ 

البيعة لعليّ الرضا تحريضاً فارسياً، صدر عن الفضل بن سهل نفسه. 

والعباسيين  عامّةً،  العربَ  المأمون  سلكه  الذي  المسلكُ  هذا  أسخط  لقد 
خاصّةً، ومنصوراً وإبراهيم ولدي الخليفة المهدي بصورة أخصّ. ولم يكن سخطُهم 
الصبغة  طغيان  من  يخشونه  كانوا  ا  عمَّ ناجماً  كان  وإنما  الطالبيين،  كره  عن  ناجماً 

الفارسية على الدولة العباسية. 

لأهل  صادق  حبّ  من  انبعث  خالصاً،  دينيّاً  بدأ  المأمون  تشيع  أن  إلينا  ويُخيَّلُ 
ل إلى تشيع سياسي، يتأثر بالأحداث  البيت، وللأسرة النبوية. فلمّا آلت إليه الخلافة تحوَّ
والمواقف، ويقوى أو يضعف وفق الأهواء والمصالح، وأن المأمون مرَّ بمثل التجربة 
بهم أولَ الأمر وسخط عليهم آخره.  التي مرَّ بها أبوه الرشيد في علاقته بالفرس؛ إذْ قرَّ
الفرس، وتكملةً  لتقريبه  المأمون في بدايته كان رديفاً  التجربة أن تشيع  وخلاصةُ هذه 
ره للتشيع رافق سخطه على الصبغة الفارسية التي  لمسايرته الفضل بن سهل، وأن تنكَّ
حاول الفضلُ بن سهل أن يصبغ بها دولة بني العباس، فهو لم ينقلبْ على الشيعة لأن 
ره بخطر الشعوبية المستترة، فانقلب على التشيُّع  قلبه كره الطالبيين، بل لأن عقله بصَّ

الذي ظاهره الفرس ليردَّ إلى الدولة العباسية صبغتها العربية. 

وأدلُّ ما يدلُّك على ما نزعم أن المأمون لما أحسَّ الخطر المحدق بالخلافة 
ام سنة 202هـ. ثم قتل  دسَّ لقتل الفضل بن سهل جماعةً أجهزوا عليه وهو في الحمَّ
207هـ  203هـ، ورجع عن التشيع ولبسِ السواد. ثم قمع سنة  عليّاً الرضا بالسمّ سنة 
رين من حفدة علي بن أبي طالب  ثورةً شيعية ثارها في اليمن أحدُ الطالبيين المتحدِّ

يسمّى عبد الرحمن بن أحمد، ومنع الطالبيين أن يدخلوا عليه، ويخالطوه. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

64

ي- من الفرس إلى الترك)))

ةٌ في كلِّ جانب من  ا يزلْ للفرس سواعدُ ممتدَّ توفّي المأمون سنة 218هـ، ولمَّ
أن  على  فعزمَ  المعتصمُ،  بعده  الخلافةَ  وتولَّى  والإداريــة.  السياسية  الحياة  جوانب 
يغيِّرَ سياسةَ الدولة، ويخلِّصها من نفوذ الفرس، وأن يقطع سواعدهم القوية بسواعد 
فتية أقوى منها، فاستقدم فتيانَ الأتراك، وربَّاهم تربيةً عسكرية صارمة، وتخيَّر منهم 
أهم على دين الإسلام وآدابِ العرب، حتى نبغ منهم قادة أكفاء، نهضوا  حراسه، ونشَّ
في  انغمسوا  الذين  كبراءهم  لكن  المأمون.  عهد  في  الفرس  كبار  به  ينهضُ  كان  بما 
الترف والسرف أخذوا يتحوّلون من قادة ينصرون الخليفة إلى مرتزقة، دأبُهم الرتعُ 

والجمع. 

المعتصم  ولاهّم  التي  الأقاليم  تركوا  كبراءهم  أنَّ  منهم  الناسَ  ساءَ  ما  وأسوأُ 
إدارتها، وأطلق أيديهم في جبايتها وأنابوا مَنْ يديرها ويجبيها، ورجعوا إلى حواضر 
العراق، ليرتعوا ويفسقوا في البصرة وبغداد وسامراء، ويجوروا على أهل المدن كما 

يجور نوّابُهم على أهل القرى. 

من  التاريخُ  له  لالتمس  الفرس،  محلَّ  الترك  بإحلال  المعتصمُ  اكتفى  ولو 
مفاسد الفرس عذراً، لكنَّه أمعن في تقريب الترك وإبعاد العرب، حتى أقصى أشرافَ 
قومه عن مناصب الدولة، وعن ديواني الجند والعطاء، فأثار عليه أقربَ الناس إليه، 
ومنهم))) العباس ابنُ أخيه المأمون الذي حرّضه عجيف بن عنبسة سنة 223هـ على 
وقتل  فضح،  الائتمار  أمر  لكن  لنفسه،  البيعة  وأَخْــذِ  واغتياله،  بالمعتصم  الائتمار 

العباس عطشاً. 

تُوفي المعتصمُ سنة 227هـ، وأورثَ الواثقَ دولةً يسيطر عليها التُّرك، وخلافةً 
براثن  من  الخلافة  حاضرة  ينتزع  أن  ا  إمَّ عليه  فكان  الأقاليم.  على  لها  سلطان  لا 

المرجع السابق 157/2 وما بعد.  	(((
البداية والنهاية 288/10 )أحداث سنة /223هـ(. 	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

65

أن  ا  وإمَّ والانفصال،  الاستقلال  إلى  الطامحين  المغامرين  من  وأقاليمَها  الأتراك، 
اد الأتراك في العراق، وللنزعات الانفصالية التي بدأت تظهر في أطراف  يُذْعن لقوَّ
الدولة، وتتمخض مع مرور الأيام عن دويلات ضعيفة الارتباط بحاضرة الخلافة 
في  والفاطمية  الأغلبية  والدولتين  الشرق،  في  والسامانية  الصفارية  كالدولتين 

الغرب. 

وعلَّة ذلك كلِّه خَوْفُ الخلفاء من الأقرباء، والاستقواءُ بالغرباء. 

ك- ثورات متفرقات)))

جامعةٌ،  تجمعهم  لا  أشتاتاً،  العباسيين  وأورثوهم  الخوارج،  الأمويون  أنهك 
يعودون  ثم  فيُقْمَعون،  يثورون  ظلُّوا  فإنهم  تشتُّتهم  وعلى  أرض.  بهم  تستقرُّ  ولا 
إلَّ  الأول  العباسي  العصر  نهايةَ  منهم  يبق  ولم  ريحُهم،  ذهبت  حتى  فيُحْصَدون، 

شراذمُ أيأسها القهر، وأذلها الفقر. 

د له أبو العباس  في بداية العصر العباسي الأول ثار الجُلندي في عمان، فجرَّ
الشيباني  حرملة  بن  ملبّد  ثار  المنصور  خلافة  وفي  ثورته.  على  قضى  جيشاً  السفاح 
بالجزيرة، والخوارج الإباضية في تونس فقضت عليهم جيوش الخلافة. وفي عهد 
الوليد بن طريف الشيباني في الجزيرة وامتدت ثورته إلى إرمينية، فأنفذ  ثار  الرشيد 
هنا  الخوارج  تمرد  وتتابع  محقاً،  فمحقه  مزيد،  بن  يزيد  يقوده  جيشاً  الخليفة  إليه 
وهناك، لكنهم لم يكونوا أكثر من عصائب امتهنت الحرابة، بلا فكر تدعو إليه، ولا 

شعر جزل يعبّر عن أهدافها في الحياة. 

إلى  العباسيين  نــزوعُ  أشعلها  أخــرى،  ثورية  حركات  الشام  بلاد  وشهدت 

العباسيّ  و»العصر  بعد،  وما   54/ الشام«  بلاد  في  الحضارة  مظاهر  وأهم  السياسية  »الحياة  انظر  	(((
162/2 وما بعد، و»الدولة  الأول« /32 وما بعد، و»ضحى الإسلام« /728، و»تاريخ الإسلام« 

العباسيّة« /170، و»الأعلام« 12/3-337/2. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

66

ة المرّيّ  الفرس، وقادها زعماء كان لهم في العصر الأمويّ شأن، ومنهم حبيبُ بن مرَّ
في حوران، وأبو الورد الكلابيّ في قنسرين وحلب، وإسحاق بن مسلم العقيليّ في 

الجزيرة. 

وأخطر هذه الحركات خروجُ المردة أو الجراجمة سنة 135هـ في جبال لبنان، 
وتلقّيهم مساعدةَ بيزنطة من البحر، حتى اضطر أبو جعفر المنصور إلى أن يحاربهم 
العربية  القبائل  بعض  نقل  والثانيةُ  معاقلهم،  في  المردة  مهاجمةُ  أولاهما  بطريقتين: 
وصدّ  ومحاربتها  لمراقبتها  المتمرّدة،  القرى  تحاذي  قرى  وإسكانها  جبالهم،  إلى 

خطرها عن مدن الشام الآمنة. 

أشدَّ  كان  بل  وآمَــنَ،  والجزيرة  الشام  من  أطوعَ  الإفريقي  الشمال  يكن  ولم 
عصياناً، وأعنف تمرداً. قال ميور: »إن إفريقية كادت تخرجُ عن طاعة العباسيين في 
الخوارج،  مبادئ  إلى  مالوا  فيها  النازلين  والبربر  العرب  وإن  المنصور،  عهد  معظم 
لإخضاعهم  الجيوش  تلو  الجيوش  يرسلون  أخذوا  الذين  العباسيين  طاعة  وخلعوا 
لكن دون جدوى«. وبعد أن استقرَّ مُلْكُ المنصور انقلب العصيان طاعةً، وأخمدت 
من  تخلَّصَ  ا  لمَّ جعفر  أبا  »إن  ميور:  قال  والعرب،  البربر  ثورات  العباسيين  جيوشُ 
القوة بحيث استطاع أن يرسلَ إلى بلاد المغرب جيشاً  خصومه الآخرين أصبحَ من 
جرّاراً، أقرَّ الأمن في جميع أرجاء هذه البلاد حيناً من الدهر، لكنه كان بين الخوارج 
والجنود العباسيّين من لدن قُتل عمر بن حفص إلى انقضاء أمرهم ثلاث مئة وخمسٌ 

وسبعون وقعة«.

ميلُ  الإفريقي  الشمال  في  والبربر  الخوارج  ثــورات  إليه  آلت  ما  وأخطرُ 
الخوارج على الدولة إلى الانفصال والاستقلال، وإنشاءُ دويلات لا ترتبطُ إلَّ ارتباطاً 
سها عبدُ الرحمن  واهياً بالخلافة العباسية. من هذه الدويلات ولايةُ تاهرت التي أسَّ
التي  297هـ. وولايةُ سجلماسة  137هـ وسنة  بين سنة  الإباضيِّين  بمساعدة  بن رستم 
167هـ  من سنة  تسعين سنة  الزناتيين، وعاشت  الصفرية  بمساعدة  مدرار  بنو  أنشأها 

إلى سنة 257هـ. 



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

67

العباسية،  الدار  عقر  في  مروعة  ثورةٌ  تنشب  أن  خ  المؤرِّ يستغرب  ما  وأغربُ 
فتقطع الطرق، وتغزو المدن، وتنهبُ الغِلال، ويمتدُّ بها العمر بضعَ عشْرةَ سنةً، قبل 

ن الدولةُ من إخمادها، واجتثاث أجنادها وقوادها.  أن تتمكَّ

في فترة الفتنة التي عصفتْ بالدولة العباسية إثر الخلاف بين الأمين والمأمون 
من  »قومٌ   - خلدون  لابن  والقولُ   - طُّ  والزُّ وأرباضها.  البصرة  دساكر  في  طُّ  الزُّ ثار 
ا خلصت  أخلاط الناس، غلبوا على طريق البصرة، وعاثوا فيها، وأفسدوا البلاد«. فلمَّ
205هـ،  سنة  الجلودي  يزيد  بن  عيسى  يقوده  جيشاً،  إليهم  أرسل  للمأمون  الخلافة 
فتفرقوا، ثم ثاروا سنة 206هـ، وتمادَوْا في ضلالهم القديم نهباً وقتلًا وحِرابةً، واستمرَّ 
العباسية،  الدولةِ  كشح  في  تندمل  لا  قرحةً  أصبحوا  حتى  خطرهم  وعظم  مَريرُهم 
ولم يقض عليهم إلَّ المعتصمُ، حينما ضربهم بقائده عجيفِ بن عنبسة سنة 219هـ، 

قهم في خانقين وعين زربة.  فجمعهم من مناقع البصرة، وفرَّ

وخلاصةُ القول في سياسة العباسيين الداخلية أنها طَوالَ الدور الأول لم تكن 
أحسنَ حالاً من سياسة الأمويين، وأن الخلفاء التسعةَ من السفاح إلى المعتصم كانوا 
وأن  الخوارج،  ومحاربة  الفتن،  إخماد  إلى  جيوشهم  من  الأعظم  القسم  يوجّهون 
منها نجم عن  كثيراً  والغرب، وأن  الشرق  أقاليم  إقليم من  انتشرت في كلِّ  الثورات 
وعلى  الأمر،  لَ  أوَّ الفرس  على  واعتمادهم  بالسلطة،  د  التفرُّ على  العباسيِّين  حرص 

الترك آخرَه. 

يُبْعدوا  ولم  العرب،  بوا  لقرَّ بالأمويين  اتَّعظوا  قد  كانوا  لو  أنهم  إلينا  ويخيَّلُ 
الفرس، ولم يجتلبوا  أيدي  العرب، والإدارة في  أيدي  الوزارة في  الموالي، فجعلوا 
عليهم  فشق  بخرق،  خرقاً  ويرقعواً  بخطأ،  خطأ  ليصححوا  العراق،  إلى  الترك 

التصحيح، وتعذّر الرقع. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

68

)2( السياسة الخارجية
وأوقفتْها  مَها،  تقدُّ عرقلتْ  أسداد  ثلاثةُ  الأموية  الفتوح  جيوش  أمام  انتصبت 

خلف قمم وعرة، وأسوار شامخة، شقَّ عليها اجتيازُها، والانسياحُ فيما وراءها:
الهند  في  ل  التوغُّ عن  تها  فردَّ الهيمالايا،  جبالُ  أمامها  شمختْ  الشرق  في 
والصين. وفي الشمال أغلقت أسوارُ القسطنطينية دونها أبوابَ أوربا الشرقية، فلم تقْوَ 
على اختراقها. وفي الغرب اخترق عبدُ الرحمن بنُ عبد الله الغافقي جبالَ البرانس، 
لكنهّ استشهد في قلب فرنسا سنة 114هـ. وبعد استشهاده احتمت أوربا الغربية بهذه 
أخرى،  كرّةً  يقتحموها  أن  للعرب  يخطر  ولم  وسيوفهم.  العرب  خيول  من  الجبال 

لاحترابهم واقتتالهم، وانشغالهم في تنازع المناصب. 
علاقاتهم  يُقيموا  أن  عليهم  كان  الأمويين  دولــةَ  العباسيون  ورث  وحينما 
فيما وراء هذه الأسداد، فكيف كانت علاقاتهم  تمتدُّ  الخارجيةَ على ثلاث جهات، 
الجبهات  من هذه  دولة  كلّ  ومع  كلّ جهة  في  اتّبعوها  التي  السياسة  وما  بجيرانهم؟ 

الثلاث في الحرب والسلم على السواء؟ 

أ- بين العباسيين والبيزنطيين)))
من  فيها  وجرى  الجيوش،  من  ميادينهَا  اجتاز  جبهةً  العرب  تاريخُ  يعرف  لم 
ة من جبال طوروس جنوباً  الحروب، وأُريق في سوحها من الدماء مثلَ الجبهة الممتدَّ
إلى أسوار القسطنطينية شمالاً. ولم يعرف التاريخ كذلك أرضاً وقع فوقها من الكرِّ 
، ومن الهزيمة والنصر كهذه الأرض؛ لأنَّها كانت قبلَ الإسلام حلبة الصراع بين  والفرِّ
الروم والفرس، وبقيتْ بعد ظهور الإسلام حلبةَ الصراع بين الشرق العربيّ المسلم، 

والغرب الأوربيّ المتنصّر. 

خُيِّل إلى الراشدين والأمويين أن هذه الأرض جسرٌ يعبرونه لما وراءه، أو عتبة 

-139-138/ سنوات  أحداث  التاريخ«  في  و»الكامل  بعد،  وما   197/2 الإسلام«  »تاريخ  انظر  	(((
159-161-162-163-165-181-187-193-194-218/هـ.



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

69

أبوابُ  أمامهم  انفتحتْ  القسطنطينية  بعدها، وأنهم متى فتحوا  ما  ون منها على  ينقضُّ
أوربا كلّها حتى مغرب الشمس، فجازوا البرّ والبحر ثلاث مرات إلى هذه العتبة في 
]فَما  القسطنطينية  سور  وساوروا  الملك،  عبد  بن  وسليمان  ومعاوية  عثمان  عهود 
نْ يَظْهَرُوهُ وَما اسْتَطاعُوا لَُ نَقْباً[ }الكهف: 97/18{. لكن مطامحهم بعد 

َ
اسْطاعُوا أ

أن ارتدّوا ظلَّت تراودهم طوال العصر الأموي، ولم تضعف إلَّ حينما اقتتلوا أواخرَ 
هذا العصر، فاستنفد الاقتتالُ قواهم، وأطمعَ فيهم قسطنطينَ الرابع إمبراطورَ بيزنطة، 

فغزاهم قبل أن يغزوه. 

البيزنطيين  وبين  بينهم  الصراع  أصبح  العباسيين  إلى  الخلافةُ  آلت  وحينما 
غزوات مباغتة؛ إذْ ينقضُّ العرب على الروم، والروم على العرب، لتخريب الحصون، 
وإحراق الثغور، والفتك بالمرابطِين في القلاع والمدن، لا للفتح وضمّ الأرض، أو 

للأخذ بالثأر، لا للاستقرار بعد النصر. 

العباسيين على هذا الضرب من الحرب علَّتان: أولاهما أنَّ عرب  ولاقتصار 
الشام،  على  العراق  إيثارَ  العباسيين  على  وينقمون  أمية،  بني  يوالون  ظلّوا  الشام 
والفرسَ على العرب. والثانيةُ أن بني العباس لم يبنوا أساطيل حربية، لكي يظاهروا 
الجبهة  هذه  في  الطويلة  حروبهم  عن  ينجم  لم  ولهذا  البحر.  بسفائن  البرّ  كتائب 

العريضة امتداد في الأرض، أو انتشار للإسلام، أو سيطرة على طرق التجارة.

ونجمَ عن هذه الحروب شيءٌ آخرُ، وهو أن سياسةَ العباسيين الخارجية كانت 
تتأثر قوةً وضعفاً بما كان يجري في جبهة الروم. فإذا انهزم العربُ طمع فيهم ملوكُ 
والهدايا  بالرسل  وْنهم  يترضَّ وأخذوا  هابوهم،  انتصروا  وإذا  وناجزوهم.  الأرض 
والجزية. وحسبُنا أن نذكر ههنا غزوةً مظفرة واحدة، وما نجم عنها، لكي ندرك خطر 

هذه الجبهة، وعمقَ الأثر الذي تركته في السياسة الخارجية. 

بلاد  على  ةَ  الكَرَّ المهديُّ  أعاد  165هـ  سنة  »في  حسن:  إبراهيم  حسن  د.  قال 
رَ عليه  الدولة البيزنطية، فجمع جيشاً يقربُ من مئة ألف جنديّ، وعبَرَ الفرات. ثم أمَّ
)إيريني(  الملكة  وأرغم  البوسفور،  سواحل  إلى  الجيشُ  هذا  فوصل  هــارونَ.  ابنه 



 الشعر في العصر العباسي الأول

70

ابنها قسطنطين السادس أن تدفع للمسلمين تسعين  الرابع( الوصيةَ على  أرملة )ليو 
في  والأدِلاَّء  الأسواق  لهم  تقيم  وأن  دفعتين،  على  تُقْضى  سنوية،  جزية  دينار  ألف 
الغزوة  المسلمين. وانتهت هذه  إلى بلادهم، وأن تسلم أسرى  الطريق عند عودتهم 
بعقد هدنة بين الفريقين، أمدها ثلاث سنين. وبلغت هذه الحروب من الشدة بحيث 
ذهب بعض المؤرخين إلى القول بأن عدد قتلى البيزنطيين بلغ أربعة وخمسين ألفاً، 

والأسرى خمسة آلاف«. 

وهبك ارتبت في صحة الأرقام وحملتها على مبالغة الرواة، فأنت لا تستطيع 
وهيبة  العباسيين،  قوة  من  عليه  انطوت  وفيما  المعاهدة،  نصوص  في  ترتاب  أن 
، وترجموا هذا الخضوع  للمهديِّ أعلنوا خضوعهم  الشرق  الخلافة، حتى إن ملوك 

ترجمة عملية. قال د. حسن إبراهيم حسن:

وقد  الملوكُ.  هابه  أن  المهديُّ  أحرزها  التي  الانتصارات  هذه  أثر  من  »كان 
أرسل إليهم رُسُلًا يدعونهم إلى الطاعة، فدخل أكثرهم في طاعته، ومنهم ملك كابل، 
وملك طبرستان، وملك السند، وملك طخارستان، وملك فرغانة، وملك أشروسنة، 

وملك سجستان، وملك الترك، وملك التبت، وملك الهند، وملك الصين«. 

ب- الرشيد وشارلمان)))
معها  وحملت  الغال،  بلادِ  إلى  بيزنطة  من  العباسية  الانتصارات  أنباء  طارت 
بسحر  مقروناً  الرشيد  اسم  وجعلت  الرشيد،  ولده  وشهرةَ  المهديّ،  الخليفة  هيبةَ 
ت له الطريق إلى قلب  الحضارة الشرقية كلّها لا بسحر الحضارة العربية وحدَها، وشقَّ

شارلمان ملك فرنسا في ذلك الوقت. 

بسط شارلمان في عهد الرشيد سلطانَ فرنسا على لمبارديا، ثم أخذ يضمُّ 
إليها بلاد الجرمان والطليان، وينصّر الشعوبَ السكسونية الوثنية، ويرنو إلى شرق 
أوربا لكي ينافس ملك بيزنطة، ويبزّه في الشهرة والسلطة، ويطمح إلى أن يكون 

انظر »الدولة العباسية« /119.  	(((



عباسية ل الدولة اياسية فياة السيثاني: الحلالفصل ا

71

راعيَ المسيحيّين، وصاحبَ المكانة الأولى عند الرشيد ليجعله حامي المسيحيين 
الأوربيين الذين يقصدون الشرق العربي لزيارة الأماكن المقدسة في فلسطين. 

الرشيد  وربَّما كان له غرضٌ آخرُ أخطر من هذا الغرض، وهو أن يستمدَّ من 
نوعاً من التأييد، يُعينه على مقاومة الدولة الأموية في الأندلس، فإن لم يظفرْ بتأييده 
نقفور  منافسة  على  بمساعدته  يظفر  تقدير  أقلِّ  على  فإنه  الأندلس،  مسلمي  على 
السفراء،  أحداً من  به  يتلقَّ  لم  بما  الرشيد  تلقى سفير  فإن شارلمان  ولهذا  البيزنطي. 

فأكرمه وعظَّمه، كأنه يستقبل ملكاً من الملوك. 
إلى  ، وهدف علميٌّ  تنظيميٌّ د هدفٌ  التودُّ أنه كان وراء هذا  المؤرخون  وذكر 
جانب الهدفين السياسيّ والدينيّ وجوهرُ هذين الهدفين رغبةُ شارلمان في الاطلاع 
قال  مة.  المتقدِّ علومها  من  اقتباسُه  يمكنُ  ما  لاقتباس  بغداد،  في  الإدارة  أنظمة  على 

محمد الخضري: 
إلى  وذهب  الرشيد،  هارونَ  مقلِّداً  دولته  قوانين  إصلاح  في  شارلمان  »سعى 
فانتخبَ منهم شارلمان  اليهود،  البلاد الإسلامية، وكانوا من  تعلّموا في  أطباء  أوربا 
رجلًا، يقال له إسحاق، وأرسله إلى الرشيد مصحوباً ببعض الهدايا. وبعد أربع سنين 
عاد إسحاق مع ثلاثة من رجال الرشيد، ومعهم هدايا، وهي: ساعة، وراغنون، وفيل، 

وبعضُ أقمشة نفيسة«. 
وليس من المستبعد أن يكون الرشيدُ قد وجد في هذه العلاقة السلمية الودّية 
مع أوربا الغربية ضَرْباً من التحالف السياسي، غرضه تخويف الإمبراطور البيزنطي، 

ع جيوشه بين شرق وغرب، فلا يكون همه الوحيد محاربة الرشيد. لعلَّه يوزِّ

جـ- علاقة العباسيين بالسند والهند))) 
كان الأمويون قد غَزَوْا السند وكشمير، غير أن هذه الأرض النائية عن حاضرة 
الدولة لم تكن دائمةَ الخضوع للسلطان العربي، لأسباب كثيرة منها بُعْدُ هذه الأقاليم 

انظر »تاريخ الإسلام« 205/2، و»البداية والنهاية« حوادث سنة /160هـ. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

72

عن دمشق، وثانيها أن الأمويين عجزوا عن أن يُجيِّشوا من الجيوش ما يكفي للمرابطة 
في هذه البلاد للحفاظ عليها بعد فتحها. والثالث أن الفتن الداخلية وثورات الخوارج 
كانت تضطر الخلفاء إلى استقدام الجيوش من العواصم والثغور البعيدة، للاستعانة 

بها على إخماد الفتن، والقضاء على الثورات في العراق والشام وخراسان.

وحينما قامت الدولة العباسية، وآلت الخلافة بعد أبي العباس السفّاح إلى أبي 
136هـ ولَّى المنصورُ هشامَ بن عمرو التغلبي بلاد السند }أي الباكستان{  جعفر سنة 

ففتحها، أو أعاد فتحها، وفتح كشمير وأقرَّ النظام والأمن في هذه البلاد الواسعة. 

وفي خلافة المهديِّ التي دامت أحد عشر عاماً }158-169هـ{ غزا المسلمون 
بعضَ الأقاليم الهندية سنة 159هـ، وحاصروا مدينة باربد بقيادة عبد الملك بن شهاب 
في  أمعنوا  ثم  بالنفط، ودخلوها عنوة.  المجانيق، ورموها  عليها  المسمعي، ونصبوا 
بين  ما  امتدت  الكبيرة،  البلاد  هذه  من  الأطراف  مترامية  بقاع  في  والانتشار  ع  التوسُّ

كابل والسند والملتان.

الغربية،  أوربــا  سالمت  أنَّها  الخارجية  العباسية  السياسة  في  القول  وزبــدة 
وقاومت الدولة البيزنطية، وتابعت الفتوح في السند والهند وكشمير، فانتشر الإسلام 

في كثير من هذه البلاد النائية.



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

73

الف�صل الثالث 

 النظم الإدارية

)1( الإمارة والإدارة

أ- الإمارة)))  

قُلْنا: إنه كان نظاماً  إذا استجزنا أن نصف النظامَ العباسيَّ القديم بلغة عصرية 
بغداد.  خليفةُ  به  يأمرهم  بما  يَصْدَعوا  أنْ  غيرَ  الأقاليم  لأمراء  فيه  سلطانَ  لا  مركزيّاً، 
وعلَّة ذلك، كما يخيل إلينا، أنّ العباسيين أرادوا أن يُجنبوا الرعايا مظالمَ الولاة الطغاة 

الذين بغَّضوا بني أمية إلى الناس كزياد بن أبيه، والحجاج بن يوسف.

أضفْ إلى ذلك محمدةً أخرى اقترنت بالمركزية، وهي أن الكفاءةَ، لا الجنس 
أمير  سيد  قال  ــة.  الإداري الوظائف  بأرقى  الظفرَ  صاحبَها  ل  تخوِّ كانت  الدين،  ولا 

علي))):

الشيخ محمد الخضري في كتابه »الدولة  216/2 وما بعد، وانظر ما كتبه  انظر »تاريخ الإسلام«  	(((
العباسية« تحت عنوان »وصف المملكة الإسلامية حين استيلاء بني العباس« والذي يتحدث فيه 

عن التوزع الإداري والبشري واللسان فيها، لتدرك مدى الحاجة إلى تنظيم إداريّ جديد. 
تاريخ الإسلام 216/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

74

ا الإدارة فكانت قائمة على قواعد محدّدة مماثلة للنظم الحديثة في الأمم  »أمَّ
ا هي عليه  الوجوه عمَّ مة من بعض  إنها كانت متقدِّ القولُ:  المتحضّرة. بل قد يمكن 
في أيامنا هذه. فكانت كلُّ مناصب الدولة - كما كانت الحال في الدولة العثمانية - 

مفتوحةً أمام كلٍّ من المسلمين واليهود والنصارى على السواء«. 

والمراقبة،  الحزمُ  العباسي  العصر  بداية  في  والإمارة  الإدارة  وَسَم  ما  وأهمُّ 
الرعية،  على  ون  يشقُّ كانوا  العمال  أن  السمات  بهذه  نعني  ولا  والمحاسبة.  والدقةُ 
اله العدلَ، ويحاسبهم على الحيْف، ويصادرُ  وإنما نعني بها أن الخليفة كان يُلْزم عمَّ
أملاكهم إذا ثبت أنهم أثروا بغير حقّ. ولهذا كانت أعمارُ الإمارات والإدارات قصيرة، 
متى  السريعة  والمصادرة  المفاجئ،  والعزل  العسيرة  للمحاسبة  عرضةً  أربابُها  وكان 

طاف بهم طائف من ارتياب.

إلى  الإدارة  زمامَ  وأسلموا  الأمة،  مصالح  على  بالسهر  الخلفاءُ  ضاق  ا  فلمَّ
واجتاح  المكاسب،  لطلّاب  خصبة  مراتعَ  المناصبُ  أصبحت  ــوزراء  وال الأمــراء 
ينطوِ  لم  أموال وغلال،  انطوت خزائنهُم على  الدولة والشعب حتى  أموالَ  البرامكةُ 

على مثلها بيتُ المال.

ل كانت على ثلاثة أنواع))): الإمارةِ الخاصة،  والإمارةُ في الدور العباسيّ الأوَّ
وإمارةِ الاستيلاء، وإمارةِ الاستكفاء. 

ةُ يقتصر عملُ مَنْ يتولاهّا على تنظيم الجيش، وحماية الحمى، والنظر  فالخاصَّ
في مصالح الناس. 

م  لما توسَّ اقتساراً،  الولاية  اقتسر  أميراً  الخليفةُ  يُقِرَّ  أن  تعني  وإمارةُ الاستيلاء 
فيه من خبرة وقدرة. 

وإمارة الاستكفاء - وهي أهمُّ الأنواع وأشيعُها - تنطوي على سلطان واسع، 

المرجع السابق عن »الأحكام السلطانية« للماورديّ.  	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

75

وتبعات ثقال، منها أن يتولَّى صاحبُها شؤون الجند، وتعيينَ القضاة، وتطبيقَ الشريعة، 
قوافل  على  والإشــرافَ  وإنفاقها،  الأمــوال  وجبايةَ  الصلاة،  في  المسلمين  وإمامةَ 
ينهض  أن  عليه  كان  العدوّ،  ثغراً على تخوم  يتولاهّ  الذي  الإقليم  كان  فإن  الحجيج. 

بعبءِ الجهاد، قائداً، أو مشرفاً، أو مشيراً على من يقود ويُشرف. 

وإذا كنا قد نظرنا بعين الرضا إلى ما ذكره سيد أمير علي، وهو أن العباسيّين 
وا الأكفاءَ لا الأقرباءَ، ولم يُقيموا وزناً للعرق والدين والمذهب،  حرصوا على أن يولُّ
الجيلَ الأول من  نستثني  أن  الإنصاف  باب  فعلينا من  للقدرة والخبرة،  أقاموه  وإنما 
ن ظاهروه وناصروه،  اح حرص على أن يختار هذا الجيل ممَّ الأمراء والولاة، فالسفَّ

فجاء جلّهم من بني العباس.

وأرمينية  الجزيرة  إمارة  جعفر  أبا  أخاه  ولى  السفاح  أن  التاريخ)))  كتب  تذكر 
وأذربيجان، وولى داوود بن علي إمارة الحجاز واليمن واليمامة، وجعل بلاد الشام 
ر سليمان بن علي على البصرة وما دونها حتى اليمن، وأبا عون  لعبد الله بن علي، وأمَّ
الأهوار  وكور  الخراساني.  مسلم  لأبي  خراسان  وترك  إفريقية،  وشمالي  مصر  على 

لإسماعيل بن علي.

بعبء  نهضوا  الذين  هم  أمراءها  وأن  الثورة،  هي  الدولة  أن  لاحظت  ولعلك 
مسرد  في  أسماؤهم  ترد  لم  الذين  أما  زرعــوا.  ما  يحصدوا  أن  إذن  فحقّهم  الثورة، 
بالآراء  ويظاهرونه  بالمشورة،  وينفحونه  السفاح،  يكنفون  كانوا  فقد  ــارات،  الإم

والمواقف، والتأييد والمعاضدة. 

المناصب،  وكثرت  العزيمة،  وتراخت  العرى،  انحلت  الأيــام  مــرور  ومع 
وتعددت الوظائف، فآل الأمر إلى ما آل إليه من إحلال الخبرة محل النسب، فاندس 

صنائع البرامكة في دواوين الدولة. فما أبرز هذه الدواوين؟ 

تاريخ الإسلام 217/2 عن اليعقوبيّ. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

76

ب- الدواوين)))  
ودوائرها.  العباسية  الدولة  أجهزة  على  »الدواوين«  لفظة  تطلق  أن  تستطيعُ 
ر الدولة، وارتقائها، واتّساع  غير أن دلالة هذا المصطلح الرسمي أخذت تتطور بتطوُّ
وثبت  الدلالة،  واتَّسعت  الاســمُ،  فبقي  جديدة.  بألوان  حضارتها  ن  وتلوُّ نظمها، 

الشكل، وتغيَّر المضمون. 

العصر  في  أصبحَ  كَتَبة  بضعة  الأموي  العصر  في  يضمُّ  كان  الذي  الديوان  إنَّ 
ديوانٌ  باحتمالها  ينهضُ  كان  التي  التبعاتِ  وإنَّ  العدد،  هذا  أضعافَ  يضمُّ  العباسي 
عت، حتى آض الديوان اثنين أو ثلاثة، فأصبح الديوان العباسيُّ  دت وتفرَّ واحدٌ، تعدَّ
ا كان عليه أصلُه كلُّه. وباختصار أشدَّ نقول: إن  المتفرع عن الأصل الأمويّ أوسعَ ممَّ

الديوان انقلبَ من إدارة إلى وزارة، وإن تقسيم التبعات حول الدارةَ إلى دارات. 

بإحصائها واستقصائها، فأحصينا منها عشرين ديواناً،  أغرتنا  الدواوين  وكثرةُ 
أننا أحطنا  نزعمُ  أننا لا  غيرَ  التاريخ والأدب،  بأسمائها كما وردت في كتب  نذكرها 
د ما كان يضطلع به كل ديوان من أعمال،  بكلِّ ديوان علماً، وأننا قادرون على أن نحدِّ

وما يحتملُه من تبعات رسمية أو شعبية. 

ولا نستطيعُ كذلك أن نزعم أن هذه الدواوين كلَّها كانت متساويةً في المكانة 
والضخامة والنشاط، فلا بدَّ أن يكون بعضُها أخطرَ من بعض، وحسبُنا أن نذكر ههنا 
نه من أعمال كلِّ ديوان، نزعمُ أننا عرفنا عمله.  أسماءَها، وأن نذكر ما نستطيعُ أن نخمِّ

والحوائج،  والنفقات،  والزمام،  الرسائل،  فهي:  بها  ظفرنا  التي  الأسماء  أما 
والخراج،  والخبر،  والتوقيع،  والخاتم،  والأكرة،  المقاضاة،  أو  والمنح  والاحتشام، 
والدية، والجند، والموالي، والنظر، وبيت المال، والبريد، وخزانة السلاح، ومطبخ 

العامة، والصدقات. 

218/2 وما بعد، و»الدواوين والوزارة ومراكزها في العهود العباسيّة« د.  انظر »تاريخ الإسلام«  	(((
صالح أحمد العلي، مجلة المورد العراقية م/8 ع/4، و»العصر العباسيّ الأول« /22.



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

77

وأمّا دلالاتها وتبعاتها ومجالاتها وآلاتها فهي: 
• ة 	 وخاصَّ الضرائب  جبايةُ  ومهمتُه  الضرائب،  مصلحة  زماننا  في  يعدل  الخراج: 

الخراج؛ لأنَّه كان المصدرَ الأولَ الذي يُمِدُّ الدولة بالأموال اللازمة للإنفاق على 
الجيوش والدواوين الأخرى. 

• الجند: وظيفة هذا الديوان تنظيمُ الجيوش، وتسجيلُ الجند، والإنفاقُ عليهم في 	
الحرب والسلم والمرابطة.

• والغلمان 	 والعبيد  الموالي  أسماء  يسجل  أن  الديوان  هذا  وظيفة  الموالي: 
والجواري الخاصة بالخليفة. 

• الرسائل 	 وتحبير  والــبــراءات،  المراسيم  بإذاعة  الديوان  هذا  يقوم  الرسائل: 
السياسية والرسمية.

• الخاتم: يتلقى ما يصدر عن ديوان الرسائل، ويمهره بالخاتم الرسمي لتوثيقه قبل 	
نشره.

• شؤون 	 على  والإشــراف  الترع،  وشق  الجسور،  بناء  الديوان  هذا  عمل  الأكَــرَة: 
الري. 

• العصر 	 في  المحاسبة  جهاز  ويعدل  ــة،  الأزِمَّ ديــوان  فيقال  يجمع  وقد  الزمام: 
وجباية  وإنفاقها  الضرائب  جمع  عن  مفصل  حساب  تقديم  وعمله  الحديث، 
ضريبة خاصة بالمعادن، وصاحب هذا الديوان رجل حيسوب يراقب كل ديوان 

ويدقق ما يأخذ وما ينفق. 
• تعييناً 	 بالعمال  ويختص  الأعمال،  على  يشرف  لأنه  الزمام  ديوان  يشبه  النظر: 

وعزلاً، وينظر في بيت المال: ما يدخله، وما يخرج منه لضبطه. 
• التوقيع: أهمّ أعماله النظر في المظالم، وتنظيم الرقاع التي ترفع فيها الشكاوى 	

إليهم  إلى الخلفاء والولاة. والخلفاء العباسيون دأبوا على أن ينظروا فيما يرفع 
الإيجاز  غاية  موجزة  عبارات  من  تتألف  بتوقيعات  يذيلوها  وأن  مظالم،  من 

يضمنونها أحكامهم لها أو عليها. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

78

• ناحية 	 كل  في  منبثة  عيون  من  الولايات  أخبار  ليتلقى  الديوان  هذا  أنشئ  الخبر: 
الولاة والعمال  تراقب ما يجري من أحداث، وتحصي كل كبيرة وصغيرة على 

ليطلع عليها الخليفة. 

جـ- البريد))) 
ل للتبعات الثقال التي كان  أفردنا البريد من دواوين الدولة الأخرى بكلام مفصَّ
ينهضُ بها، والطرائق الدقيقة التي كانت تنتظم نشاطه الواسع، حتى غدا كأنه وزارة 
كبيرة، لا يقتصرُ عملها على السعي بالرسائل الرسمية بين الخليفة وأمراء الأقاليم، بل 

دة الأوجه من النشاط السياسي والجغرافي.  تمتدُّ إلى جوانب متعدِّ

من  قرية  وكلّ  مدينة  كلّ  وفي  الدولة،  أقطار  من  قطر  كلّ  في  المبثوثةُ  فعيونُه 
كل قطر كانت تتلقّفُ أخبارَ ما يجري حولها، ثم تجمعُ الأخبارَ، وتكتبُها في رسائل 
رسمية سرية، تبعثُ بها إلى ديوان الخبر في الحاضرة، وديوانُ الخبر الذي حدّثناك 
ق هذه الرسائل، ويرفعُها إلى الخليفة لكي يقف على كلِّ ما يجري في  حديثه كان ينسِّ

أطراف الدولة قاصيها ودانيها.

ى  وى في طرق البريد لكي يتهدَّ والقائمون على تسيير قوافلِه كانوا يركزونَ الصُّ
معالمَ  بها  يصفونَ  البريدية،  المراكز  إلى  جغرافية  دراسات  مون  يقدِّ أَو  الرحالةُ،  بها 
ن  الممالك والمسالك، وتضاريسَ الأقاليم وصفاً دقيقاً يقوم مقام الخرائط، ويتضمَّ

معارفَ دقيقة عن طبيعة كلِّ قطر ومدنه وقراه وأنهاره وجباله ورماله. 

بالبريد  الموكل  وأصبح  تتسع،  الديوان  هذا  تبعاتُ  أخذت  الأيام  مرور  ومع 
كأنه  الديوانُ  غدا  حتى  العدو،  أخبار  س  يتحسَّ بأن  مكلفاً  المعادية  للدول  المحاذي 
الجيوش،  تحركات  ط  وتتلقَّ الأخبار،  ط  تتسقَّ التي  العسكرية  المخابرات  من  جزءٌ 
ط وتتلقط على متون الجياد أو بأجنحة  وتراقب العواصم والثغور، ثم ترسلُ ما تتسقَّ

الحمام الزاجل لئلا يؤخذ المسلمون من حيث لا يحتسبون. 

انظر »تاريخ الإسلام« 220-219/2.  	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

79

جعفر  فأبو  الخليفة؛  بطبيعة  مرتبطة  البريد  ديوان  في  العمل  دقة  كانت  وربّما 
البريد نظاماً، قد لا  المنصور المعروف بالحزم والسهر على مصالح الرعية فرضَ على 
تجدُ أرقى منه في بعض الدول الحديثة حتى بعد أن تطورت وسائل الاتصال، وتضاعفت 

سرعة الآلات التي تصلُ أطراف الدولة بحاضرتها. قال د. حسن إبراهيم حسن:

الإشراف  على  وعوناً  له،  عيوناً  كانوا  الذين  البريد  عمّالَ  المنصورُ  »استخدم 
على أمور دولته. وبواسطتهم كان يقفُ على أعمال الولاة، وعلى ما يُصدره القضاءُ 
البريد  ولاةُ  كان  كما  ذلك.  إلى  وما  الأموال،  من  المال  بيتَ  يرد  وما  الأحكام،  من 

يوافونه بأسعار الحاجيات من قمح وحبوب وأدم ومأكولات وغيرها. 

تين  مرَّ بذلك  يُوافونه  كانوا  عماله  أنَّ  عهده  في  البريد  إدارة  انتظام  من  وبلغ 
النهار. وإذا صلّى الصبح كتبوا  اليوم. فإذا صلَّى المغربَ وافَوْه بما حدث طول  في 
الولايات  الليل من أمور. وبهذا كان يقفُ على كلِّ ما يحدث في  إليه بما جرى في 
ه إذا ظَلَم، ويُرْجع  الإسلامية. لذا كان شديدَ الاتصال بولاته، فيوقف القاضي عند حدِّ
السعر إلى حالته الأولى إذا غَلا. وإن رأى من أحدهم تقصيراً وبَّخه ولامه، أو عزله 

من عمله مهاناً«.

د- الشرطة
حفظ الأمن بالشرطة نظام عربي أصيل، ابتكره عمر بن الخطاب، وطوره علي 
بن أبي طالب، وزاده الأمويون تحسيناً وتنظيماً لكي يفي بحاجات دولتهم الواسعة. 

قال د. حسن إبراهيم حسن))):
»كان عمر أول من أدخل نظام العسكر في الليل. وفي عهد علي بن أبي طالب 
نظمت الشرطة، وأطلق على رئيسها )صاحب الشرطة(. وكان يختار من علية القوم، 
إقامة  صاحبها  ويتولى  الأمر،  أوّل  للقضاء  تابعة  وكانت  والقوة.  العصبية  أهل  ومن 
بالنظر  الحدود، ولكنها لم تلبث أن انفصلت عن القضاء. واستقل صاحب الشرطة 

تاريخ الإسلام 375-374/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

80

في الجرائم. وقد أدخل هشام بن عبد الملك نظام الأحداث، وكان صاحبه يضطلع 
بالأعمال العسكرية التي تعتبر وسطاً بين أعمال صاحب الشرطة والقائد«. 

إذا  ونُخطئ  الشباب.  عبَّاسية  اليفاعة،  أمويةُ  المولد،  راشديةُ  إذن  فالشرطةُ 
، إذْ قال وهو  حملنا كلامَ ابن خلدون))) على ظاهره حينما ذهبَ إلى أن أصلَها عباسيٌّ

يتحدّث عن نشأتها ووظيفتها وعلاقتها بالشريعة والقضاء: 

في  نافذٌ  وحكمُه  الدولة،  في  السيف  لصاحب  مرؤوسةٌ  وظيفةٌ  »الشرطةُ 
صاحبها في بعض الأحيان، وكان أصلُ وضعها في الدولة العباسيّة لمن يُقيم أحكامَ 
الجرائم في حال استبدادِها أولاً، ثم الحدودَ بعد استيفائها. فإنَّ التهم التي تعرضُ في 
الجرائم لا نظر للشرع إَّل في استيفاء حدودها، وللسياسة النظرُ في استيفاء موجباتها، 
تْ به القرائنُ لما توجبه المصلحةُ العامة في ذلك،  بإقرار يكرهه عليه الحاكم إذا احتَفَّ
القاضي يسمّى  ه عنه  تنزَّ إذا  فكان الذي يقوم بهذا الاستبداد وباستيفاء الحدود بعده 

صاحبَ الشرطة«. 

القضاء، كما  الشرطةَ عن  العباسيّين فصلوا  أن  ابن خلدون  مة  ويُفهم من مقدِّ
والقضائية.  التشريعية  السلطتين  عن  التنفيذية  السلطة  العصرية  الدول  أرقى  تفصل 
والدّاصة)))،  الغوغاء  ملاحقة  في  محصوراً  كان  الشرطة  سلطان  أن  كذلك  ويُفهم 
وأهل الحرابة وسوقة الناس. أما سراة القوم وأشرافهم فحسابهم وعقابهم إذا اجترموا 

مفوَضان إلى الخلفاء والأمراء. قال ابن خلدون))):

والدماء  الحدود  في  النظرَ   - الشرطة  صاحبَ  يعني   - إليه  جعلوا  »وربَّما 
القواد،  كبارَ  وقلَّدوها  المرتبة،  هذه  هوا  ونزَّ القاضي،  نظر  من  وأفردوها  بإطلاق، 
كان  إنَّما  الناس،  طبقات  في  التنفيذ  ةَ  عامَّ تكن  ولم  مواليهم،  من  ة  الخاصَّ وعظماءَ 

رْب على أيدي الرّعاعِ والفَجَرةِ«. يْب، والضَّ حكمُهم على الدهماء وأهل الرَّ

مقدمة ابن خلدون /251.  	(((
الداصة: سفلة الناس. 	(((

المقدمة /251.  	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

81

)2( الإدارة المالية
أ- في عهد الراشدين والأمويين 

من أهمِّ العوامل التي تحفظُ للدولةِ بقاءَها ونماءَها أن تكون لها مواردُ ترفدها 
ال، ومن الإنفاق على الدواوين والمصالح  بما تحتاجُ إليه من أعطيات الجند والعمَّ

ة، وأن تساويَ مواردُها نفقاتهِا، أو تزيدُ عليها.  العامَّ
دة المصادر،  وفي عصر الراشدين كانت الروافدُ التي تصبُّ في بيت المال متعدِّ
تكن  لم  والزكاةُ  والزكاةُ.  والعشورُ،  والغنائمُ،  والفيءُ،  والجزيةُ،  الخراجُ،  ها  وأهمُّ
يها المسلمُ كما يحلو له. وإنما كانت ضريبة رسمية، تشرفُ الدولة على  فريضة يؤدِّ
تحصيلها وصرفها في مصارفها. ولهذا اشتدَّ أبو بكر رضي الله عنه في قمع حركات 

ها الأولَ أن تمنع الزكاة.  ة التي جعلت همَّ الردَّ
في  العزيز،  عبد  بن  عمر  عدا  ما  والأمــراء،  الخلفاءُ  بالغ  الأمويين  عهد  وفي 
الجباية لأنهم بالغوا في الإنفاق، واشتطَّ بعضُ الولاة والعمال، فلم يلتزموا ما ألزمتهم 
تُهم فيما زادوا  الشريعةُ، بل زادوا المقدارَ المفروض، أو فرضوا ما لم يُفْرَض، وحجَّ

أن الجباية يجب أن تضمنَ الكفاية. 
الخطاب قد حاسب  الزكاة، وعمرُ بن  أبو بكر قد حاربَ من منعوا  وإذا كان 
الولاةَ والجباة، فإن الأمويين نظَّموا الجباية، وضبطوها، وحاسبوا من كان يطوف به 

طائفٌ من شكّ حساباً عسيراً. قال د. حسن إبراهيم حسن))):
الجباة وموظفي  مع  دقيق  تحقيقٌ  يُعْمَل  كان  مروان  بن  الملك  عبد  »في عهد 
خاصّةٌ  أماكنُ  هؤلاء  مع  للتحقيق  وكان  ــةَ،  الإداري أعمالَهم  اعتزالهم  عند  الخراج 

تسمى دار الاستخراج«.

ب- في العصر العباسي الأول  
أصبح الخراجُ في العصر العباسي الأول أهمَّ الموارد التي تُمِدُّ خزينة الدولة 

تاريخ الإسلام 225/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

82

الدولة  مصارعة  على  الجهاد  يقصر  وكاد  الغنائم،  قلَّل  الفتوح  فتور  لأن  بالمال؛ 
البيزنطية، وجعل الإنفاق على غزو الروم أكثر من الغنائم التي قد يغنمُها العباسيون 
إذا انتصروا، على النحو الذي ذكرناه فيما فرض المهديُّ على الإمبراطورة )إيريني(. 

أبا  أمر  الرشيدَ  هــارونَ  إن  حتى  العناية،  غايةَ  بالخراج  العباسيون  عُني  لقد 
لكي  أحكامه،  ل  يفصِّ كتاباً  الخراج  في  له  يصنعَ  أن  حنيفة  أبي  تلامذة  أكبرَ  يوسف 
والصدقات،  والعشور،  الخراج،  جباية  »في  فيه  بما  ويعملون  العمال،  عليه  يستند 
رفعَ  بذلك  أراد  وإنما  به.  والعمل  فيه،  النظر  عليه  يجبُ  ا  ممَّ ذلك  وغير  والجوالي، 

الظلم عن رعيته والصلاحَ لأمرهم«))).

أولُها  أمور:  يتكلَّمُ على ثلاثة  أبا يوسف  الخراج))) يجد  ينظر في كتاب  ومن 
الجباية.  في  الأمثل  الأسلوب  توضيحُ  والثاني  المال.  بيت  تُمِدُّ  التي  الموارد  ذكر 
والثالث تبيينُ الواجبات المفروضة على بيت المال. وأهمُّ ما يهمّنا ههنا الأمرُ الأول، 

وهو موارِدُ بيت المال التي قسّمها المؤلّف ثلاثة أقسام: 

والخراجُ  الخراج،  ها  وأهمُّ وثالثها  الصدقاتُ،  وثانيها  الغنائم،  خمسُ  أولُها 
الضريبة المفروضة على الأرض. 

المسلمون  عليها  الأعاجم ظهرَ  أراضي  من  أرض  كلُّ  الخراج:  أرض  »وحدُّ 
ذمةً.  أو صالحهم عليها، وصيَّرهم  أهلها،  بأيدي  وأبقاها  الإمامُ،  يقسمْها  فلم  عنوةً، 
أرضاً  تكون  وإنما  الخراج،  عليها  يوضعُ  لا  الأرض،  من  أنواع  ذلك  من  ويخرج 
أسلم  التي  الأعاجم  أراضي  وكل  تغلب،  بني  غير  العرب  أرض  كل  وهي  عشرية، 
المسلمون  عليها  ظهر  الأعاجم  أراضي  من  أرض  كل  وكذلك  طوعاً،  أهلها  عليها 

عنوة، فقسمها الإمام بين الفاتحين«. 

الجالية: اسم لزم كلّ من  العرب / جلا:  226/2، والجوالي كما جاء في لسان  السابق  المرجع  	(((
لزمته الجزية من أهل الكتاب. 

وانظر ما كتبه الشيخ محمد الخضري في »الدولة العباسية« ص/123 وما بعد عن كتاب »الخراج«  	(((
وهو رسالةٌ سميت بكتاب الخراج.



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

83

جـ- أساليب الجباية في العصر العباسي الأوّل)))
ووضعَ  الأرض،  في  بالعاملين  الترفُّق  على  حِراصاً  العباسيّون  الخلفاء  كان 
الأرض،  لجودة  وتبعاً  عادلة  أسس  وَفق  الخراج  تقدير  في  اتَّبعوها  قواعد  بعضُهم 
ونوع الغلال، ولهذا كانوا يخفضون مقدار الضرائب، إذا أصيبت الأرض بقحطٍ، أو 

أَوِفَ الزرع، أو قلَّت الغلة، لسبب من الأسباب. 
وأهمّ الأسباب التي اتبعها العباسيون في جباية الخراج من الأرض المزروعة 

ثلاثة: 
لُها أسلوب المحاسبة: وفحواه أن تجبى الضريبة مقدّرةً بالدرهم أو بالدينار،  أوَّ

ةً.  ةً مما تنبت الأرض، أو أن يُجْعَلَ بعضُها نقداً، وبعضها غلَّ أو غلَّ
الحصاد  أو  القطاف  عند  المحصول  من  يُؤْخَذَ  أن  ومعناه  المقاسمةُ:  والثاني 

مقدارٌ معلوم.
مَنْ تشاءُ  الثالث المقاطعةُ: ويُتَّبَعُ في الأرض التي تُقطعها الدولة  والأسلوب 
من الناس، على أن يدفع مستغِلُّ الأرض إلى الدولة مقداراً من المال أو الغلال متَّفَقاً 

عليه عند الإقطاع. 
وتستطيعُ أن تلحق بثلاثة الأساليب السابقة أسلوباً رابعاً، يخصُّ أرضَ الخليفة 
الأمير،  أو  للخليفة  ملكاً  الأرضُ  تظلَّ  بأن  يقضي  الأسلوبُ  وهذا  الأمير.  أرضَ  أو 
بين  الجامعةُ  والصفةُ  الغلَّة.  من  ة  حصَّ لقاءَ  العَمَلة  أو  الأكَــرَة  من  جماعةٌ  ويزرعها 
ها باللطف لا  هذه الأساليب الأربعة المياسرةُ لا المصادرةُ، ووصول الدولة إلى حقِّ

بالعنف. 

د- بيت المال 
مَحَطَّ طائر، لا  أو  مُسْتراحَ مسافر  إلَّ  الراشدين  المال في عصر  بيت  يكنْ  لم 
ةً وعليَّ بن أبي طالب خاصّةً،  يكادُ المال يردُ إليه حتى يرحلَ عنه؛ لأن الراشدين عامَّ

تاريخ الإسلام 226/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

84

أبا  أن  عساكر  ابنُ  روى  جمعه.  على  منهم  أحرصَ  مستحقّيه  إلى  صرفه  على  كانوا 
صالح السمان قال))): 

»رأيت عليّاً دخلَ بيت المال، فرأى فيه شيئاً، فقال: ألا أرى هذا ههنا، وبالناس 
إليه حاجة!؟ فأمرَ به، فقُسِم، وأمَرَ بالبيت، فكُنسِ، ونُضِحَ، فصلَّى فيه، أو قال فيه«. 
ولعلَّهم سلكوا هذا المسلك لأن إيمانهم بالدين كان فوق تعلُّقهم بالدنيا، أو لأنهم 

روا الخلافة رعاية للأمة، لا بناءً للدولة.  تصوَّ

للدولة  وأصبح  زمانهم،  في  السياسية  المفاهيمُ  رت  تطوَّ فقد  العباسيون  ا  أمَّ
بالمصرف  عصرهم  في  المال  بيتَ  شبَّهتَ  إن  تخطئ  ولا  آخر.  رٌ  تصوُّ أذهانهم  في 
المركزيّ في عصرنا، وإن ساوَيْتَ صاحبه أو القيّمَ عليه في زمانهم بوزير المالية في 

زماننا؛ لأنه كان يؤتمن على خزائن الدولة جبايةً وإنفاقاً، وجمعاً وصرفاً. 

المال  وببيت  عامة  الدولة  بدواوين  العباسيين  اهتمام  على  يدلُّك  ما  وأدلُّ 
خاصة أمران: 

أولُّهما أن أبا جعفر المنصور حينما بنى بغداد جعل قصرَه في الرحبة، وجعل 
الرحبة  »وحول  اليعقوبي:  قال  القصر،  قربَ  المال،  بيتُ  رأسها  وعلى  الدواوينَ، 
كانت تدورُ منازل أولاد المنصور الأصاغر، ومن يقرب من خدمته من عبيده، وبيتُ 

المال، وخزانةُ السلاح، وديوانُ الرسائل، وديوان الخراج... وديوان النفقات«. 

الكُتَّاب  كان  إذْ  يُنفَْق،  وما  يُجْمَع  ما  لكلِّ  الدقيق  التسجيلُ  الثاني  والأمــر 
ا كان عصرُ الرشيد  لون ما يدخل في بيت المال وما يخرجُ منه على الجلود. فلمَّ يسجِّ
ولحماية  الجلود.  حفظ  من  أيسرَ  الأوراق  حفظُ  وأصبح  الجلد،  محلَّ  الورقُ  حلَّ 
قَدُمَ منها وما حَدُث. روى  ما  المكتوبةُ  الرقاع  الغَمْط والضياع حُفظت  الحقوق من 
أبا  المهديُّ وزيرَه  المهديّ، »فأمر  امتلاك قرية وقعَ في خلافة  الطبري أن خلافاً في 

عبيد الله أن يخرجَ ذكرها من الديوان العتيق«. 

مختصر تاريخ دمشق 57/18. 	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

85

له  وما  عامّةً،  والدفاتر  الوثائق  أن  نستنبطُ  ل  الأوَّ العباسي  العصر  دراسة  ومن 
تمتدَّ  العبث والتلف، ولم  العباد خاصّة كانت مصونةً من  بالمال وحقوق  منها صلة 
على  الصراع  إبّان  ببغداد  عصفت  التي  الفتنة  في  198هـ  سنة  إلَّ  النار  ألسنة  إليها 

الخلافة بين الأمين والمأمون. 

وما أورده الجهشياري))) من أرقام حملتها هذه الوثائق يثبتُ أن بيت المال في 
العصر العباسي كان متخماً بما يُحمل إليه من ضرائب الأقاليم. ففي عهد الرشيد بلغ 
ما حُمل من بلاد الشام إلى بيت المال في سنة واحدة: »ألفَ ألف وست مئة وستة 

وأربعين ألف دينار وثلاث مئة ألف رطل من الزبيب«. 

حسن  د.  قال  المقدار.  هذا  فأضعافُ  الرشيد  خزائنُ  حوتْ  ما  مجموعُ  أمّا 
إبراهيم حسن))):

»إن خزائن العباسيين كانت تفيضُ بالأموال التي كانت تُجبى من الضرائب، 
حتى بلغت أيامَ هارون الرشيد ما يقربُ من اثنين وأربعين مليون دينار عدا الضريبة 
ا تنتجه الأرضُ من الحبوب، ويرجعُ الفضل في ذلك إلى  العينية التي كانت تؤخذ ممَّ

الإصلاحات التي أدخلها أبو جعفر المنصور على ضريبة الأرض في السواد«. 

ويُخيَّلُ إلينا أن الازدهار الذي رتع فيه العباسيون في مراتعه نجم عن الإنفاق 
بقدر ما نجم عن الجباية. فما أنفقه أبو جعفر المنصور على إصلاح الأرض والأنهار 

والترع والريّ عاد عليه أضعافاً. قال د. حسن))): 

يُنفَقُ على مصالح الدولة... كما  مة  »كان المال الذي يأتي من الموارد المتقدِّ
الأنهار  من  تأخذ  التي  الترع  وكري  مجاريها،  وإصلاح  الأنهار،  كري  على  منه  ينفَقُ 

الكبيرة كدجلة والفرات لتوصيل الماء إلى الأراضي البعيدة...«. 

الحياة السياسية وأهم مظاهر الحضارة في بلاد الشام/321.  	(((
تاريخ الإسلام 227/2. 	(((

المرجع السابق 228/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

86

هـ - الدراهم والدنانير 
ا جاء الإسلام... كانوا يتعاملون بالذهب والفضة وزناً،  قال ابن خلدون))): »لمَّ
الوزن...  إلى  معاملتهم  في  ونها  ويردُّ أيديهم،  بين  ودراهمُهم  الفرس  دنانير  وكانت 
بضرب   - الزناد  وأبو  المسيّب  بن  سعيدُ  نقل  ما  على   - اج  الحجَّ الملك  عبدُ  وأمرَ 

الدراهم، وتمييز المغشوش من الخالص، وذلك سنة أربع وسبعين«. 

ثم وصف ابنُ خلدون »السكّة«، فذكر أنها آلةٌ من حديد »تُنقش فيها صور أو 
النقوش  تلك  رسومُ  فتخرج  والدراهم،  الدنانير  على  بها  ويُضرب  مقلوبة،  كلمات 
فالدنانير من  العباسي:  العصر  النقود في  أيضاً معادن  عليها ظاهرةً مستقيمة«. وذكر 
دان،  الذهب، والدراهمُ من الفضّة، والفلوس من النحاس، ولكلٍّ وزنٌ وحجمٌ محدَّ

لا تجوز مخالفتهما. 

على  يضربون  كانوا  العباسيّين  الخلفاء  فإن  التصويرَ  يكره  الإسلامُ  كان  ا  ولمَّ
هارون  غلب  »حينما  الكرملي))):  انستاس  قال  أبنائهم.  وأسماءَ  أسماءَهم  النقود 
الرشيد نقفورَ ملكَ الروم البيزنطيين فرض عليه غرامةً مالية، ينقش على أحد وجهي 

نقودها: )هارون الرشيد( وعلى الآخر: )الأمين والمأمون(«. 

)3( نظام القضاء والحسبة)))

أ- تمهيد 
أَذِن  في كتابنا »النثرُ في عصر النبوة والخلافة الراشدة« ذكرنا أنَّ النبيَّ )^( 
لبعض الصحابة بالقضاء بين الناس، وأن أبا بكر استعان بعمر وعليّ في الفصل بين 
وأقامه  القضاء،  أنشأ  تتسع  الدولة  أرجاء  ورأى  الخلافة،  عُمر  تولَّى  ا  فلمَّ الخصوم. 

المقدمة /261. 	(((
النقود العربية وعلم النميات/93.  	(((

بعد،  وما   100/ الأنباري  الرزاق  عبد  د.  العباسيّ«  العصر  في  بغداد  في  القضائي  »النظام  انظر  	(((
و»تاريخ الإسلام« 238/2 وما بعد. 



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

87

على أسس نظرية وعملية. ورسالتُه إلى أبي موسى الأشعري تُعدُّ من أهمِّ النصوص 
في تنظيم القضاء: اتهاماً، وتحقيقاً، ومرافعة، وعدالة.

وفي كتابنا »الشعر في العصر الأموي« ذكرنا أن القضاء في ذلك العصر أخذ 
العزيز اشترط في  الحريةَ والاستقلال، وأن عمر بن عبد  أُعْطُوا  القضاة  يرسخ، وأن 
القاضي شروطاً، لم يشترطها في غيره، وأجرى عليه من الرزق ما يعصمُه من الرشوة. 
له  وندبَ  المظالم،  ديوانَ  أنشأ  مروان  بن  الملك  عبدَ  أن  إلى  كذلك  وأشرنا 
القضاة، والفقهاء، والأعوان، والشهود، والكتَّاب لكي يضمن  خمسَ جماعات من 
قيامه بعمله، وإلى أن الأمويين سلكوا مَسْلكَ الراشدين في مراقبة الأسواق بالحسبة 
ا كان  ليمنعوا الغِشَّ والغلاء، فكان القضاءُ في زمانهم أرقى نظاماً وأوسع نشاطاً ممَّ

عليه في العصر الراشدي. 
بالتقصير  إذْ رماهم  الخلفاء الأمويين،  أمين  به أحمدُ  اتَّهَم  ممّا  لتعجبُ  وإنك 

في ميدان التشريع والقضاء فقال))): 
الدولة الأموية - لا نرى خلفاءَهم يهتمون بشيءٍ من  العهد - عهد  »في هذا 
شؤون التشريع إَّل قليلًا منهم كعمر بن عبد العزيز. فالتشريعُ لم يَرْقَ تحت حمايتهم 
حلقات  وفي  المدارس،  في  رقي  إنما  العباسية،  الدولة  في  كان  كالذي  ورعايتهم، 
تشريعهم  صبغ  في  محاولةً  الأمويّون  يبذل  ولم  خلفائهم.  عن  المستقلِّة  الدروس 

صبغة رسمية«.
لليقين  ومزجاً  الأمويين،  لفضل  غمطاً  أمين  أحمد  كلام  في  أن  نرى  ونحن 
ع الخلفاءُ القوانين،  بالشبهة. فإن كان قصدُه من »صبغ تشريعهم صبغة رسمية« أن يشرِّ
أو يشرفوا على تشريعها فقد ظلم؛ لأن هذا العمل يستنبطُه العلماء - كما ذكر أحمد 
سلطانَ  ولا  والسنة،  الكتاب  من  المستقلّة«  الــدروس  حلقات  »في   - نفسه  أمين 
، فإن الأمويين نهضوا بالتبعة، فجاءَ  للخلفاء عليه. وإن قصد بما قال التنظيمَ الإداريَّ

ر.  تنظيمُهم فوق ما سبقه، ودونَ ما لحقه؛ أي على النحو الذي تقضي به سنة التطوُّ

فجر الإسلام /248.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

88

ب- منزلة القضاء في العصر العباسي الأول  
المنصبَ  هذا  وا  وعــدُّ الإجــال،  بعين  والقُضاة  القضاء  إلى  العباسيّون  نظر 
بالخليفة،  منوطيْنِ  وعزله  القاضي  اختيار  وجعلوا  الأديان«.  وقوام  السلطان  »عمودَ 
أن  للولاة  يسمح  ولا  والأمصار،  بغداد  قضاة  يستقضي  كان  المنصور  جعفر  فأبو 
العمل،  بهذا  يضطلع  وحده  كان  لقد  الخطير.  المنصب  هذا  على  سلطانَهم  يفرضوا 
فيولّي ويعزل، ويحدّد الأرزاق، ولا يسمح بالقضاء لأحد مهما يكن حظه من العفة 

إَّل بتفويض منه. فمن قضى بغير تفويض رُفضت أحكامُه، ولم تنفذ. 

يجوروا،  لئلا  النائية  الأقاليم  في  القُضاة  مراقبة  على  البريد  بعمّال  واستعان 
ا يجري من محاكمات، وما يصدر من أحكام،  فكانوا يكتبون له كلَّ يوم، ليخبروه عمَّ

فإن ارتاب في قضاء قاض وبّخه أو عزله.

البريد،  ديوان  من  ومحاسبة  مراقبة  أدقَّ  منصباً  القضاء  سلطة  إلى  أضاف  ثم 
د  يتفقَّ »أن  إليه  ض  وفوَّ القضاة«،  »قاضيَ  اه  وسمَّ القُضاة،  على  القيم  صاحبه  وجعل 

ح أقضيتَهم، ويرعى أمورهم وسيرتهم في الناس«.  ابه، فيتصفَّ قُضاتَه ونوَّ

دُ القاضي القضاءَ؟ وما أنواع التقليد؟))) جـ- كيف يُقَلَّ
تتجلَّى مكانة القضاء عند العباسيين في احتفالهم بتقليد القضاة مناصبَهم على 
نحو لا نجده في كثير من المناصب. لقد كان الخليفة يستحضرُ مَنْ يقعُ عليه اختيارُه، 
يتك القضاءَ في بغداد أو دمشق. وربَّما استغنى  ويقول له قولاً صريحاً: قلَّدتك، أو وَلَّ
ضت إليك. وعند الضرورة، قد  بالتكنية عن التصريح، فقال: اعتمدت عليك، أو فوَّ

يقلِّد الخليفةُ المرشح للمنصب، وهو بعيدٌ عنه، فيرسل إليه التقليد بكتاب رسمي.

وفي أثناء التقليد يحدّد الخليفة نوعَ التقليد ليكون القاضي على بينة ممّا خوّله، 
ل القضاء بين الناس في أحوالهم كلِّها، أم في حالات خاصة:  أهو مُخوَّ

انظر »النظام القضائي في بغداد...« /247 وما بعد. 	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

89

عليه  فوجب  تكاليفه،  واتَّسعت  القاضي،  تبعات  ثقلت  عامّاً  التقليد  كان  فإذا 
والأيامى،  اليتامى  على  الولاية  وفي  وتنفيذها،  وتثبيتها  الرعية  حقوق  في  ينظر  أن 
والسفهاء وصغار السن، وفضِّ الخلاف، والوصايا، وإقامة الحدود، وإنزال القصاص 

بالمجرمين مستعيناً بالشرطة. 
تكليفه،  أثناء  في  القاضي  واجب  د  يحدِّ الخليفة  فإن  خاصّاً  التقليد  كان  وإذا 
قَلَّدتك النظرَ في كذا وكذا من شؤون الرعية. فيلتزم القاضي ما ألزمه  كأنْ يقول له: 

الخليفة. 
لأنه  القضاة؛  قاضي  استشار  الأمصار  قضاة  يختار  أن  الخليفة  على  شقّ  وإذا 
يرشح  القضاة  فقاضي  العالم.  من  الأعلم  تمييز  على  وأقــدر  بالفقهاء،  منه  أدرى 
بتبعات  ينهض  أن  من  أوسعَ  الإقليم  كان  وإذا  القضاءَ.  يُقلِّدهم  والخليفة  الأكفاء، 
من  أكثر  يولي  أن  في  غضاضة،  أدنى  يجد  لا  الخليفة  فإن  واحد،  قاضٍ  فيه  القضاء 

قاض في إقليم واحد. 

د- مجلس القضاء))) 
ينهضُ  عصرنا،  في  المحكمة  كهيئة  العباسي  العصر  في  القضاء  مجلسُ  كان 
بالعمل فيه القاضي، والمستشارون، والوكلاءُ، وكاتبُ الأحكام، والحاجبُ، وخازنُ 

الديوان، والأعوانُ، والمُحْضِرُ، والجِلوازُ. ولكلٍّ من هؤلاء صفته ورتبتُه وعملُه: 
من  والتضلُّع  الدين  في  ه  والتفقُّ والعلم  الأمانة  أهل  من  ثلةٌ  فالمستشارون 
العربية، وعملُهم تقديمُ النصح والمشورة للقاضي. والوكلاءُ - وهم مَنْ ينوبون عن 
المستشارين علماً وديناً ونزاهة، وعملُهم  يعدلون  الدعاوى والشكاوى -  أصحاب 
روهم بما يجهلون من أحكام. وكاتبُ  لوهم، وأن يبصِّ موا النصحَ إلى من وكَّ أن يقدِّ
الأحكام أذُنٌ وقلمٌ، فهو يصغي ويسجّل ما يدور من حوار بين القاضي والمستشارين 
الأحكام  يكتبُ  ثم  أخرى،  ناحية  من  لوهم  وكَّ ومَنْ  والوكلاء  والشهود  ناحية،  من 

الصادرة على نسختين، تبقى إحداهما في ديوان القضاء، ويُعْطى المدّعي الأخرى. 

المرجع السابق /282 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

90

أضابير  في  القضاء  الصادرة عن مجلسِ  الأحكامَ  يحفظَ  أن  الخازن  وواجبُ 
وطوامير رسمية لمراجعتها عند الحاجة. وعملُ الأعوان أن يحفظوا الهدوءَ، ويقمعوا 
عَى عليه إلى المجلس، ويُكَلَّفُ الجلوازُ أن  الفوضى. ويتولَّى المُحْضِر إحضارَ المدَّ

بَ مَن يُخرجُه الغضب عن الأدب إلى الشغب.  يؤدِّ

هـ- عمل القاضي))) 
ذكرنا قبلُ أن الأحكام الصادرةَ عن القاضي تُكتب وتُجمع وتحفظ في أضابير، 
فمتى باشر القاضي عملَه بعد أن يُقَلَّد القضاءَ فإنّ أول عمل يبدأ به هو أن يتسلَّم هذه 
الأضابير من القاضي السابق، وأن يستعرضها لكي يَطَّلع على ما فيها من أقضية؛ لأن 
أصحابها قد يراجعونه فيما صدر عليهم من أحكام، وحينئذٍ لا يخاطبُهم فيما يسألون 

عنه إلَّ عن بينة. 

فينسخُ كلَّ  خَلَفه،  من  أحوط حيطةً  يكون  قد  المعتزل  أو  المعزول  والقاضي 
الأقضية التي قضاها، ويُشْهِد على ما نسخَ شهوداً عدولاً، لئلا يفتريَ عليه أحدٌ قضاءً 
ل شيئاً مما قضاه. وما يقوم به السلفُ والخلفُ دليلٌ على مدى الدقة  لم يقضِه، أو يبدِّ

التي كان القضاء يتَّسم بها في العصر العباسي الأول. 

فيطوف  السجن،  إلى  يمضي  ويراجعها  الأضابير  القاضي  يتسلَّم  أن  وبعد 
أقضيتهم،  في  وينظرَ  شكاواهم،  إلى  ويُصغيَ  أحوالهم،  على  ليطمئنَّ  بالسجناء، 
يوماً  القاضي  يخصص  وقد  الظلم.  تبعات  يحتمل  لئلا  الأمد،  بهم  طال  من  ويطلق 
من الشهر، أو ساعةً من اليوم لمعاودة النظر في أحوال السجناء؛ لأنه مسؤول عنهم. 

القضاة على أن السجون كانت أحياناً  إلينا عن كبار  رة  المتحدِّ الوثائقُ  نا  وتدلُّ
موجعةٌ  شكاةٌ  الوثائق  هذه  ومن  الحيف.  من  كثيرٌ  بنزلائها  فينزل  للإهمال،  ض  تتعرَّ
فيها  له  ونصحَ  الرشيد،  هــارون  إلى  حنيفة  أبي  تلميذُ  يوسف  أبو  القاضي  شكاها 
يُعْطى  أن  واقترح  الشريعة الإسلامية،  المحبوسين، وبمعاملتهم وفق  إلى  بالإحسان 

النظام القضائي في بغداد.. /267 وما بعد.  	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

91

ه منه  ا تُجري عليه الدولة من طعام، يبتزُّ كُلُّ سجين عشرةَ دراهم في الشهر عوضاً ممَّ
جلاوزةُ السجن. 

الوصايا  الفصل في الأقضية والدعاوى - تعقب  القاضي - عدا  ومن أعمال 
مال  يأكل  لا  تقيّ  وصي  إلى  الوصية  عنه  نقل  جنفاً  وصيّ  في  آنس  فإن  والأوقــاف، 
عليها،  القائمين  عزل  مصارفها  غير  في  تصرف  الوقوف  أمــوال  وجد  وإن  اليتيم. 

ووضع الحق في نصابه. 

و- ديوان المظالم)))
ربّما كان أبو بكر الصديق واضعَ المبدأ الذي أُنْشِئَ على ضوئه ديوانُ المظالم 
باطل  على  رأيتموني  »وإنْ  بالخلافة:  له  بويعَ  أن  بعد  الأولى  خطبته  في  قال  حينما 
محكمة  إلى  حاكماً  لا  محكوماً  نفسه  م  قدَّ الموجزة  العبارة  بهذه  لأنه  دوني«؛  فسدِّ

الشعب، تراقبُه وتحاسبُه وتعاقبُه إذا ظلم، أو تغاضى عن مظلمة. 
إدريس  أبي  قاضيه  إلى  فعهدَ  بكر،  أبو  أمر  بما  الخطاب  بن  عمرُ  وصــدع 
إلى  الخلافةُ  آلت  أن  وبعد  الرعاة.  ظلم  من  الرعية  تشكو  فيما  ينظر  أن  الخولاني 
المظالم،  في  النظر  على  أسبوع  كلِّ  من  يوماً  مروان  بن  الملك  عبدُ  وقف  الأمويين 
اها »ديوان المظالم«. قال  ثم أنشأ عمرُ بن عبد العزيز لهذا الغرض محكمةً عُليا سمَّ
وأمانة، وفي  دينٌ  له  يتقلَّده رجلٌ  أن  الديوان  بن جعفر في صفته: »سبيلُ هذا  قدامة 

خليقته عدلٌ ورأفة«. 
الديوان  هذا  بتنظيم  المنصور  جعفر  أبو  عُني  العباسي  العصر  مطلع  وفي 
وتطويره فقلَّد الحسن بن عمارة النظرَ في المظالم، وصادر أموالَ العمّال الفاسدين 
أن  المهديَّ  ابنه  وأمر  المظالم«  مال  »بيت  اها  سمَّ خزينة  في  وحفظها  المفسدين، 

ه.  يبحث عن كلِّ مظلوم، وأن يردّ إليه حقَّ

وسار المهديّ بسيرة أبيه فولى ابن ثوبان شؤون التظلّم، فكان ابن ثوبان يتلقى 

المرجع السابق/104 وما بعد، و»ديوان المظالم« د. حمدي عبد المنعم /35. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

92

رقاع الشكاوى في مجلس اتخذه بالرصافة لهذا الغرض، وكان يجمعُ ما يُطرح إليه 
لئلا  القُضاة  لينظر في كلِّ شكاة بحضرة قاض من  المهديّ  إلى  يرفعه  ثم  في كساء، 

يُفتيَ فيما لا يعلم. 

ا خالف الرشيدُ عن سيرة المنصور والمهديّ، وأجلسَ البرامكةَ للمظالم  ولمَّ
فاستجاب  بنفسه،  فيها  النظرَ  يتولَّى  بأن  له  ونصحَ  يوسف،  أبو  القاضي  منه  امتعضَ 
ض الأمر إلى إسماعيل بن إبراهيم المعروف بابن علية  الخليفةُ حيناً من الدهر، ثم فوَّ
}ت:193هـ{ وكان إسماعيل سيّد المحدثين في بغداد، فنهض بما نُدبَ له على خير 

وجه.

ومن يقارنْ ديوان المظالم بغيره من المحاكم يجدْ أن هذا الديوان اضطلعَ بما 
مه  لم تضطَلعْ به مجالسُ القضاء الأخرى المنتشرة في طول البلاد وعرضها. وأن تقدُّ
سلطانَ  بها  شَفَع  أخرى  قوةً  السلطة  قوة  من  استمدَّ  أنه  أوّلُها  أمور:  عن  نجمَ  عليها 
الحقّ. والثاني أنَّ أحكامه كانت سريعةَ التنفيذ. والثالثُ أن أكثرَ الأقضية التي قضى 
ل  عاة، وهذه الأقضيةُ قد يجد ضعاف القُضاة حرجاً في تحمُّ فيها كانت للرعيَّة على الرُّ

تبعاتها، فيلقونها على كاهل الخليفة. 

ز- الحِسْبةُ 
))): »الحِسْبة في الشرع: الأمرُ بالمعروف إذا ظهر تركُه، والنهيُ  قال التهانويُّ
عن المنكر إذا ظهر فعلُه. ثم الحِسْبة في الشريعة عامّة: تتناول كلَّ مشروع يُفعل لله 

تعالى. ولهذا قيل: القضاءُ باب من أبواب الحِسبة«. 

ق د. حسن إبراهيم حسن بين عملي المحتسب وقاضي المظالم، فقال))):  وفرَّ
يستدعي  ا  ممَّ أحياناً،  والجنايات  العام  بالنظام  يتعلَّق  فيما  النظرُ  المحتسب  »وظيفةُ 
الفصلُ فيها إلى السرعة. ووظيفةُ قاضي المظالم الفصلُ فيما استعصى من الأحكام 

كشاف اصطلاحات الفنون/108.  	(((
تاريخ الإسلام 244/2. 	(((



لإدارياالنظم  لثالث:االفصل 

93

ا  على القاضي والمحتسب... فعملُ القاضي مبنيٌّ على التحقيقِ والأناة في الحكم، أمَّ
عمل المحتسب فمبنيٌّ على الشدّة والسرعة في العمل«. 

العهد  في  العملُ  عُرف  فقد  الاسم،  بهذا  تسميته  من  أقدمُ  المحتسب  وعمل 
النبوي، لكنّ المصطلح لم يعرف إلَّ في العصر العباسي. والدليلُ على قِدَم الحسبة))) 
أن النبيَّ )^( استعمل سعيدَ بن العاص بعد الفتح على سوق مكة، وعمرَ بن الخطاب 
ة، وحملها لكي يقرع بها كلَّ من جار أو جنف.  على سوق المدينة، وأن عمر صنع الدرَّ

المهديّ  الخليفة  المحتسب شاعَ في عهد  التاريخ))) أن لفظ  ويُفهم من كتب 
الذي بويع له سنة 158هـ بعد وفاة المنصور، وأنَّ عمله أخذ يتَّضح، ويتسع، ويؤثر في 

جوانب الحياة المختلفة. 

كان مجمل عمله الأمرَ بالمعروف والنهيَ عن المنكر. وتفصيلُ هذا المجمل 
الناس  وإلزامُ  المفسدين،  عبث  من  الأخلاق  وحمايةُ  العامّة  الآداب  على  الحفاظُ 
حركة  على  والإشرافُ  التجارية،  والمعاملات  والشراء  البيع  في  الشرعية  الأحكامَ 
الأسواق، والحؤول دون المخالفات. فالمحتسب كان يمنع طغيان الحوانيت على 
ويراقبُ  مَطَله،  إذا  دينه  قضاء  على  المدين  ويجبرُ  عروضهم،  بإبراز  المشاة  طرق 
إذِا  ِينَ  الَّ  )*( للِمُْطَفِّفِيَن  ]وَيلٌْ  وجل:  عزّ  الله  بقول  صدعاً  والمكاييل  الموازين 
}المطففين:  ونَ[  يُسُِْ وَزَنوُهُمْ  وْ 

َ
أ كالوُهُمْ  وَإِذا   )*( يسَْتَوفْوُنَ  الناّسِ  عََ  اكْتالوُا 

1/83-3{، ويردعُ مَنْ يغلي البضاعة، وينصفُ الجارَ المظلوم من جاره الظالم. 

رت  تطوَّ أن  بعد  العباسي،  العصر  في  أصبحتْ  أنها  الحِسبة  في  القول  وزبدةُ 
اليومية حلاًّ سريعاً، لكي تضمن  دت، سلطةً قضائية، تحلُّ المشكلات  الحياة، وتعقَّ
تطبيق الشريعة، ومصالحَ الرعية، وهي على التنفيذ العمليّ أحرصُ منها على إصدار 

الأحكام النظرية.

التراتيب الإدارية 287-284/1. 	(((
تاريخ الإسلام 245/2. 	(((





95

الف�صل الرابع 
 الحياة الاجتماعية)))

أ- تمهيد 
التاريخ القديم  إذا خَطَرَ لك أن تختصرَ الحياة السياسية في عصر من عصور 
لدى أمة من الأمم بصورة حِسيَّة قلت: إنها لم تكن أكثر من بساطٍ بسيط أحمرَ صُبغ 
والــوزراء،  الملوك  حَيَواتُ  سَدَاه  والدسائس،  الحروب  منوال  على  ونُسج  بالدم، 
ولحمته ملاحمُ القادة والجيوش. وليس لعامة الناس في هذه الصورة إَّل لونٌ باهت، 

وصوتٌ خافت. 

البساطَ  فإنَّ  تمثِّلها،  بصورة  الاجتماعيةَ  الحياة  تختصرَ  أن  لك  خطر  إذا  ا  أمَّ
أصفهان.  طنافس  من  نفيسة  طنفسة  أو  أنيقة،  حديقة  إلى  يديك  بين  ينقلبُ  البسيط 
فة الألوان، تداخلتْ فيها الخطوطُ والظلال، وتكاملت السمات والشيات، حتى  مفوَّ

غدتْ لوحاً مُتْقَنَ الرسم. 

ــاف  والأري الحواضر  سكان  ويتجاور  الطبقات،  تصطرعُ  اللوح  هــذا  في 
ان،  اد والمُجَّ طَّار، ويتناقض الزهَّ ة والعامة، والأجنادُ والشُّ والبوادي، وتتداخلُ الخاصَّ

أمين ج/1، و»تاريخ  د. شوقي ضيف، و»ضحى الإسلام« أحمد  الأول«  العباسيّ  »العصر  انظر  	(((
فهمي  والرابع«  الثالث  القرنين  في  بغداد  في  و»العامة  ج/2،  حسن  إبراهيم  حسن  د.  الإسلام« 

سعد.



 الشعر في العصر العباسي الأول

96

والمآتم،  المحافل  وتتعاقبُ  والزنادقة،  والمتصوفةُ  والملاحدة،  المؤمنون  ويتجادل 
أهل  ويعكفُ  والقمر،  الخمر  في  الفسوق  أهلُ  وينغمسُ  والحرائر،  الإماء  وتتنافس 

التقوى على الزهادة والعبادة، فتحارُ فيما تختار، ومن أيِّ الجوانب تبدأ؟ 

توجز  الذي  الجانبُ  كان  وأيّاً  إيثار،  أو  إغفال  من  الاختيارُ  إليه  يُفْضِ  ومهما 
بها  يصخبُ  التي  الغزيرة  العناصر  فإن  عرضه،  في  تطنبُ  الذي  والجانبُ  ذكره،  في 
مشهدُ الحياة الاجتماعية في العصر العباسي الأول سوف تنهالُ على ريشتك من كلِّ 
لوح  من  أضخمَ  المرسومَ  لوحكَ  لتجعلَ  الأصوات  ة  صاخَّ الألوان،  ساطعةَ  جانب 

)يوم الحساب( الذي رسمه )ميكيل أنجيلو( لبابا الفاتيكان. 

في  الإسلاميَّ  العربيَّ  المجتمع  ر  وتصوِّ رُ  تتصوَّ وأنت   - تقول  أن  وتستطيع 
هذا  مثلُ  فيه  عصراً،  العصر  هذا  قبل  يشهد  لم  العرب  تاريخ  إن   :- العباسي  العصر 
رَف  والسَّ والفقر،  والغنى  والعجمة،  العروبة  بين  التعايش  هذا  مثلُ  أو  التفاعل، 
]يا  الكريمة  الآيــة  كــأنَّ  د،  والتعدُّ د  والتوحُّ والاختلاف،  والائتلاف  والشظف، 
إنَِّ  لَِعارَفوُا  وَقَبائلَِ  شُعُوباً  وجََعَلنْاكُمْ  نْثَ 

ُ
وَأ ذَكَرٍ  مِنْ  خَلَقْناكُمْ  إنِاّ  الناّسُ  يُّها 

َ
أ

َ عَليِمٌ خَبيٌِر[ }الحجرات: 13/49{ كأنها ما  تقْاكُمْ إنَِّ اللَّ
َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِندَْ اللَّ

َ
أ

ر هذه  ر هذا المجتمع، أو كأنَّ هذا المجتمع ما زَخَر بالنقائض إلَّ ليفسِّ نزلت إلَّ لتصوِّ
الآية التفسير الأمثل. 

ب- الشعب 
لك أن تقسم الناس في دولة بني العباس على أساس الأجناس، فتقول: كانوا 
عُ العرب بين المضريّين واليمنيين، والأعاجمَ بين الفرس  من عرب وأعاجم؛ ثم توزِّ
والبربر،  والكرد،  والترك،  والزطّ،  والزنج،  والأقباط،  والأنباط،  والهنود،  والديلم، 

وبقايا الروم واليونان، والآشوريين والسريان. 

الكثرةُ مسلمون والقلّةُ  فإذا  الملل والنحل،  أن تقسمهم بحسب  ولك كذلك 
من  شراذمُ  وأولئك  هؤلاءِ  جانب  وإلى  ويهود،  نصارى  الكتاب  أهل  وإذا  كتابيُّون، 



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

97

الصابئة، وكثيرٌ من المجوس، على دين زرادشت، أو على ملة مزدك. وبين أصحاب 
وْا بزِيِّ الإسلام، وهم ملاحدةٌ وزنادقة،  الأديان المختلفة يندس مُراؤون ومنافقون تزيَّ

هم المناصبُ والمكاسبُ.  دينهُم الشهواتُ والنزواتُ، وهمُّ

وقد يستهويك التقسيمُ وفق الألوان، فتطالعُك سُمرةُ العرب، وصفرةُ الترك، 
وشقرةُ الفرنجة، وسواد الزنج، وبياض الروم. وقد تصافح وجهك وجوهٌ من جنسين 
ولونين اختلطتْ فيها الشقرةُ والسمرة، وزرقة العيون بصفرة البشرة، أو شاب بياضَها 
شوبٌ من سواد بعدما تزاوجت الأجناس والألوان، وبنى الأحرارُ بالإماء، ونجمَ عن 

هذا التزاوج جيلٌ هجين من المولَّدين، لا ينتمي إلى عرق واضح السمات. 

غايةَ  لتعجبُ  إنك  حتى  والإقراف،  الهُجْنة  لوثة  من  العربِ  أشرافُ  يبرأ  ولم 
هات الخلفاء، فتجدُ نصفَهن أو أكثر من غير العرب، فتكادُ  العجب حينما تستعرضُ أمَّ

تميل حينئذٍ إلى قول الجاحظ: »دولةُ بني العباس أعجمية فارسية«.

التثقيف  من  لهن  وأُتيحَ  الحرائر،  على  تطغى  كادت  كثرةً  الإماءُ  كثرت  لقد 
وْهن  فَروَّ والتعليم،  ربة  بالدُّ أربابُهن  أخذهن  إذْ  العرب،  لبنات  يُتَحْ  لم  ما  المُغْوي 
أنسينَ  حتى  الأجسام،  جمال  إلى  الكلام  حلاوةَ  فجمعن  الغناء،  وعلًَّموهن  الشعر، 
ج والتغنُّج، وأشعْنَ الفسوق والمجون، في الحياة العامة. العرب الحَوَر والخَفَرَ بالتبرُّ

وإذا خطر لك أن تقسم الشعبَ تقسيماً طبقيّاً، لا علاقة له بالألوان والألسنة 
والمِلل قلت: كان الناس من طبقتين متمايزتين: خاصّةٍ، وهي الصفوةُ القليلة، وعامّةٍ، 
وهي السوادُ الأعظم من الرعية. والمعيارُ الذي يُحْتكم إليه في تمييز طبقة من أخرى 

هو مقدارُ الثراء أولاً، والمستوى الثقافيّ ثانياً. 

الحاكمة، ومَنْ عاش  العباسيّة  أولهما الأسرة  فريقين:  الخاصةُ فقد كانت  ا  أمَّ
الذين  الخراسانيين  كبارُ  وثانيهما  وشعرائهم.  وأشرافهم  العرب  قادة  من  كنفها  في 
المناصب، وفازوا بحظٍّ عظيم  كثيراً من  وا  تولَّ ثم  العباسيّين على الأمويين،  ظاهروا 
من المكاسب، وكان جلُّهم من الفرس في بداية العصر العباسي الأول، ثم زاحمهم 

الترك في نهايته حينما جلبهم المعتصمُ ليتخلَّص بهم من سيطرة الفرس.



 الشعر في العصر العباسي الأول

98

ة فقد قسمها ابن أبي الربيع))) إلى طبقتين، أو إلى فريقين، فكر أن  ا العامَّ وأمَّ
وجوهه،  أحسن  في  العيش  يحصلون  وهم  المراتب،  وأهل  التجار  يضمّ  أحدهما 
ويتميّزون بالاكتساب الدائم المعتدل، وبإظهار العدل في المعاملات، وإظهار السيرة 
لكل  المبذولة  المراتب  أدنى  في  وهم  والجمهور،  وقة  السُّ ثانيهما  ويضمُّ  الحسنة. 
دنيء نفس، وأكثرهم من أهل الحرف والغوغاء والشطّار والأرقاء والخصيان والإماء 

وكل من لاحظ لهم من علم. 

العقول،  بضعف  فاتَّهمها  الطبقة،  هذه  ذمِّ  في  التوحيدي)))  حيان  أبو  وبالغ 
أبو  وأفرط  الحكمة.  ريح  ينشقوا  أن  يجوز لأربابها  لا  أنه  وزعم  النفوس،  وخساسة 
يعلى الفراء في ذمها، إذْ رماها بالقصور عن فهم الدين، وألصق بها الجاحظ ترهات 

تخالف الدين والحقيقة. 

الناس  جعل  الذي  الحاسم  الطبقيّ  المفهوم  هذا  إلى  تُضيف  أن  وتستطيعُ 
ر، وينجمُ عنه  طبقتين: خاصّةً وعامةً، مفهوماً آخر، تُمْليه طبيعة الحياة الدائمة التطوُّ
فريقٌ ثالث. ونجومُ هذا الفريق يحدث حينما يعلو نفر من طبقة العامة، ويستفلُ نفر 
لُ من هؤلاء وهؤلاء برزخٌ يمكن أن تسميه الطبقة الوسطى.  من طبقة الخاصّة، فيتشكَّ
فالحياة ترفع وتخفض، واللهُ يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، فيعطي المعتصمُ الترك 
البرامكة، ثم تتخلَّف عن صنائع هؤلاء وأولئك طبقةٌ وسطى، لا  الرشيدُ من  نزعَ  ما 
طبقة  من  بعضُهم  يرقى  وقد  الفقراء،  شظف  يعانون  ولا  السراة،  متارف  في  يرفلون 

الأرقّاء إلى طبقة الوزراء. قال د. شوقي ضيف))):

»دعا الإسلام دعوة واسعة إلى تحرير الرقيق، فكان كثير منهم يحرّرون. وقد 
المنصور  مولى  يونس  بن  الربيع  مثل  الدولة  في  المناصب  أرفع  إلى  بعضهم  يصل 
يشتريهم  زال  التركي، وما  بالرقيق  المعتصم  ثم وزيره... ومعروف شغف  وحاجبه، 

العامة في بغداد /64.  	(((
المرجع السابق عن كتاب »المقابسات«. 	(((

العصر العباسيّ الأول /56. 	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

99

يبني  أن  اضطر  بالآلاف، وحتى  له  اجتمعوا  النخاسين حتى  مواليهم ومن  أيدي  من 
هم وأذاهم«.  لهم سُرَّ مَنْ رأى )سامراء( كي يجنبّ العامة شرَّ

تركيب  من  البارزة  بالملامح  والاكتفاء  الاختصار،  الدارس  يتكلف  ومهما   
العباسي، فلا بد أن يسمح لطائفة من الأرقاء بأن تحتل مكانها  المجتمع في العصر 
في  ضيف)))  شوقي  د.  قال  الخصيان.  طائفة  وهي  الفسيفسائية،  الصورة  هذه  من 

حديثه عن العباسيين:

م خصاء الإنسان  »كان يشيع بينهم الخصيان، ونحن نعرف أن الإسلام يحرِّ
البيزنطيين وغيرهم. وما  بين  القديم  العالم  احتراماً لآدميّته، ولكنه كان منتشراً في 
العالم  بلدان  من  وغيرها  بغداد  في  القصور  نجد  حتى  العباسي  العصر  إلى  نصل 
الإسلامي تكتظّ بهم. ومن المؤكد أن المسلمين لم يكونوا هم الذين يقومون بهذا 
لين  متحمِّ والنصارى  اليهود  بذلك  يقوم  كان  إنما  الحضارة.  من  البغيض  العمل 

وِزْرَه«. 

ج- أبرز النزعات القومية))) 
ولغاتها  وثقافاتها  وأديانها،  بألوانها  الناس  من  الأجناس  هذه  اختلاط  وعلى 
عقيدةُ  فيها  تسودُ  عربية،  إسلامية  دولةً  بقيت  العباسية  الدولةَ  أن  إَّل  العربية  بالأمة 
أن  حاولتا  أخريان،  نزعتان  برزت  العربية  السيادة  كنف  وفي  الضاد.  ولغةُ  التوحيد 

تصارعا النزعةَ العربية. فما فحوى كلِّ نزعة من هذه النزعات الثلاث؟ 

• ثلاثُ 	 النزعة  ولهذه  الخلق،  صفوةُ  العربَ  بأن  الإيمانُ  العربية  النزعة  فحوى 
ظلَّتْ  والإسلام  الجاهلية  في  العربية  الأمةَ  أن  أُولاها  رأيها:  بها  غ  تسوِّ حجج 
من  أطرافها  له  تعرضتْ  ما  كل  مع  واستقلالها  ونقائها  وحدتها  على  محافظةً 
الفرس والروم والأحباش. والثانيةُ أن للعرب أخلاقاً وسجايا تميزُهم من  غزو 

العصر العباسيّ الأول /56 وما بعد. 	(((
انظر »ضحى الإسلام« 42/1 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

100

م مكارم أخلاقهم ولم ينسخها. والثالثة أنها  الشعوب الأخرى، وأن الإسلام تمَّ
أنجبت خاتم الأنبياء، وأن بلسانها نزل كتابُ الله. 

انضوى تحت  بل  فحسب،  الأقحاح  العرب  من  النزعة  هذه  أنصار  يكن  ولم 
الله  إيماناً عميقاً، وكلُّ من أحبَّ رسول  والسنة  بالقرآن  آمنَ  الفكريِّ كلُّ من  لوائها 

)^( وأهلَ بيته، واتخذهم مثلًا أعلى، حتى غدوا أحبّ إليه من قومه. 

• أمة من 	 فَضْلًا على أصغر  للعرب  أن  الشعوب، ولا ترى  بين  تُفاضِلُ  والثانية لا 
ها الناس، إنَّ ربكم  ة الوداع: »أيُّ الأمم الأخرى تحقيقاً لقول النبي )^( في حجَّ
واحد، وإنَّ أباكم واحد، كلُّكم لآدمَ، وآدمُ من تراب. أكرمُكم عند الله أتقاكم، 
إن اللهَ عليم خبيرٌ. وليس لعربيٍّ على عجميٍّ فضلٌ إلَّ بالتقوى«. والقائلون بهذه 
النزعة صفوة العلماء، وأهلُ الصلاح، وأربابُ العقل والنَّصفة من كلّ الأعراق، 

ةٌ في كلّ عصر، وفي كل مصر.  وهم قلَّ

• وثالثة النزعات تحطُّ من مكانة العرب، وتُعلي عليهم الشعوبَ الأخرى، وتحتجُّ 	
بحجج كثيرة تفتقر إلى الإنصاف، وتنبعُ من الكيد والحقدِ على العرب، وكأنَّما 

هي ردٌّ على أرباب النزعة الأولى: 

أُولى هذه الحجج أنَّ العرب لا يتميزون من سواهم بميزة يُذْكَرون بها. والثانيةُ 
جيش،  يحميهم  ولا  جامعةٌ،  تجمعهم  لا  متحاربة،  قبائلَ  الإسلام  قبل  كانوا  أنهم 
حِكراً  ليست  النبوة  أن  والثالثة  والأقباط.  والفرس  كالروم  سياسي  كيان  لهم  وليس 
على العرب، فأنبياءُ العرب أربعةٌ: هودٌ وصالح وإسماعيل ومحمد، والآخرون من 
فضلَ  ولا  شيء.  في  العروبة  من  ليسوا  عيسى  إلى  موسى  ومن  يونس،  إلى  يوسف 
ة محمد )^( لأنه - وإن كان عربيّاً - أُرسل إلى الناس كافَّة، لا إلى  للعرب في نبوَّ
التي  نبوّته ليس أكثر من حظوظ الشعوب الأخرى  ة، فحظُّ العرب من  العرب خاصَّ

آمنت به. 

إذْ لم  العرب قبل الإسلام كانوا دون الشعوب الأخرى حضارةً،  والرابعةُ أن 
وهَبْهم  تجارة.  في  مهارةٌ  ولا  ثقافة،  في  حصافةٌ  ولا  صناعة،  في  براعةٌ  عنهم  يُؤْثَرْ 



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

101

افتخروا بالشعر والخطابة، فإنهم لا يتميزون بهما من سواهم؛ لأن الأمم المتحضّرة 
كانتْ ذوات منظومٍ ومنثور، وفصاحةٍ وبيان.

والخامسةُ أن في تفاخر العرب بالكرم والشجاعة والنجدة والوفاء من الادِّعاء 
فوقَ ما في الواقع من فعل. 

خين القدماء، والدارسين المحدثين أن الكثرة الكاثرة  ويغلبُ على ظنّ المؤرِّ
من المنضوين تحت النزعة الثالثة كانت من الشعوب التي كرهت العرب، وانطوت 
قلوبُها على الحسد؛ لأن العرب قهروا هذه الشعوب، وأزالوا دولها وقتلوا ملوكها. 
ومن آمنوا بالإسلام من هؤلاء بقيت قلوبُهم معقودةً بأمجاد وعقائد قديمة، أو أسلمت 
ألسنتهم وأضمرت صدورُهم الضغينةَ، وغلَّفوا كره العرب بغلاف من الإسلام، لأن 
مَنْ يجرؤون على  مَنْ يجهرون بمناوأة الدين، ولا يعاقبون  العباسيين كانوا يعاقبون 
ثم  »الشعوبية«  اسم  خون  المؤرِّ أطلق  والثالثة  الثانية  النزعتين  وعلى  العروبة.  شتم 

أطلقوا هذا الاسم على أتباعهما. فما مصدرُ هذه التسمية؟ وما معناها ومرماها؟ 

د- الشعوبية)))
، صُنع من لفظة »الشعوب« الواردة في قوله تعالى:  »الشعوبية« مصدرٌ صناعيٌّ
نْثَ وجََعَلنْاكُمْ شُعُوباً وَقَبائلَِ لَِعارَفوُا[ 

ُ
يُّها الناّسُ إنِاّ خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأ

َ
]يا أ

النزعة  على  علماً  تُجعلَ  أن  بوصفها  قُصِد  وُضِعَتْ  وحينما   .}13/49 }الحجرات: 
التي تساوي بين شعوب الأرض في المنزلة والمعاملة، وفي المناصب والمكاسب، 

وترفض السياسة التي تفضّل العرب على الشعوب الأخرى. 

أشار  السياسي  والبعد  الاجتماعي،  والمعنى  اللغوي،  الاشتقاق  وإلــى 
شعوب.  والجمع  والعجم.  العرب  قبائل  من  تشعَّب  ما  »الشعب  فقال:   ، الجوهريُّ
ل العربَ على العجم«. وظاهَرَه ابنُ عبد ربه، فقال: »الشعوبيةُ  والشعوبية فرقةٌ لا تفضِّ

هم أهل التسوية«. 

ضحى الإسلام 46/1 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

102

ويغلبُ على الظن أن لفظة الشعوبية لم تكن متداولة في العصر الأموي؛ لأن 
التسمية بالمصادر الصناعية بدعةٌ متأخرة الشيوع. لقد كان الناس يقولون: أصحاب 
والشعوبيّة،  الجمهيّة،  بعد:  فيما  يقولون  وصــاروا  الأشعري،  وأصحاب  جَهْم، 
والأشعريّة. والجاحظُ، كما يبدو من استقراء الكتب القديمة، كان أسبق الأدباء إلى 
خين،  استعمال لفظة الشعوبية في كتابه البيان والتبيين. ثم شاعت بين الكتّاب والمؤرِّ
ة، وعلى أتباع النزعة أخرى، لكنها لم تبق محافظةً على دلالتها  لتدلَّ على النزعة مرَّ
الدولة  في  الفارسي  العنصر  ظهور  مع  تكتسب  راحت  إذْ  التصالحية،  الإيجابية 

العباسية دلالة جديدة، فما فحوى هذه الدلالة؟ 
فحواها تطاولُ الموالي على العرب، لا لكي يساووهم، بل لكي يثأروا منهم. 
على  الحاقدة  الشعوبية  اعتنقوا  الذين  أن   - مرو  أعاجم  من  وهو   - قتيبة  ابن  وزعم 

العرب هم سفلة الناس وغوغاؤهم. فردَّ عليه أحمد أمين، فقال))):
ا  أمَّ قتيبة.  ابنُ  ذكر  كما  كانوا  وهؤلاءِ  بالشعوبية.  يتظاهر  مَنْ  على  اقتصر  »إنه 
بها لكبر مراكزهم...  يّة خفيَّة، لا يجرؤون أن يظهروا  الأشرافُ فكانت حركتهم سرِّ
والحقُّ أن الشعوبية لم تكن في السفلة وحدهم، وهؤلاء السفلةُ لم يكونوا الآخذين 
إلى  نسبها  يرق  لم  وإن  الراقية،  المتعلمة  الطبقة  من  كثيرٌ  معهم  كان  وإنما  بزمامها، 
والعلم.  الأدب  في  الشعوبيُّ  الأثرُ  لهم  كان  الذين  هم  وهؤلاءِ  والأشراف.  الملوك 
ونهم سرّاً  ومن وراء هؤلاء وهؤلاء طبقةٌ بلغت أعلى المناصب في الدولة، فكانوا يمدُّ

بجاههم ومالهم«. 
رة في تشويهِ  فة، وبيَّن آثارها المدمِّ ثم فضح أحمد أمين مكايدَ الشعوبية المثقَّ

الشعر والقصص والأمثال والفقه والحديث، فقال))): 
»وإذْ كان هؤلاء العقلاءُ الماكرون هم رؤساءَ هذه الدعوة كانت حربُهم علميةً 
أدبيةً دينية أكثرَ منها ثوراتٍ ظاهرة... وكثر الشعرُ من الأعاجم الذين تعلَّموا العربية، 

المرجع السابق /50. 	(((
ضحى الإسلام 59-58-56-51/1. 	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

103

يفتخرون بنسبهم، ويعتزون بقوميتهم... ووضعوا القصصَ الشنيعة في شرح الأبيات 
نوا ما رَوَوْا من تاريخ الفرس لوناً زاهياً جميلًا، ونسبوا إلى ملوكهم  أو الأمثال... ولوَّ
الحكمَ الرائعة، والسياسة الحكيمة... وكان للشعوبية مجالٌ فسيح في الحديث، فقد 
الثقاتِ  الفرسِ وغيرهم كالنبط، وأسندوها إلى  وضعوا الأحاديثَ الكثيرة في فضل 

من الصحابةِ والتابعين«. 

هـ- لا إكراه في الدين 
عليها  وبسط  الإسلامُ،  عايشَها  مختلفة،  بأديان  الأول  العباسيُّ  العصر  زخَرَ 
الانتشار  في  سواءً  تكن  لم  الأديان  هذه  أنَّ  غير  والرفق.  بالتسامح  وعاملها  رعايتَه، 
تُطاولَ  أن  أو مفترقة على  تَقْوَ مجتمعةً  بكلّ دين، ولم  المؤمنين  والازدهار، وأعداد 

الإسلام، وتزحمه عن مكانته وسيادته. 

على  الناس  حياة  في  تأثيراً  وأكثرها  انتشاراً،  المِلل  أوسعَ  »الإسلام  كان  لقد 
التي  العربيةَ  اللغة  لأنَّ  بل  فحسبُ،   ، الرسميَّ الدين  كان  لأنه  لا  عقائدهم،  اختلاف 
نزل بها كتابُه، وتحدث بها نبيُّه كانت الوعاءَ الحامل الناقلَ للثقافات المختلفة ذواتِ 

النحل المختلفة التي شاركت في صنع الحضارة العربية في العصر العباسي. 

ومعنى ذلك أن الثقافات الدينية الأخرى التي عبَّرت عن عقائدها بالعربية في 
الزعامة،  أشكال  من  بشكل  للإسلام  تْ  أقرَّ بأنها  تظاهرتْ  أو  تْ  أقرَّ الأحيان  بعض 
وهذا الإقرارُ عند التحقيق لم يكن إلَّ ثمرةً من ثمار التسامح الذي ساسَ به العباسيُّون 
النحو  السلطة، على  السلاح على  يثوروا، ويحملوا  لم  ما  الملل الأخرى،  أصحابَ 

الذي تجلّى في الفتن التي أشعلتها الراوندية والخرمية والإفشينية«. 

النصرانيةَ،  الإسلام:  عايشت  التي  الأديان  من  حسن  إبراهيم  حسن  د.  ذكر 
ثم  والبوذية،  والبراهمية،  والزردشتية،  والمانوية،  والمزدكيةَ،  والصابئة،  واليهوديةَ، 

ث عن التسامح الذي ظلَّل أتباعها، فقال))):  تحدَّ

تاريخ الإسلام 324/2 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

104

من  فيها  يكونَ  أن  ينبغي  وما  المشتركة،  المعيشة  إلى  الحاجةُ  »أوجــدت 
الحكومةُ  ل  تتدخَّ ولم  التسامح.  من  نوعاً  والنصارى  واليهود  المسلمين  بين  وفاق 
الخلفاء أن  يبلغُ من تسامح بعض  الذمة، بل كان  الإسلاميةُ كذلك في شعائر أهل 
يحضر مواكبَهم وأعيادهم، ويأمرَ بصيانتهم... ولم يكنْ في المدن الإسلامية أحياءٌ 
ونها، وإن كان أهل كلِّ دين قد آثروا أن  صة لليهود والنصارى بحيث لا يَتعدَّ مخصَّ

يعيشوا متقاربين«.

و- الزندقة)))
تجاورتْ  كثيرة،  ونحل  ملل  مع  العباسيّين  وتسامح  الاعتقاد  حُرية  ومع 
انطوتْ على  ماكرة،  بظاهرة  فإنهم ضاقوا  لكلّ عقيدة،  الموطَّأ  كنفهم  في  وتعايشتْ 
ارتكبوا  أو  يُبطنون،  ما  غيرَ  أصحابُها  وأظهر  والوقيعة،  والخديعة  والنفاق،  الشقاق 
وُا المشاعر والشعائر تحت  الكبائر، وأحبُّوا أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا، أو تحدَّ
التي  المعاني  وما  الظاهرة،  هذه  ظهرت  فمتى  الزنادقة،  وا  وسُمُّ الدينية،  الحرية  لواء 

انطوت عليها؟ 

يُرْمَ بها إلَّ قلةٌ أو  لم تظهر الزندقة في العصر الأمويِّ إلَّ على استحياء، ولم 
مَد بنُ عبد الأعلى مؤدّبُ الوليدِ  نُدرة من المتهتكين، ورقاق الدين، أشهرُهُم عبدُ الصَّ
العباسيّ،  العصر  في  شاعت  ثم  الشهوات.  في  أَمْعَنَ  بعدما  نفسه  والوليدُ  يزيد،  بن 

وكثرُ أربابها، واختلفوا فيما دَعَوْا إليه أو اتُّهِموا به مُعْتَقداً وخُلُقاً ومَسْلكاً.

والتهتُّك  والفجور،  الفسوق  في  تجلَّت  الزندقة  صور  من  الأولــى  الصورة 
الذين  القديمة  النحل  أتباع  من  كانوا  مات  المحرَّ هذه  في  الوالغين  وأكثرُ  ر.  والتعهُّ
ضاقوا بطهارة السلوك الإسلامي، وبراءته من الأدناس. فأسلمت قلوبُهم وألسنتُهم، 
لكنَّ غرائزهم بقيت مغروزة في حمأة الشهوات. وربّما انضمَّ إليهم بعضُ المسلمين 
والقصف  والقمر،  الخمر  مفارقة  على  يصبروا  فلم  رغابهم،  غلبتهم  ن  ممَّ العرب 

انظر »ضحى الإسلام« 100/1 وما بعد. 	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

105

يجرح  كلامٌ  سكارى،  وهم  منهم،  فيُسمع  يحبّون،  مما  يعبّون  فراحوا  والعزف، 
لون ممّا يقولون بعد أن يعاودهم الصحو. المشاعر والشعائر، ثم يتنصَّ

عبد  بن  عمر  حفيد  وآدمُ  سيابة،  بن  إبراهيم  الداعر  الشاعرُ  الطائفة  هذه  ومن 
الشراب،  أصحاب  من  كان  والثاني  الغِلمان،  ان  مُجَّ من  خليعاً  كان  الأول  العزيز. 
شرب وطرب، فجرى لسانه بأبيات تجرح شعائر الدين، فأُخذ إلى المهديّ، فجلده، 
طربٌ  ولكنه  تزندق؟  قرشيّاً  رأيتَ  ومتى  عين.  طرفةَ  بالله  أشركتُ  ما  »واللهِ  فقال: 

غلبني، وشعرٌ طفح على قلبي«. 

هذه  وفحوى  ف،  للتظرُّ التزندقُ   - الأولى  عن  ناجمةٌ  وهي   - الصور  وثانيةُ 
يفعلون.  فيما  يقولون، لا  فيما  ان  المجَّ الزنادقةَ  الأبرياءُ،  الظرفاءُ  يحاكيَ  أن  الصورة 
ةُ هذه المحاكاة أن بين الزنادقة من عرفوا بالظرف وحلاوة الدعابة، فأعجب بهم  وعلَّ
إثمها،  اسمُها لا  الزندقة  فلحقهم من  فعلهم،  وأنفوا من  بقولهم،  جلساؤهم، وقالوا 

قال أبو الفرج الأصفهاني))):

 - زياد  بن  محمدُ  واسمه   - الحاركيُّ  وكان  الزنديق.  من  أظرفُ  يقال:  »كان 
يُظْهر الزندقةَ تظارفاً، فقال فيه ابن مناذر:
جعفر ــا  ــ أب ــا  يـ ــاد  ــ زيـ ــنَ  ــ ابـ ــا  تُخفييـ ــا  م ــرَ  غــي ــاً  ــن دي أظــهــرتَ 
ــظــاهــر بــالــلــفــظ في ــدق ال ــزَنـ ــفِّمُـ ــ بـــاطـــن إســــــام فـــتـــىً عَ
ــا ــم ــنّ ــك ــقٍ ول ــ ــدي ــ ــزن ــ ــرْفِلـــســـتَ ب ــظ ــال ب ــمَ  ــوسـ تُـ أن  أردتَ 

والصورة الثالثة من صور الزندقة - وهي أمكرها وأخطرها - تلك التي شاعت 
بين الدهاة والحاقدين من الموالي. وجوهرُها أن يعلنوا إسلامهم، لكي يغلِّفوا بإعلانه 
ما يُبطنون من عقائد ضعفت أو اختفت بعدما بزغ الإسلام. والدافع إلى هذا التناقض 
الزنادقة بالإسلام المناصبَ في الدولة العباسية، وأن  بين الظاهر والباطن أن يرتقي 
يسخروا ما يُتاح لهم في المناصب من مكاسب لتدمير الدولة العربية الإسلامية: كياناً 

الأغاني 115/18. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

106

وسلطاناً وديناً وتراثاً وعلماً وأدباً، وإعادة الدولة الكسروية. قال))) أحمد أمين - وفي 
قوله تحليل دقيق لمآربهم الخفية -: 

أولاً،  إليها  بالانتساب  إلَّ  الإسلامية  العقيدة  إفسادَ  يستطيعون  لا  أنهم  »رأوْا 
ينفثون  بَعْدُ  هم  ثم  بقولهم.  الأخذُ  النفوس  على  يسهلَ  وحتى  جانبُهم،  يُؤْمَنَ  حتى 
تعاليمَهم على أشكال مختلفة: طوراً في العلم والدين، وطوراً في الأدب، وطوراً في 
لُ بهم، ولكنَّهم لا  وضع مثالبِ العرب. ومن حينٍ لآخر كان يعثر على بعضهم فيُنكََّ

يبيدون. أحياناً يعملون أفراداً، وأحياناً يعملون جماعات«. 

ثم سرد أحمد أمين أسماءَ من اشتهروا بالزندقة، وكلُّهم أو جلُّهم من الموالي، 
فقال:

اد الراوية،  اد عجرد، وحمَّ »اشتهر بالزندقة في هذا العصر كثيرون، منهم: حمَّ
وحمّاد الزبرقان، وبشّارُ بن برد، وابن المقفع، ويونسُ بن أبي فروة، ومطيع بن إياس، 
وعليُّ بن الخليل، وابن مناذر... والذي نلاحظه أن أكثر من ذكرنا موالٍ من الفرس«.

ولم يكتف أحمد أمين في دراسته القيِّمة بذكر الأسماء، وإنَّما فضح ما اقترفته 
هذه الطائفةُ المارقة من الزنادقة في الكيد للإسلام والعروبة، وتشويه التراث العربي 

من جذوره الجاهلية إلى ثماره العباسية، فقال))): 

»فعبدُ الكريم بن أبي العرجاء يُتَّهم بالزندقة، ويُفْسدُ أحاديثَ رسول الله، بما 
يضع فيها، ويُقرُّ حين يقتلُه المنصور بأنه وضع أربعةَ آلاف حديث مكذوب مصنوع. 
مين،  وحمّادٌ الراويةُ يفسد اللغة والأدب بما يعمله من شعر يضيفُه إلى الشعراء المتقدِّ
زندقته.  معاني  الأشعار  في  يدسُّ  القدوس  عبد  بن  وصالحُ  أشعارهم...  في  ه  ويدسُّ
ويونسُ بن أبي فروة يعمل كتاباً في مثالب العرب وعيوب الإسلام بزعمه، ويصيرُ به 

إلى ملك الروم، فيأخذُ منه مالاً...«.

ضحى الإسلام 108/1. 	(((
ضحى الإسلام 108/1.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

107

في  أشار  المعريّ  العلاء  وأبو  الإلحادُ،  الزندقة  صور  من  الرابعة  والصورةُ 
رسالة الغفران إلى هذه الصورة، وقرن الملاحدة بالدهرية، وذهب إلى أن لكلِّ دين 
ملاحدةً يبطنون غير ما يظهرون، وإلى أن في كل عصر دهريين، لا يؤمنون بإله، ولا 

يدينون بدين، وينكرون الرسالات والمرسلين. قال أبو العلاء))):

ةَ إلَّ ولها قوم ملحدون: يُرُونَ أصحاب شرعهم أنهم موالفون، وهم  »ولا ملَّ
فيما بطنَ مخالفون، ولا بدَّ من أن ينهتك مخادعٌ، وتبدو من الشرِّ جنادع. وقد كانت 
يقولون  لا  »الدهرية«،  ون  يُسَمَّ الذين  هم  والزنادقةُ  الزندقة.  على  تقتلُ  فارس  ملوك 

بنبوةٍ ولا كتاب«. 

ا كان الخلفاءُ العباسيّون يعاقبون على الزندقة، ولا يعاقبون على الانتماء  ولمَّ
إلى دينٍ غير الإسلام، فقد أصبح الاتهامُ بالزندقة سلاحاً قذراً خطراً، أو سهاماً يترامى 

بها المتحاسدون المتحاقدون، قال أحمد أمين))): 

عند  العصر  ذلك  في  يقفْ  لم  بالزندقة  الاتهام  إن  أيضاً:  نقول  أن  الحقِّ  »من 
ما  فأول  جفوةٌ،  بينهما  تكون  ثم  نفسه،  وصفيَّ  الشاعر،  صديقَ  يكون  فالشاعر   ، حدٍّ
إنه  فيقولون:  الموت،  يذكر  العتاهية  أبا  يَرَوْن  أكثر من هذا  بل  زنديق...  أنه  به  يرميه 

زنديق، لأنه يذكر الموت، ولا يذكرُ الجنة والنار«. 

وأخطرُ ما في الترامي بسهام الاتّهام أن تقعَ نصالُ الافتراء في صدور العلماء، 
المنطق، والإلحادَ من  الزندقةَ من  يميزون  أكفاء، وقُضاة وعاة  أمراء  يتاح لهم  ثم لا 
نَحَتْهُ  الذي  النحو  على   ، بالظنِّ البريءُ  ويُؤخذ  بالعقل،  السيفُ  فيبطش  الاجتهاد، 
عند  والإحراق  بالقتل  والمفكرين  الفلاسفة  تعقبت  إذْ  إسبانيا،  في  التفتيش  محاكم 

أدنى اشتباه.

رسالة الغفران /362. 	(((
ضحى الإسلام 112/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

108

رَفُ في التَّرَف))) ز- السَّ
يحسنُ بنا، قبل أن نرسمَ صورة الحياة المترفة في العصر العباسيّ، أن ننبِّهَ على 

ثلاثة أمور: 
أولُها أن عناصر اللوح المرسوم من قصور وملابس وشخوص، ومن خطوط 
وظلال وألوان، مُسْتمدةٌ من بيئاتِ الخلفاء والأمراء، وحَيَواتِ الدهاقين والمرازبة، 
الفقر  أوكارِ  من  لا  الفَسَقة،  ومغاني  الحانات،  وجواري  والتجار،  راة  السَّ ومجالسِ 
ةٌ وقلِة، والحكمُ ينبغي أن يكون  ثُلَّ والشظف، ومحاريب الزهادة والعبادة. والأوائل 

على الأعمِّ الأغلب، والأعمُّ الأغلبُ الشظفُ لا الترف.
وكتب  التاريخ،  أسفار  في  أن  هو   - خلدون  ابنُ  عليه  نبَّه  ما  وهو   - وثانيها 
وتفخيمها  تضخيمها  من  قُصد  مة،  مفخَّ مة  مضخَّ أخباراً  الأدب  ومروِيَّات  الرجال، 

اء.  إرضاءُ الكبراء، وإدهاشُ القرَّ
وثالثها أنَّ بين الخلفاء الذين وُصموا بالانغماس في الشهوات رجالاً أبطالاً، 
نُسِبَ  ما  وكلُّ  وعزفٌ،  قصفٌ   - الدولة  يبنونَ  وهم   - يستهوهم  لم  أكفاء،  وعلماء 
تاريخهم خاصّةً،  لتشويه  اختُلِقت،  افتريتْ، وأباطيلَ  فرِىً  إَّل  لم يكن  جُلَّه  أو  إليهم 
بتاريخ  الزنادقة  يفعله  كان  فيما  إليه  أشرنا  الذي  النحو  على  عامّةً،  العرب  وتاريخ 

العرب وتراثهِم.
بالى  أنه  عنه  يُؤْثر  لم   - وبانيها  الدولة  مؤسس  وهو   - المنصور  جعفر  فأبو 
بترف، أو شغل عن البناء بالغناء، وإنَّما عُرف بالتقتير على نفسه وعلى غيره. وهارونُ 
الرشيد كان يغزو أكثر مما يلهو، ويصيبُ بُلْغةً من مِتعة وجَمَام، وكثيراً من جدٍّ وعلم. 
والمأمونُ كان محور النهضة الفكرية في زمانه، يُؤْثر العلماءَ على الشعراء، ويجادلُ 
في اللغة والنحو والفقه والعقيدة، ولا يُصيبُ من اللهو إَّل ما يريح النفس من عَنتَِ 
التفكير. فلا يُصغي إلى إسحاق الموصلي إلَّ بعد أن يُنصت للقرّاء والفقهاء ويجادل 

العلماء.

انظر »ضحى الإسلام« 75/1 وما بعد.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

109

تهم الحياةُ الدنيا - ومنهم المهديُّ والهادي - فهم الذين  ا الخلفاءُ الذين غرَّ أمَّ
انصبَّ عليهم المالُ من كل جانب، فراحوا ينفقون منه فيغدقون، ويرزقون فيُغْرقون، 
دونه بغير حساب بعدما جمعه المنصور، وحاسب في جمعه أدقَّ حساب، ليبني  ويبدِّ

به الدولة، لا لينفقه في وجوه الباطل. 

التأنُّق،  في  ولطافةً  بالزينة،  وشَغَفاً  بالفنون،  التمتُّع  إلى  نزوعاً  أُوتي  فالمهديُّ 
وربّما  أطايب.  من  ذاق  بما  ذ  وتلذَّ أكسية،  من  تخيَّر  بما  فازدان  ق،  التذوُّ في  ورهافة 
كان الهادي أقلَّ ترفاً وسرفاً، غير أنه بعد أن فتحَ للناس بابَ اللهو شقَّ عليه إغلاقُه، 
فجرفه السيلُ الذي سمح له أن ينبثقَ ويندفقَ بعد أن حبسه أبو جعفر المنصور وراء 
المنصورُ واعتدل، وغلا ورثتُه وبذخوا؟ وما الصورُ  اقتصد  أسداد الاقتصاد. فلماذا 

التي تجلَّى فيها الترفُ والبذخ؟

التعلُّقَ  إلَّ  أمية  ببني  صلةٌ  له  ما  كلَّ  سحقا  والمنصورَ  السفّاح  أن  إلينا  يُخيَّل 
العربية الأصيلة، واستعانا بالخراسانيين إلى حين، ثم تخلَّصا من أبي سَلَمة  بالحياة 
إلينا كذلك  ويُخيَّل  العُروبة.  بعضَ  الدولة  إلى  ا  ليردَّ الخُراساني  وأبي مسلم  الخلال 
أنَّهما كانا قد عَقَدا النية على الوقوف أمام المدِّ الحضاريّ الفارسيّ، وعلى مقاومة ما 

يرافقُه من مباذلَ ومتارفَ تُضعف الهمم، وتفتك بالعزائم. 

الشعراءَ  د  وزهَّ المدائح،  في  زَهِد  والمنصورُ  اللهو،  على  العلمَ  م  قدَّ فاح  السَّ
تقاليد  عن  وأعرض  القصور،  وزخرفةِ  الموائد،  أطايب  في  يُمعن  ولم  المنائح،  في 
في  ينفقه  ولم  الريّ،  وإصلاح  بغداد  بناء  في  الدولة  مال  وأنفقَ  الوافدة،  الأعاجم 

تفخيم المحافل، وتسيير المواكب. 

بأزياء  وْا  وتزَيَّ والمتارفَ،  الزخارفَ  اتَّخذوا  ورثته  إلى  الخلافةُ  آلت  فلما 
وخُصَّ  القلانسَ،  القضاةُ  م  وضخَّ القلانس،  على  العمائم  الخلفاءُ  فلاثَ  الفرس، 
النيروز  بعيد  تُهم  الناس وخاصَّ ةُ  ، واحتفل عامَّ بزيٍّ الخليفة  ، وأصحابُ  بزيٍّ الشرطُ 
والهدايا،  والعطايا  والتهنئات،  التحيَّات  فيه  فتبادلوا  والأضحى،  بالفطر  احتفالَهم 
حوا  وتفنَّنوا في زخرفةِ العَمائر، وزركشة الملابس والطنافس، وبسطوا الموائد، وتفسَّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

110

ك فيهم الطربُ الرغبة في الرقص، فرقصوا زرافات  في مجالس الشراب والغناء، وحرَّ
ووحداناً. 

الأموالِ  انهمارُ  أُولاهما  بعلَّتين:  الترف  في  رف  السَّ هذا  تعلِّل  أن  وتستطيعُ 
ولاسيما   - والشعوب  الحضارات  امتزاجُ  والثانيةُ  جانب،  كلِّ  من  العراق  على 
الفرس - في دولة العباسيِّين عامّةً، وفي العراق خاصّةً، حتى أصبحت بغداد مُلْتقى 
الأديانِ والألوان، ومعرِضَ الثقافات والفنون من كلِّ نوع وجنس. وأبرزُ هذه الفنون، 

وأقدرُها على قتل النخوة، وبعث الشهوة الغناءُ والرقص. 

ح- الغناء والرقص  
في  واستقرَّ  الحجاز،  إلى  رحل  قد  الغناءُ  كان  الأمــوي  العصر  بدايةِ  في 
ة والمدينة، وفي آخره بدأ رحلةَ العودة منهما إلى الشام والعراق. وبعد  حاضرتيه مكَّ
رتْ بغدادُ وازدهرت، كان الغناء أسبق الفنون إليها، إذْ تدفَّق عليها المغنون  أن مُصِّ
الأموالَ  عليهم  وأغدقوا  والرعاية،  بالقبول  والأغنياء  الخلفاءُ  اهم  فتلقَّ والمغنيات، 

بغير حساب. 

رت الحياة الاجتماعيةَ  ومَنْ يقرأْ أغانيَ الأصفهاني وأمثالَه من الكتب التي صوَّ
يشغلهم  لم  والأمينَ  والرشيد  والهاديَ  المهديَّ  أن  إليه  يُخيَّل  العباسيِّين  عراق  في 
انتقلَ  المأمون حينما  الغناءُ واستهواهم، وأن  شاغلٌ، ولم يستهوِهم فن كما شغلهم 
أربع سنين، ثم غلبه  الغناء  إلى  توقَّر وأعرض عن الإصغاء  العراق  إلى  من خراسان 

الحنين، فانغمسَ فيما انغمس فيه مَنْ سبقوه ومن لحقوه.
زعموا - والقولُ للدكتور شوقي ضيف))) - »أن الرشيدَ جعل المغنين مراتبَ 
، وإسماعيل  وطبقاتٍ على نحو ما جعلهم أردشير، وأنه طلب إلى إبراهيم الموصليِّ
الفرج  أبو  أدار  التي  المئة  العوراء أن يختاروا له الأصوات  أبي  بن جامع، وفليح بن 
للسماع  يعيشُ  كان  الأمين  وأن  عليها،  الأغاني  كتابَه   - بعد  فيما   - الأصفهانيُّ 

العصر العباسيّ الأول /60. 	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

111

والقصف... وكان الواثق أشدَّ الخلفاء كَلَفاً بالغناء، لِإحسانه الضربَ على آلاته، وله 
لها صاحبُ الأغاني«. فيه أصواتٌ، سَجَّ

الأشراف  قصورَ  جائحتُه  واجتاحتْ  العرب،  بين  الطرب  فاشيةُ  فشتْ  ولمّا 
»أقبلَ أبناءُ الخلفاء وعِلْية القوم على تعلُّمه وإتقانه، حتى لتراهم يصنعون فيه ألحاناً 
وأصواتاً تُنسب إليهم، كإبراهيم بن المهديّ، وأختهِ عليّة، وعبدِ الله بن طاهر، وأبي 

دلف العجليِّ قائد المأمون«))).
ولعلّ أسوأَ ما اقترن بفنَّي الغناءِ والرقص اقتناءُ القِيان، وإيثارُهن على الحرائر، 
العباسية، واتخاذُهن حليلاتٍ أو خليلات، والانصرافُ  وإشراكُهن في حياة الأسرة 
ر  بهن عن الصيد والطرد إلى القصف والعزف، والإمعانُ في التخنث والرقص، وتطوَّ

الرقص إلى حركات تعبيرية تشبه التمثيل المسرحي.
في  مشاهدهما  ووصف  والرفاه،  بالثراء  والرقص  الغناء  خلدون  ابن  ربَــطَ 

العصر العباسي، وعلَّل بهما فساد الأمم، وانهيار الدول، فقال))): 
الأمم  غنائم  من  لهم  حصل  بما  الرّفْهُ  عليهم  وغلب  الترفُ،  جاءهم  »فلما 
واتُّخِذتْ  واللعب،  اللهو  في  وأمعنوا  الحاشية...  ة  ورقَّ العيش  نَضَارة  إلى  صاروا 
صنفاً  وجُعل  عليه،  بها  يُتَرنَّم  التي  والأشعار  والقضبانُ  الملبس،  في  الرقص  آلاتُ 
مُسْرجة  خيلٍ  تماثيل  وهي  بالكَرْجِ،  تسمى  للرقص،  أخرى  آلاتٌ  واتخذت  وحده، 
الخيل،  امتطاءَ  بها  ويحاكين  النسوان،  يلبسها  أقبيةٍ،  بأطراف  معلّقة  الخشب،  من 
ون ويفرون ويثاقفون، وأمثال ذلك من اللعب... وهذه الصناعةُ آخر ما يحصل  فيكرُّ
في العُمران من الصنائع، لأنها كماليَّة، في غير وظيفةٍ من الوظائف إلَّ وظيفةَ الفَراغ 

لُ ما ينقطعُ من العمران عند اختلالهِ«.  والفرح، وهو أيضاً أوَّ

وذهبَ بعضُ الدارسين إلى أن لاهتمام العباسيِّين بالغناء غرضاً سياسيّاً، وهو 
المغنيّن أصواتاً وأشعاراً جديدة، تمحو  الفنيّ الأمويّ، وتلقين  التراث  القضاء على 

المرجع السابق /61. 	(((

المقدمة /248-247. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

112

خُ  من أذهانهم مدحَ الأمويين، وتُجري ألسنتَهم بمقطَّعات ذواتِ أفكارٍ جديدة، ترسِّ
أركانَ الدولة العباسية الناشئة، فقال))):

لا  كُنَّ  المشهوراتِ  المغنيات  بأن  الجُدُد  السلطة  وأصحابُ  الخلفاءُ  »فوجئَ 
دُ داخل  دْن أغاني في مدح بني أمية، ولا بدَّ أنَّ من هذه الأغاني ما كان يتردَّ يزلْنَ يردِّ
على  يضفي  كان  إذْ  والموسيقيين  والشعراء  المغنين  حشدَ  فإن  هنا  ومن  الحانات. 
في  رُ  ويُسَخَّ الجديد،  الوضع  تثبيتِ  في  يُسْهم  أيضاً  كان  فإنه  العظمة،  هالة  القصر 

هزيمة تراث بني أمية«.

ط- الخمر والمجون
ق  مزَّ مَنْ  العباسيِّين  بين  ظهرَ  فقد  وساترَ،  عاقرَ  مَنْ  الأمويين  بين  كان  إذا 
الأستار، وخَلَع الإزار، وجاهر وفاخر، ثم التمس لنفسه العذر زاعماً أنه كان يشرب 
والعسل  التمر  نبيذُ  الفقهاء  بعض  عنده وعند  والمحلَّلُ  م.  المحرَّ من  المحلَّل لا  من 

والتين والزبيب على أَّل يُغالى في طبخه لئلّا يسكر. 

ا كانت الصغائرُ تُفضي إلى الكبائر، فمنْ ذاق عُسَيْلَة المحلَّل - إذا ثبتَ أنه  ولمَّ
م، فإذا هو كمن طاف حول الحمى، ثم وقع فيه، وإذا  محلَّل - طمح إلى نشوة المحرَّ

هو يقترف ولا يعترف. أو يسوّغ ما اقترف بفتوى، يقضي الوَرَعُ ببطلانها.

بفتوى  استجازوا  ما  يستجيزوا  لم  العباسيّ  العصر  سُكارى  أن  والحقُّ 
المستوفزة  جوارحهم  في  أشعلها  لشهوات  استجابوا  وإنَّما  فقيه،  عن  صــدرتْ 
أصداء  على  ح  والتطوُّ القيان،  ومعاشرةُ  الفارسية،  بالحياة  والاحتكاكُ  الثراء،  إغواءُ 
وأعياد  الفرس  بأعياد  والاحتفالُ  البدع،  وأهل  الزنادقة  والمزامير، ومخالطةُ  الأوتار 
يين؛ لأن هذه الأعياد كانت مواسم حافلةً بالمهرجانات الماجنة، صاخبةً بالتبذل  الذمِّ

والتماجن قال د. شوقي ضيف))): 

العامة في بغداد /280. 	(((
العصر العباسيّ الأول /69 وما بعد.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

113

والعبث  والقصف  للهو  فيها  يخرجون  السنة،  مدار  على  أيامٌ  هناك  »كانت 
والمُجون، وهي أيام الأعياد: أعيادِ الفرس والنصارى وأعيادِ الإسلام، وكانت تأخذُ 
المباح،  المباح وغير  واللهو  للشراب  الناس  فيها  شكل »كرنفالات« عظيمة، يخرجُ 
ا لا ريب فيه أن إدمان الخمر حينئذ دفع إلى  والفرجة على أصحاب المساخر... وممَّ
كثير من المجون والعبث والإباحية. وكان المجتمع زاخراً بزنادقة وملاحدة وأناس 
في  العنان  يطلقون لأنفسهم  كثير  وغير مجوسية. فمضى  ديانات شتَّى مجوسية  من 

ارتكاب الآثام، متحرّرين من كل قانون للعرف والخلق والدين«.

كانوا  أنهم  يلاحظْ  القوم  وعِلْية  الشعراء  من  كارى  السُّ أخبار  يستعرضْ  ومنْ 
ا ليأتوا الشهوة  يتخيَّرون لمجالسهم أماكنَ بعيدة عن زحام الأقدام، وأعين الرقباء، إمَّ
في خلوة، وإما ليكونوا في منجاة من الشرط والقضاة. ولهذا كانت البساتينُ النزهةُ، 
والأديارُ المنعزلةُ أحبَّ إليهم من الحانات العامة التي يشغب فيها الشطّار والدعّار، 

وتختلف إليها الغوغاءُ وسفلة الناس. قال د. شوقي ضيف))):

»كانت البساتينُ في ضواحي بغداد تمتلئُ بالحانات التي يختلفُ إليها الشعراء 
إلى حانات  منها  الأقل طائفةٌ  أو على  البساتين،  لت  تحوَّ لقد  الفتيان...  وغيرهم من 
ادها الخمر المعتَّقة، وقد  م لروَّ كبيرة للخمر والقصف والمتعة... وكانت الأديرة تقدِّ
استحالت قاعاتُ شرابها إلى مجتمعات لطلاَّب الخمر والمجون، وكانت متناثرة في 

ضواحي بغداد وغيرها من مدن العراق«. 

ولا  وتوطَأُ  تلِدُ،  ولا  تُباشَرُ  نزوراً،  مِقْلاتاً  أو  عاقراً،  عاهراً  الخمر  كانت  ولو 
تْ وطأتُها المدمرة على المجتمع العباسي، ولكنها كما ورد في الحديث  تُنجْب، لَخَفَّ
فما  الكبائر...«.  وأكبر  الفواحش  أمُّ  و»الخمر  الخبائث...«  أمُّ  »الخمر  الشريف))): 

أشنعُ الخبائثِ والفواحش والكبائر التي أفسدت بها الخمرُ حياة العرب؟ 

العصر العباسيّ الأول /68 وما بعد.  	(((
الجامع الصغير 475/1، والأول صحيح والثاني حسن.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

114

الدنايا،  عن  المترفِّعة  الرجولةَ  واغتالت  الرصين،  الخلقَ  الخمرُ  أفسدت  لقد 
الفطرة  يخالفون  ــةً،  لاط الصهباء  أخِــاّء  وجعلت  الجنسي،  الشذوذ  وأشاعت 
الشعراء  من  وأمثالُهم  عجرد،  اد  وحمَّ نواس،  وأبو  ان،  هِقَّ أبو  ومنهم  بالانحراف، 
ن تخلَّقوا بأخلاقهم الساقطة. ويُعَدُّ والبة بن الحباب السبَّاقَ في ميدان  الموالي، أو ممَّ
د.  قال  الرخيص.  الأدب  بهذا  وتغنَّى  المخنَّثين،  زاملةَ  حمل  مَنْ  لُ  أوَّ لأنه  اق  الفُسَّ

شوقي ضيف))): 

ان والخلعاء آفةً مزرية، هي آفةُ التعلُّقِ بالغلمان المُرْد. وكان  »أشاع هؤلاء المجَّ
ح بذلك تصريحاً لا مواربةَ فيه  أوّل من اشتهر بالغزل فيهم والبة بن الحباب، وهو يصرِّ
ولا استحياء وربما كان من أسباب شيوعه كثرةُ الغلماء الخصيان في بغداد، وغيرها 
من مدن العراق. وكان منهم من تسقطُ عنه رجولته حتى ليلبس لبس النساء. وكان من 
الغلاميات  يْنَ  يسمَّ وكنَّ  والرجال...  للشباب  لفْتاً  الغلمان  لبس  تلبس  مَن  الجواري 
ت هذه البدعةُ في الساقيات بالحانات. ولعلَّ ذلك هو السرُّ في أن أبا نواس كثيراً  وعمَّ

ر«.  ث عن بعض الجواري بضمير المذكَّ ما يتحدَّ

الشعوبيين  أن  إلى  نشيرَ  أن  بنا  يحسُن  الشعوبيّين  من  العباسيّين  ولإنصاف 
قمع  لأنه  خاصّة؛  الرشيد  هارون  وصورة  عامّة،  الخلفاء  صور  يشوّهوا  أن  حاولوا 
أطماع البرامكة، واستردّ هيبة الدولة، فرمَوْا الخلفاءَ بالمجون والفسوق، وبالغوا في 
الزراية بالرشيد، وافترَوْا عليه أباطيلَ وترهات، لا تسوغ في عقل عاقل، وينقضُها ما 

خون، وكتّاب التراجم الثقات. رواه المؤرِّ

))): »كان يصلِّي في خلافته في كل يوم مئة ركعة إلى أن مات...  قال السيوطيُّ
وكان يحبُّ العلم وأهله، ويعظِّم حرمات الإسلام، ويُبغض المراءَ في الدين«. وقال 
العباس،  بني  بجبَّار  ب  يُلقَّ الغزوات،  كثيرَ  شجاعاً  عالماً..  الرشيد  »كان  الزركليّ: 

حازماً كريماً متواضعاً، يحجُّ سنةً، ويغزو سنةً«.

العصر العباسي الأول / 73 - 74. 	(((
تاريخ الخلفاء /264. 	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

115

ليلة  ألفَ  يقرأُ  المفتريات، وهو  العربيَّ من الخرافات  القارئَ  وأسوأُ ما يسوءُ 
وليلة، أن يرى الرشيدَ الذي قضى حياته بين الحجِّ والجهاد، بطلًا لعشر قصص من 
ا ظهوره في قصص  قصص الخمر والزمر والعزف والقصف والمجون والتهتك. أمَّ

جين فأكثر من أن يُسْتقصى. أخرى، أبطالُها من الشعراء والمخمورين والمهرِّ

ف  د والتصوُّ ي- التزهُّ
رَف في الترف، ومجالس الغناء والرقص،  ا عرضنا من صور السَّ لا يُفَهَمنَّ ممَّ
يرفلُ في موسمٍ متلاحق  العباسيَّ كلَّه كان  المجتمعَ  أنَّ  الخمر والمجون  ومقاصف 
تُراق  أو حاناً  الموسرين،  مغاني  مَغْنىً من  كانت  بغداد  الدولة  الأعياد، وأن حاضرةَ 
واللاطة،  الزناة  من  اق  للفُسَّ مرتعاً  أو  والاصطباح،  للاغتباق  الأقداح،  في  الراح  فيه 

والجواري والغلمان من كل جنس ولون. 
رة لكي يقفَ القارئُ على حياة القلَّة  رْنا بعرضه أمامَ مرآة مقعَّ لقد كبَّرنا ما صوَّ
التي أغرقتها مباذلُ الدنيا، قبل أن نقفه على قلَّة أخرى أعرضتْ عن الدنيا، وزهدتْ 
في مباهجها، وآثرت المساجد على القصور، والمحاريبَ على الحانات، والأورادَ 

ع على الابتذال والتخلُّع.  على المعازف، والاعتزال والتخشُّ
الفريقين  وأخــاق  المتعارضتين،  الصورتين  ملامح  على  يقف  أن  وبعد 
عن  م  المضخَّ الحيَّ  التعبيرَ  إلَّ  يكونوا  لم  وهؤلاء  هؤلاء  أن  له  يتبيَّنُ  المتناقضين 
والفِطرة،  والبهرجة  والإيمان،  والزندقة  والروح،  والمادّة  والدين،  الدنيا  اصطراع 
الأسر  يتألَّف من  الذي   ، الواقعيَّ الحقيقي  المجتمعَ  يمثلان  كليْهما لا  الفريقين  وأن 
الوادعة، والنفوس القانعة، والأيدي المنتجة التي تصنعُ الحياة والتاريخ، وتبقى تحيا 

خارجَ التاريخ. 
فقد  والرغادة  الترف  على  والزهادة  الشظف  آثرت  التي  المتقشفة  القلة  ا  أمَّ
يكون زهدها ردّاً على سرف القلة الموسرة، وقد يكون - وهذا هو الراجح - موقفاً 
دينيّاً، فحواه الاحتجاجُ على ما أدمن الخلفاء والأمراء والوزراء من احتجان الأموال، 

وصرفها إلى غير مصارفها المشروعة. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

116

الخلفاء،  معايشة  عن  يعرضون  اد  الزهَّ هؤلاء  من  كثيرٌ  كان  السبب  ولهذا 
يُغْرِهم  مهما  المناصبَ  من  ويفرّون  د،  التفرُّ ويُؤْثرِون  الوزراءَ،  زيارة  ويرفضون 
موقفاً  د  والتفرُّ والفرار  والرفض  الإعراض  وراء  أن  إلينا  ويُخيَّلُ  الأمر.  أولو  بها 
سلبيّاً، يلابسُه طيفٌ باهتٌ من السياسة، جوهرُه البَرَمُ بالأحوال الاجتماعية التي 
لطة، أي ازدراء السلطة  دين إلى السُّ تكنفُهم، وازدراؤهُم العلماءَ والفقهاءَ المتودِّ

نفسها. 

أن  لتدرك  وأفعالهم  وأقوالهم  الزهاد  نفرٍ من  تقفَ على سلوك  أن  وحَسْبُك 
وراء الزهد رفضاً لما آلت إليه الحياةُ المترفة في العصر العباسيّ من فسادٍ وإفساد. 

ومن هؤلاء الزهّاد العبّاد: 

زمانه.  في  الكوفة  فقيهُ  ـــ{  }ت:161ه المضريّ  الثوريّ  سعيدٍ  بن  سُفيانُ 
البصري  زيد  بن  الواحد  وعبدُ  ـــ{.  }ت:165ه الكوفي  الطائيّ  نصير  بن  وداوودُ 
وعبدُ  العبَّاد((.  شيخُ  القدوة  الزاهدُ  ))هو   :((( الذهبيُّ فيه  قال  الذي  }ت:177هـ{ 
الله بنُ المبارك }ت:181هــ{. والفُضَيْلُ بن عِياض }ت:187هـ{. وسفيانُ بن عُيَيْنةَ 

}ت: 198هـ{. 

الكوفة...  في  مات  أن  إلى  العبادة  ولزم  الناسَ  »اعتزل   ((( الطائيُّ فداوود 
وكان يقول: كفى باليقين زهداً، وكفى بالعلم عبادة، وكفى بالعبادة شغلًا«. وعبدُ 
لَ من أنشأ رباطاً للنسك في عبّادانَ قربَ البصرة، وانقطعَ  الواحد البصري كان أوَّ
الناسُ؟  مَن  المبارك:  ابنُ  للتبتُّل. »وسُئل  الصوامع  الرهبان في  انقطاعَ  للعبادة  فيه 
»لا  عياض))):  ابن  وقال  الزهّاد«))).  فقال:  ؟  الملوكُ  مَن  وسئل:  العلماءُ.  فقال: 

سير أعلام النبلاء 178/7.  	(((
المصدر السابق 424/7. 	(((

سير أعلام النبلاء 399/8. 	(((
المصدر السابق 433/8.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

117

الصبرُ  »الزهدُ  عيينة))):  ابنُ  وقال  الدنيا«.  أكلَ  مَنْ  تبالي  لا  حتى  قلبُك  لك  يسلم 
وارتقابُ الموت«. 

ا حضرَ قال له: »سَلْني حاجتَك أبا عبد  ودعا المنصورُ سفيان الثوريَّ إليه، فلمَّ
الله. قال: أو تقضيها يا أميرَ المؤمنين؟ قال: نعمْ. قال: حاجتي إليك أَّل تطلبني حتى 
العلماء  إلى  الحبَّ  ألقيْنا  المنصور:  قال  خرج.  ثم  أسألك.  حتى  تصلني  ولا  آتيك، 

فالتقطوه إلَّ سفيان. فإنّه أعيانا فراراً«. 

رابعةُ  فة  المتصوِّ أوائل  فاً، ومن  تصوُّ فغدا  فيه،  وغَلَوْا  الزهدَ،  الزهّاد  د  ثم صعَّ
في  والعلم  بالتقوى  اشتهرت  التي  }ت:180هـــ{  البصرية  العدويّة)))  إسماعيل  بنت 
فة في عصرها« وحتى قال  ف كبارُ المتصوِّ ف، »حتى استفتاها في دقائق التصوُّ التصوُّ

فيها سفيانُ الثوري: »لا أجدُ مَنْ أستريحُ إليه إذا فارقتُها«.

فاً  ومن أوائلهم شفيقُ بن إبراهيم البلخي))) }ت: 194هـ{، »وكان زاهداً متصوِّ
من  وأول  والشهداء«  المجاهدين  كبار  ومن  خراسان...  في  المشايخ  مشاهير  من 
»أحد  كان  }ت:200هـ{،  الكرخي)))  فيروز  بن  معروف  ومنهم  ل«.  »التوكُّ بمبدأ  قال 
بن  وبشرُ  للتبرك«.  الناس  وقصده  بالصلاح  اشتهرَ  فين..  المتصوِّ الزهّاد  الأعــام 
الزهد  له في  الصالحين،  227هـ{، »كان من كبار  ))) }ت:  المروزيِّ الحافي  الحارث 

والورع أخبار«. 

لا  فرسٌ  منهم  الكاثرة  الكثرة  أن  فة  المتصوِّ أسماء  من  لاحظتَ  ولعلَّك 
علاقة  لا  خالصاً،  إسلاميّاً  كان   - الأعجمية  أصولهم  على   - فُهم  وتصوُّ عرب، 
عبد  بن  كصالح  البوذية  أو  المانوية  بالديانة  تأثروا  الذين  الزنادقة،  بتصوّف  له 

المصدر السابق 462/8. 	(((
أعلام النساء 430/1.  	(((

الأعلام.  	(((
الأعلام. 	(((
الأعلام. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

118

ف المسيحيّين الذين نبع تصوفُهم من عقيدة الخطيئة الأولى،  القدوس، ولا بتصوُّ
ولا بالأفلاطونية الجديدة التي تقوم على مبدأ »انبثاق كلِّ شيء عن طريق الفيض 
الواحد«)))، ولا بعقيدة الهنود بوحدة الوجود. إن تصوفَ هذا العصر لم يكنْ أكثر 

من الاجتهاد في العبادة، والسموّ بالروح عن الشهوات، والشوق إلى الآخرة))).

ك- الأعياد والمعتقدات الشعبية)))
اد؛ أي من مَواطن القِلَّة الفاسدة  ان ومحاريب الزهَّ مَنْ ينتقل من حانات المُجَّ
ة، وهم الكثرةُ التي تصنعُ الحياة،  دة، إلى أحياءِ العامَّ المُفْسدة، والقِلَّة العابدة المتهجِّ
للراحة  غون  يتفرَّ ثم  الأسبوع،  طوالَ  دائب  في عمل  اليوميةَ  حياتَهم  يحيون  يجدْهم 
الشعراء  قبة  بغداد في  أهلُ  فيتخذون زينتهم عند كل مسجد، ويجتمعُ  الجمعة،  يوم 

قربَ جامع المنصور، ليسمعوا ما يُنشد الشعراء، ومنهم أبو تمام ودعبل الخزاعي. 

الدورُ للأيتام والمساكين، وأُولمت الولائم، وتبادل  فإذا جاء رمضانُ فُتحت 
في  ولاسيِّما  الخلافة،  قصرُ  وأُضــيءَ  والهدايا،  التهنئات  الدولة  رجال  من  الكبارُ 
عهد المأمون بعشرات القناديل. فإذا انقضى الصيامُ خرجَ الناسُ بالطبول والدفوف 
العيد مع  ليؤدُّوا صلاة  الكبير  المُصَلَّى  إلى  ثم  ليروا هلالَ شوال،  المدينة  إلى ظاهرِ 

الخليفة والوزراء.

وللعامة بين الفِطر والأضَحى موسمٌ آخر، تقدمُ فيه وفودُ الحجيج من خراسان 
وأقاليم الشرق، ليحطّوا الرحالَ في بغداد للراحة، قبل المضيِّ إلى بيت الله الحرام، 
فيخرج أهل بغداد للترحيب بهم، ويجمعونهم تحت قباب، تُضرب لهم في الشوارع، 

الموسوعة العربية الميسرة /182. 	(((
إسلامياً  زهداً  الزهد:  من  لونين  شهد  العباسيّ  العصر  أن  ذلك  »ومعنى  ضيف:  شوقي  د.  يقول  	(((
الدولة  البوذية... وقد مضت  بينه وبين  الذي يمكن أن يوصل  خالصاً.. وزهداً مانوياً مارقاً وهو 
تقاومه وتقاوم أصحابه.. وكان من تمام النسك في هذا الزهد المارق المنحرف أن يعيش الناسك 

من سؤال الناس...« العصر العباسيّ الأول/88.
انظر »العامة في بغداد في القرنين الثالث والرابع الهجريين« /246 وما بعد.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

119

ثم يودِّعونهم بالدعاء والرجاء، وقراءة القرآن، والأذان والتكبير، ويشيِّعون مواكبَهم 
من  ينوبُ عنهم  مَنْ  أو  الخلفاءُ  الحجيج  وفود  ويترأس  تُقرع.  تُرفع، وطبول  بأعلام 
أولياء العهود والأمراء، ويندبُ الأمراءُ شُرَطاً وحَرَساً لحفظِ النظام، وإرشاد القوافل، 

وحمايتها ورعايتها. 

المواكبُ  شوارعها  في  وتتهادى  بالأعلام،  بغدادُ  ــزدانُ  ت الأضحى  ويــومَ 
الفقيرُ،  فيمتارُ  الذبائح،  وتُنحْر  والمحافل،  المجامع  فيها  وتصخبُ  والمحامل، 
هات أو يمخرون دجلة بالقوارب، وتصبحُ  ، ويخرج الناسُ إلى المتنزَّ ويُؤْجَر الغنيُّ
بغدادُ مهرجاناً كبيراً جمَّ النشاط، كثيرَ الأقوات، صادحَ الأصوات بالطبول والمزامير. 

كانوا  فقد  الحج،  وموسم  والأضحى  بالفطر  يحتفلون  بغداد  أهلُ  كان  وكما 
الشعانين،  وعيد  الفصح،  عيد  وأبرزُها:  بأعيادهم  احتفالَهم  المسيحيّين  يشاركون 
يُشعلوا  أن  على  المسيحيون  دأب  الأعياد  هذه  وفي  السلام.  عليه  المسيح  وميلادُ 
يترنمون  الــدور،  بين  يطوفوا  أن  على  صبيانُهم  ودأب  بالجوز،  ويلعبوا  النيران، 
ون البساتين، ويقصدون الأديار المنبثة في جنباتها،  ويمرحون. وكان المسلمون يؤمُّ

ويصيبُ فساقهم من دنانها الخمرَ المعتقة. 

قال عبد  والسذق،  والمهرجان،  النيروزُ،  أيضاً، ومنها  أعيادُهم  للفرس  وكان 
اليوم  معناها  معربة  فارسية  كلمة  »النيروز  النيروز:  على  كلامه  في  هارون)))  السلام 
بالنيروز  الاحتفال  لأن  الجديد،  العام  مقدم  اليوم  بذلك  يعنون  ولعلهم  الجديد«. 

لَ شهور السنة الفارسية، وهو فوردين ماه«.  يصادف »أوَّ

الاحتفاء  عن  عوا  تَورَّ الخلفاء  من  الأتقياء  أن  الأخبار  استعراض  من  ويبدو 
هدايا  رسم  من  ل  أوَّ »إنَّ  هــارون))):  السلام  عبد  قال  المجوسية،  بقايا  من  لأنه  به؛ 
عمرُ  ذلك  أبطل  ثم  الثقفي،  يوسف  بن  اج  الحجَّ الإسلام  في  والمهرجان  النيروز 

نوادر المخطوطات 9/2.  	(((
نوادر المخطوطات 9/2.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

120

في  الوالي  طاهر  بن  الله  عبدُ  النيروز  مراسم  بإحياء  عُرِفَ  ن  وممَّ العزيز..  عبد  بن 
النيران،  ويشعلون  الهدايا،  يتبادلون  الناس  كان  العيد)))  هذا  وفي  المأمون«.  زمان 

ويستخدمون ألعاباً كبيرة تسمى »الدوباركة«. 

من  وكثيراً  أثاثهم  الناسُ  يُغيِّرُ  »وفيه  المهرجانُ)))  الفارسية  الأعياد  وثاني 
»فتفسيرهُ  السذق)))  عيدُ  ا  وأمَّ الهدايا«.  ويتبادلون  الشتاء،  لبرد  استعداداً  ملابسهم 
ليلة  أيضاً  ى  ويسمَّ سنيهم.  من  الجديدة  السنة  دخول  على  يوم  مئةَ  يبقى  لأنه  المئةُ، 

الوَقود، وفيه توقدُ النيران، وتُنحر القرابينُ ويُشعل البخور«.

شكلٌ  القديمة  الفارسية  الأعياد  بهذه  الاحتفال  أنَّ  الدارسين  بعضُ  ويرى 
الثمالة في  بقاءَ  النفوس  قرارة  بقيَ في  مانويٌّ  سُؤرٌ مزدكيٌّ  أو  الشعوبية،  من أشكال 
الكؤوس، وظلَّ يستيقظُ كلَّ عام ليشدَّ القوم إلى تاريخهم القديم، ولهذا أبطلَه عمر 

بن عبد العزيز، وبعثَه من مرقده عبدُ الله بن طاهر }ت:230هـ{ أميرُ خراسان. 

خ المدقّق أن العقائد القديمة المغروسة في قلوب الشعوب  ويُخيَّلُ إلى المؤرِّ
أن  عليه  ويشقُّ  أدرانها،  من  ة  الخاصَّ نفوسَ  يُطهّرُ  التوحيدَ  وأن  تُقتلع،  أن  من  أعمقُ 
ةُ الأعاجم - كما ذكرنا غيرَ مرة - كانت تؤمن بأن  يطهر من بقاياها نفوسَ العامة. فعامَّ
ا دالت دولتهم، نَقَلتْ هذا العنصر إلى الأولياء وراحت  في الملوك عنصراً إلهيّاً، فلمَّ

ك بضرائحهم. قال فهمي عبد الرزاق سعد))):  تتبرَّ

مشهدُ  بغداد  في  واشتهر  الصالحين...  بعضِ  بقبور  كُ  والتبرُّ الاعتقادُ  »شاع 
 .» ين، اعتقدَ الناسُ بأنه ما يكاد يُنذْر له نذرٌ إلَّ صحَّ النذور، وهو مدفنٌ لأحد العلويِّ

على  تُعلَّق  التي  والرّقى  الحجب  فاشية  فشت  الأول  العباسيّ  العصر  وفي 
وانتشر  بالمستقبل،  والتنبُّؤُ  الطالع،  بمعرفة  الادّعــاءُ  وشاع  الأذى،  لدرء  الأجسام 

العامة في بغداد/253.  	(((
السابق/255. 	(((

السابق/255.  	(((
السابق/243.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

121

التنجيمُ، الذي يربط حياةَ البشر على سطح الأرض بنجوم السماء، على النحو الذي 
النصح  مون  يقدِّ كانوا  المنجّمين  بعضَ  إن  حتى  العصريّة،  الأبراج  أباطيل  في  تلقاه 
فصدق  عمورية،  فتح  عن  ثنيه  حاولوا  حينما  المعتصم  منجمو  فعل  كما  للخلفاء، 

وكذبوا. 

ل- المرأة والزواج)))
الطبقة الحاكمةِ من نساء  ل يحسنُ بك أن تميز نساءَ  العباسيِّ الأوَّ العصر  في 

ة الناس:  عامَّ

الحرية  من  بحظٍّ  يتمتَّعْنَ  كنَّ  والأمراء  الخلفاء  ونساءُ  العباسية  الأسرة  فنساءُ 
ة النساء، وشاركن في إدارة الدولة مشاركةً لا يُنكَْرُ  والثقافة والنفوذ، لم يُتَحْ مثلُه لعامَّ
تأثيرُها النافع والضارُّ والباني والهادم؛ لأنَّ مواقفهن كانت في أغلب الأحيان متأثرةً 

بالعواطف والأثرة. 

لُها أن تقضيَ  تُخَوِّ فالخيزرانُ زوجُ المهديِّ كان لها على ولدها الهادي دالّةٌ، 
لدى  مرموقة  بمكانة  حظيت  الأمين  أمُّ  زبيدة  والسيدةُ  العثرات.  وتُقيل  الحاجات، 
تْ  زوجها الرشيد، إذْ كانت تأمرُ فتُطاع، وتطلبُ فتجاب، حتى إنها أمرت حينما حجَّ
المهندسون،  بأمرها  فصدع  حرمها،  إلى  مكة  شعاب  من  الجبال  بأمواه  يُؤتى  بأن 
وجيء بالماء من كلّ فجٍّ عميق. وأمُّ عيسى ولُبابة بنتا عليِّ بن عبد الله بن عباس عمِّ 

المنصور كانتا تمتطيان صَهَوات الخيل، وتنهدان لقيادة الجند في الميدان. 

وتربيتهم،  وإرضاعهم  الأولاد،  إنجابُ  فدأبهن  العامة  الطبقةِ  نساء  ــا  أمَّ
الدور  من  الخروج  على  تجبرهن  الخصاصةُ  كانت  منهن  ــل  والأرام والفقيراتُ 
بعيداً  الحياة  وصُنع  والطهوِ،  فْوِ  والرَّ والنسج،  دْن  الرَّ في  العملَ  تُلزمهن  أو  ق،  للتسوُّ

عن أعين الناس. 

انظر »تاريخ الإسلام« 351/2 وما بعد، و»العامة في بغداد« /243 وما بعد، و»الذخائر والتحف«  	(((
/92 وما بعد. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

122

يُغْفِلن  لم  فإنَّهن  الرجال،  إلى قلوب  القيان  الحرائرُ في سباقٍ مع  ا كانت  ولمَّ
الأيدي  فخَضَبْنَ  ومصر،  عصر  كلّ  في  النساء  شأن  والتطرية،  الزينة  من  حظوظَهن 
جْنَ  وزجَّ »الكلكلون«،  يسمى  أحمر  بصباغ  والشفاه  الخدود  وصبغن  بالحناّء، 
فإذا  دخيل،  بطويل  الأصيل  الشعر  قصيرَ  ووصلن  المحاجر،  وكحلنَ  الحواجب، 

لْعاءُ واصلة فرعاء. المرأة السمراء ناصعة بيضاء، وإذا الصَّ

الثراءِ والشرف، فقد اختلفْنَ  الثقافة والمكانة، وفي  النساء في  وكما اختلفت 
في طرائق الخِطْبة ومقادير الصداق. وأشيعُ ما شاع من طرائق الخِطبة أن تَسْفُرَ خاطبة 
المساوئ،  وتصغّر  المحاسن،  فتكبّر  والمخطوبة،  الخاطب  بين  مكلَّفة  أو  محترفة 
يتعارف  أن  الثانية  والطريقةُ  الخِطبة.  تنعقد  حتى  وتحبّب،  وتقرّب  وترغّب،  وتزيّن 
ومكانته  الرجل  ثراء  حسبَ  المهر  د  يحدَّ وأن  والمواسم،  الأسواق  في  العروسان 

وجمالِ المرأةِ ونسبها، وأن يولم الرجلُ وفق سعته. 

وإطلاق  الطبول،  قَــرْع  على  العروسُ  ــزَفُّ  تُ المَلَ  على  النكاح  إبــرام  وبعدَ 
جات الحاليات بأنواع الحَلْي. وأَطْرَف الرسوم  الأبواق، ووسط زَرافات النساء المتبرِّ
التي كانت تُتَّبع ليلةَ الزفاف أن تُجْلى العروسُ أحسنَ جلوة، ثم تُقرن بها أمةٌ سوداءُ 

ه.  شوهاء، فتزيدُ بقبحها جمالَ العروس؛ لأن الحُسْن لا يبرزُ إلَّ بضِدِّ

ومواسم  والأزيــاء،  للثراء  معارضَ  كانت  فقد  والأمــراء  الخلفاء  أعراسُ  ا  أمَّ
ر د. حسن إبراهيم حسن بعضَ  للترف والسرف، يبلغُ فيها التبذيرُ مبلغَ الأساطير. صوَّ

هذه المعارض والمواسم، فقال))): 

»الخليفةُ المهديُّ عند زواج ابنه هارون الرشيد بالسيدة زبيدة أقام يوم زفافها 
الذهب مملوءةً  أواني  اليوم  أحدٌ في الإسلام، ووهبَ في هذا  إليها  يسبقْه  لم  وليمة 
من  بكثير  زبيدة  وزيَّن  والعنبر،  والمسك  بالذهب  مملوءةً  الفضة  وأواني  بالفضة، 
قال  أيضاً:  وقال  عليها«.  ما  لكثرة  المشي  على  تقدر  لم  إنها  حتى  والجواهر  الحلي 

تاريخ الإسلام 360/2.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

123

الشابُشتي: »إن الخليفة المأمون أمهر بوران مئةَ ألفِ دينار، وخمسينَ مليون درهم«.

 - بزبيدة  بنى  حينما  الرشيد  زواج  نفقة  أن  الزبير)))  بن  الرشيد  القاضي  وذكر 
سوى ما أنفق هارون من ماله - بلغت خمسين ألف ألف دينار، أُنفقت من بيت مال 
الخاصة. وأن نفقة المأمون حينما دخل ببوران بنت الحسن بن سهل ثمانية وثلاثون 
ألف  ألف  أربعين  العرس  وليمة  في  أنفق)))  بن سهل  الحسن  وأن  ألف درهم،  ألف 

درهم. 

م- الملابس والزينة))) 
رَ لك أن تُطلَّ على بغداد لكي تراها كما كانت في العصر  قد يُخيَّل إليك إذا قدِّ
العباسي الأول أنَّك سائحٌ يتجول في شيراز أو أصفهان، إذْ تطالعك السابلةُ من كل 
ا  حيّ بأزياء فارسية تُغرق الأجسام من مفارق الرؤوس إلى أخامص الأقدام، لا يتيزيَّ
الخليفة  إن  والقضاةُ، حتى  الولاةُ  بها  الظهور  يأنفُ من  ملكٌ ولا سوقةٌ، ولا  بغيرها 
من  يميزُها  زيّاً،  تتخذَ  أن  الموظّفين  من  فئة  أو  الناس،  من  طبقة  كلَّ  يُلزم  كان  نفسَه 

الطبقاتِ والفئاتِ الأخرى. 

»قرر أبو جعفر المنصور ثاني الخلفاء العباسيين لُبْسَ القلانس، وهي القبعات 
الملابس  استعمال  أدخل  كما  رسمية،  بصفة  الشكل  المخروطية  الطويلة  السود 

المُحلاَّة بالذهب، وغدا خلعها على الناس من حق الخليفة«))). 

الدهماءَ  يلزمُ  أنه  يعني  لا  وذكــرهُ  حسن،  إبراهيم  حسن  د.  القرار  هذا  ذكر 
أزياءَ الأمراء والوزراء. وإنّما يعني، كما يُخيَّل إلينا، أن المنصور أرادَ أن يخصّ كبار 
الشعب  طبقات  ا  أمَّ الناس.  عامة  من  يميزهم  بزيٍّ  بين  المقرَّ وجلساءَه  الموظفين، 

الذخائر والتحف /92.  	(((
المصدر السابق /99.  	(((

انظر »تاريخ الإسلام« 348/2 وما بعد، و»الحياة السياسية وأهم مظاهر الحضارة في بلاد الشام«  	(((
/351 وما بعد، و»العصر العباسي الأول« ص/49 وما بعد، و»العامة في بغداد« /238 وما بعد. 

تاريخ الإسلام 348/2.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

124

وارس بخيوط الذهب؟ وإذا كان لحاشية الخليفة  الفقيرة فأنّى لها أن ترقع خُلْقانَها الدَّ
زيّ فللخليفة نفسه زيٌّ آخر. ولقضاته زي، ولكتابه زي. فما زيُّ كل طبقة وفئة ؟ 

بنفسجياً،  أو  قباءً أسودَ  المحافل والمواكب  العباسيُّ يرتدي في  الخليفةُ  كان 
ينسدل من الكتفين إلى الركبتين، وينفتح عند ثغرة النحر فيظهر من ورائه قفطان زاهٍ، 
ع أردانَ الأكمام  ا آل الأمر إلى المعتصم وسَّ وينضمُّ كمّاه الضيِّقان على معصميْه - فلمَّ
- ويُدير حول خصره منطقة ترصّعها الجواهرُ، ويُلقي على كتفيه عباءَة سوداء، وفوق 
رأسه قلنسوة سوداء طويلةً مزدانة بنفائس الحجارة الكريمة، أو بجوهرة واحدة نادرة. 

بالبهاء،  متفرّداً  ليظلَّ  المحاكاة  بعضَ  الخليفة  يحاكون  والقضاةُ  الولاة  وكان 
وليظلّوا محافظين على الشعار وهو السواد، إذْ كانوا يرتدون الطيالسة، ويلوثون على 
خين إلى هارون الرشيد  رؤوسهم العمائمَ، أو القلانسَ السوداءَ. وينسبُ بعضُ المؤرِّ

لُ من أمر بهذا التمايز، وأن الناس كانوا قبلَ ذلك سواسيةً في الملبس.  أنه أوَّ

وعُرف الكتّاب بارتداء الدراعات المنفتحات من النحور إلى الصدور، وظهر 
راةُ والأغنياء وعليةُ القوم كبار الموظَّفين،  القادةُ بالأقبية الفارسية القصيرة، وقلَّد السَّ

فارتدوا الدراعات والقمصان والأقبية والقلانس والسراويلات الفضفاضة. 

وق والأقدام فكسوتُها جواربُ من حرير أو صوف، ونعالٌ من جلد.  ا السُّ وأمَّ
وربما جُعل الجورب والنعل من جلد، فإذا دخل الرجلُ المسجد خلعَ نعليه، ودخل 
الخفاف  بانتعال  الشام  في  الأدبــاء  وعُــرف  حاف.  شبه  وهو   ، منتعلٌّ كأنه  بجوربيه 

الحمر، ثم قلدهم المخنثون. 

اع وصُناّع ملابسُ تتّسع أو تضيق لكي تلائم الحرفَ  وكان لعامة الناس من زُرَّ
وجمالاً  جودة  السابقة  الملابس  دون  الأحوال  كل  في  تظلُّ  لكنها  يحترفونها،  التي 

د أن يلبس كساءً واحداً بلا سراويل))).  وأناقة، حتى إن الفلاَّح في فلسطين تعوَّ

بصبغة  التأثيرُ  واصطبغ  وزينتها،  المرأة  ملابس  في  الفرس  حضارة  وأثرت 

السراويل: مفرد جمعه سراويلات، يذكر ويؤنث، واستعماله جمع سروال نادر.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

125

طبقية، تميزُ الحرائر من الإماء ونساءَ الأغنياء من نساء الفقراء. فالمرأةُ كانت ترتدي 
البرنسَ، والبرنُس كساءٌ يقصرُ ويطول، فيكون مرةً كالدراعة، وأخرى كالقباء، وثالثة 
به،  لازقةً  قلنسوته  تكون  أن  وشرطُه  القدم،  إلى  الرأس  من  المرأةَ  فيكسو  كالجبة، 

لتكسو به المرأة رأسَها. وترصيعُ القلنسوة يترجم مقدار الثراء والمكانة الاجتماعية. 

عتها بالجواهر النفيسة، وأدارت حول خصرها نطاقاً  فإن كانت المرأة ثريةً رصَّ
تتدلَّى منه الحجب، وتُسْلَكُ فيه اللآلئُ والحجارةُ الكريمة. وإن كانت ميسورةَ الحال 
وساقيها  ومعصميها  شعرها  بتحلية  المرأة  واكتفت  البرنس،  زينةُ  بهتت  مُعْسِرةً  أو 
المعاصم  الحلية بأساور  الغنية فإنها لا تقنع من  ا  أمَّ بالتمائم والأساور والخلاخيل. 

وخلاخيل الأقدام، وإنما تحلِّي نعليْها بنفائس الجواهر. 

ة تميزهم من المسلمين، بل كانوا، كما ورد  ولم يكن لأهل الذمة ملابسُ خاصَّ
ا تناهى  في الكلام على الأعياد، يخالطون المسلمين، ويساوونهم في كلِّ شيء. فلمَّ
سوا أخبارَ العرب، ونقلوها إلى الروم أمر  إلى هارون الرشيد أنَّ نصارى الثغور تجسَّ
سنةَ 191هـ أن يخالف أهلُ الذمة المسلمين في لباسهم وركوبهم وهيئاتهم، وفحوى 
ما أمرهم به »أن يجعلوا الزنانير في أوساطهم مثل الخيط الغليظ، وأن يلبسوا قلانس 
من  الرمانة  مثلَ  القرابيس  موضعَ  سُروجهم  على  يتخذوا  وأن  مضرية...  طويلة 

خشب«))). 

ن- الأطعمة)))  
ترتبط مطاعمُ الإنسان بالبيئة والمُناَخ، وتُؤْكَلُ نيْئَةً أو مطبوخة تبعاً لقدرة البشر 
ويُحلَّلُ  العادات،  واختلافِ  الأذواق،  د  بتعدُّ طهوها  أساليبُ  دُ  وتتعدَّ هضمها،  على 
السذاجة  من  صنعُها  وينتقل  الشرائع،  ضوء  على  م  يحرَّ ما  م  ويُحرَّ يحلَّلُ،  ما  منها 

الحياة السياسية وأهم مظاهر الحضارة /353.  	(((
انظر »تاريخ الإسلام« 345/2 وما بعد، و»الحياة السياسية وأهم مظاهر الحضارة« /354 وما بعد،  	(((
و»العامة في بغداد« ص/261، ومقدمة كتاب »الوصلة إلى الحبيب في وصف الطيبات والطيب« 

/30 وما بعد و/207 وما بعد.



 الشعر في العصر العباسي الأول

126

ومع  الحضارة،  إلى  البداوة  من  الإنسان  انتقال  مع  والتركيب  التعقيدِ  إلى  والبساطة 
إن  تقول  أن  تستطيع  القواعد  هذه  إلى  وبالاحتكام  التَّرف.  إلى  الشظفِ  عن  ميله 
مطاعم العباسيِّين كانت بصورة عامة أكثر تنوعاً وتركيباً من مطاعم الأمويين، حتى إن 
اج رفضَ أن يأْدِبَ مأدبةً تحتشد فيها ألوانُ الطعام وأطباقُه وأدواتُه، وأمر غلامَه  الحجَّ

بأن ينحر الجزور ويطعم الناس. 

أقربَ  البداوة  إلى خشونة  والأمويّ  الإسلاميّ  العصرين  في  العربُ  بقي  لقد 
مطاعمهم  من  اليسير  إلَّ  الفرس  من  يقتبسوا  فلم  الحضارة،  غضارةِ  إلى  منهم 
طرائقهم  أكثر  ونقلوا  العجم،  معايشة  في  أمعنوا  العباسيّون  حكم  ا  فلمَّ ومشاربهم، 
تُتْرِفُ البطون،  صون بالفنون التي  في إعداد الطعام والشراب، وظهر لديهم المتخصِّ

، وقالي الزلابية.  ومنهم: الخبَّاز، والطبَّاخ، والخبَّاص، والشرابيُّ

ب« للجواليقي، يجدْ فيه كثيراً من أسماء الأطعمة  ومنْ يستعرضْ كتابَ »المعرَّ
طعومُها  وساغتْ  ألسنتُهم،  لاكتْها  بعدما  العرب،  أسماع  في  ساغت  التي  الفارسيّة 
والخُشْكنان،  الخُرْديق،  ومنها:  موائدهم،  ومالحُها  حلوُها  رَ  وتصدَّ أفواههم،  في 

والشبارقات، والطاجِن، والفالوذج، والكعك، واللَّوْزينجُ، وأمثالُها. 

إلينا أن هذه المطاعمَ الفارسيةَ غلَّبتْ بطونَ العباسيين على عقولهم،  ويُخيَّلُ 
والنَّهَم،  الطمع  في  فأمعنوا  النبوي،  والتوجيه  العربي  الطبِّ  من  ورثوا  ما  وأَنْسَتْهم 
كانوا  أجدادهم  وأن  الفِطنة،  تأفنُِ  البطِنة  أن  ونَسُوا  والقَرَم،  الجشع  في  واسترسلوا 
يتطبَّبون بكفِّ أيديهم عن الطعام ونفوسُهم تشتهيه، ولم يعملوا بما أوصاهم به نبيُّهم 
يُقِمْنَ  أُكُلاتٌ  آدم  ابنِ  بحَسْبِ  بطن،  من  شرّاً  وعاءً  آدميٌّ  ملأ  »ما  قال))):  إذْ   )^(
رف  السَّ إلى  خاطفة  إشارات  قوله  وفي   - حسن)))  إبراهيم  حسن  د.  قال  صُلْبَه...« 

المفضي إلى التلف -: 

رياض الصالحين /199.  	(((
تاريخ الإسلام 345/2 وما بعد.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

127

»عُني العباسيون بتنويع الطعام: كان أبو جعفر المنصور يكثر منه، ولا يعملُ 
مائدة  وحفلتْ  ووفاته.  صحّته  ضعف  أسباب  من  ذلك  كان  حتى  الأطبّاء،  بنصح 
اليوم، وإنه  الرشيد بألوان الطعام، حتى قيل: إن الطهاةَ كانوا يطهون ثلاثين لوناً في 
ج زبيدةَ بنتَ جعفر أقيمت  ا تزوَّ كان ينفق على طعامه عشرةَ آلاف درهم في اليوم. ولمَّ

في قصره وليمة، أنفق عليها خمسة وخمسين ألف ألف درهم«. 

إلى  الأمراء  ومن  الأمراء،  إلى  الخلفاء  من  بالطعام  الاهتمام  فاشية  فشت  ثم 
ويولمون،  يطعمون  بما  ويفاخرون  يطهون،  بما  يباهون  بغداد  سراة  فصار  الأغنياء، 
ويبذخون في تزييد الموائد، ويغالون في اجتلاب الثمار إلى بلدانهم في غير أوانها، 

والخضار إلى أوطانهم مهما تنأ أوطانها. قال د. حسن إبراهيم حسن))): 

غير  في  ألوانه  اجتلاب  في  ويسرفون  الطعام  في  يتفنون  بغداد  أهل  »كــان 
مواعيدها من صيد وفاكهة، وخضراوات، حتى كانوا يزينون هذه الأطعمة أحياناً بما 
يعادلها في الوزن من الفضة، كما كانوا يجلبون ألوان الطعام مثل السمك والحبوب 

والجبن وما إلى ذلك من البلاد الأخرى كفارس وعمان والهند«. 

فيذكرون:  الشام،  بلدان  في  الطعام  ألــوان  من  عرف  ما  المؤرخون  ويسرد 
من  المستخرج  والناطف  بالزيت،  المقليّ  والفول  المطبوخ،  والعدس  التنور،  خبز 
الخرنوب أو الزبيب، المعجون بالجوز واللوز، ويقولون: إن أطيب ما كان يستطيب 
المحلاة  والزلابية  الضأن،  بلحم  المطبوخ  القلقاس  الشتاء  طعام  من  الشام  أهل 

بالعسل.

وازدراد  الغلاء،  من  الاشتكاءُ  دأبُهم  كان  فقد  والشام  العراق  في  الفقراءُ  ا  أمَّ
ت السماءُ بالأمطار، غلت الأسعار، وقلَّت الأقوات، أو  الخشن من الزاد، فمتى شحَّ
أن  عليهم  وعزّ  الأوََد،  يُقيم  بما  الظفرُ  عليهم  فشقَّ  التجار،  من  ار  الفُجَّ عنهم  حبسها 

يشتروا القمح والشعير، بَلْهَ الثمارَ واللحوم!!

المرجع السابق.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

128

عامّةً  الغذاء  ادِّخــار  على  الناس  يحملُ  والغلاء  القحط  من  الخوفُ  وكان 
مان، والعربُ تعلَّموا  والحبوب خاصّة، ليأكلوا في الأيام العجاف ما تُنبته الأيام السِّ
الأهــراءات  في  الحبوب  »يخزنون  فصاروا)))  الشرق،  شعوب  من  الأسلوبَ  هذا 
والمطامير، كما عرفوا مجموعة من التعليمات التي ترمي إلى حفظ الفواكه طازجةً، 
ا تجفيفُ المنتجات وحفظها فقد كانا أقلَّ الأساليب كلفةً،  وعلى الأخصّ العنب. أمَّ
فوا  جفَّ كما  الدهن،  بواسطة  وحفظها  اللحوم  تجفيف  العربُ  عرف  الجاهلية  فمنذ 
فوا الفواكه كالتين والمشمش  الأسماكَ واللحوم وحفظوها بالأملاح والتوابل، وجفَّ

والخوخ والعنب والإجاص«. 

ا كان الخبزُ عمادَ الزاد، وقوامَ الطعام، لا تخلو منه مائدةُ غنيّ، ولا خوانُ  ولمَّ
متفاوتة،  بأثمان  دة، وباعوه  متعدِّ فقد صنعوه من حبوبٍ مختلفة، وعلى صور  فقير، 

تناسب تفاوت الطبقات الاجتماعية.

صنعوه من القمح، أو الشعير، أو الأرز، أو حبوب أقلَّ جودةً، وأرخص سعراً: 
ارى الحال لأوساط الناس، ومن  ارى لسراة القوم، وحُوَّ من لباب القمح صنعوا الحُوَّ
ارى.  اللباب والقشور صنعوا الخشكار، وهو من الطحين والنخالة الناجمة عن الحُوَّ

والخشكارُ خبز الفقراء. 

الفقراء،  إَّل  يأكله  فلم  الشعير،  ومن  الهضم،  عسير  فكان  الأرز  من  وصنعوه 
لخشونته ورداءته، وأردأُ أنواعه المتكرج والكسرة. وفي أيام المجاعات صنعوه من 

الذرة والفول والحبوب الرخيصة. 

أشيعُها:  متعدّدة،  صور  وعلى  مختلفة،  بطرائق  خَبْزه  في  الخبَّازون  وتفنَّن 
الرغيفُ، والجردقة، والقرص أو القرصة، وخبزوه بالتنور، والفرن، والطابق، والمَلَّة، 
ابن  الذي وصفه  الرقاق  أنواعه وأشكاله  راً أخرى، وأشهرُ  ة، مخمَّ مرَّ فطيراً  وجعلوه 

الرومي بأبياته المشهورة: 

المرجع السابق /263.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

129

به مررت  خبازاً  أنس  لا  أنس  بالبصر ما  اللمح  مثل  الرقاقة  يدحو 
ــي كــفــه كــرة ــهــا ف ــت ــا بــيــن رؤي كالقمر م ــوراء  ــ ق رؤيــتــهــا  ــيــن  وب
ــرة دائـ تــنــداح  مــا  ــمــقــدار  ب بالحجر إَّل  فيه  يلقى  الماء،  لجة  في 

ةً، وأهلُ بغداد خاصّةً أصنافاً من الحَلْوى العربية والفارسية،  وأكل العرب عامَّ
كاللوز  بالنقوع  ممزوجةً  والتمر  والسكر  العسل  من  تُصنع  كانت  الأصنافُ  وهذه 
المربّى، والخبيصُ، والعصيدة، والقطائفُ،  أو   ، بُّ اللوزينج، والرُّ والجوز. أشهرُها 

رها ابن الرومي وصانعها، فقال:  والناطفُ، والزّلابية التي صوَّ
ــةً ــي في رقّة القشرِ والتجويف كالقصبِرأيـــتُـــه ســـحـــراً، يــقــلــي زلاب
أنامله من  لجيناً  العجينَ  الذهبِ يُلقي  من  شبابيكاً  فيستحيلُ 

س- اللهو واللعب)))
وا  لا صبرَ إَّل لقلة من البشر على العمل الدائب، فإذا أتعبَ الجِدُّ الناسَ أجَمُّ
باللهو. ولم يكن  التسلّي  إلى  مالوا  والغزو  الجهاد  وإذا عادوا من  باللعب،  نفوسَهم 
للعرب في العصرين الجاهلي والإسلامي إلَّ ضروبٌ من اللعب بسيطة، وفنونٌ من 

اللهو يسيرة. 

ا حملتهم الفتوحُ إلى مشارق الأرض ومغاربها وقفوا على فنون من اللهو  فلمَّ
س بها إمعانَ أصحابها. فبعد أن كانوا  فوها حتى ثقفوها، وأمعنوا في التمرُّ كثيرة، فتعرَّ
يتسامرون بأيام العرب، ورواية الطرائف، ويتناقلون النوادرَ والأخبار الممتعة المفيدة 
ما  غير  في  الناس  أعمارَ  وتُفْني  الوقت،  تغتالُ  التي  الأعاجم  بملاهي  وْن  يتلهَّ راحوا 

طْرنج.  يرضي الله. ومن أبرز هذه الملاهي النَّرْدُ والشِّ

ولم  الجاهلي،  العصر  في  والشطرنج  النرد  تعرفوا  قد  كانوا  العرب  أن  ويبدو 
غ انتشارهما. وإذا كان الجاهليون قد تعرّفوهما، ولم  يجدوا فيهما من المِتعة ما يسوِّ

انظر »تاريخ الإسلام« 362/2 وما بعد، و»العامة في بغداد..« 256 وما بعد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

130

يثقفوهما، فإن الإسلام حرص على انتباذهما، لا على اتخاذهما. إذ روى السيوطي 
ورسوله«.  الله  عصى  فقد  بالنرد،  لعب  »من   :((()^( النبي  قول  النرد  تحريم  في 
وروى ابن منظور حديثاً آخر، ونصه: »من لعب بالنردشير، فكأنما غمس يده في لحم 

الخنزير ودمه«. 

ره أهلُ اللغة، وأفتى فيه الفقهاءُ، فتظاهر التفسيرُ والإفتاءُ  طرنج فقد فسَّ ا الشِّ وأمَّ
ب من )صدرنك( أي الحيلة،  على تكريهه. قال المرتضى الزبيدي: »هو فارسيٌّ معرَّ
به ذهبَ عناؤه باطلًا، أو من )شطرنج( أي ساحل  أو من )شدرنج( أي من اشتغل 
المواظبةَ  ولكن  مُباحٌ،  فإنه  بالشطرنج،  اللعبُ  اللهو  »من  الغزاليّ))):  وقال  التعب«. 

عليه مكروهةٌ كراهةً شديدة«. 

بالإباحة،  أم  بالتحريم  النرد والشطرنج  اللغة والشريعة على  وسواء أحكمت 
وبأنهما مقتلة للوقت، مجلبة للصمت والمقت، فإن للممتحنين بهما أقوالاً أخرى، 
تحاول أن تزينهما للناس. فهم يزعمون أنهما معيار الذكاء، يعلمان القيادة والسيادة، 

ويلهمان الكياسة والسياسة. ومن هذه الأقوال الأسطورية: 

الرقعة  ومنازل  لساكنيها،  الممهدة  بالأرض  النرد  رقعة  الحكماء  بعض  »شبه 
الليل،  وســواد  النهار  بياض  باختلاف  ألوانها  واختلاف  والنهار،  الليل  بساعات 
في  قالوا  ومما  العباد«.  على  الجاري  بالقضاء  بهما  رمي  إذا  الفصين  من  يخرج  وما 
الشطرنج: »إنها لعبة قديمة جدّاً، وإنها تعلم الحرب، وتشحذ اللب، وتدرب الإنسان 

على التفكير، وتعلمه شدة البصيرة«. 

النرد والشطرنج  يتبين لك أن المفتونين بأباطيل  وبعد الإحصاء والاستقصاء 
كانوا قلة، وأن كثرة الناس كانت تؤثر اللعب الذي يروض الجسوم، ويمتع النفوس، 

ويقوي العزائم، ويشعل روح الطموح والتنافس. قال د. حسن إبراهيم حسن))): 

الجامع الصغير 958/2، حديث حسن.  	(((
إحياء علوم الدين 393/2.  	(((

تاريخ الإسلام 362/2.  	(((



جتماعيالالفصل الرابع: الحياة ا

131

ولعبة  بالبندق،  والصيد  بالنشّاب،  الرمي  العصر  ذلك  في  التسلية  أنواع  »من 
الجوكان والصولجان. وكان سباق الخيل من أجمل أنواع التسلية عند الخلفاء وكبار 
رجال الدولة... ومن أنواع التسلية لعبة الكريكت والتنس، ويسمونها لعبة )القراح(.. 
وكان بعض الخلفاء كلفاً بالصيد، فقد حرص المهدي على القيام برحلات منظمة، 

وبصحبته فرسان يتقلدون السيوف ويتبعهم طائفة من الجند والغلمان«. 

نفوس  إلى  التسلية  ألوان  من  عداها  ا  ممَّ أحبَّ  كانت  هذه  الصيد  ورحلاتُ 
الخلفاء، لا لأنها تضرب بجذورها إلى التراث العربيِّ وحسب، بل لأنها كانت أيضاً 

سوقاً أدبية يروج فيها الشعرُ إلى جانب الرياضة. 

ومن أطرف الأخبار المشفوعة بأظرفِ الشعر خبرٌ رواه أبو الفرج الأصفهاني))) 
ومعه  الصيد  إلى  خرج  المهديَّ  أن  فيه  جاء  وشعرائه،  أصحابه  وبعض  المهديِّ  عن 
عليُّ بن سليمان وأبو دلامة - واسمه زندُ بن الجَوْن الأسدي - »فرمى المهديُّ وعليُّ 
المهديُّ  فأصاب  بسهمين،  الكلابُ،  أُرْسلت عليه  لهما، وقد  بن سليمان ظبياً سنح 

الظبيَ، وأصاب عليُّ بن سليمان الكلبَ، فقتلاهما. فقال أبو دلامة: 
ــاً ــي ــد رمـــــى الـــمـــهـــديُّ ظــب ــ ــم فــــــــــؤادَهْ ق ــهـ ــسـ ــالـ ــكَّ بـ ــ ــ شـ
ــيـــمـــا ــلـ فـــصـــادهوعـــــــلـــــــيُّ بـــــــن سـ ــاً،  ــ ــب ــ ــل ــ ك رمــــــى  ن 
زاده«.فــــهــــنــــيــــئــــاً لــــهــــمــــا كـــل ــل  ــ ــأك ــ ي امــــــــرئٍ  ل 

الأغاني 226/6.  	(((





133

الف�صل الخام�س

 الحياة الاقت�صادية

أ- تمهيد)))  
ويوازنَ  بالعمل،  العبادةَ  الإنسانُ  يَقْرِنَ  بأن  ووسطيَّتُه  الإسلام  واقعيةُ  قضتْ 
يقضي  وإنَّما  المسجد،  في  كلَّها  حياتَه  يقضي  فلا  بالآخرة،  والدنيا  ة،  بالمادَّ الروحَ 
أو  الله عليه في مُصلاَّه، ثم يضربُ في أطراف الأرض زارعاً أو صانعاً، شارياً  حقَّ 
لاةُ فَانْتَشِرُوا فيِ الأرَْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ{  بائعاً. قال جلّ ذكرُه: }فَإذِا قُضِيَتِ الصَّ

}الجمعة: 10/62{. 

لَتْ ما أجمل القرآن الكريم، إذْ جاء فيها: »ما أكلَ  والأحاديثُ الشريفة))) فصَّ
من  يأكلُ  كان   )^( داوود  الله  نبيَّ  وإن  يده،  عَمل  من  يأكلَ  أن  من  خيراً  قطُّ  أحدٌ 
عمل يده«. وجاء فيها أيضاً: »كان زكريّا عليه السلامُ نجّاراً«، وجاء فيها أيضاً: »لَنَ 

يحتطبَ أحدُكم حزمةً على ظهره خيرٌ له من أن يسألَ أحداً، فيُعْطِيَه، أو يمنعَه«. 

أَوْلَــى  أنه  على  تــدلُّ  جليلةً،  أحكاماً  الفقهاءُ  استنبطَ  والسنة  الكتاب  ومن 
الشيباني  د بن الحسن  بالغة، حتى إن تلميذَ أبي حنيفة محمَّ الحياةَ الاقتصادية عنايةً 

انظر »تاريخ الإسلام« 247/2.  	(((
رياض الصالحين /209.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

134

الرزق  في  »الاكتسابُ  اسمه  كتاباً  الحياة  من  الجانب  هذا  في  وضعَ  }ت:234هـــ{ 
ث فيه عن الزراعة والصناعة والتجارة.  المستطابُ« تحدَّ

وعُني الإمامُ الغزاليُّ بالموضوع نفسه في »إحياء علوم الدين« فخصَّ الكسبَ 
ابنُ خلدون ببصره الحديد إلى الموضوعِ  والمعاشَ بباب من أبواب الكتاب. ونظر 
ووجوهَ  والاكتساب،  الرزق  حقيقة  يحلِّل  هو  فإذا  المشهورة)))،  مقدّمته  في  نفسِه 
القول في  لُ  ث عن الأسعار والاحتكار، ويفصِّ الفلاحة والتجارة، ويتحدَّ العمل في 
والوراقة  والتوليد،  والطبُّ  والخياطة،  والحياكةُ  والنجارة،  البناءُ  ومنها:  الصنائع، 
بل  وتحريم،  إباحة  من  الشريعة  بأحكامِ  الموضوعات  هذه  يعالج  لا  لكنه  والكِتابة. 
خ الخبير بشؤون العمران والحضارة، ومن أحسن آرائه أن الإنسان يقدّر  بعقل المؤرِّ

بما يعمل، وأن شرف العمل يقاس بمقدار الحاجة إليه. قال ابن خلدون))): 

رَ أحدٌ عُطْلٌ عن  »إن الكسبَ الذي يستفيدهُ البشرُ إنما هو قِيَمُ أعمالهم. ولو قُدِّ
يَّة. وعلى قَدْر عمله وشرفهِ بين الأعمال وحاجةِ  العمل جملةً لكان فاقدَ الكسبِ بالكُلِّ

الناس إليه يكون قَدْرُ قيمتهِ«. 

ب- ازدهار الاقتصاد في العصر العباسيّ الأول 
رف  في كلامنا على أعراسِ الخلفاء ومآدبِ الوزراء كناّ قد ذكرنا أخباراً عن السَّ
أن  فعليك  فيها،  ترتابَ  أن  أو  بها،  تكذِّ أن  فإذا خطر لك  أرقامها حدَّ الأساطير.  تبلغُ 
تقرنها بما كان في خزائن الدولة من أموال، وبما كان يرفدُ الخزائنَ من ضرائب، وبما 
وراء الضرائبِ المجموعة من أرضينَ مزروعة، وسِلعٍ مصنوعة، حينئذٍ تطردُ الحقائق 

الأساطير. قال د. حسن إبراهيم حسن))):

»كانت خزائنُ العباسيّين تفيضُ بالأموال التي كانت تُجْبى من الضرائب. وقد 

 .429-380/ 	(((
المقدمة /390.  	(((

تاريخ الإسلام 428/2. 	(((



اديصقتالالفصل الخامس: الحياة ا

135

اثنين وأربعين مليون دينار، عدا الضريبة  الرشيد ما يقربُ من  أيام هارون  بلغتْ في 
العينية التي كانت تُؤْخذ ممّا تنتجُه الأرضُ من الحبوب)))، حتى قيل: إنَّ الرشيد كان 
يأتنِي  شئتِ  حيث  اذهبي  ويقول:  ة،  المارَّ السحابة  إلى  وينظرُ  ظهره،  على  يستلقي 

خراجُك«.

ونجم عن ازدهار الاقتصاد وفرةُ الأقوات، ورخصُ الأسعار. وكما بلغ الإنفاقُ 
في الأعراس والموائد حدودَ الأساطير، فقد بلغ رخص الأقوات في الأسواق الحدَّ 
نفسه، حتى ليخيل إليك أن الرخاءَ لم يكن قاصراً على الأغنياء، بل كان ينعم به أو 

ببعضه أفقرُ الفقراء. قال الخطيبُ البغداديّ))): 

»سمعتُ داوودَ بنَ صغير بن شبيب بن رستم البخاريّ يقول: رأيتُ في زمن 
أبي جعفر كبشاً بدرهم، وحَمَلًا بأربعةِ دوانق - الدانقُ سدسُ درهم - والتمرَ ستين 
رِطلًا بدرهم، والزيتَ ستة عشر رِطلًا بدرهم، والسمنَ ثمانية أرطال بدرهم، والعسلَ 

عشرة أرطال بدرهم«. 

وإذا خطر لك أن تحسب على ضوء ما أنفق الحسنُ بن سهل في مأدبة واحدة 
- وهو أربعونَ ألف ألف درهم - أَعداد الخرفان والحملان، وأرطال الزيت والسمن، 
ر قِطعانَ الحملان المذبوحة، وجرارَ  ر عن أن يتصوَّ والعسل والتمر، فإن ذهنك يُقصِّ
رادقات التي وسِعتْ صفوفَ الضيوف،  ر سَعَة السُّ السمن المسفوحة، وعن أن يتصوَّ
أركان  ثلاثةِ  إلى  تحتكم  أن  عليك  ب  تكذِّ أو  ق  تصدِّ أن  وقبل   !! ألوف  ألوفُ  وهم 

الاقتصاد: الزراعةِ، والصناعة، والتجارة. 

جـ- الزراعة 
تنظيم  العباسيون أشدّ الحرص على  الماء فقد حَرَص  النماء في  سِرُّ  ا كان  لمَّ
والفرات  دجلة  بمياه  ها  ريُّ يمكن  بقعة  كل  إلى  الأنهار  من  المياه  وإيصال  الــريّ، 

إضافة إلى الزيوت والثمار والأكسية والطيب والعسل وغيرها. 	(((
تاريخ الإسلام 428/2.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

136

وغيرهما من الأنهار. وربما كان المنصور أحرصَ الخلفاء العباسيين على الاضطلاع 
بهذه التبعة؛ لأنَّ جرّ الماء إلى مزارع الفلاحين يجرُّ الخراج إلى خزينة الدولة أضعافاً 

مضاعفة. قال د. حسن إبراهيم حسن))):

خصبها،  على  يساعد  أو  واد  السَّ أراضي  لريّ  يكفي  لا  الفرات  ماءُ  كان  ا  »لمَّ
الجداول  من  كثير  بشقِّ  الإرواء  وسائل  تنظيم  على  المنصور  جعفر  أبو  عمل  فقد 
الواقعة على شاطئه  الأراضي  بماء دجلة لإرواء  أمكن الاحتفاظُ  والتُّرع، على حين 
بين  ة  الممتدَّ الأراضي  جميع  إرواءُ  بذلك  وأمكن  الخليج،  ساحل  وعلى  الغربي، 
الصحراء العربية وجبال كردستان، وتحويلُها إلى أرض نضرة، تدرُّ على أهلها الخير 
والماء. وكذلك مدَّ المنصور قناةً من دجيل الذي يأخذ ماءَه من دجلة، وقناةً أخرى 
مُحكمة  في عقودٍ  بغداد  بمدينة  الفرات، ووصلهما  من  ماءه  يأخذ  الذي  من كرخايا 

بالصاروج والآجر«. 

وأصلح المنصور نظام الضرائب، ليكفَّ جشعَ الجُباة، ويعدل بين الفلاحين، 
إذْ قرن الخراجَ بوفرة النتاج، على نحوٍ يشبه نظامَ الضرائب التصاعدية، فجعلَ أدنى 
الثلث، لئلا يساويَ الوعرَ  الغلَّة، ومن الخُمس ارتقى إلى الربع أو  الضرائب خُمس 
الأنهارُ.  ترويه  بما  الأمطارُ  ترويه  وما  بالخصيب،  والجديبَ  بالسهل،  الأرض  من 
بتكثيرِ الأرضين  وتستطيع أن تقول: إن أهمَّ ما أنجزه المنصور، هو تكثيرُ الضرائب 
المسلكَ  المأمون  سلك  ثم  المجموعة.  الضرائب  نسبة  خفض  أنه  مع  المزروعة، 

ة أخرى، رفقاً بالفلّاح. نفسه، فخفض سنة 204هـ نسبة الضرائب مرَّ

وإنَّما  والمأمون،  المنصور  على  قاصرةً  بالزراعة  العباسيَّة  العنايةُ  تكن  ولم 
أحياناً  فيها  وسلكوا  ل،  الأوَّ العصرِ  طوالَ  الخلفاءِ  أكثرُ  التزمها  حميدة  سُنَّة  كانت 

مَسْلكاً علميّاً تعليمياً أشار إليه د. حسن إبراهيم حسن، فقال))): 

المرجع السابق249/2، الصاروج: حجر الكلس. 	(((
المرجع السابق 251/2.  	(((



اديصقتالالفصل الخامس: الحياة ا

137

»عُني الخلفاءُ في العصر العباسيِّ الأول بالزراعة وفلاحةِ البساتين التي قامت 
إثارة  في  كبيرٌ  أثر  لها  كان  التي  الزراعيةِ  المدارسِ  انتشار  بفضل  علميةٍ  دراسة  على 
وصلاحية  النباتات،  أنواع  ودرسوا  النظريّ،  البحث  في  عوا  فتوسَّ المسلمين.  عقول 

التربة، واستعملوا الأسمدة المختلفة«.

إحياءُ  المنصور  به  نهض  الذي  الزراعيُّ  الإصلاحُ  إليه  أفضى  ما  خيرَ  ولعلَّ 
الأرض المَوَات بالإقطاع، لكنه كان إقطاعاً خالياً من الظلم، بريئاً من العسف الذي 

كان يصمُ الإقطاع الأوربي الغاشم. 

بناء  على  العباسيِّين  أعانوا  الذين  الرجال  وكبارَ  قادته،  جعفر  أبو  أقطع  لقد 
يُصلحون  بالفلاحين  فأتوا  رُوها،  ويُثمِّ يَعْمُروها  أن  على  الأرضين،  من  كثيراً  الدولة 
إلى  قطيعة  كلُّ  ونُسبت  مراتعَ،  البلاقعُ  آضت  حتى  ويقطعون،  ويزرعون  ويَفلحون، 
ةُ الدولة بازدياد الضرائب المجموعة  صاحبها، أو إلى الجماعة التي أحيَتْها، فزادت غلَّ

من الأرضين المزروعة. 

ولك أن تعدَّ هذا النمط من الاستثمار ضرباً من الإقطاع، لكنه مُثمر خَيِّر، ترعاه 
ى  الدولةُ لكي تنصفَ العاملَ من المالك. وبعدما أثبتتْ تجربةُ المنصور جَدْواها تهدَّ
يُحيي  الذي  الإقطاعيّ  المَسْلَك  هذا  فسلكوا  والمعتصم،  والمأمون  الرشيدُ  بهديها 

الأرضَ، ويُطعم الفلاَّح، ويُغني خزينة الدولة))).

بلاد  في  الحضارة  مظاهر  وأهم  السياسية  »الحياة  في  البيطار  أمينة  د.  فتقول  الشام  بلاد  في  أمّا  	(((
الشام«: »لم يوجه خلفاء بني العباس أو ولاتهم في الشام اهتمامهم للقيام بإصلاحات غايتها تنمية 
الثروة الزراعية في بلاد الشام... وساءت الحالة الاقتصادية عموماً في الشام... ومن العوامل التي 
ساعدت على ذلك عدم استقرار الأوضاع السياسية، وقيام الثورات المتكررة، وانعدام الأمن... 
ومراقبة العباسيين لأصحاب الثروات الكبيرة... خشية من استغلال أموالهم لإفساد الأهالي على 

العباسيين، وقد قاسى بعض أهالي الشام من كثرة الخراج ومن مصادرة الأراضي...« /328.



 الشعر في العصر العباسي الأول

138

د- الصناعة))) 
عليها  تشاد  التي  الأسس  أهمّ  الأرض  من  المستخرجة  المعادن  كانت  لما 
من  عظيماً  حظاً  المعادن  استخراج  الأوائل  العباسيون  الخلفاء  أولى  فقد  الصناعة، 
العناية. وممّا أعانهم على تحقيق ما رموا إليه من النهضة بالصناعة وتطويرها اتساع 
الدولة، وتعدد الأقاليم، وتميز كل إقليم بطبيعة تصلح لضرب من الصناعة، وتختزن 

أرضها ضرباً أو ضروباً من المعادن والمواد القابلة للتصنيع.

فمن فارس وخراسان استخرجوا الفضة والنحاس والرصاص والحديد، ومن 
ضواحي بيروت استخرجوا الحديد الذي يُعَدُّ أهمّ المواد في الصناعة المعدنية، ومن 
تبريز  ومن  بالمرمر،  جاؤوا  فارس  شمالي  ومن  والقار،  النفط  أخرجوا  الكرج  بلاد 

بالملح والكبريت، ومن مصر بأوراق البردي. 

فقد  المواد،  من  صناعية  مادة  أو  المعادن،  من  بمعدن  إقليم  كل  اشتهر  وكما 
الصغرى  الحرف  إلى جانب  به  تميزت  الصناعة  ألوان  من  بلون  مدينة  اشتهرت كل 
الأول،  العباسي  العصر  في  والمدن  الأقاليم  به  امتازت  ما  أهمّ  وإليك  الأخــرى. 

نسردها متجهين في سردها من شرق الدولة إلى غربها:

في فارس أنشأ العباسيون دوراً للطراز، وفي خوزستان وتستر وقرقب ازدهر 
البسط  بحوك  خراسان  أهل  وبرع  المشجّر.  الحرير  ونسج  العجمي  السجاد  صنع 
والستور، ونسجوا أفخر المنسوجات من الصوف. وفي مدن العراق أنشأ العباسيون 
الزجاج  مصانع  خاصة  المعتصم  عهد  وفــي  عامة،  الأول  العباسي  العصر  في 
والصابون، فطفرت البصرة وبغداد وسامراء بأجود هذه المصانع. واجتلب المعتصم 
الأساتذة والصناع من مصر ليعلموا أهل بغداد وسامراء، وغيرهما من المدن صناعة 

الورق. وبرع أهل الكوفة في نسج الكوفيات من الحرير. 

ت بلادُ الشام أقطار الدولة الأخرى في صناعة الزجاج وزخرفته، ومَهَرتْ  وبزَّ

تاريخ الإسلام 253/2 وما بعد. 	(((



اديصقتالالفصل الخامس: الحياة ا

139

الأقاليم.  من  غيرها  في  يصنع  ممّا  فيها  يُصنع  ما  لتميز  طراز  أو  بسمةٍ  تصنعهُ  ما  كلَّ 
)الدمقس(،  يت  فسمِّ إليها،  نُسِبت  التي  الحريرية  الأقمشة  بصناعة  دمشق  قت  وتفوَّ

وعُرفت فيما بعد بالدامسكو.

وكانت مصرُ منذ العهد الفِرعوني بارعةً في صناعة الأدوية والعقاقير، وصياغةِ 
قها  الذهب والفضة، وظلَّتْ حتى العصرِ العباسيّ محتفظةً بهذه البراعة إلى جانب تفوُّ
بأنها  نة. وعُرفت مدينة تنيس  الملوَّ الثياب  التجارية والحربية، وصنعِ  بناء السفن  في 
كانت تصنعُ للخليفة »ثوباً يقال له البدنة، ليس فيه من الغزل سَدَى ولا لحمة سوى 

نعْة«. ا بقيتهُ فمن الذهب الخالص المُحْكَم الصَّ أوقيتين. أمَّ

هـ- التجارة
عرّف ابن خلدون التجارة، فقال))): »اعلمْ أن التجارة محاولةُ الكسب بتنميةِ 
الخارجية  الداخلية من  التجارة  ميَّز  بالغلاء« ثم  بالرخص وبيعها  السلع  المال بشراءِ 
ا أن يختزن السلعة،  ى ربحاً. فالمُحاولُ لذلك الربح إمَّ فقال: »وذلك القدرُ النامي يُسمَّ
ا بأن ينقلها إلى  ويتحيَّن بها حوالة الأسواق من الرخص إلى الغلاء، فيعظم ربحُه، وإمَّ

بلد آخر، تنفق فيه تلك السلعة أكثر من بلده الذي اشتراها فيه، فيعظم ربحه«. 

 - لأنها  فائدةً؛  وأوفر  عائدةً،  أعْوَدُ  الخارجية  التجارة  أن  خلدون  ابن  ورأى 
ومحور التجارة العرضُ والطلبُ - تأتي بالرخيص المبتذل من بلد الإنتاج، فتجعله 
في  أو  المسافة  البعيد  البلد  من  السلع  »نقل  فقال))):  العرض،  بلد  في  مطلوباً  عزيزاً 
ا المتردِّدون  شدة الخطر في الطرقات يكون أكثر فائدةً للتجار، وأعظم أرباحاً.. وأمَّ
في أفق واحد ما بين أمصاره وبلدانه ففائدتُهم قليلة، وأرباحُهم تافهة، لكثرة السلع، 

وكثرة ناقليها«. 

ا وردَ في المقدّمة عامّةً أنَّ ابنَ خلدون  ولك أن تستنتج من الكلام السابق، وممَّ

المقدمة /394.  	(((
السابق / 397.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

140

بحثَ عن العوامل التي تعملُ على ازدهارِ التجارة، فرأى أنَّ أبرزَها الطرقُ السالكةُ 
السياسيُّ  والاستقرارُ  آخر،  إلى  إقليم  من  التجارة  عُروض  انتقالَ  رُ  تُيسِّ التي  الآمنة 

ل بين البلاد، للامْتيار والاستيراد.  ع أربابَ الأمَْوال على الترحُّ الذي يشجِّ

ويُخيَّل إلينا أن العباسيّين وقفوا على هذه الحقيقة، وعملوا ما وسِعَهم العملُ 
القوافل،  دون  المسالك  لوا  فذلَّ الاستقرار،  وضمانِ  الأمن  ونشر  الطرق،  شقِّ  على 
القراصنة،  من  والمرافئَ  السواحلَ  وحَمَوا  المنائر،  ورفعوا  الآبــار،  فيها  وحفروا 
بنفائس  الدولة  أقاليمَ  تجوب  القوافلُ  فراحت  اللصوص،  من  والــدروبَ  والثغورَ 

، ولا تُنهَْبُ في بحرٍ.  العروض، وهي آمنة مطمئنة، لا يُغار عليها في بَرٍّ

إنَّ اهتمام العباسيين بالمواصلات أتاح لقوافل التجارة شبكةً من الطرق البريّة 
المجاورة  الدول  يصل  الامتداد،  بعيدُ  دوليٌّ  بعضُها  قبل؛  من  لها  تُتَحْ  لم  والبحرية 
ببغداد، وبعضُها محليٌّ يصل مدن كل إقليم من أقاليم الدولة العباسية بعضَها ببعض. 
القرن  في  الصين  بلادَ  العربَ  بلَّغت  قد  الطرق  هذه  تكون  أن  المستبعد  من  وليس 

الثاني.

وربّما كانت المواصلات البحرية أبعدَ آماداً، وإن كانت أقلَّ روّاداً. وامتدادُها 
القرن  في  يصنعَ  أن  على  خُــرْدَاذْبُــه  بن  القاسم  أبا  الجغرافي  حمل  بعيدة  آماد  إلى 
في  الممتدة من مصب دجلة  الطويلة  البحرية  للطريق  لًا  دليلًا مفصَّ الثالث  الهجري 

ى به الملّاحون والتّجار. الخليج العربي إلى أقصى الشواطئ الصينية، لكي يتهدَّ

إلى  العراق  أدنى  في  الأبلة  من  الطريق  خُرْداذْبُه  ابن  وصفَ  الدليل  هذا  وفي 
خانفو وملقا. قال د. حسن إبراهيم حسن في حديثه عن هذا الدليل))): 

الفارسيّ،  الشاطئ  العربية كانت تسير بمحاذاة  السفن  خُرْداذْبُه أن  ابن  »يذكر 
الموانئ  في  وتفريغها  البضائع  شحن  في  لرغبتها  وذلك  ملبار،  حتى  الهند  وساحلِ 

تاريخ الإسلام 258/2.  	(((



اديصقتالالفصل الخامس: الحياة ا

141

المختلفة... وقد استطاع العرب منذ أواخر القرن الثاني الهجري أن يستقرّوا في ميناء 
خانفو جنوب مدينة شنغهاي الحالية، وكان لهم فيه قاض مسلم... وكانوا يحصلون 
ل في هذه البلاد ابتغاءَ التجارة مع أهلها... حتى قامت  على جوازات تسمحُ لهم بالتنقُّ

فتنٌ وثورات ساءتْ معها حالُ هؤلاء التجار، فقطعوا علاقتهم مع الصين«.

هوها وجهةً  وإذا كان التجار قد طَوَوْا أشرعتهم عن الصين، فإنهم نشروها ووجَّ
الهنديّ  المحيط  أمواجَ  بسفنهم  يمخرون  ظلّوا  إذْ  نفسه،  الأقصى  الشرق  في  أخرى 
يُزرع  ممّا  لع  السِّ التوابل، وغرائبَ  نوادرَ  النائية  البلاد  ليجلبوا من هذه  الصين  وبحرَ 
ا يُصنع، وليتركوا فيها إلى جانب البضائع العربية عقيدتهم وشريعتهم ومعاملَتهم  وممَّ

الصادقة.

ياقوت  يقول  كما  وكَلَه  لهم،  محطَّة  )كَلَّه(  شاطئ  العرب  التجارُ  اتخذ 
من  وموقعُها  ين،  والصِّ عُمان  بن  الطريق  منتصفُ  وهي  بالهند،  »فرضةٌ  الحموي))): 
المعمورة في خطِّ الاستواء«. ومنها كانوا ينطلقون إلى الهند الصينية شطوطاً وجزراً، 
ر بإحراقه، وجوز  ويمتارون من الكافور والقرنفل والصندل والبهار والعود الذي يُتبخَّ
الهند. ولا يستبعدُ بعضُ الدارسين العصريّين أن يكونوا قد ألقوْا مراسيَهم في شطآن 

كوريا. 

)الأبيض  الروم  وبحر  الأحمر(  )البحر  القُلْزم  في  البحرية  التجارة  طرق  أمّا 
عصرهم  في  لكنها  العباسيين،  قبل  ممخورةً  كانت  فقد  العرب  وبحر  المتوسط( 
ازدادت نشاطاً، إذْ كانت رياح الطموح تدفعُ أشرعة التجار من اليمن والحجاز إلى 
مصر  سواحل  ومن  الشرقية،  آسيا  إلى  وتلك  الشواطئ  هذه  ومن  والحبشة،  مصر 

والشام إلى مرافئ الروم والإغريق وبلاد الغال. 

على  يدلُّ  مشروعٌ  خامره  الرشيدَ  هارون  أنَّ  العَجَب  يُثيرُ  ما  أعجبَ  ولعلَّ 
يُسْبَق إليه، وكاد أن يسبق به )فردينان دي لسبس( بألف سنة،  مطامحه الواسعة، لم 

معجم البلدان / كله. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

142

ا اعتزم لئلاَّ يسمح  القلزمَ ببحر الروم، ثم أحجم عمَّ وهو أن يشقَّ نهراً بحريّاً، يصلُ 
ضرّاً،  نفعه  فيغدو  العرب،  مرافئ  إلى  منه  ينفذوا  أنْ  والفرنجة  والإغريق  لــأروام 

وخيره شرّاً. 

فقد  الروم،  بحر  في  التجارة  ركود  يعني  لا  القناة  حفر  عن  الرشيد  وإحجامُ 
كانت السفن التجارية تجوز مياهه من أنطاكية إلى جبل طارق في ستة وثلاثين يوماً، 
نها المعتصمُ  ثم تعود إليها بعد أن تمرَّ بكثير من المرافئ لتجد في أنطاكية التي حصَّ

نها ملاذاً آمناً، ومِرْفقاً مُربحاً.  وحسَّ

للتبادل  وأنفعَ  وأسرعَ،  البحرية  من  أنشطَ  النهرية  المواصلاتُ  كانت  وربَّما 
تنظيم  على  بغدادَ  بنى  بعدما  المنصور  جعفر  أبو  حرص  ولهذا  وأنجع،  الداخليّ 
إليها  ونقل  عيسى،  ونهر  الصراة  بين  الكرخ  أساس  فوضعَ  النقل،  وتيسير  الأسواق، 
الأسواق، وخصَّ كل سوق بحرفة أو سلعة. وألزمت الحاجة التجارية البغداديين أن 
الفرات ودجلة  إلى دجلة، حتى أصبح  الفرات، وتصل  تأخذ ماءها من  قناة  يحفروا 
أعظم الطرق التجارية، وأصبحت بغداد أحفل المدن في العالم كله بالتجارة والمال 

وأثرت الثراء الذي وقفناك عليه في حديثنا عن السرف في الترف. 

في  بغدادَ  تلحقُ  كــادت  إذْ  الثاني،  التجاريَّ  المركزَ  المقدس  بيتُ  وكــان 
كانت  لأنها  ويتاجرون.  إليها  يسافرون  الذين  الناسِ  أجناسِ  في  وتسبقُها  الازدهار، 
الحجاج  ومَهْوى  والشام،  والعراق  الشرق  من  الوافدين  المسلمين  الحجّاج  طريق 
موسمَ  تودِّع  تكاد  فلا  جانب،  كلِّ  من  ونها  يؤمُّ الذين  والأجانب  العرب  المسيحيين 
في  الموسمان  وقع  وربَّما  المسيحيّ،  الحج  موسمَ  تستقبلَ  حتى  الإسلاميّ  الحجّ 
زاروا  بعدما  وينتفعوا  ليجتمعوا  القدس  إلى  الحجاز  اجُ من  الحجَّ فعادَ  وقتٍ واحد، 

هِ فيِ أَيّامٍ مَعْلُوماتٍ{ }الحج: 28/22{.  مكة }ليَِشْهَدُوا مَنافعَِ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّ

الركود؛  التجارة فيها ببعض  الشام فقد أصيبت  ا دمشق))) وغيرُها من مدن  أمَّ

انظر »الحياة السياسية وأهم مظاهر الحضارة في بلاد الشام« /337 وما بعد. 	(((



اديصقتالالفصل الخامس: الحياة ا

143

لأن العباسيِّين قسموها إلى أقاليم أو أجناد، وكان على التجار أن يدفعوا مكوساً إذا 
ض عروضهم للنهب،  انتقلوا ببضائعهم من جند إلى جند، أو خفارةً للقبائل لئلا تتعرَّ
الدراهم والدنانير  التي تغني عن حمل  المالية  ولم تظهر فيها السفاتج )الحوالات( 

ل. إلَّ في فترة متأخّرة من العصر العباسيِّ الأوَّ





145

الف�صل ال�ساد�س 

 العمــران

أ- تمهيد
قال مرتضى الزبيدي: »يقال: عَمَر الرجل مالَه وبيته عِمارةً، وعُموراً، وعُمراناً 
كعثمان: لزمه«. وقال أبو البقاء الكفوي))): »العمارةُ: هي ما يُعْمَر به المكانُ«. وقال 
أي  دافق  مثل  معمورٌ،  أي  عامر  فهو  عمارةً،  أعمُرُه  الخرابَ  »عمرت  منظور:  ابن 

مدفوق«. 

 ، العُمْران، فقال))): »إن الاجتماع الإنسانيّ ضروريٌّ ابن خلدون معنى  وسّع 
الاجتماع  من  له  بُدَّ  لا  أي  بالطبع،  مدنيٌّ  الإنسانُ  بقولهم:  الحكماءُ  هذا  عن  ويعبِّر 
»الاجتماعُ  أيضاً))):  وقال  العمران«.  معنى  وهو  اصطلاحهم.  في  المدينةُ  هو  الذي 
العالم  الله من اعتمار  ، وإَّل لم يكمل وجودُهم، وما أراده  ضروريٌّ للنوع الإنسانيِّ

بهم واستخلافه إياهم، وهذا هو معنى العُمران«.

اجتماعياً  ومعنى  ضيقاً،  لغويّاً  معنىً  للعمران  أن  تفهم  أن  تستطيع  سبق  ا  ممَّ
واسعاً:

الكليات 258/3.  	(((
المقدمة /4. 	(((
السابق /43. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

146

مدينة  أو  دوراً  يحلّونه  الذي  المكان  في  الناسُ  يبنيَ  أن  ففحواه  اللغويُّ  أمّا 
يقطنونها ويلازمونها.

عددٌ  يجتمع  أن  فمعناه   - خلدون  ابن  إليه  ذهب  ما  وهو   - الاجتماعيُّ  وأمّا 
من الناس، ليصنعوا مجتمعاً متحضّراً. وتستطيع أن تختصر المعنيين بعبارة موجزة، 
فتقول: العمرانُ عند اللغويين البناءُ، والارتباطُ به، وعند ابن خلدون الاجتماعُ لصنع 
وكيف  »العمران«؟  كلمة  العباسيّون  فهم  فكيف  تطويرها.  على  والتعاونُ  الحضارة 
ترجموها ترجمة عملية؟ وما الأعمالُ العمرانيةُ التي أُثرَِتْ عنهم؟ وإلي أيِّ المعنييْن 

أو القسمين السابقين تنتسب؟ 

منه  فأنجزوا  الكفتين،  متوازنَ  نهوضاً  العمران  بقسمي  العباسيون  نهض  لقد 
فيه  القولَ  بسطنا  الذي  النحو  على  بالحضارة  ارتقوا  إذ  خلدون،  ابن  إليه  ذهب  ما 
عوا آفاق التجارة، ونظموا  حينما ذكرنا أنهم ارتقوا بالحياة الزراعية والصناعية، ووسَّ
الإدارة، وتأنَّقوا في الملبس، وتفنَّنوا في المَطْعَم، وأمعنوا في الترف والغناء. وأنجزوا 
المدنَ  فبَنوَا  وعمروها،  الأرضَ  أثاروا  إذْ  اللغويون،  إليه  ذهبَ  ما  نفسه  الوقت  في 

ور والقصور.  والثغورَ، والدُّ

ب- تخطيط المدن وبناؤها 

قبل  نازلٌ  ينزلها  أن  تُنزَْلُ من غير  الأرضُ  والخِطَّةُ:  »الخِطُّ  منظور:  ابن  قال 
ليُِعْلَمَ  بالخطّ  علامةً  عليها  يُعلِّم  أن  وهو  واختطَّها:  خطّاً،  لنفسه  خطَّها  وقد  ذلك. 
الزبيدي:  وقال مرتضى  والبصرة«.  الكوفة  داراً. ومنه خططُ  ليبنيها  احتازها  قد  أنه 
أن  تعني  الأقــوال  وهذه  خطوط«.  فيه  ما  كلُّ  والمخطَّطُ  التسطيرُ..  »التخطيطُ: 
أو مدينة. فكيف خطَّط  داراً  تُجعل  أن  قبل  الخطوط على الأرض  وَضْعُ  التخطيطَ 
ة والعباسيّون خاصة مُدنهم؟ وما الأسسُ التي اعتمدوا عليها في تخطيطِ  العرب عامَّ

ما خطَّطوا؟ 

الله  رضي  الفاروق  بتوجيهِ  والكوفة  البصرةِ  مدينتي  العربُ  خطَّط  حينما 



لعمراناس: دلسااالفصل 

147

وقادةَ  الخليفة  حملت  التي  العوامل  أهمَّ  والحربيةُ  السياسية  الأغراضُ  كانت  عنه 
تُجْعلا  أن  الوقت  ذلك  في  بنائهما  من  الهدف  كان  إذْ  تأسيسِهما،  على  الجيوش 
صارتا  ثم  السواد،  أهلَ  المجاهدون  يخالطَ  لئلاَّ  الأجنادُ،  فيهما  ترابطُ  معسكرين 

مدينتين عامرتين.

بغداد  باني  المنصورُ  ومنهم   - الخلفاءُ  التزم  ل  الأوَّ العباسيِّ  العصر  وفي 
بقاءَها ونماءَها، وماءَها  باني سامرّاء - شروطاً تضمن للمدن الجديدة  والمعتصمُ 
وغذاءها، وهي ستةُ شروط ذكرها ابن الربيع)))، وهو يتحدث عن المكان الصالح 

لاحتضان المدينة المُزْمَعِ تأسيسُها، فقال))): 

المكان  واعتدال  المستمدة،  الميرة  وإمكانُ  المستعذبة،  المياه  سَعَةُ  »هي 
الأعداء  من  منازلها  وتحصين  والاحتطاب،  المرعى  من  والقرب  الهواء،  وجودةُ 

والزعّار، وأن يحيط بها سورٌ يعين أهلها«. 

ويخيَّل إلينا أن أبا جعفر المنصور قبل أن يبني مدينة بغداد لم يستوفِ هذه 
ليجعل  تحقيقها،  من  بدٌّ  يكن  لم  أخرى،  شروطاً  ق  حقَّ وإنما  فحسب.  الشروط، 

رها وخطَّطها، ثم شيَّدها حاضرةً تليق بعظمة الدولة العباسية.  المدينة التي تصوَّ

لأنَّها  المنصورَ؛  لترضيَ  تكنْ  لم  وضخامتها،  فخامتها  على  دمشق،  فمدينةُ 
ض لغزوات الروم. والبصرةُ،  الباقية من أنصارِ الأمويين، وتتعرَّ البقيةِ  كانت مثوى 
على سَعتهِا ومباهاتها بعلمائها وأدبائها، شديدةُ الرطوبةِ، تقعُ في الحاشية الدنيا من 
العراق لا في قلبه، والكوفةُ القريبةُ من القلب مَكْمَنُ التشيُّع المَوْتور والمتنمّر للثأر 
من العباسيين. وأبو العباس السفاح حينما بنى دارته »الهاشميَّة« في الأنبار لم يكن 

هناك خلاف في الزمن الذي وجد فيه )ابن الربيع( بعضهم قال كان زمن المعتصم، وبعضهم أنه  	(((
كان زمن المستعصم وهو الأرجح.

المدينة الإسلامية /96، وأشار كل من ابن خلدون وابن الأزرق إلى هذه الشروط فذكرا »أن ما  	(((
تجب مراعاته في أوضاع المدن أصلان مهمان: دفع المضار، وجلب المنافع« وفصلا تفصيلًا كل 

أصل منهما، وهذان الأصلان قاعدتان فقهيتان عامتان.



 الشعر في العصر العباسي الأول

148

على  مَرَدوا  والأعرابُ  الأعراب،  مرتع  والباديةُ  البادية،  تجاورُ  الأنبار  لأن  موفَّقاً؛ 
الغزو، ولهذه الأسباب بحث المنصورُ عن موقع تتوافر فيه ستةُ الأشراط السابقة، 
وتلبّي مطامحه، فوجده في قرية صغيرة اسمُها بغداد، يلتقي عندها نهرُ الصراة بنهر 
اها »دار السلام«، غير أنَّ الاسمَ القديمَ ظلَّ أعلقَ  دجلة، فاختطَّها حاضرةً له، وسمَّ

بأذهان الناس، وأجرى على ألسنتهم. 

ا عَزَم على بنائها أحبَّ  روى الطبريُّ في أحداث سنة: 145هـ »أن المنصور لمَّ
حَبُّ  الخطوط  تلك  على  يُجْعَلَ  وأن  بالرماد...  تُخَطَّ  أن  فأمر  عِياناً.  إليها  ينظر  أن 
القطن، ويُصَبَّ عليه النفطُ، فنظر إليها والنارُ تشتعل، ففهمها، وعَرَف رسمها، وأمر 

أن يُحْفَرَ أساسُ ذلك على الرسم، ثم ابتُدِئَ في عملها«.

ووصفها د. حسن إبراهيم حسن بعدما نجز بناؤها، فقال))):

أحدٌ  يكون  لا  حتى  وسطَها  وجامعَه  داره  وجعلَ  رة،  ــدوَّ م المدينةَ  »جعل 
يجعل  ولم  المسلمين...  عند  المدن  بناء  في  جديد  نوعٌ  وهو  الآخر،  من  إليه  أقربَ 
ة  المنصورُ حولَ القصرِ والجامع بناءً إلَّ الدارَ التي بناها للحرس وسقيفةً كبيرة ممتدَّ
ومَنْ  الأصاغر  أولادِه  منازلَ  ذلك  حول  وجعل  والجصّ...  بالآجر  مبنية  عمد  على 
الدولة  الأمراء ورجال  واتَّخذ حولَ ذلك قصورَ  والعبيد.  الخَدَم  بشؤونهم من  يقومُ 
ودواوين الحكومة ومطبخ العامة. وأخذ البنَّاؤون يبنون حول الدواوين دورَ الأهالي، 

تتخلَّلها الأسواقُ، وجعل للمدينة شوارعَ رئيسية أربعة...«.

راً سريعاً في حياة المنصور، وتحت إشرافه حتى ضاقتْ  رت بغدادُ تطوُّ وتطوَّ
اتِّساعها. ذكروا أنَّ عدد السكك والدروب بلغَ ستة آلاف، وأن عددَ  بساكنيها، على 
الحمّامات بلغ عشرة آلاف، وأن المساجد أرْبت على ثلاثين ألفاً. فاضطر المنصور 
ل الرصافة - وكانت ثكنةً للجند على الضفة الشرقية  ع المدينة، فحوَّ حينئذٍ إلى أن يوسِّ
لدجلة - إلى مدينة أخرى تجاور الأولى، ثم وضع المنصورُ نفسُه على قطعة قماش 

تاريخ الإسلام 301/2. 	(((



لعمراناس: دلسااالفصل 

149

ى الكرخ، وأمر ببنائها، ونقَلَ  مُخطَّطاً آخر لضاحية أخرى على ضفة دجلة الغربية تسمَّ
إليها الأسواق، وخصَّ كلَّ حرفة بسوق. 

مةَ  السِّ النظافةُ  كانت  المُتسارع  النموِّ  وهذا  المُتْقن،  التنظيم  هذا  جانبِ  وإلى 
ومَهْوى  البلاد،  عروسَ  بغدادَ  لتجعلَ  البناء،  رِكاب  في  تسير  كانت  التي  الحضارية 

أفئدة العباد. قال د. حسن إبراهيم حسن))): 

بتنظيم مدينته، ونظافة شوارعها وطُرقها، فكانت  كبيرة  المنصور عناية  »عُني 
الروايا تدخلُ على  المدينة. وكانت  الترابُ خارجَ  تُكْنسَُ كلَّ يوم، ويُحْمَل  الرحاب 
بتوصيل  فأمر  خلافته،  حاضرة  وأبهة  يتَّفق  لا  ذلك  أن  الخليفة  فرأى  البغال،  ظهور 

الماء إلى قصره«.

ل مدينةُ فاس))) في المغرب  ومن المدن التي بُنيت في العصر العباسيّ الأوَّ
اقتطعوا  الذين  الأدارسة  ثاني ملوك  الله  بن عبد  إدريس  بن  إدريس  بناها  الأقصى. 
الأدارسة  حاضرة  أن  بنائها  وسبب  به.  واستقلوا  العباسيين،  من  الأقصى  المغرب 
من  إليها  هاجروا  الذين  بأهلها  ضاقت   - وليلي  واسمها   - مكناس  من  القريبة 
وعَمَرها  192هـ{،  }سنة  فاس  مدينة  الثاني  إدريس  لهم  فاختطَّ  وتونس،  الأندلس 
من  هاجرت  أخرى  أسرة  مئة  وثلاث  قرطبة،  من  إليها  هاجرت  أسرة  مئة  بثلاث 

تونس. 

وبانيها  اء)))،  سامرَّ مدينةُ  الأول  العباسيّ  العصر  في  بُنيت  التي  المدن  وثالثةُ 
المعتصمُ بن هارون الرشيد. وسببُ بنائها ضيقُ بغداد بجنده الأتراك، وشكوى أهلها 
من عَسْفهم. شرع المعتصم بتخطيطها }سنة 221هـ{ وحَرَص في هذا التخطيط على 
جعلها قسمين: قسماً وَقَفَه على جنوده وغلمانه الأتراك، إذْ أقطعهم قطائعَ تفصلُهم 
حاشيته،  وقصورَ  قصورَه،  فيه  بنى  وقسماً  وأسواقها،  الأخرى  المدينة  أحياء  عن 

السابق 309/2. 	(((
تاريخ الإسلام 318/2 وما بعد. 	(((

السابق 211/2 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

150

والمسجدَ الجامع، والأسواق التجارية. وموقعُها شمال بغداد على مسيرة ثلاثة أيام 
منها، بين نهري دجلة والقاطول الذي حفره الرشيد من قبل)))*.

جـ- تخطيط الدور والقصور وبناؤها
وقوعُ  أوّلهُما  ين:  متضادَّ لعاملين  العباسي  العصر  في  الدور  تخطيطُ  خضع 
. والثاني أحكامُ الفقه القاضية بستر النساءِ عن  البلادِ العربية في بقاع يشتدُّ فيها الحرُّ
عيون الرقباء. الأوّلُ يتطلَّبُ أن يراعي التخطيطُ حاجةَ الدور إلى الإضاءة والتهوية، 
أزقة  على  المُطلَّة  ولاسيَّما  الشوارع،  على  المُطِلَّة  النوافذُ  تُضَيَّق  أن  يتطلَّب  والثاني 

ضيِّقة متقاربة الدور.

حوله  وأديــرت  وسطها،  في  الــدار  فنِاء  جُعِل  النقيضين  هذين  بين  للتوفيق 
ورئتي  والضياء،  الهواء  مصدرَ  الفِناء  فأصبح  النوافذ،  عليه  وأطلَّت  الحجُراتُ، 
الدار وقلبَها، فيه يسرح الأطفال ويمرحون، وبين أشجار البرتقال والليمون يلعبون 
أعمارهن،  من  الأطــول  الزمن  النساء  تقضي  المشرقة  سمائه  وتحت  ويتوثبون، 

مُخدّرات آمنات. 

م التطاولُ في البنيان لئلاَّ يُشرف المُسْتعلي  ومن باب الإمعان في الاحتشام حُرِّ
على المُسْتَفِلِ، وسُترت النوافذُ الخارجية بمشربيات تحجبُ مَنْ في الدار عمّن في 
خارجها، لكنها تسمح لمن فيها برؤية من يطوف بها، وفُصِل باب الدار الخارجي عن 
فنائها الداخلي بممر ينتهي بباب يفصله عن الفناء. وربما جُعل هذا الممرُّ ملتوياً أو 

متكسّراً للمبالغة في الحجب. 

كبيرٌ  دار وعاءٌ  يُجْعَلَ في كلِّ  أن  أولاهما  فله طريقتان؛  بالماء  الدار  إرواءُ  ا  أمَّ

* أمّا في الشام فتقول د. أمينة البيطار: »ونهض بعض ولاة العباسيين وقوادهم ببناء بعض المدن  	(((
بها أولاده...  الشام أسكن  بادية  الله بن صالح مدينة سلمية على طرف  بنى عبد  فقد  الشام،  في 
السياسية...«  »الحياة  مالك«  الرحبة فسميت رحبة  مدينة  الرشيد  قواد  أحد  بن طوق  مالك  وبنى 

361 وما بعد. 



لعمراناس: دلسااالفصل 

151

قاة، ويستمدُّ منه أهلُ الدار، وهي الطريقة التي كانت متَّبعة في  )صهريج( يملؤه السُّ
إلى جوارها، وتُرسل في  المدنُ  تُبنى  التي  الأنهار  أمواهُ  تُجتلبَ  أن  والثانية  القدس. 
قنوات تمدُّ البيوت بالماء كما تروي الشرايينُ أوصال الجسوم، على النحو الذي كان 

متَّبعاً في مدينة دمشق. 

ة،  والخاصَّ ة  العامَّ دور  في  الغرف  وعددَ  دار  كلّ  سعةَ  نعرفَ  أن  لنا  يُتح  ولم 
غير أنك تستطيع أن تخمن أن سعة الدار كانت مرهونة بسعة الرزق، وأن دور السراة 
والموسرين كانت متميزة بالضخامة والفخامة. حتى اشتهر منها ما بناه الولاة، ومنها 
الملك بن  بناها عبد  النيرب، ودار  بالقرب من  بناها صالح بن علي والي حلب  دار 

صالح في منبج، ودار بنتها زبيدة في بغراس، وفتحتها للضيافة.

وممّا اتسمت به دورُ الأغنياء أَنها جُعِلتْ ثلاثة أقسام: مقاصير داخلية للنساء، 
الثلاثة  الأقسام  وحول  للضيوف.  خارجية  ومجالس  للخدم،  متوسطة  وحُجرات 
الآجر  من  الــدور  وهيكل  والرياحين.  الفاكهة  أشجار  فيها  ــزْرَع  تُ واسعة،  حدائقُ 
تزدان  كانت  فقد  والسقوف  الداخلية  الجدران  ا  أمَّ الخارج،  من  بالكلس  المغطَّى 
بالرسوم والفسيفساء المذهبة، وفوق السطوح ترتفعُ قبابٌ على أعمدة دقيقة، إذا رآها 
الرائي من بعيد خُيِّلَ إليه أنها معلَّقة في الفضاء بلا عمد. ومظاهر الترف في هذه الدور 
تجعلها فوق دور العامة، ودون قصور الخاصة. تتبع د. جسن إبراهيم حسن مظاهر 

الترف في دور الأغنياء، ووصف ما فيها من نفائس وطنافس فقال))):

ة طبقات، كما  فةً من عدَّ هات المدن مؤلَّ أمَّ ببغدادَ وغيرها من  العمائرُ  »كانت 
بات  عات والمذهَّ كانت غرفُها تزدانُ بالمناضد الثمينة، والزهريَّات الخزفية، والمرصَّ
التي بلغتْ حدَّ الإتقان. ويقول نخلة المدور: إنَّ أهل بغداد كانوا يزينون مجالسَهم 
بالفرش الفاخر، والمتاع الثمين، ويُلْبسون حيطانَها الوشيَ والديباج، ويُعْنوَْن بغرس 
الأزهار في جنَّاتهم، حتى إنهم كانوا يجلبون لها الرياحين من بلاد الهند... ويتَّخذون 
الطيور،  وأشكال  السباع،  صور  من  المتدفِّق  الماء  بين  الحرِّ  أوان  في  مقاعدهم 

تاريخ الإسلام 343/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

152

ا ينقشون في الرخام... واتخذوا في السقوف مراوحَ،  وأشكال التفاحات وغيرها ممَّ
ها، فيجذبونها، فيهفُّ عليهم النسيمُ البارد«. يعملون لها حبالاً تجرُّ

إذا انتقلْتَ من الدور إلى القصور لم تجدْ قصورَ العباسيّين مخطَّطةً وفق طرازٍ 
قبل  والشام  العراق  في  بنوها  التي  والقياصرة  الأكاسرة  قصور  من  يميزُها  خاص، 
الفتح الإسلامي. ففي العراق كانت القصورُ تحاكي قصور الفرس، وفي الشام كانت 
ا بزي إسلاميّ، وتزدان بالخط العربي.  تبنى على شاكلة القصور البيزنطية، لكنها تتزيَّ
وصف د. حسن إبراهيم حسن قصر الخلد الذي بناه أبو جعفر المنصور في بغداد، 

فقال))):

، تجاه باب خراسان، وتأنَّق في بنائِه وتجميله،  »بناه على شاطئ دجلة الغربيِّ
يَ »الخُلْد« تشبيهاً له بجنة الخلد، وبنيت حوله المنازل، فأصبح القصر وما  حتى سُمِّ
بـ »الخلد«. وكان بهذا القصر قباب بديعة الشكل، وبأبوابه مسامير من  حوله يعرف 
الذهب والفضة، تتخلله العمد الكثيرة الضخمة التي عني المنصور بتزيينها بالصور 
بالديباج  فرش  وقد  الأمير«.  »مجلسَ  ى  ويُسمَّ العرشُ،  القصر  هذا  وفي  والرسوم. 
وفيه كراسي مرصعة  الخليفة.  في مدح  الشعر  أبيات من  عليها  نقشت  التي  والبسط 
باللؤلؤ، يجلس عليها كبار رجال الدولة. وفي صدر هذا المجلس يجلس الخليفة في 

قبة مفروشة بأفخر أنواع الحرير المنسوج بالذهب«.

بناء  في  يتنافسون  وراحوا  مسلكه،  والــوزراء  الخلفاءُ  سلك  المنصور  وبعدَ 
ة. ومن هذه  القصور الفخمة، وتزيينها بالنفائس والطنافس، وتحليتها بالذهب والفِضَّ
خام، وحلاَّه  القصور قصرٌ بناه هارون الرشيد على نهر دجلة، فأرساهُ على أساطينِ الرُّ
ة قصورٍ في سامراء، أبرزُها »الهاروني«. وأسرفَ  بأثمن أنماطِ الزينة، وبنى الواثق عِدَّ
القصور  شاكلة  على  تزيينها  في  وتأنقوا  وتفخيمها،  قصورهم  تضخيم  في  البرامكةُ 

الفارسية. 

المرجع السابق. 	(((



لعمراناس: دلسااالفصل 

153

إذْ  بالقصور،  عنايةً  أقلَّ  العباس  بني  من  والأشرافُ  الأمصار،  وُلاةُ  يكن  ولم 
لعيسى  قصرٌ  ومنها  القصور،  ويشيدون  البناء،  في  والوزراء  الخلفاءَ  يطاولون  راحوا 
وزينه،  وحسّنه  البصرة،  في  بناه  سليمان،  بن  لمحمد  وآخر  عباس،  بن  الله  عبد  بن 

ليضاهي قصور بغداد))).

د- بناء المساجد 

مُ - لسببين: ه التقدُّ رْنا الحديثَ عن بناء المساجد - وحقُّ أَخَّ

لُهما أننا لم نجدْ فيما وَقْفنا عليه من أخبار الخلفاء العباسيّين الأوائل أنهم  أوَّ
بنوا مساجد فخمة، تضارع المسجد الأمويّ، والمسجد الأقصى اللذين بناهما الوليد 

بن عبد الملك بن مروان.

يقتصرُ  التفخيم،  إطار  أي  الإطار؛  هذا  في  أخبارٍ  من  ذُكِرَ  ما  جُلَّ  أن  والثاني 
القدس. وتستطيعُ  المكي، ومسجد  كالحرم  العظيمة  القديمة  المساجد  تجديد  على 

أن تعلِّل زهد الخلفاء الأوائل كالسفاح والمنصور بعلتين: دينية وحضارية.

أمر  إذْ  عنه؛  نهى  وما   )^( النبيُّ  به  أمر  بما  دْع  الصَّ فحواها  فإنَّ  الدينية  ا  أمَّ
ببناء المساجد، ونهى عن زخرفتها. جاء في الصحاح أن عمر بن الخطاب أمرَ ببناء 
الناسَ«.  فتفتن  ر،  تُصفِّ أو  ر  تُحمِّ أن  اك  وإيَّ المطر،  من  الناسَ  »أَكِنَّ  فقال))):  مسجدٍ، 
اليهودُ  زَخْرَفَت  كما  »لَتُزَخْرِفُنَّها  المساجد:  عن  يتحدث  وهو  عباس)))،  ابن  وقال 
والنصارى« وجاء فيها عن ابن عمر: »ما ساء عمل قوم قط إلَّ زخرفوا مساجدَهم«. 

بنى  فقد  بها...  يشتهر  داراً  لنفسه  منهم  كلّ  يجعل  بأن  الشام  »واهتم ولاة  بيطار:  أمينة  د.  وتقول  	(((
صالح بن علي حين تولى حلب وقنسرين وحمص سنة/137هـ داراً مشهورة بقرية بطياس بالقرب 
من النيرب... كما بنى عبد الملك بن صالح داراً بمنبج كبيرة وحسنة البناء... وكانت زبيدة زوجة 
الرشيد قد بنت بـ )بغراس( داراً كبيرة للضيافة« »الحياة السياسية وأهم مظاهر الحضارة..« /362. 

عمدة القاري 204/4. 	(((
السابق 205/4.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

154

ه))): »عن أنس أن النبي )^(  وروى السيوطيُّ حديثاً آخر في الموضوع نفسه، ونصُّ
قال: لا تقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد«. 

في  غالى  الذي  المنصور  أنَّ  العلَّة  بهذه  التعليل  صحة  على  يدلُّك  ما  وأدلُّ 
ه المسجدَ الجامع في  تفخيم قصره، وبالغ في زخرفتهِ، حتى قيل: إنه جنة الخلد، نزَّ

بغداد عن الزخارف والمتارف. قال د. صبري فارس الهيثي في صفته))):

اللَّبن والطِّين، وجعلَ لأروقته أساطينَ  المنصورُ من  أنشأه  المسجدُ فقد  »أمّا 
وضبَّاتِ  والغراء،  بالعقب  معقبتين  قطعتين  منها  أسطوانة  كلُّ  كانت  الخشب،  من 
الحديد، إلَّ خمسَ أسطوانات أو ستّاً كانت عند منارة الجامع«. فمسجد المنصور، 

كما ترى، كان من طين وخشب، لا من رخام وذهب. 

حاولت  عهدها  بداية  في  العباسية  الدولة  أن  فجوهرُها  الحضارية  العلَّة  ا  وأمَّ
أن  الفارسية  للحضارة  تسمح  فلم  البداوة،  وأصالة  العروبة،  عراقة  على  تحافظ  أن 
الموجةَ  يدرأ  كان  الذي  السدّ  انهار  المنصور  ذهب  فلما  المساجد.  بناء  على  تطغى 
الطاغية، وبدأت الزخرفة تكسو أشرف المساجد وأقدسها. وحسبنا أن نحدثك ههنا 
عن المسجد الأقصى بألسنة المؤرخين أول الأمر، وبلسان جغرافي من أهل القدس 

آخره، لكي تقف على ما غزا المسجد من مظاهر الترف والزخرفة. 

}سنة:  وقع  بزلزال  معظمُه  م  تهدَّ الأقصى  المسجد  أن  المؤرخون)))  روى 
أبوابه  عن  الذهب  اقتلع  أن  بعد  140هـ{  سنة:  }نحو  المنصور  بناءه  فأعاد  130هـــ{، 
م كرة أخرى، ورفع أمره إلى المهدي، فقال: »رثَّ هذا المسجدُ،  لينفق عليه. ثم تهدَّ
ةً أخرى }سنة:  وطال، وخلا من الرجال. انقضوا طوله، وزيدوا في عرضه«. فبُنيَ مرَّ
163هـ{. ولعلك لاحظت أن المؤرخين ذكروا البناء، ولم يذكروا الزخرفة. ثم أصابه 

الجامع الصغير 1029/2. 	(((
»تخطيط مدينة بغداد« مجلة المورد العراقية م/8، ع/4، سنة /1979. 	(((

المساجد /186.  	(((



لعمراناس: دلسااالفصل 

155

210هـ{  }سنة:  طاهر  بن  الله  عبدَ  واليَه  المأمون)))  الخليفةُ  فأمر  فتهدمَ،  آخر،  زلزال 
كان  ما  يلتزموا  لم  لكنهم  بمكانته،  يليق  بناء  فبنوه  ببنائه،  الأطراف  أمراء  يكلف  أن 
ناحية، وعن  الفارسية من  الحضارة  تعبّر عن غزو  يلتزمه، فزخرفوه زخرفة  المنصور 
))) بعد  مَلِكاً وسوقة بهذا المسجد العظيم. وإليك ما قال المقدسيُّ اهتمام المسلمين 
»وللمُغطَّى  المسقوف:  أي  المغطى  القسم  وهو  الحرم،  صفة  في  قال  بنائه.  من  قرن 
فْر  ح بالصُّ ى باب النحاس الأعظم، مصفَّ ستةٌ وعشرون باباً: باب يقابل المحرابَ، يسمَّ
المذهب، لا يفتح مصراعَه إَّل رجلٌ شديد الباع، قويُّ الذراع. عن يمينه سبعةُ أبواب 
حٌ مذهبٌ، وعلى اليسار مثلهن. ومن نحو الشرق أحدَ عشرَ  كبار، في وسطها بابٌ مصفَّ
باباً سواذج، وعلى الخمسةَ عشر رواق على أعمدة رخام، أحدثه عبد الله بن طاهر«. 

على  أروقةٌ  الميمنة  من  الصحن  فقال))):»وعلى  المسجد،  صحن  وصف  ثم 
وسط  وعلى  الحجارة،  من  أزواجٌ  أروقــةٌ  ر  المؤخَّ وعلى  وأساطين،  رخام  أعمدة 
بشقاق  ملبَّسةٌ  رَ  المؤخَّ إلَّ  كلُّها  قوفُ  والسُّ حسنة.  قبَّةٍ  خلف  عظيمٌ،  جمل  المغطَّى 

رُ مرصوفٌ بالفسيفساء الكبار«.  الرصاص، والمؤخَّ

وذكر أن في المسجد أربع قباب، أجملُها قُبَّةُ الصخرة، فقال))): »وفي الوسط 
القبلي، باب  مَرْقاةً: باب  يقابل  أبواب، كلُّ باب  بأربعة  ن  مُثَمَّ قبةُ الصخرة على بيت 
ور، باب النساء، يُفتح إلى الغرب، جميعُها مذهبة... والقبةُ على  إسرافيل، باب الصُّ
فر المذهب.. فإذا بَزَغت عليها الشمسُ أشرقت القبَّة، وتلألأت  عِظَمِها ملبَّسة بالصُّ

المنطقةُ، ورأيت شيئاً عجباً«. 

ويغلبُ على ظنِّنا أنَّ خلفاء العصر العباسي الأوّل من المنصور إلى المأمون 
بن  الله  عبدُ  رأسهم  وعلى   - ولاتهم  أمروا  أو  الزلازلُ،  رت  دمَّ ما  رُوا  عَمَّ الذين  هم 

السابق /187.  	(((
المختار من أحسن التقاسيم /153. 	(((
المختار من أحسن التقاسيم /158. 	(((

السابق/159.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

156

ببناء الأقصى وقبة الصخرة، وأن لابن طاهر  طاهر الخزاعي بالولاء }ت:230هـ{ - 
هذا - وكان ذا كفاية في الإدارة - يداً بيضاءَ في إعطاء المسجد هذه الصورة الزاهية 

التي رسمها المقدسي. 

المساجد،  تزيين  في  الأوائل  العباسيِّين  الخلفاء  زهد  من  زعمنا  ما  صحَّ  وإذا 
وتفخيمٍ  تضخيمٍ  من  أدخلوا  ما  إلى  نظرنا  إذا  تبطلُ  أو  تضعف  الزعم  هذا  فصحةُ 
المسجد  تاريخ  المقدسيُّ في حديثه عن  قال  النبويّ.  والمسجد  المكيّ  الحرم  على 

الحرام))): 

»حجَّ المنصورُ، فرأى صغر المسجد الحرام، وشعثه، وقلَّة معرفتهم بحرمته، 
ورأى الأعرابيَّ يطوف بالبيت على بعيره وبجاويّه، فساءَه ذلك، وعزم على شراء ما 
ها  حوله من الدور، وزيادتها فيه، وتفخيمه وتجصيصه«. فاشتراها من بني هاشم وضمَّ

إلى المسجد. وقال المقدسيُّ في صنيع المهدي، وتحسينه المسجدَ الحرام))): 

من  المهدي  حملها  ــام،  رخ أعمدة  على  ثلاثةٌ  أروقــةٌ  صحنه  على  »أُديـــرَ 
أُلبست حيطان الأروقة من  بنائه، قد  البحر إلى جدة. والمسجدُ من  الإسكندرية في 

الظاهر بالفسيفساء. حُمِل إليها صناّعُ الشام ومصر«. 

العناية  عن  تشغله  لم  مكة  في  الحرام  بالمسجد  المهديّ  الخليفة  وعنايةُ 
بمكانته  يليقان  وتفخيماً،  تضخيماً  مه  وفخَّ مه  ضخَّ إذْ  المدينة،  في  النبويِّ  بالمسجد 
وقداسته. قال د. حسين مؤنس)))، وهو يتحدث عن مسجد رسول الله )^(: »أعاد 
بناءَه، وزاد فيه المهديُّ }سنة: 164هـ{ وزخرف المَجْنبَة الخلفية بالفسيفساء«. وقال 
))): »حجَّ المهديُّ }سنة: 160هـ{ فزاد فيه مئةَ ذراع، من ناحية الشام عشرة  المقدسيُّ

أساطين«.

السابق /100، بجاويه: بعير منسوب إلى أرض بالنوبة تدعى بجاوة.  	(((
السابق. 	(((

المساجد /64.  	(((
المختار من أحسن التقاسيم /104.  	(((



157

الف�صل ال�سّابع 

 الفِرَقُ الإ�سلاميّة

تمهيد
ما  يعزلَ  أن  الإسلامية  الفرق  من  الأكبر  القسم  تاريخ  في  الباحث  على  يشقُّ 
ا فيها من دين، أو ينسبَ بعضهَا إلى الدين الخالص، وبعضَها إلى  فيها من سياسة عمَّ
والشيعةُ  بالدين،  له  صلةَ  لا  سياسيٌّ  حزب  الخوارجُ  يقول:  كأنْ  المحض،  السياسة 
فرقة دينية لا علاقة لها بالسياسة. فمثلُ هذا الحكم لو أطلق لكان فيه من الارتجال 
يُفْضي  الدقة والتخصيص. ولكان إطلاقُه عملًا متكلَّفاً، لا  والتعميم فوق ما فيه من 

إلى فَصْل مفيد، أو تقسيم واضح. 

ةُ ذلك كلّه أن الإسلام - وإنْ كان ديناً من الأديان السماوية - نظامٌ كاملٌ  وعلَّ
شامل، لا عقيدة وعبادة، فحسب. وكمالُه وشموله يجعلان مَنْ يعتقدُ مُعْتَقدَهُ، وتعبَّدُ 
في  وبتشريعه  السياسة،  في  بأحكامه  يأخذ  أن  إلى  نفسه  الوقت  في  مضْطَرّاً  تعبُّدَهُ، 

القضاء، وبنظامه المالي في الاقتصاد، وبآدابه في السلوك، وبأخلاقه في الاجتماع. 

وعلى هذا الأساس فكلُّ حزب سياسيّ من أحزابه المنتمية إليه تضربُ مبادئُه 
من  طائفٌ  بها  يطوفُ  منه  عة  المتفرِّ الفرق  من  دينية  فرقة  وكلُّ  بسبب،  الدين  إلى 

يت بعضُ هذه الفرق أحزاباً.  سياسة، ولهذا سُمِّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

158

قد تقول: ظهرت في أواخر العصر الأموي وأوائل العصر العباسي فرقٌ دينيةٌ 
خالصة - وهي: المُرْجئة والقدرية والمُعْتزلة - لا يقعُ الباحث فيها على أدنى أَثارة 

من سياسة. 

الخلافة  السلبيةَ من  السياسةِ سياسةٌ؛ لأنَّ مواقفها  ادّعاءَها مجانبةَ  إن  فنقول: 
تعني فيما تعنيه المعارضةَ أحياناً، والحياد حيناً، لأن مَنْ يُعرض عن الحاكم، يحجب 

عنه تأييده، وحَجْبُ التأييد معارضةٌ؛ أي سياسة. 

أضفْ إلى ذلك حجةً أخرى، وهي أن هذه الجماعات - سواءٌ أسميتها أحزاباً 
أم فرقاً - تلتقي في ملتقىً واحد، وهو أنها تستمدُّ من الكتاب والسنة مبادئها الفكرية، 
تها النقلية، وحجَجها التي تثبت بها آراءها، أو تدحضُ بها آراء أعدائها. ولا يعنينا  وأدلَّ
الذي صدرتْ عنه،  المصدرُ  يعنينا  ة هذه الآراء وفسادها، وإنما  ههنا شيءٌ من صحَّ
وهو الإسلام: عقيدةً وشريعةً، ونظاماً وأحكاماً، وخلافةً وإمامة. وفي كلِّ ذلك طيفٌ 

واضحٌ أو باهتٌ من أطياف السياسة. 

أ- الشيعة
1 - الحلفاء الأعداء

الحلفاء الأعداء هم العباسيّون والطالبيّون من بني هاشم؛ لأنَّهم تحالفوا على 
مقاومة الأمويين، ثم تخالفوا فيمنْ يتولَّى بعدهم الخلافةَ، أيتولاَّها رجلٌ من حُفداء 
ر من صُلب علي بن أبي طالب كرم  العبّاس عمِّ النبيِّ )^(، أم يتولاَّها حفيدٌ متحدِّ

الله وجهه؟ 

الطالبيون - وحججُهم أقوى - اعتقدوا أنهم أصحابُ الحقّ في الخلافة؛ لأن 
 ، عليّاً كان أقربَ الناس إلى رسول الله )^(، ومصرعُ الحسين لا يحرمهم هذا الحقَّ
هم، أو أن يدفعَهم عنه.  بل ينقله إلى ورثته، فليس لأمويٍّ أو عباسيٍّ أن ينكر عليهم حقَّ

وأولادُ العباس - وعلى رأسهم عبد الله حَبْرُ الأمة - ظلُّوا يوافقون الطالبيّين، 
بن  محمد  بنُ  هاشم  أبو  نزل  حتى  وعلانيةً  سرّاً  الأمويّ  العصر  طوالَ  لهم  ويدعون 



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

159

ه في الخلافة لمحمد بن علي بن عبد الله بن عبَّاس، فاتَّخذها  الحنفية الطالبيُّ عن حقِّ
هم في الخلافة.  العباسيّون ذريعةً لحرمان ورثةِ عليٍّ من حقِّ

دٍ  لمحمَّ البيعة  على  والعباسيِّين  الطالبيِّين  إجماعُ  الذريعةَ  هذه  يُضْعف  ا  وممَّ
من  المبايعين  بين  وكان  الأموي،  العهد  أواخر  في   - طالبيٌّ  وهو   - الزكية  النفسِ 
قد  الصادق  جعفر  كان  وإذا  المنصور،  جعفر  وأبو  السفاح،  العباس  أبو  العباسيِّين 
البيعة، فإمساكُه عنها قد يُضعف موقفَ النفس الزكية، ولا يقوّي موقفَ  أمسك عن 

أحد من العباسيين؛ لأنه طالبيّ لا عباسيّ. 

أهل  إلى  ودَعَــوْا  دَخَل،  على  الزكية  النفسَ  بايعوا  العباسيين  أنّ  إلينا  ويُخيَّلُ 
البيت على دَغَل، وفي نيَّتهم أن يَنقُْضوا ما أبرموا، لاعتقادهم أن تنازل أبي هاشم أهمُّ 
هم ثبت بالتنازل، ولم يُنقَْض بالبيعة. وإلى مثل هذه  من البيعة للنفس الزكية، وأن حقَّ

عون.  غوا ما يدَّ المغالطة يلجأ الطامحون ليسوِّ

وأدلُّ ما يدلُّك على هذا الطموح الذي كان مكظوماً في نفوس العباسيين، ثم 
انفجر، كتابٌ أرسله أبو جعفر المنصور إلى النفس الزكية، ذكر في آخره أنَّ العباسيين 
أصحابُ الحقّ، وأيَّد دعواه بأن سقاية الحجيج في الجاهلية والإسلام كانت لجدهم 

العباسِ، ولم تكن لأبي طالب. قال أبو جعفر))):

»... ولقد علمتَ أنه لم يبق أحدٌ من بني عبد المطلب بعد النبي )^( غيره - 
يعني العبَّاسَ - فكان وارثَه من عمومته. ثم طلب هذا الأمرَ غيرُ واحد من بني هاشم، 
يبق  فلم  ولده.  في  والخلافةُ  له،  النبيِّ  وميراثُ  سقايته،  فالسقايةُ  ولدُه.  إلَّ  ينله  فلم 

ثه«.  شرفٌ، ولا فضلٌ، ولا إسلام في دنيا ولا آخرة إلَّ والعباسُ وارثُه ومُوَرِّ

2 - اضطهاد العباسيِّين للطالبيِّين 
ا  فلمَّ الخلافةَ.  ليبلِّغهم  يرقونه  سُلَّماً،  الطالبيين  عمهم  أبناءَ  العباسيون  اتَّخذ 

تاريخ الإسلام 126/2.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

160

الناس  ة  عامَّ أنَّ  اليقين  علمَ  يعلمون  كانوا  لأنهم  الطالبيين؛  بمعادة  جهروا  بلغوها 
م حفدةَ عليّ بن أبي طالب على حفدة العباس بن عبد المطلب، وأنَّ سقاية  كانت تقدِّ
الحجيج لا تعدلُ انتسابَ الطالبيّين إلى عليّ وفاطمة رضي الله عنهما، وأن في بيعة 
السفاح والمنصور للنفس الزكية إقراراً بحقّه في الخلافة، ونسخاً لتنازل الحسن بن 

علي للأمويين، وتنازل أبي هاشم للعباسيين. 

فإنَّ  المشروع،  الحقِّ  من  السياسة  في  أَجْــدى  المشهور  السيفُ  كان  ا  ولمَّ
الزكية،  النفس  محمد  من  يتخلَّصوا  لكي  الطالبيّين  على  السيف  شهروا  العباسيين 
من  الخلافة  انتزاع  على  وعمله  الطاعة،  على  وخروجه  البيعة،  بنقضه  عين  متذرِّ
أصحابها. فكلَّف أبو جعفر عيسى بن موسى العباسيَّ بمحاربة النفس الزكية، فحاربه، 

وقتلَه، وبعثَ برأسه إلى أبي جعفر }سنة: 145هـ{. 

ائين  المشَّ أن   - حسن)))  إبراهيم  حسن  د.  ومنهم   - الباحثين  بعضُ  ورأى 
السوء  سُعاة  بين  أن  وزعموا  الطالبيين،  على  الرشيد  هارون  قلب  أوغروا  بالنميمة 
الكاظم  موسى  الإمام  على  حرّضوه  وأنهم  الرشيد،  إلى  دين  المتودِّ الطالبيين  بعضَ 
إليه  وحَمْلَهم  إمامته،  واعتقادهم  حوله،  الناس  التفافَ  فوه  وخوَّ الصادق،  جعفر  بن 
من  للدولة  قتله حمايةً  أو  في سجنه  أن  الرشيد  نفس  في  وَقَرَ  أموالهم، حتى  خُمْسَ 

د. خطر مؤكَّ

المدينة.  إلى  ه  ردَّ ثم  بغداد،  إلى  العباسي  المهديُّ  »أَقْدَمه  سَجْنه))):  في  قيل 
بالمدينة،  مرَّ  179هـ{  ا حجَّ }سنة:  فلمَّ فيها.  للكاظم  يبايعون  الناس  أنَّ  الرشيدَ  وبلغ 
فاحتمله معه إلى البصرة، وحبسه عند واليها عيسى بن جعفر سنة واحدة، ثم نقله إلى 

بغداد، فتوفي فيها سجيناً«.

179هـ{، ووصل إلى المدينة قبض  ا حجَّ الرشيد }سنة:  وقيل في قتله))): »لمَّ

السابق 127/2. 	(((
الأعلام/ ترجمة موسى بن جعفر. 	(((

السابق. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

161

على موسى بن جعفر الصادق، وحمله إلى بغداد، حيث حبسه. ثم قتله، وأدخلَ عليه 
جماعةً من العدول، شهدوا أنه مات حتفَ أنفه«. 

وإنَّما  وحدهم،  الشيعة  أئمة  يُصِبْ  لم  الاضطهاد  أنَّ  ضيف  شوقي  د.  وذكر 
أصاب أتباعَهم الذين كانوا يثورون بالعباسيين، فتلاحقهم السلطة، لكنها تعجزُ عن 

قمع التشيُّع، والقضاء على أفكاره وأنصاره. قال د. شوقي))):

العباسيون،  الخلفاءُ  عليها  ويقضي  ــورة،  ث من  بأكثر  العلويون  »وينهضُ 
ويسجنون ويقتلون كثيراً من آل البيت وشيعتهم. ولم يستطع العباسيون على الرغم 
من بطشهم بالعلويين وقضائهم على ثوراتهم القضاءَ على التشيع، بل لقد أخذ يزدادُ 
مع الأيام سرّاً وجهراً، وأخذت فرقُه تتكاثر«. فما أهمُّ هذه الفرق؟ وما أهمُّ العقائد 
التي اعتقدتها، ودعت إليها؟ وهل لافتراقها سببٌ أو أساسٌ من عقيدةٍ أو  والأفكار 

سياسة؟ 

3 - لماذا افترقت الشيعة إلى فرق؟ 
يُجيبُ أحمدُ أمين عن هذا السؤال إجابةً تُعلِّل افتراق الشيعة إلى فرق بعلَّتين 
ن تصحُّ إمامتُه.  أو أساسين: أوّلُهما مرتبطٌ بالعقيدة ارتباطاً جوهريّاً، والثاني ناجم عمَّ
لكنه قبل أن يبسطَ القول في هذين الأساسين يحاول أن يبيِّنَ ما وراءَهما من أطياف 

س الملوكَ، فيقول))): س الأئمة كما تقدِّ كسروية تقدِّ

الفارسيِّ على تعظيم  أيامَ الحكم  مَرَنوا  »تشيَّع قوم من الفرس خاصة، لأنهم 
ا دخلوا إلى  البيت المالك وتقديسه، وأن دمَ الملوك ليس من جنس دم الشعب، فلمَّ
إلى  نظرتَهم  البيت  أهل  إلى  ونظروا  نظرة كسروية،  النبيّ )^(  إلى  نظروا  الإسلام 

البيت المالك. فإذا مات النبيُّ )^( فأحقُّ الناس بالخلافة أهلُ بيته«. 

فيما  د  تشدَّ من  الشيعة  صفوف  في  أن  ففحواه  بالعقيدة  المرتبط  الأساس  أمّا 

العصر العباسيّ الأول /27 وما بعد.  	(((
ضحى الإسلام /646 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

162

ه ولم يكفر. ورأى أحمد أمين  اعتقد، فنفّر وكفّر، وفي صفوفها من هادن ولاين، فسفَّ
د هو الذي تأثر بالطيف الفارسي، وهو »الذي يسبغ على الأئمة نوعاً من  أن المتشدِّ
التقديس، ويبالغ في الطعن على من خالف عليّاً وحزبه إلى درجة الكفر«))). ورأى أن 
الذي هادن ولاين »هو المعتدل المتزن الذي يرى أحقية الأئمة في اعتدال، ويخطئ 
من خالفهم خطأ، لا يبلغ الكفر«))). فانقسام الشيعة بين الغلو والتسامح هو الأساس 

الأول لافتراقهم فرقاً. 

الله وجهه،  بعليّ كرم  يتعلّق  فإنه لا  إمامته،  بمن تصحّ  المتعلّق  الأساسُ  ا  وأمَّ
بأبنائه  لأن الفرق كلها مجمعة على أنه صاحبُ الحقّ، والإمامُ الأعظم. وإنما يتعلق 
وفي  الإمــام،  في  توافرها  يجب  التي  وبالشروط  بعده،  من  الأئمة  وبعدد  وحفدائه، 
الصفات التي يتصف بها. ولا يعنينا ههنا أن نذكر الفِرق كلَّها وما بينها من فروق، وإنما 

يعنينا أن نذكر أهمّها، وأن ندير القول حول الفرقتين الكبريين: الإمامية، والزيدية. 

4 - الإمامية والزيدية وأهمّ عقائدهما)))
يت الفرقةُ الأولى »إمامية« نسبةً إلى الإمام، والإمامُ في اللغة نظيرُ الخليفة.  سُمِّ
نْ 

َ
ناً بقوله تعالى: ]وَنرُِيدُ أ ويغلبُ على ظنِّنا أنَّ الفرقةَ نفسَها تَخَيَّرتْ هذا الاسم تيمُّ

ةً وَنَعَْلَهُمُ الوْارثِيَِن[ }القصص:  ئمَِّ
َ
رضِْ وَنَعَْلَهُمْ أ

َ
ِينَ اسْتُضْعِفُوا فِ الأ نَمُنَّ عََ الَّ

 .}5/28

يت الفرقةُ الثانية »زيدية« نسبةً إلى زيد بن عليّ بن الحسين بن علي بن  وسُمِّ
أبي طالب الذي بايعه أهلُ الكوفة }سنة 120هـ{ وقتله الحكمُ بنُ الصلت والي الكوفة 
}سنة 122هـ{ بأمر والي العراق يوسف بن عمر الثقفي. ويُقال له: »زيد الشهيد« وقال 

أبو حنيفة: »ما رأيتُ في زمانه أفْقَهَ منه، ولا أسرعَ جواباً، ولا أبينَ قولاً«.

السابق /647. 	(((
السابق / 647.  	(((

السابق /649 وما بعد، والعصر العباسيّ الأول /27 وما بعد.  	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

163

أسباب  لعدة  بثبوته  مقطوعٌ  حقٌّ  عليّ  إمامة  أن  الإمامية  إليه  ذهبت  ما  وأهمُّ 
أوّلها أنه أفقه الناس وأعلمهم وأكفؤهم بعد النبي )^( والثاني أنه صهر النبي )^( 
وزوج أشرف النساء، والثالث أن النبي أوصى له، وسمّاه باسمه، ومعنى ذلك أن أبا 

بكر وعمر اغتصبا ما ليس لهما، ويجب التبرؤ منهما. 

حَصَرت  لأنّها  الاسم  بهذا  يت  وسُمِّ عشرية«.  »الاثنا  تفرعت  الإمامية  وعن 
الإمامة في اثني عشر إماماً وهم علي وأبناؤه من فاطمة، أولهم عليّ نفسه، وآخرهم 
المهديّ المنتظر - واسمه محمد بن الحسن العسكري، وجده علي الهادي - ولقب 
المنتظر لأنه دخل بيته في سامرّاء، ولم يخرج منها، وأتباعه ينتظرون رجعته في آخر 

الزمان ليملأ الأرض عدلاً، بعد ما مُلِئتْ جوراً. 

التي  الخلاف  يت الإسماعيلية. ونقطة  سُمِّ فرقة أخرى  عت  تفرَّ الإمامية  وعن 
وقع عندها الافتراق هي أن الإمامية الاثني عشرية نقَلَت الإمامةَ من جعفر الصادق 
إلى ابنه موسى الكاظم، وأن الإسماعيلية نقلتها إلى ابنه الآخر إسماعيل بن جعفر، 
شوكتُهم،  قويت  أن  إلى  مستورين  وظلُّوا  استتروا،  بعده  من  الأئمة  أن  إلى  وذهبتْ 

فأعلن الإمام إمامته، وهو عبيدُ الله المهديّ رأسُ الدولة الفاطمية. 

محورها  أن  يجد  خاصة  عشرية  والاثني  عامة،  الإمامية  عقائد  في  ينظر  ومن 
والتقية،  المنتظر،  والمهديّ  العصمة،  أربــع:  العقائد  هذه  وأهم  الإمــام،  شخصية 

والرجعة. 

المقصود بالعصمة أن الأئمة كالأنبياء لا يرتكبون كبيرة ولا صغيرة، ولا يجوز 
عليهم الخطأ والنسيان، وهم شفعاء للناس يوم القيامة، والإيمان بهم يمحو السيئات.

سامراء،  في  الحسن  بن  محمد  غيبة  سبق  قديم  المنتظر  بالمهديّ  والاعتقاد 
أوائل  من  العدل،  وينشر  الظلم،  يمحق  إماماً  سيرسل  الله  أن  الاعتقاد  هذا  وجوهر 
المنادين بهذه العقيدة كيسان مولى علي بن أبي طالب، والمختار بن أبي عبيد الثقفي. 
وكلاهما اعتقد أن محمد بن الحنفية }ت: 81هـ{ لم يمت، وإنما غاب وسيعود لمحو 

الظلم، ونشر العدل، ثم قويت هذه العقيدة بغياب محمد بن الحسن في سامراء. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

164

وفحوى التقية ستر الدعوة إلى الإمام، وبثها سرّاً إلى أن تشتد شوكة المؤمنين 
بها، وموادعة من يخالفونهم دفعاً للشرّ، وإيثاراً للعافية. 

جْعة فقال))): »يَرَوْن أنَّ رسول الله )^( وعليّاً والحسنَ  ر أحمد أمين الرَّ وفسَّ
ب  ، فيعذِّ والحسينَ وباقي الأئمة وخصومهم... يرجعون إلى الدنيا بعد ظهور المهديِّ
يَحْيَون  مَن اعتدى على الأئمة وغَصَبهم حقوقَهم، أو قتلهم، ثم يموتون جميعاً، ثم 

يومَ القيامة«. 

الإمام  مناقبَ  أمين  أحمد  تتبَّع  فقد  والتشريع  العقيدة  محور  الإمام  كان  ا  ولمَّ
ة العلماء. وإليك  ة الناس، ولا خاصَّ ه الله به من خصائصَ، لا يتَّصف بها عامَّ وما خصَّ

مقتطفات ممّا ذكر))):

ة  »الإمامُ يوحى إليه، وإن اختلف طريقُ الوحي عن النبيّ والرسول.. وهو حجَّ
الله  قال  الذين  الهُداة  هم  والأئمةُ  الإيمان..  من  جزءٌ  به  والإيمانُ  عباده..  على  الله 
وأعمالُ  علمه..  وخَزَنةُ  الله  وُلاة  وهم   ..}7/13 }الرعد:  هادٍ{  قَوْمٍ  }وَلكُِلِّ  فيهم: 
الخمس للإمام، ونصفُه الآخر  النبيّ )^( والأئمة.. ونصفُ  الناس ستعرض على 

ليتامى أهلِ البيت وحدهم ومساكينهم وأبناء السبيل منهم«.

أمين  أحمد  تتبع  ببعض.  وتتميز  العقائد،  بعض  في  بالإمامية  الزيدية  وتلتقي 
تأثُّر  وبيَّنَ  عطاء،  بن  واصلِ  على  زيدٍ  تَتَلْمُذَ  ذكر  أن  بعد  الأوائل،  كتب  في  عقائدها 

الزيدية بالمعتزلة، فقال فيما قال))):

إمامةٍ  ثبوتَ  زوا  »أتباعُ زيد بن علي ساقوا الإمامةَ في أولاد فاطمة، ولم يجوِّ
لا  فهم  الأفضل..  قيام  مع  المفضولِ  إمامةِ  جــوازُ  زيدٍ  مذهبِ  ومِــنْ  غيرهم..  في 
ؤون من أبي بكر وعمر، ولا يلعنونهما. ولا يقولون بعصمةِ الأئمة، ولا يقولون  يتبرَّ

ضحى الإسلام /670. 	(((
السابق /650 وما بعد. 	(((

ضحى الإسلام /688 وما بعد. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

165

باختفائِهم.. وهم يشترطون الاجتهادَ في أئمتهم، فلذلك كثُرَ فيهم الاجتهادُ، وكثرتْ 
آراؤهم في الفقه«.

ب- الخوارج

1 - ثورات الخوارج في العصر العباسي الأول

أيامهم،  العباسية، والخوارجُ في أخريات  الدولة  قال أحمد أمين))): »جاءت 
أعقبهم  إذا  حتى  منهم،  ونالت  منها  ونالوا  وأنهكتهم،  الأمويةَ  الدولة  أنهكوا  فقد 
العباسيون كان الخوارجُ في حالة تشبه الاحتضار. وحركاتهم التي أتوا بها في العهد 

العباسي تشبهُ حركة المذبوح«. 

العصر  طوالَ  متعاقبة  ثورات  من  الخوارجُ  به  قام  لما  غَمْطٌ  القول  هذا  وفي 
العباسي الأول. وحسبُك أن تستعرض فهارس الطبريّ، والكامل، والبداية والنهاية 
العباسية  الدولة  طول  في  تشتعل  كانت  الثورات  من  متلاحقة  سلسلة  على  لتقف 
وعرضها، من خراسان وأرمينية في الشرق إلى شمال إفريقية في الغرب، ومن بداية 
العصر العباسي الأول إلى نهايته، ورفع ألويتَها فرسانٌ شجعان هزموا جيوشَ الدولة 

في معارك كثيرة. 

الخوارج  رؤوس  من  وكان   - عمان)))  أمير  الأزديّ  مسعود  بن  الجُلُندَْى 
العباس  أبو  إليه  فأرسل  الأمــوي،  العصر  أواخر  بعمان  استقلَّ  قد  كان   - الإباضية 
المستميت  دفاع  يدافع  الجُلُندْى  بن خزيمة، وظل  يقوده خازمُ  اح جيشاً جرّاراً  السفَّ

حتى قُتل وقتل معه عشرةُ آلاف من أصحابه }سنة 134هـ{. 

على  واستولى  المنصور،  جعفر  أبي  على  خرج)))  الشيباني  حَرْمَلة  بن  ومُلْبد 

السابق 334/3. 	(((
الكامل في التاريخ / أحداث سنة 134هـ. 	(((

العصر العباسيّ الأول /32.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

166

الجزيرة الشامية بألف فارس، وهزم جيوشَ العباسيين في بضعِ معارك، وقُتل }سنة 
138هـ{. 

وشهد الشمال الإفريقي))) ثورةً عارمة انضوى تحت لوائها صُفْرية الخوارج 
وإباضيَّتُهم، وكثيرٌ من مقاتلة البربر، وبقيت نيرانها مشبوبةً طَوالَ خمسةَ عشرَ عاماً، 

ولم يتمكّن العباسيّون من إطفائها إَّل بعد أن قاتلوا الخوارج في 375 معركة. 

وفي عهد المهدي خرجت في خراسان خارجةٌ أخرى، لم تكد الدولة تقمعها 
حتى خرج ياسين التميميّ بالموصل))) واستولى على أكثر ديار ربيعة والجزيرة. وفي 
واشتدت  اليشكري)))،  هاشم  بن  السلام  عبد  الجزيرة  في  خرج  أيضاً  المهدي  عهد 
في  قتل  حتى  الأرض  في  فساداً  يعيث  وظلَّ  الدولة،  قادة  من  كثيراً  وهزم  وطائفة، 

قنسرين }سنة 162هـ{.

الجزيرة  على  وغلب  الصحصح)))،  اسمه  مغامر  الرشيد  هارون  على  وخرج 
177هـ{ وكان من  وديار ربيعة. وخرج عليه أيضاً الوليد بن طريف الشيباني))) }سنة 
كبار الأبطال، وبقي طوال سنتين يجتاح الجزيرة وأذربيجان وأرمينية حتى قتله يزيد 

بن مزيد الشيباني }سنة 179هـ{ ورثته أخته الفارعة الشيبانية رثاءً حارّاً. 

العصر  في  ظلوا  أنهم  فرقهم،  اختلاف  على  الخوارج،  في  الرأي  وخلاصة 
البواسل، والفرسان  المغاوير  العصر الأموي مجموعات من  العباسي كما كانوا في 
الشجعان يقاتلون قتال الأبطال، مندفعين إلى الموت اندفاعاً صادقاً، فيه من حرارة 
الإيمان بالعقيدة مثلُ ما فيه من الانحراف عن الحقّ. فما جوهرُ الفكر السياسي الذي 

التزموه؟ 

تاريخ الإسلام 170-169/2. 	(((
ضحى الإسلام /728. 	(((

العصر العباسيّ الأول /33. 	(((
ضحى الإسلام /728.  	(((

العصر العباسيّ الأول /33. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

167

2 - فكرهم السياسي
عصرَه  سبق  الخوارج  ك  يحرِّ كان  الذي  السياسيَّ  الفكر  أنَّ  يزعم  من  يغلو  لا 
الذي  المَسْلَكَ  أن  غير  وفلسفته.  ته  بحجَّ لا  وسذاجته،  وببساطتهِ  بعُمقه،  لا  بصدقه 
رة، إلى الحياةِ الواقعية  سلكوه لتحقيق فكرهم، ولنقله من العقول المنظِّرة والمتصوِّ
المبدأ  يختارون  كيف  عرفوا  لأنهم  صَدَقوا؛  ما  بقدر  فأخفقوا  الناس،  إلى  بغَّضهم 

ويلتزمونه، ولم يعرفوا كيف يطبِّقونه ويحقّقونه.

مبدؤُهم السياسيُّ أن أحقَّ الناس بالخلافة أجدرُهم بها: علماً وفهماً، ومهارةً 
وإدارة، لا حسباً ونسباً. وأجدرُ الناس قد يكون قرشيّاً أو أمويّاً، وقد يكون عربيّاً أو 
ا وراثةُ الحكم وتوريثُه فمَخْرَقةٌ لا يتقبَّلُها الخوارجُ؛ لأن الحكم الوراثي  غيرَ عربي. أمَّ
المبدأ  بهذا  يأخذ  ومَنْ  والقادر، والحكيم والسفيه.  والعاجز  والفاجر،  بالبَرِّ  يأتي  قد 
يرفضْ حكمَ الأمويّين والعباسيّين؛ لأنهم جعلوا الخلافة ملكاً عضوضاً، ويرفض ما 
تدعو إليه الشيعة لأنها لم تكتفِ بالوراثة والتوريث، بل حصرت الحكم في الإمامة 

الموقوفة على أهل البيت.

ا كانت الخلافة للأصلح، فالأصلحُ هو الذي يقعُ عليه الاختيار بالشورى،  ولمَّ
وتجارب.  ثورات  بعد  إلَّ  البشر  إليها  ل  يتوصَّ لم  الحكم،  أنماط  أرقى  والشورى 
ولهذا قلنا: إنَّ الفكر السياسي الذي آمن به الخوارج سبقَ عصرَه، والمأخذُ عليه أن 
الخوارج لم يُبيِّنوا للناس كيف يُخْتار الخليفةُ، أيختاره كلُّ الناس عالمهم والجاهل، 

كبيرهم والصغير، أم يختارُه صفوةُ الناس؟ 

وبعد أن يُجمع الناس على الخليفة بشكل من أشكال الانتخاب يظلُّ الخليفةُ 
المنتخب تحت الاختبار، فإن استقامَ أقام، وإنْ انحرفَ انصرف. فإن رفض الاعتزال، 
يجعلُ  لأنه  عصره؛  على  المتقدّم  الحكم  أشكال  من  آخر  شكلٌ  وهذا  بالقتال.  عُزل 

السلطة الحقيقية مُلْك الأمة لا مُلْكَ الإمام. 

وإذا تذكرت أن الكثرة الكاثرةَ من الخوارج كانوا أعراباً صِلاباً، وبُداة جفاةً، 
لا يعرفون المسالمَة، ولا يألفون المساومة، وأن أكثر هذه الكثرة من تميم استطعْتَ 



 الشعر في العصر العباسي الأول

168

ر ما في فكرهم السياسيِّ من رجولة وصراحة. لقد كانوا يكرهون المصانعةَ،  أن تفسِّ
الضعف  ضُروب  من  ضرباً  ونها  ويعدُّ التقيّة،  من  ويسخرون  الموادعةَ،  ويرفضون 
والفوز  والمكاسبِ،  المناصب  اقتناص  إلى  ازون  النهَّ منه  ينفذ  ومنفذاً  والمخادعة، 

د إلى الحاكم، والإغضاء على ظلمه. بالمغانم بالتملُّق والتودُّ

وشعرهم السياسيُّ كان - على قلّته أو قلة ما بَلَغنا منه - يُعَدُّ أصدقَ صورةٍ من 
صور الالتزام السياسي. وسيظلّ يُعَدُّ الشكلَ الأمثل للالتزام في تاريخ الأدب العربيِّ 
واللسان  للمبدأ،  الإخلاص  وربيب  المسلح،  النضالِ  توأمُ  لأنه  وحديثه؛  قديمهِ  كلِّه 
العباسي، كما  المعارضة للحكم  الغضب  نبع من عاطفة  المعبر عنه، ولأنه  الصريح 
يعارض  شاعرهم  كان  فقد  الأمــوي.  الحكم  معارضة  من  ينبع  أسلافهم  شعر  كان 

بسنانه كما يعارض بلسانه، كأنه ينتحر بشعره المعبر عن فكره. ولو سالم لسلم.

3 - معتقدهم الديني
إذا كان المحورُ الذي يدورُ حوله مُعْتَقَدُ الشيعة الإمامَ والإمامةَ، فإن المحورَ 

، فقال))): صَه الكعبيُّ الذي يدور حوله معتقد الخوارج على اختلاف فرقهم لخَّ

وكلِّ  الجمل،  وأصحاب  والحكمينِ  وعثمان  عليّ  إكفارُ  يجمعُهم  الذي  »إن 
عن  الخروج  ووجوب  الذنوب،  بارتكاب  والإكفارُ  الحكمين،  بتحكيم  رضي  مَنْ 
وصفرية  أزارقة  من  العشرين  فرِقهم  يجمع  الذي  الأصل  هو  وهذا  الجائر«.  الإمام 

وعجاردة... وهو كما ترى مزيج من سياسة ودين.

واجتماعُ الخوارج على أصل المعتقد لم يمنع افتراقهم في الفروع))). فتكفيرُ 
فيه.  خلافَ  لا  أصلٌ،  ارتكبوا  بما  وقتلُهم   - المثال  سبيل  على   - الكبائر  مرتكبي 
وإنَّما الخِلافُ فيما نجم عنه: فالأزارقةُ يقتلون مرتكبي الكبائر ونساءَهم وأطفالَهم، 
ئون الأطفالَ والنساءَ من ذنوب الآباء. والأزارقةُ يستحلُّون أموالَهم في  والصفريةُ يبرِّ

ضحى الإسلام /722.  	(((
السابق /723. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

169

يُقْتَلَ  أن  بعد  فيئاً  تغدو  قُتلوا؛ لأنها  مَنْ  أموال  إلَّ  يستحلُّون  كلّ حال، والعجاردة لا 
أصحابُها. 

وإذا كان أحمد أمين قد لاحظ أن تشيُّعَ الفرس تأثَّر بما دأبوا عليه من تقديس 
الملوك، فإنك تستطيعُ أن تلاحظ أن أعرابيةَ الخوارج أثرت في عقيدتهم. فالصراحةُ 
خالصَِ  صريحاً  إسلامُهم  بقي  ولهذا  الدينية،  عقيدتهم  لابستْ  بالبداوة  المقترنة 
وإنَّما  منطقية،  مناقشة  به  المؤمنون  يناقشُه  ولا  وافدة،  أفكارٌ  تخالطُه  لا  الصراحة، 
تقيةٌ. حتى  تغلِّفه  ، ولا  يُساوره شكٌّ إيماناً عميقاً، لا  به  يتلقونه بقلوب صافية، تؤمن 
ي الأرعن الذي يُلقي بصاحبه إلى  إن مجاهرةَ الخوارج بمعتقدهم بلغتْ مبلغَ التحدِّ

التهلكة. 
سَبَقنا إلى الوقوف على هذه الحقيقة أحمدُ أمين، لكنه عبَّرَ عنها بأسلوب آخر، 

فقال))):
»لم يكن يُنتَْظر منهم أن يبحثوا في صفات الله: هل هي عينُ الذات، أو غيرُها، 
وأن الله يُرى بالأبصار، أو لا يرى، كما فعل المعتزلة، لأنها نظراتٌ فلسفية أبعدُ ما 
سوا أئمتهم كما تفعل الشيعةُ، لأنهم  تكون عن طبيعة البداوة. ولا يُنتظر منهم أن يقدِّ
كانوا ينظرون إلى إمامهم كما ينظر العربُ الأولون إلى شيخ القبيلة«. ولكنه لاحظ 
مرذول،  تناقض  في  أوقعهم  النصوص  بفهم  المحدود  علمهم  أنَّ  نفسه  الوقت  في 

وحملهم على ارتكاب حماقات مستنكرة، فقال))):
مَنْ  منهم  فكان  سخافات.  إلى  النصوص  بظواهر  الخوارج  ك  تمسُّ »أدَّى 
ِينَ  الَّ النارُ، لقوله تعالى: ]إنَِّ  فَلْسينِ وجبتْ له  يرى أن رجلًا لو أكل من مال يتيمٍ 
سَعيِراً[  وسََيَصْلَوْنَ  ناراً  بُطُونهِِمْ  فِ  كُلوُنَ 

ْ
يأَ إنَِّما  ظُلمْاً  الَْتامَ  مْوالَ 

َ
أ كُلوُنَ 

ْ
يأَ

}النساء: 10/4{. ولو قَتَلَ اليتيمَ، أو بَقَرَ بطنه لم تجبْ له النار، لأن الله لم ينصَّ على 
ذلك. ومنهم من استحلَّ دماءَ أطفال المشركين، ولم يستحلَّ أكل تمرة بغير ثمنها«.

السابق /724. 	(((

السابق /725. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

170

جـ- المُرْجِئَة

1 - المرجئة في اللغة والاصطلاح  
السكيت:  ابن  قال  لغةٌ.  الهمز  وتَرْكُ  ره،  أخَّ الأمرَ:  »أرجأ  منظور))):  ابن  قال 
رْتَه. وقُرِئَ: أَرْجِه وأرْجئه.. وقُرئ: وآخرون مُرْجؤون  أرجأْتُ الأمرَ، وأرجيْتُه إذا أخَّ
التأخيرُ،  والإرجاءُ  يريد..  ما  فيهم  اللهُ  يُنزل  حتى  الله  لأمر  رون  مؤخَّ أي  الله،  لأمر 

يت المرجئة«.  ومنه سُمِّ

أرجِهْ  قالوا  التأخيرُ.  أحدُهما  معنيين:  على  »الإرجــاءُ  الشهرستاني))):  وقال 
ره. والثاني: إعطاءُ الرجاء«. هذا هو المعنى اللغوي.  وأخاه أي أمهله وأخِّ

إطلاق  ا  »أمَّ بقوله))):  الشهرستاني  عليها  نصَّ  فقد  الاصطلاحية،  الدلالة  ا  أمَّ
العملَ  رون  يؤخِّ كانوا  لأنهم  فصحيحٌ،  ل  الأوَّ بالمعنى  الجماعة  على  المرجئة  اسم 
ا بالمعنى الثاني فظاهر، لأنهم كانوا يقولون: لا يضرّ مع الإيمان  عن النية والعقد. وأمَّ

معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة«. 

2 - تطوّر الفرقة وتفرعها)))
بالإرجاء  القائلون  وعُرف  الأموي،  العصر  أواخر  في  المرجئة  فرقةُ  ظهرتْ 
بالأمر  واكتفائهم  الخلاف،  في  الخوض  السياسية، وتجنبهم  المناصب  في  بزهدهم 

بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى ما يزعمون أنه الحق.

ولهج بالإرجاء في العصر الأمويّ عددٌ من التابعين وتابعيهم، أشهرهم سعيدُ 
بن جبير الأسدي بالولاء قتله الحجاج }سنة: 95هـ{، وطَلْقُ بن حبيب العنزي، وكان 

اللسان/ رجا. 	(((
الملل والنحل 222/1.  	(((

السابق. 	(((
السابق 233-223/1. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

171

قاضي  السدوسيِّ  دثار  بنُ  ومحاربُ  90-100هـ{،  بين:  }ت  المحدثين  التابعين  من 
الكوفة }ت: 116هـ{. 

وفي العصر العباسي اشتهر بالإرجاء عددٌ من الفقهاء، ذكر منهم الشهرستانيّ 
عمرَ بنَ ذَرّ الهمذاني الكوفي }ت: 153هـ{ وأبا يوسف يعقوبَ بن إبراهيم تلميذَ أبي 
حنيفة وقاضي القُضاة في عهد الرشيد }ت: 182هـ{ وقديد بن جعفر، وهو تلميذٌ آخر 

من تلاميذ أبي حنيفة. 

انقسمت  الوافدة  وبالثقافات  الكلام،  بعلم  المرجئة  وتأثُّر  الزمن،  مرور  ومع 
اليونسية، والعبيدية،  دة، ذكر الشهرستاني ستَّاً منها، وهي:  الواحدةُ فرقاً متعدِّ الفرقة 
انية، والثوبانية، والتومينية، والصالحية، وكلُّ فرقة من هذه الفرق منسوبةٌ إلى  والغَسَّ
يت باسم صاحبها يونس بن عون النميري، والعبيدية  سها الأول. فاليونسية سُمِّ مؤسِّ

سميت باسم منشئها عبيد بن مهران الكوفي. 

3 - معتقد المرجئة 

المسلمين،  »المرجئةُ: صنفٌ من  بقوله))):  ابنُ منظور جوهرَ الإرجاء  صَ  لخَّ
روه.  أخَّ أيْ  العمل،  وأرجؤوا  القولَ،  موا  قدَّ كأنهم  عمل،  بلا  قولٌ  الإيمانُ  يقولون: 

اهم إيمانهم«.  لأنهم يرون أنهم لو لم يُصلُّوا ولم يصوموا لنجَّ

ما أجمله ابنُ منظور المتوفَّى }سنة: 711هـ{ كان الشهرستاني المتوفى }سنة: 
إليها  انشعبت  التي  الستّ  الفِرق  من  عناصره  استمدَّ  تفصيلًا،  له  فصَّ قد  548هـــ{ 
المرجئة. إذْ قال))): »زعم يونس النميري أن الإيمان هو المعرفةُ بالله والخضوعُ له، 
وتركُ الاستكبارِ عليه، والمحبة له.. والمؤمنُ إنما يدخل الجنة بإخلاصه ومَحبَّته، لا 

بعمله وطاعته«.

اللسان / رجا. 	(((
الملل والنحل 223/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

172

وقال عبيد بن مهران))): »ما دون الشرك مغفورٌ لا محالةَ، وإنَّ العبد إذا مات 
ه ما اقترفَ من الآثام، واجترحَ من السيئات«.  على توحيده لم يضرَّ

انية))): »إنَّ الإيمان هو المعرفة بالله تعالى وبرسوله، والإقرار بما  وقالت الغسَّ
يزيد، ولا  التفصيل، والإيمان  الجملة دون  في  الرسول )^(  به  مما جاء  الله  أنزل 

ينقص«. 

المعرفةُ  هو  »الإيمانُ   :- المرجئ  ثوبان  أبو  ورأسها   - الثوبانية)))  وقالت 
من  فليسَ  تركُه  العقل  في  جاز  وما  السلام..  عليهم  وبرسله  تعالى  بالله  والإقــرارُ 

الإيمان«. 

وقالت التومنية))) - وهي منسوبة إلى أبي معاذ التومني المصريّ -: »الإيمانُ 
الصلاةَ  التاركُ كفر.. ومَنْ ترك  إذا تركها  الكفر، وهو اسمٌ لخصال  عَصَم من  ما  هو 

والصيامَ مستحلاًّ كفر، وإن تركهما على نية القضاء لم يكفر«. 

أغربُ  ومزاعمها   - عمرو  بن  صالح  إلى  المنسوبة  الصالحية)))  وزعمت 
بالله تعالى على الإطلاق، وهو أن  المعرفةُ  المرجئة -: »أن الإيمان هو  به  ما قالت 
للعالم صانعاً فقط، والكفرُ هو الجهلُ به على الإطلاق«. وأعجبُ ما وردَ عنها قولُها: 
»قولُ القائل: ثالث ثلاثة ليس بكفرٍ، لكنهّ لا يظهرُ إَّل من كافر... ويصحُّ في العقل أن 
يؤمن }المسلم{ بالله، ولا يؤمن برسوله، غيرَ أن الرسول )^( قد قال: من لا يؤمن 

بي فليس بمؤمنٍ بالله تعالى«. 

ولعلك أدركت من هذه الأقوال أن جوهر العقيدة التي يدور حولها الإرجاء 
في  الإنسان  مصير  يتوقف  الحقيقة  هذه  في  الخلاف  على  وأن  الإيمان،  حقيقة  هو 

الملل والنحل 224/1.  	(((
السابق 225/1.  	(((
السابق 226/1.  	(((
السابق 229/1. 	(((
السابق 230/1.  	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

173

الآخرة. أمّا العبادات فلا يُدْخِل أداؤها الجنة، ولا يوجبُ تركُها النارَ، ولهذا نظر أهل 
السنة حكاماً وفقهاء إلى هذه الفرقة بعين الارتياب.

ولعلك أدركت كذلك أن وراء هذه الأقوال تأثراً بالفلسفة والمنطق أوشك أن 
د الصالحية من الإيمان، أو من ركن من أركانه؛ لأن هذه الفرقة باعتمادها على  يجرِّ
حديث  إلَّ  الضلالة  هذه  عن  يردعها  ولم  الله،  بإثبات  الإيمان  تحصر  كادت  العقل 

شريف.

وناقش أحمد أمين ادّعاء المرجئة عامة لا الصالحية خاصة، فأثبتَ أَن الإيمان 
اعتقادٌ وقولٌ وعملٌ، وصلاة وزكاة. وأن الإيمان هو الإسلام الكامل، لا خيطٌ يُسْتلُّ 

من نسيجه المتكامل فقال))):

والإقرارَ  بالقلب،  التصديقَ  ثلاثة:  أركاناً  للإيمان  أن  يرون  خصومُهم  »كان 
الِإسْلامُ[ }آل   ِ عِندَْ اللَّ الّدِينَ  الله تعالى: ]إنَِّ  باللسان، وعملَ الطاعات... وقال 
َ مُلْصِِيَن لَُ الّدِينَ  مِرُوا إلَِّ لَِعْبُدُوا اللَّ

ُ
‌عمران: 19/3{. وقال في موضع آخر: ]وَما أ

كاةَ وَذَلكَِ دِينُ القَْيّمَِةِ[ }البينة: 5/98{. فنصَّ على  لاةَ وَيُؤْتوُا الزَّ حُنَفاءَ وَيُقِيمُوا الصَّ
أن الدين الإسلام، فعبادة الله الإسلام، والإسلام هو الإيمان، لقوله تعالى: ]يَمُنُّونَ 
نْ هَداكُمْ 

َ
أ عَلَيكُْمْ  يَمُنُّ   ُ بلَِ اللَّ إسِْلامَكُمْ   َّ تَمُنُّوا عََ قُلْ لا  سْلَمُوا 

َ
أ نْ 

َ
أ عَلَيكَْ 

للِِإيمانِ إنِْ كُنتُْمْ صادِقيَِن[ }الحجرات: 17/49{«. 
آمنوا  الذين  الخوارجَ  أن  لوجدتَ  والمعتزلة  بالخوارج  المرجئةَ  قارنت  ولو 
المرجئةِ،  تسفيهِ  على  مُجمعون  عقليّاً  إيماناً  آمنوا  الذين  والمعتزلةَ  قلبيّاً،  إيماناً 
المعصية. ومع ذلك  الطاعة، واجتناب  بأداء  إلَّ  يكمل  الإيمان لا  أن  ومتَّفقون على 

فبينَ الفرقتين فرق:

في  الكبيرة  مرتكبَ  جعلت  إذْ  والمُرْجئة؛  الخوارج  بين  طت  توسَّ فالمعتزلةُ 
أشدَّ  فكانوا  تشدّدوا،  والخوارجُ  الكفر.  ومنزلةِ  الإيمان  منزلةِ  المنزلتين:  بين  منزلة 

ضحى الإسلام /714.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

174

ها معارضةً للشيعة. إذْ كفروا مرتكب الكبيرة،  الفرق مناقضةً للمرجئة، كما كانوا أشدَّ
وخلَّدوه في النار. 

4 - فكر المرجئة السياسي)))
قد يذهبُ بك الظنُّ إلى أن المرجئةَ فرقةٌ دينيةٌ خالصةٌ، لا صلةَ لها بالخلافِ 
في الخلافة، ولا رأيَ لها في نظام الحكم، ولم تناصرْ أو تنافر أحداً من المتنافسين 
في سبيل الظفر بالسلطة، بل بقيتْ في زمان العباسيِّين كما كانت في زمان الأمويّين 

مُسالمةً محايدة، لا مقاومةً ولا مُعاندة لهؤلاء أو لأولئك. 
وبعد أن تُمعنَ النظرَ في مبادئهم، وتضربها على محكِّ السياسة يتبيَّنُ لك أنَّ 
أطيافَ السياسة طافَتْ بالمرجئة ولابَسَتْ عقيدتَهم الدينية ملابسةً غيرَ مباشرة على 

النحو الذي أشرنا إليه في التمهيد لهذا الفصل. وإليك البيان: 
ذكرنا قبلُ أن الإيمان عند المرجئة ليس أكثر من تصديق القلوب، واعتقادها 
كل  تسع  الإيمان  دائرة  أن  ذلك  وفحوى  المعبود.  الخالق  هو  وأنه  موجود،  الله  أن 
الفرق التي تعارض الإرجاء، إن لم نقل كل الأديان السماوية، إذ ليس بين الخوارج 

والشيعة والمعتزلة أحد ينكر وجود الله وربوبيته. 
وذكرنا أيضاً فتوى المرجئة في مرتكب الكبيرة، فقد أفتى فقهاء الإرجاء بأن 
الذنوب كلها - ما عدا الشرك - مغفورة يوم القيامة. وينجم عن هذه الفتيا أن ذنوب 
وهذا  ويغفرها.  الله،  عليها  يحاسب  القيامة،  ليوم  متروكة  العقيدة  في  يخالفهم  من 

الغفران هو النافذة التي نفذت منها السياسة إلى المرجئة. 
وتأويل ذلك أن المشتركين في الفتنة الكبرى وما أعقبها من زمان عثمان وعلي 
إلى زمان الفرقة، وظهور الأحزاب، وخروج الخوارج، وتشيع الشيعة لم يكفروا ولو 
تناحروا. لقد اجتهدوا، فمصيبهم إلى الجنة، ومخطئهم يرجأ خطؤه إلى يوم القيامة، 

يحاسبه الله، ولا يُرمى في الدنيا بالكفر. 

انظر »ضحى الإسلام« 718 وما بعد. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

175

ولا  الخلافة،  اغتصب  قد  نظرها  في  كان  ولو  الخليفة،  تكفر  لا  المرجئة  إن 
تحارب المغتصب، ولو ظلم. فالأمويون مؤمنون لا يجوز الخروج عليهم، والعباسيون 
وهو  السياسي،  موقفهم  يكمن  وههنا  مقاومتهم.  لا  مسالمتهم  تجب  مؤمنون،  أيضاً 

موقف سلبي يرضى عن جميع الحكام، ويرضيهم، ويريح الدولة من المعارضة. 

وأصحاب  للفقهاء،  متروك  الفرق  بين  المذهبي  الخلاف  أن  ذلك  ومعنى 
الرأي. وأما الخلفاء فإنهم فوق الخلاف؛ لأن الله ندبهم لسياسة العباد، ولم يندبهم 

للكشف عن قلوبهم، أو لمحاسبتهم على ما في القلوب من ذنوب. 

السلطات  يخدم  الفتور  وهذا  السياسية،  المواقف  فتور  سبق  ا  عمَّ وينجم 
فتور  المواقف  فتور  عن  ينجم  كما  ظلمها.  يبلغ  ومهما  حكمها،  كان  أيّاً  الحاكمة، 
أو  منظوم  عنهم  يؤثر  فلم  الانفعال،  قوة  المرجئة  أدباء  الفتور حرم  وهذا  العواطف، 

منثور فيه مثل الحرارة التي كانت تتأرّج وتتوهج في أدب الخوارج والشيعة. 

د- المعتزلة
1 - التسمية والنشأة 

ى عنه، وقوله  يان بعن - تنحَّ له - ويتعدَّ قال ابن منظور))): »اعتزلَ الشيءُ وتعزَّ
تعالى: ]وَإِنْ لمَْ تؤُْمِنُوا لِ فَاعْتَِلوُنِ[ }الدخان: 21/44{، أراد: إن لم تؤمنوا بي، 
فَمَن  عنهم«.  وتنحيَّت  فارقتَهم  أي  القومَ  واعتزلتُ  معي...  ولا  عليّ،  تكونوا  فلا 
ى عنه اللذان نجمتْ عنهما تسمية هذه الفرقة  ي، ومَن المعتَزَلُ المُتَنحَّ المعتزِل المتنحِّ

بهذا الاسم؟

البلغاء  أئمة  المعتزلة، ومن  »رأس  بن عطاء:  ترجمة واصل  في  الزركلي  قال 
توفي  البصري«  الحسن  بالمعتزلة لاعتزاله حلقة درس  والمتكلمين. سمي أصحابه 

نهاية العصر الأموي }سنة: 131هـ{. 

اللسان /عزل. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

176

الباحثون في سبب  وقال د. شوقي ضيف في تسميتهم ونشأتهم))): »اختلف 
بن عطاء  الأول واصل  أستاذهم  اعتزال  إلى  يرجع  إن ذلك  فقيل:  معتزلة،  تسميتهم 
واعتزالهم  فيهم  زهد  نزعة  إلى سريان  يرجع  بل  وقيل:  البصري ومجالسه.  للحسن 
بين  الناشئة  المنازعات  عن  لابتعادهم  بذلك  نعتوا  أنهم  )نالينو(  ورجح  الناس. 
ينصرون  لا  الحياد،  على  وقفوا  فقد  والشيعة.  السنة  أهل  من  وخصومهم  الخوارج 

فريقاً على فريق. وبالمثل لم ينصروا العلويين على أبناء عمهم العباسيين«.
ورَأْيُ د. حسن إبراهيم حسن يعارضُ رأيَ المستشرق )نالينو(، ويذهب إلى 

أنهم يوافقون الشيعة في أمور، فيقول))): 
»هنالك علاقة بين مبادئ المعتزلة ومبادئ الشيعة، حتى كانت - يعني الشيعة 
بحرية  المعتزلة  قالت  كما  بسواء.  سواء  كالمعتزلة  العدل(  )أهل  نفسها  تسمي   -
الإرادة التي وضع أساسها علي بن أبي طالب. كذلك كان المعتزلة يلقبون فقهاءهم 
الشيعة بمبادئ  تأثر  الشيعة. أضف إلى ذلك  الذي يقدسه  اللقب  بلقب )إمام( ذلك 

المعتزلة في عقيدتهم القائلة: إن الإمام المنتظر سوف يظهر لنشر العدل«.
مدينة  بأنه  ومكانها  100هـــ{.  }سنة:  بأنه  نشأتهم  زمن  أمين)))  أحمد  وحدد 

البصرة. 

2 - تطور المعتزلة ونشاطهم الفكري 
إلى  100هـ  }سنة  من  المعتزلة  تاريخ  في  أهمُّ عصر  »كان  أمين))):  أحمد  قال 
قصد  ولعلَّه  أوْجَها«.  دولتهم  وبلغت  ونَمَوْا،  تكوّنوا،  العصر  هذا  ففي  255هـ{.  سنة 
وفاة  بالثاني  وأراد  البصري  الحسن  عن  عطاء  بن  واصــلِ  اعتزالَ  الأول  بالتاريخ 

الجاحظ؛ لأنه كانَ رأس فرقة من فرق المعتزلة. 

العصر العباسيّ الأول /134-133.  	(((
تاريخ الإسلام 129/2. 	(((
ضحى الإسلام /572. 	(((

السابق. 	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

177

على  واحــدٌ  »دخل  قــال))):  حينما  الشهرستاني  رواه  فقد  الاعتزال  خبرُ  ا  أمَّ
الحسن البصريّ، فقال: يا إمامَ الدين لقد ظهرتْ في زماننا جماعةٌ يكفرون أصحاب 
ر الحسنُ في ذلك، وقبل أن يجيب قال واصل بن عطاء: أنا لا أقولُ:  الكبائر... فتفكَّ
إن صاحبَ الكبيرةِ مؤمنٌ مطلقاً، ولا كافرٌ مطلقاً، بل هو في منزلة بين المنزلتين، لا 

مؤمن ولا كافر. ثم قام، واعتزل إلى أسطوانة... فقال الحسن: اعتزلَ عنا واصل«.

التي  بالفُتيا  وضعَ  قد  كان  ويعتزلَه  الحسن  مجلس  من  واصلٌ  يقوم  أن  وقبل 
أفتاها قاعدةً لمذهب جديد. وثانية القواعد التي وضعها واصل نفيُ القِدم عن صفات 
التوحيد - كما زعم  فيؤولَ  القدم  في  ذاتَه  تشارك  لئلا  والقدرة والكلام  كالعلم  الله 
واصل - إلى شرك. والثالثة نفيُ الشرِّ والظلم عن الله، إذْ قال))): »إن البارئَ تعالى 
يأمر، وأن يحكمَ عليهم شيئاً،  ما  العباد خلافَ  يريد من  أن  حكيمٌ عادلٌ، ولا يجوزُ 
ذلك  على  أقدرَه  تعالى  والربُّ  والشر،  للخير  الفاعلُ  هو  فالعبد  عليه.  يجازيهم  ثم 
كلِّه«. والقاعدةُ الأخيرة تَخْطِئةُ أحد الفريقين في الفتنة الكبرى بلا تعيين، إذْ قال: »إن 

أصحاب الجمل وصفّين أحدُهما مخطئٌ لا بعينه«. 

مذهب  واصلٌ  بنى   - الشهرستاني  رواها  كما   - الأربعة  الأركــان  هذه  على 
الاعتزال، ثم أرسل أتباعه يبثّونه في أقطار الدولة العباسية. قال أحمد أمين))):

»يذكر المرتضى أن واصلَ بن عطاء بعث من أتباعه عبدَ الله بن الحارث إلى 
)ترمذ(  فدخل  سالم،  بن  حفصَ  خراسان  إلى  وبعث  كثير.  خلقٌ  فأجابه  المغرب، 
إلى  أيوب  وبعث  اليمن،  إلى  القاسم  وبعث  قطعه...  حتى  صفوان  بن  جَهْمَ  وناظر 
وقد  أرمينية..  إلى  الطويل  وعثمانَ  الكوفة،  إلى  ذكوان  بن  الحسن  وبعث  الجزيرة، 
اعتنق هذا المذهبَ كثيرٌ من الناس على اختلاف طبقاتهم من الخلفاء أمثال المأمون 

والمعتصم والواثق إلى العجائز في البيوت«.

الملل والنحل 64/1.  	(((
السابق 66-60/1. 	(((

ضحى الإسلام /574. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

178

كلُّ  وراحت  فرِقاً،  الواحدة  الفرقةُ  افترقت  الأقطار  في  المعتزلة  انتشار  ومع 
فرقة تضيف إلى أربعة الأركان السابقة ما يخطر لأربابها من آراء. ولكنَّ هذه الفِرَق 
من  فرقةً  عشرة  اثنتي  الشهرستاني  سرد  بعضاً.  بعضُها  ينصرُ  متعاونةً،  ظلَّت  الفرعية 
ومَنْ  والجاحظية.  والنظامية،  الهذيلية،  أبرزُها:  أربابها،  إلى  ونسبَها  الاعتزال،  فرق 
المذهب من  وراء هذا  والمنطق  الفلسفة  أنَّ  يدرك  الفرق  أربابُ هذه  قال  فيما  ينظر 
أصوله إلى فروعه. وأن القسم الأكبر من كلامهم نجمَ عن تحكيم العقل في النقل، 

ا قالوا:  وإليك أمثلة ممَّ

• أبي 	 ذاته« من كلام  بقدرة، وقدرته  قادرٌ  ذاتهُ،  بعلم، وعلمُه  تعالى عالمٌ  »الباري 
الهذيل شيخ الهذيلية))).

• »الإنسانُ في الحقيقة هو النفسُ، والبدنُ قالبُها« من أقوال إبراهيم بن سيَّار النظام 	
رأس النظامية))). 

• »اللهُ تعالى ليس بجسم ولا صورة، ولا يُرى بالأبصار، وهو عدلٌ لا يجور، ولا 	
يريد المعاصي« من كلام الجاحظ))).

هذا  طوّر  كيف  ح  يوضِّ بيانيّاً،  خطّاً  يرسم  المعتزلة  كلام  من  أوردنــاه  ما  إنَّ 
اللغوي الفطري للنصوص إلى تحكيم  الفَهْم  العقيدة الإسلامية من  المذهب إدراك 
المنطق والفلسفة فيها. فما أبرزُ المظاهر التي تجلَّى فيها هذا النزوع العقلي الفلسفيّ 

في مذهب المعتزلة ؟ وما السلاح الذي قارعوا به أصحاب المذاهب الأخرى؟ 

يكتفوا  لم  أنهم  الفلسفة  إلى  المعتزلة  نزوع  فيها  تجلَّى  التي  المظاهر  أبرزُ 
بتفسير الكتاب والسنة تفسيراً لغويّاً يأخذ بظاهر القول، بل جاوزوا هذا الضرب من 
في  الفكر  إعمال  عن  ينجم  عندهم  والمعقول  بالمعقول.  المنقول  تفسير  إلى  الفهم 

الملل والنحل 66/1.  	(((
السابق 73/1. 	(((

السابق 101/1.  	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

179

النصوص، واستنباط ما لم يستنبط غيرهم منها، فإذا هم يبدعون ضروباً من الأفكار 
يمتزج فيها الدين بالفلسفة، ويؤيد فيها الإيمان بالمنطق. قال أحمد أمين))): 

هوا نظره إلى مسائلَ لم تُثَرْ قبلَهم،  »أثاروا الفكرَ، وحملوه على البحث، ووجَّ
فأثاروا مسائل كثيرة في الإلهيات وفي الطبيعيات وفي السياسيات... كما أنهم كانوا 

المنفذ الأول الذي دخل منه فلاسفة المسلمين إلى الفلسفة اليونانية...«. 

ما  مقدار  أن  لنا  يتبين  ببعض  بعضهم  المعتزلة  رؤوس  بين  المقارنة  ومن 
أو ذاك.  البلد  المنتشرة في هذا  الثقافة  تبعاً لطبيعة  أو يكثر،  يقلّ  الفلسفة  أصابوا من 
البصرة كانت  بغداد؛ لأن  اليونان من معتزلة  بفلسفة  تأثراً  أقلّ  كانوا  البصرة  فمعتزلة 
حاضرة اللغة والنحو، وحاضنة المربد، وبغداد كانت راعية الترجمة في دار الحكمة، 
الفارسية والهندية واليونانية، حتى  الثقافات  بين  ومحفل الأديان، ومكان الاحتكاك 
إن المؤرخ ليعجب من صخب النشاط الفلسفي والديني الذي أثاره في بغداد أتباع 
العباسي  الحكم  ظل  في  ومسيحية  ويهودية  ومانوية  مجوسية  من  القديمة  الديانات 

عامة، وخلافة المأمون خاصة. 

وتناول  والمناظرة،  الجدال  فنُّ  ازدهر  الخصب  الفكريّ  الصخب  هذا  وفي 
المعتزلة  من  وأكثرهم   - الكلام  علماء  وجادلَ  الدينية،  المسائل  أدقَّ  المتحاورون 
-الفقهاءَ والمفسرين في أسرار العقيدة، وصفات الله، وأشعلوا نار المحنة الناجمة 
العلماء  الصالح من  لف  السَّ السلطةَ على صفوة  ضوا  القرآن، وحرَّ عن قولهم بخلق 
ب  لُ وهو سجين مُقيَّد، وسُجن الثاني وعُذِّ الكبار كابن نوح وابن حنبل، فمات الأوَّ
رذيلة  إلى  الجدال  فضيلةُ  انقلبت  حتى  مخلوق،  القرآن  بأن  ــرار  الإق لرفضهما 

الاضطهاد، وأصبحت حرية التفكير حكراً لهم، أو وقفاً عليهم. 

الكبيرة من  تمييز  كبائر وصغائر، واختلفوا في  إلى  المعاصي  المعتزلة  وقسم 
الإلهية  الذات  أ على  فتجرَّ الجدال،  في  براعة  أُوتي من  بما  بعضُهم  واغترَّ  الصغيرة، 

ضحى الإسلام /575.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

180

واستطالَ بأقوال لا تخلو من قِحَةٍ، ومنها: »يجبُ على الله أن يُثيبَ المطيع، ويعاقبَ 
مرتكب الكبيرة«))). وزعم بعضُهم »أن سلَّ السيوف في الأمر بالمعروف والنهي عن 
المنكر واجبٌ إذا لم يمكن دفع المنكر إَّل بذلك«))). أفتعني هذه الأقوال أن الاعتزال 

كان ينطوي على السياسة؟ 

3 - أهدافهم السياسية 
أن  ادّعى  من  مذهبَ  الدارسُ  يذهب  أن  الظنّ  حسن  في  المفرطة  الآراء  من 
دةً  المعتزلة فرقةٌ دينية خالصة، جنَّدت العقل لدراسة القرآن، وخدمة الإسلام، متجرِّ
أغراضهم  عن  أفصحوا  زعماءها  أن  إلى  يشير  فتاريخُها  للحق.  مخلصةً  الهوى  من 
السياسية حينما قويتْ شوكتهم، فخاضوا غمار السياسة بالفكر النظري، وبالمواقف 

العملية. قال د. حسن إبراهيم حسن))):

ما  بالسياسة، بخلاف  لها  دينية، لا علاقةَ  منذُ نشأتها طائفةً  المعتزلةُ  »ابتدأت 
كان عليه الشيعةُ والخوارجُ والمرجئةُ، إلَّ أنَّها سرعانَ ما تدخلت في الأمور السياسية 

ة، فبحثتْ مسألة الإمامة، ووضعت الشروط التي يجب توافرها في الأئمة«. الهامَّ

ويُخيَّلُ إلينا أن هذا الكلام، على جُرْأته الظاهرة، يفرط أيضاً في حسن الظن. 
فطيفُ السياسة كان يطوف بالمعتزلة منذُ البداية لا بعدَ أن ازدهرت واتَّسع انتشارها. 
والدليلُ على ذلك من جهتين: أُولاهما أنَّ ابنَ عطاء أرسل تلامذته للدعوة إلى آرائه 
في أقصى الأقطار. والثانيةُ أنه كان بين هؤلاء الدعاة تواصلٌ وتنسيق وتعاون من بداية 

العصر العباسي، ولو لم يكن لهم مقاصد تجمعهم لما تعاونوا. قال أحمد أمين))): 

»في بدءِ العصر العباسيِّ نشطت دعوتُهم، وبعثوا الدعاةَ إلى أقصى الأمصار، 

ضحى الإسلام /557.  	(((
السابق. 	(((

تاريخ الإسلام 129/2.  	(((
ضحى الإسلام /572، 574.  	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

181

ينشرون مبادئهم... وكان بين المعتزلة صلةٌ متينةٌ وعطف وتعاون، حتى كان التآلفُ 
بينهم مضربَ الأمثال«. 

بعين  إليه  نظرتَ  إن  مختلفتين:  بعينين  المسلك  هذا  إلى  تنظر  أن  وتستطيع 
تحكيم  وهي  وحدتها،  تضعف  بدعةً  الإسلام  دولة  في  ابتدعوا  إنهم  قلت:  السخط 
اليونانية  العقلية  الفلسفية  محك  على  القلبيّ  الإيمان  ووضعُ  العقيدة،  في  المنطق 
وضعاً أدخل في العقيدة النقيّة أوشاباً غريبة، وجرَّ على أئمة الأمة من فقهاء السلف 
الصالح ويلات جسيمة، أخطرُها محنة القول بخلق القرآن، وأخطر ما فيها محاولة 

السيطرة على الخلفاء. قال د. شوقي ضيف))):
عقيدة رسمية  يعلنها  أن  المريسي  بشر  وحاول  عقيدتهم،  اعتنق  المأمون  »إن 
للدولة. ولعلنا لا نغلو إذا سمينا هذا العصر عصر الاعتزال، فقد بلغ من ازدهاره أن 

استولى على صولجان الحكم، وأن وجّهه حسب مشيئته«.
في  بوقوفهم  العباسية  الدولةَ  خدموا  إنهم  قلت:  الرضا  بعين  إليه  نظرتَ  وإن 
وجه الشعوبية، ومقاومتهم الغزو السياسي المشفوع بعقائد قديمة خالطت الشعوبية 
رة  التي حاولت أن تهيمنَ على الدولة العباسية، وهي متسترة بالحرية الفكرية، أو متنكِّ

بالمساواة بين الشعوب. قال أحمد أمين))): 
العباسية،  الدولةُ  جاءت  فقد  ر،  تُقدَّ لا  خدمةً  للإسلام  المعتزلةُ  أدَّى  »لقد 
الفرسَ، لأنها قامت على أكتافهم، وطارتْ من على عاتقهم. ولكنَّ مذاهب  تحمي 
في  خطر  للفرس  الحرية  إعطاء  وفي  ذلك.  ونحو  وتجسيمٌ  وتشبيهٌ  ثنويةٌ  الفرس 
بَ العباسيون اليهودَ والنصارى،  بها إلى المسلمين... وقرَّ دخول هذه المذاهب وتسرُّ
فشعورُ  العربية...  إلى  الترجمةَ  وكلّفوهم  الطب،  وغير  الطبِّ  في  واستخدموهم 
ن طائفةً منهم أن يتسلَّلوا بأديانهم القديمةِ  الفرس واليهود والنصارى بهذه الحرية مكَّ

يريدون نشرها«.

العصر العباسيّ الأول /133.  	(((
ضحى الإسلام /644.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

182

العقيدة الإسلامية،  الذي هدّد  الثقافي  الغزو  ر أحمد أمين خطر  وبعد أن صوَّ
بيَّن أن الغزاة كانوا مسلحين بالمنطق والفلسفة، وأن دحض المعقول بالمنقول غير 
مقبول، وأن أهل الحديث والفقهاء السلفيين من طبقة يزيد بن هارون }ت:206هـ{ 
ومحمد بن نوح }ت:218هـ{ وأحمد بن محمد بن حنبل }ت: 241هـ{ كانوا عاجزين 
تسلَّحوا  بعدما  الدحض  بهذا  المعتزلة  نهض  ولهذا  بالنقل،  العقل  يدحضوا  أن  عن 

بالسلاح نفسه، واستلهموا حُجَجَهم من المنطق والفلسفة. قال أحمد أمين))):

على  يكون  وأن  بسلاحهم،  يتسلَّح  أن  عليهم  ويردُّ  يُقْنعُهم،  لمن  بُدَّ  لا  »كان 
ويحمي  عقلية،  بحجة  عقلية  ةً  حجَّ فيقرع  مذاهبهم،  وأسرار  بأساليبهم،  تامة  معرفة 
ة، ويحمل هذا العبء  المسلمين من هجومهم، وبثِّ دعواتهم. فلم يقم بهذه المهمَّ

في ذلك العصر إَّل المعتزلة«. 

قد تقول: أين السياسة من مناقشة العقائد؟ 

فيقال لك: إن المعتزلة بدحضهم خصومَ الدولة، وحَمَلة الثقافات المعارضة، 
ل الدولة قمعَ الفتن السياسية  وضعوا بين أيدي العباسيِّين الحجج الدامغة التي تخوِّ
الخرمي،  بابك  ومنهم  نارها،  يشعلون  والمزدكيون  والمانويون  الثنويون  كان  التي 
يمزّقوا  لئلّا  والزنادقة  الملاحدة  يلاحقوا  أن  لُهم  تخوِّ كما  والمازيار،  والأفشين 
كانت  والضلالات  الفتن  قمع  من  الضرب  وبذلك  عقيدتها.  بتمزيقهم  الأمة  وحدة 
تتبنَّاه الدولة للحفاظ على وحدة الأمة  ل إلى سلوك عملي  النظرية تتحوَّ المناقشاتُ 

وأمنها. 

ضى إلى سياسةِ المعتزلة أن تفسّر محاولتَهم الهيمنةَ على  ومن النظر بعين الرِّ
بالمعروف  الأمرُ  وهو  أصولهم،  من  أصلًا  يترجمُ  مقبولاً،  تفسيراً  العباسية  الدولة 
منكراً  منكم  رأى  »من   :((()^( النبي  بقول  يصدعون  كأنَّهم  المنكر،  عن  والنهيُ 

ضحى الإسلام /645-644.  	(((
رياض الصالحين /93.  	(((



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

183

فليغيره بيده، فإنْ لم يستطع فبلسانه، فإنْ لم يستطع فبقلبه. وذلك أضعف الإيمان«. 
يجدوا  لم  فإنهم  أضعفه،  في  زهّاداً  الإيمان،  أقوى  على  حِراصاً  المعتزلة  كان  ا  ولمَّ
ث بلسان  أدنى غضاضة في تغيير المنكر باليد أو بالسيف. قال أحمد أمين، وهو يتحدَّ

المعتزلة))):

واللسانُ  اللينُ  أدّى  فإن  نصرتُه،  عليه  وَجَبتْ  جانب،  في  الحقَّ  اعتقدَ  »من 
إلى تحقيق هذا الغرض كَفَى ذلك، وإَّل فالسيفُ. وعلى هذا المبدأ جرى الخوارجُ 
الاً في الدولة، وجعلَ لهم  والمعتزلة... وهذا المبدأُ هو الذي جعل للمعتزلة موقفاً فعَّ

سلطاناً على الناس يومَ يُتاح لهم ذلك«.

هـ- أهل السنة)))
الإسلام(  )ضُحى  القيِّم  كتابه  من  الثالث  المجلد  كلَّ  أمين  أحمد  وقف 
وأدباً،  علماً  لَ  الأوَّ العباسيَّ  العصرَ  تملُأ  كانت  التي  الدينية  الفِرق  دراسةِ  على 
وغزارة  العربيّ  الفكرِ  ثراءِ  على  يدلُّ  صاخباً  وجدالاً  ومناظراتٍ،  ومحاضراتٍ 

المواردِ التي رفدته.

ولا يعنينا هنا من مصطلح »أهل السنة« البحثُ في تاريخه متى ظهر، ولا فيمن 
يعنينا معناه  وإنَّما  الأربعة ؟  المذاهب  فقهاءُ  أم  الحديث،  أهلُ  أهم  اصطلحوا عليه: 

دته كُتبُ التعريفات. كما حدَّ

قال التهانوي))) - وكلامه مقتبس من كليات الكفوي -: »السنةُ لغةً: الطريقة 
مطلقةً، ولو غير مرضِيَّةٍ. وشرعاً: اسمٌ للطريقة المرضِيَّة المسلوكة في الدين من غير 

ضحى الإسلام /558.  	(((
134/2 وما بعد، وقال: لم يطلق اسم  انظر ما كتبه د. حسن إبراهيم حسن في »تاريخ الإسلام«  	(((
حتى  الاعتزال،  مذهب  فيه  تطور  الذي  الوقت  في  الأوّل،  العباسيّ  العصر  في  إلَّ  السنة«  »أهل 
أصبح يطلق اسم »أهل السنة« على كل من يتمسك بالكتاب والسنة واسم »المعتزلة« على كل من 

يأخذ بالكلام والنظر...
كشاف اصطلاحات الفنون /982. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

184

افتراض ولا وجوب. والمرادُ بالمسلوكة في الدين ما سلكها رسولُ الله )^(، أو 
ن هو عَلَمٌ في الدين كالصحابة، لقوله )^(: »عليكم بسنتي وسنةِ الخلفاء  غيرُه ممَّ
السوادَ  »اتَّبعوا   :)^( لقوله  الأمة  جمهورُ  عليه  أجمعَ  ما  أو  بعدي«،  من  الراشدين 

الأعظمَ، فإنه مَنْ شذَّ شذَّ في النار« «. 

إذا عدنا مرة أخرى إلى ضحى الإسلام، وفي أذهاننا دلالة هذا المصطلح لم 
نجد فيه على ضخامته فصلًا أو جزءاً من فصل يدرس فيه عقيدة أهل السنة. 

إلى  انتقل  ثم  وعقيدتهم،  وفروعهم  المعتزلة  أصول  أمين  أحمد  درس  لقد 
والزيدية.  الإمامية  أبرزها  فروع،  إلى  الشيعة  وانقسام  التشيع  أصل  فدرس  الشيعة 
العباسي  العصر  في  اضطهاد  من  أصابهم  عما  وتحدث  عقيدتهم،  في  القول  وبسط 
الأول. وخصّ المرجئة بفصل درس فيه عقيدتهم، وصلتهم بالسياسة، ووقف الفصل 
الرابع على دراسة الخوارج عقيدة وسياسة وأدباً. وختم الكتاب بالحديث عن أهل 
، وشفع آراءهم بأشعارهم. لكنه لم يذكر أهل السنة إَّل على سبيل المقارنة مع  الشكِّ

الفرق الأخرى. فلماذا أغفلهم، وهم الأكثرون؟ 

ولا  زراية  إغفالهم  من  ليس  وأنه  أغفلَتْهم،  التي  هي  كثرتهم  أن  إلينا  يُخيَّلُ 
الفرقة تفترقُ عن جماعة، وهم  هم فرقةً دينية؛ لأن  بخس، وكأنَّ أحمد أمين لم يعدَّ
تعارضُ  فئة  من  لُ  يتشكَّ السياسيَّ  الحزب  لأن  سياسيّاً؛  حزباً  هم  يعدَّ ولم  الجماعة، 

الحكومة، وأهلُ السنة الحكومة. 

ثم سلك د. شوقي ضيف المسلكَ نفسه في مقدمة )العصر العباسي الأول(، 
الشيعة والمعتزلة والخوارج والزنادقة.  القولَ في  السنة على تفصيله  أهلَ  فلم يذكر 
ى بهدي الرجلين - وكلاهما عَلَمٌ فيما كتب - فنكتفيَ بدراسة ما  وخطر لنا أن نتهدَّ
درسا، ونهمل ما أهملا. ثم وجدنا في هذا الاكتفاء نقصاً لا كفاية، وفي هذا الإهمال 
لنقف  السنة  أهل  عقيدة  الأشعريّ عن  الحسن  أبو  كتب  ما  فانتجعْنا  دراية،  جهلًا لا 

القارئَ على ما اعتقدوا.

كلام  من  نقلنا  فقد  زلقاً،  وطريقاً  صعباً،  مطلباً  العقيدة  دراســةُ  كانت  ا  ولمَّ



الفصل السّابع: الفِرَقُ الإسلامي   

185

الأشعريّ ما رأينا أنه يغني عن سواه، وحَرَصْنا فيما نقلنا على الدقة، فتخيَّرْنا فقراتٍ 
من كلامه نسخناها بالنصِّ واللفظ، لا بالمعنى وحده. وإليك أبرزَ ما قال))):

ورسله،  وكتبه  وملائكتهِ  بالله  الإقرارُ  والسنة  الحديث  أهلُ  عليه  ما  »جملةُ 
إلهٌ واحدٌ  الله سبحانه  الله، وأن  الثقاتُ عن رسول  الله، وما رواه  وما جاء من عند 
 ، الجنة حقٌّ يتَّخذ صاحبةً ولا ولداً. وأنّ محمداً عبده ورسوله، وأن  لم  فردٌ صمد، 
له عينين  كيْفٍ، وأنَّ  يدين بلا  له  الله سبحانه على عرشه... وأن  ... وأن  والنار حقٌّ
الله، كما قالت المعتزلةُ  الله لا يقال: إنها غيرُ  بلا كيف، وأنَّ له وجهاً، وأنَّ أسماءَ 
المعتزلة..  نفت  كما  الله  عن  ذلك  ينفوا  ولم  والبصرَ،  السمعَ  وأثبتوا  والخوارج... 

ةَ... وأثبتوا للهِ القوَّ

وقالوا: إنه لا يكون في الأرض مِن خير وشرٍّ إلَّ ما شاء اللهُ... وقالوا: إنَّ أحداً 
الله،  لا يستطيع أن يفعلَ شيئاً قبلَ أن يفعلَه، أو يكون أحدٌ يقدر أن يخرجَ عن علم 
الله  الله... وأن  يخلقُها  العباد  يُفْعَلُ... وأنَّ سيئاتِ  أنه لا  اللهُ  يفعلَ شيئاً علم  أن  أو 
سبحانه وفَّق المؤمنين لطاعته وخذَلَ الكافرين... ويؤمنونَ أنهم لا يملكون لأنفسهم 

نفعاً ولا خيراً إَّل ما شاء الله... 

يُرى  سبحانه  الله  إنَّ  ويقولون:  مخلوق..  غيرُ  الله  كلام  القرآنَ  إن  ويقولون: 
بذنب  القبلة  أهل  من  أحداً  يكفرون  ولا  الكافرون..  يراه  ولا  القيامة،  يوم  بالأبصار 

يرتكبه..

خيرِه  وبالقَدَرِ  ورسلِه،  وكتبه  وملائكته  بالله  الإيمانُ  هو  عندهم  والإيمانُ 
ه، وأن ما أخطأهم لم يكنْ ليصيبهم، وما أصابَهم لم يكنْ ليخطئهم. وشرِّ

والإسلامُ هو أن يشهدَ أن لا إله إلَّ الله، وأن محمداً رسولُ الله على ما جاء 
في الحديث. والإسلامُ عندهم هو الإيمانُ. 

مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين /290-296 لأبي الحسن بن إسماعيل الأشعريّ المتوفى  	(((
سنة /324هـ، وكانت دولة الاعتزال قد زالت بوفاة الخليفة الواثق بن المعتصم سنة /232هـ.



 الشعر في العصر العباسي الأول

186

ون بشفاعة رسول الله، وأنها لأهل الكبائر من أمته، وبعذاب القبر، وأنَّ  ويقرِّ
.. ، والبعثَ بعد الموت حقٌّ ، والصراط حقٌّ الحوض حقٌّ

أحدٍ من  يزيدُ وينقصُ.. ولا يشهدون على  الإيمانَ قولٌ وعمل،  بأن  ويُقرّون 
أهل الكبائر بالنار، ولا يحكمون بالجنَّةِ لأحد من الموحّدين حتى يكونَ اللهُ سبحانه 

يُنزِْلهم حيثُ يشاء...

الدعاء  ويرون  وفاجرٍ...  برٍّ  إمام  كلِّ  خلفَ  والجماعةَ  والجمعةَ  العيدَ  ويرونَ 
الفتنة...  في  يقاتلوا  وأَّل  بالسيف،  عليهم  يخرجوا  وأَّل  بالصلاح،  المسلمين  لأئمة 
هم وفاجرهم... وأنَّ السنة لا تُنسَْخ  ويرون الصلاةَ على كلِّ من مات من أهلِ القبلة برِّ

بالقرآن«.



187

الف�صل الثامن 

 الحياة الثقافية

تمهيد
من أشقِّ الأشياء على مَنْ يدرس أدبَ العصر العباسي الأول أن يقتحم عباب 
هذا العصر الزاخر وهو غافلٌ أو متغافل عن العناصر الاجتماعية واللغوية والفكرية 

التي صُنع منها الأدبُ في ذلك العصر.

جُ  وأشقُّ من ذلك أن يرسم هذه العناصر في لوحٍ عريضٍ واسع الضواحي تتموَّ
وامتزاجها  جها  تموُّ عن  وينجمُ  والظلال،  الألوانُ  وتمتزجُ  والأشكال،  الخطوط  فيه 

مشهدٌ يستقلُّ به الشعر، ولا تخالطه ألوانُ الثقافة الأخرى. 

أن  رسمَه،  ريشته  يكلِّف  أن  قبل  فعليه  المشهد،  هذا  يرسمَ  أن  تكلَّف  وهَبْهُ 
دَ من عناصر اللوح الثقافي العامّ بما يعينه على أن ينجزَ صورة واضحة السمات  يتزوَّ

والقسمات، متميزة الملامح والدلالات. 

الألوان  اختلاطُ  الأول  العباسيُّ  العصر  بها  حفل  التي  العناصر  هذه  ومن 
على  وحدها  بغدادَ  في  ولا  ة،  خاصَّ العراق  في  لا  ة  عامَّ العربي  العالم  في  والألسنة 
قُ الثقافات المتعددة من كلّ جانب على قلب الدولة العباسية،  . ومنها تدفُّ نحوٍ أخصَّ
ومحاولةُ  ونسخ،  وراقة  من  يظاهرُها  وما  التأليف  حركة  وظهورُ  الترجمة،  وازدهارُ 



 الشعر في العصر العباسي الأول

188

التجديد في الأوزان والقوافي، ومداواةُ اللحن الذي فشتْ فاشيته بالنحو الذي أخذ 
على نفسه تبعة الوقوف أمامَ هذه الجائحة، لكي يردَّ أوشابها وأوصابها عن الفصحى. 

أ- امتزاج الشعوب واللغات والثقافات

1 - امتزاج الألوان والألسنة 
ماواتِ وَالأرَْضِ وَاخْتلِافُ أَلْسِنتَكُِمْ  لم يتجلَّ قولهُ تعالى: }وَمِنْ آياتهِِ خَلْقُ السَّ
العصر  في  تجلَّى  كما  القديمة  العصور  من  عصر  في   }22/30 }الروم:  وَأَلْوانكُِمْ{ 
حالُ  إليه  لُ  سيتحوَّ بما  لتنذرَ  أو  لتبشّر  إلَّ  نزلتْ  ما  الآية  هذه  كأنَّ  ل.  الأوَّ العباسيِّ 
العرب من العزلة في جزيرتهم إلى الانسياح في جَنبَات الأرض، ومن الاعتزاز بنقاءِ 

الدم واللسان إلى مخالطة كثير من الألوان والألسنة. 

مجاهدةً،  موجةً  الأمويين  وعصر  الراشدين،  عصر  في  الفتوحُ  كانت  وإذا 
العريقة في مشارق الأرض  بدينها الإسلاميِّ ولغتها  العرب  ةُ  أمَّ بانسياحها  انساحت 
ومغاربها، فإن العصر العباسي شهدَ موجةً معاكسة، دفعتها الرياح من الشرق والغرب 

لة بأجناس من الناس، وأصوات من اللغات لم يكن للعرب بها عهد.  محمَّ

والظلم،  الوثنية  من  الشعوبَ  رت  حرَّ خالصة،  عربيةً  كانت  الأولى  الموجةُ 
دة الألوان والألسنة، جاءت بدماء جديدة خالطت  والموجةُ الثانية كانت أجنبية متعدِّ
بأنسابها إخواناً  المباهية  العربية  بالقبائل  ي، وألحقتْ  بالتسرِّ أو  بالزواج  العربيَّ  الدم 

لها في الدين، ينتسبون إليها بالولاء بعد أن عزَّ عليهم الانتساب بالمصاهرة. 

إلى  يعودُ  الامتزاج  هذا  إنجاز  في  الأعظم  الفضل  أنَّ  زعمنا  إذا  نغلو  ولا 
 ، بالعربيِّ والأعجميَّ  بالأبيض،  الأسودَ  ومساواته  الإنسانية،  بنزعته  لأنه  الإسلام؛ 
وبجعله التقوى معيارَ التفاضُلِ أزالَ الحواجز القديمة التي كانت تحولُ دون التعايش 

بين الألوان والأجناس، وصَنعََ من هذه الأخلاطِ خيرَ أمة أُخرجت للناس. 

رت الإسلام حقَّ قدره،  أمّا الشعوبُ التي انضوتْ تحت الراية العربية، فقد قدَّ



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

189

وأكبرت العربية غايةَ الإكبار، فأسرعت بعدما أسلمت - وأحياناً قبل أن تسلم - إلى 
تعلُّم اللغةِ العربية، لا لأنَّها لغة الدين والفاتحين، وحسبُ، بل لأنها كذلك لغة الحياة 

تهم.  ة الناس، ولغة الثقافة لخاصَّ لعامَّ

إلى  كاشغر  من  أوطانهم  في  ويقطنون  بأديانهم،  يؤمنون  ظلّوا  الذين  حتى 
وتعلَّموا  بالقديمة،  فتعاملوا  لغتين:  بين  جمعوا  أو  لغاتهم،  على  العربيةَ  آثروا  قرطبة 
بالجديدة. فتآخت العربيةُ والفهلوية في فارس، والعربيةُ والآرامية في شمال العراق 
وأعالي الجزيرة، والعربيةُ والسريانية في بعض القرى الشامية، والعربية والقبطية في 

مصر. 

وأرغمت  فين،  والمثقَّ الثقافة  لغة  وحدها  العربيةُ  أصبحت  الزمن  مرور  ومع 
اليونانية التي كانت تتباهى بكونها لغةَ العلم والأدب والفلسفة على الانزواءِ في بعض 

الأديار، ثم على الاختفاء، وإخلاء الميدان للغة القرآن. قال د. شوقي ضيف))):

»كانت اللغةُ اليونانية قد أخذت تشيعُ منذ غزو الإسكندر في الأوساط الثقافية 
اللاتينيةُ تشيع  بينما كانت  إيران والعراق والجزيرة والشام ومصر،  بالشرق كله: في 
بنحو  فتحها  بعد  البيئات  هذه  كل  في  مُ  نتقدَّ نكاد  ولا  والأندلس.  إفريقية  شمال  في 
قرن حتى نجد العربيةَ قد ملكت الألسنةَ والقلوب في جميع أنحائها القريبة والبعيدة. 
راً خطيراً حدث فيها، إذْ أصبحت شعوبها جميعاً عربيةَ اللغة والتفكير  وكان هذا تطوُّ

والشعور والثقافة والأدب والحضارة«. 

ما  مع  عليها  وإقبالاً  للعربية،  تقبُّلًا  الشعوب  هذه  أسرعَ  الفرس  كان  وربّما 
ليتَّخذوا  وأقبلوا  تقبَّلوا  ولعلَّهم  الشعوبية.  أضغان  من  قلوبهم  بعضُ  عليه  انطوت 
لهم المكاسب فلم يثقفوها، فحسب، بل أتقنوها  العربية مَرْقاةً تبلِّغهم المناصبَ، وتنوِّ

إتقانَ أهلها، وأخذوا يجارون خطباءَها وشعراءَها فيما يخطبون وينظمون. 

لم  ل  الأوَّ العباسي  العصر  في  العرب  علماء  أن  ضيف  شوقي  د.  ولاحــظ 

العصر العباسيّ الأول /91. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

190

يجدوا أدنى غضاضة في تعلُّم الفارسية فقال))) - وفي قوله مبالغة -: »كان كثيرٌ من 
وحتى  مجالسهم،  في  تدور  لتراها  حتى  ويُحْسنها،  الفارسية،  يتعلم  أنفسهم  العرب 
وفهمُ  الفرس«.  بعض  لسان  منها على  يجري  ما  يفهمُ  القحّ  العربي  الأصمعي  لترى 

الأصمعي لا يعني أن أمثاله كُثر، ولهذا رمينا كلامه بالمبالغة. 

فٍ  تعرُّ بَعْضَ  العرب  علماء  من  الفارسية  فوا  تعرَّ الذين  أن  ظننّا  على  ويغلب 
كانوا آحاداً أو عشرات. وأن الذين ثقفوا العربية وأتقنوها من علماء الفرس وأدبائهم 
كانوا مئات وألوفاً، لسبب نفعي وهو - والقول لأحمد أمين))) -: »أن الدولة العباسية 
عربيةٌ بخلفائها ولغتها ودينها.. فاضْطُرَّ كلُّ ذي أدب، وكلُّ ذي علم، وكلُّ ذي لغة أن 
يتعلَّم العربية، يصوغ فيها أفكاره وأدبه وعلمه... لقد كان هذا الجدول مورداً للأدباء 

والعلماء«.

فوا الفارسية من العرب، وعددُ الذين أَتْقنوا العربيةَ  ومهما يبلغْ عدد الذين تعرَّ
بها، بعد إغفال الأعدادِ من هؤلاءِ وهؤلاءِ  ينبغي الإقرارُ  التي  الفرس، فالحقيقةُ  من 
وحاضنة  اللغات،  أمَّ  بقيت  العربيةَ  وأن  الألوان  امتزاج  رافقَ  الألسنة  امتزاجَ  أن  هي 

الثقافات، والوعاءَ الحامل الناقل لكلّ أصيل ودخيل.

2 - امتزاج الثقافات)))
الثقافة  بين  الفكريّ  للامتزاج  تمهيداً  إلَّ  واللغات  الأجناس  امتزاج  يكن  لم 
إنجاز هذا الامتزاج  الدخيلة. وممّا ساعد على  العربية الأصيلة، والثقافات الأجنبية 

في مدة قصيرة وحدتان: وحدةُ العقيدة، ووحدة الوطن. 

العربية  غير  النفوسَ  وهيَّأَت  الثقافي،  الامتزاجَ  سبقَت  فقد  العقيدة  وحدةُ  ا  أمَّ
لتقبُّله؛ لأنَّ إيمانَها بالإسلام شدَّ قلوبَها إلى قلوب العرب برابطة روحية قوية، تُغْني 

السابق /92. 	(((
ضحى الإسلام /252. 	(((

انظر »ضحى الإسلام« /251 وما بعد. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

191

ة  أمَّ في  والقبائل  الشعوب  توحيد  على  القدرة  في  ها  تبزُّ أو  النسب،  في  القرابة  عن 
واحدة ذاتِ ثقافاتٍ متكاملة.

واليونانية  والفارسية  الهندية  الثقافات  ورثةَ  جعلت  فقد  الوطن  وحدةُ  ا  وأمَّ
ثقافات  إلى  يُصْغون  يؤمنوا  لم  ومنْ  بالإسلام،  منهم  آمنوا  مَنْ  واليهودية  والسريانية 
المشفوع  التحاور  وبهذا  فوها.  ليعرِّ ثقافاتهم  عن  ثون  ويتحدَّ فوها،  ليتعرَّ الفاتحين 
غدت  حتى  أجنبية،  روافد  من  عليها  انصبَّ  بما  الإسلامية  الثقافة  اغتنت  بالتجاور 
في العصر العباسيِّ الأول أغزَرَ من شطِّ العرب الذي تنصبُّ في مجراه الواسع أمواهُ 
تسعى  أخذَتْ  أخرى  روافد  وأمواهُ  والفارسية،  العربية  الثقافتين  أمواهُ  أي  الرافدين: 

إليه من كلّ حَدَب وصَوْب.

الذاكرة المسيحية في مدارس أنطاكية وقيسارية  الروافد ما اختزنته  ومن هذه 
ودياناته  الشرق  بثقافة  خ  المضمَّ اليوناني  الفكر  تراث  من  ان  وحرَّ ونصيبين  والرها 
الهيلينية،  الثقافة  باسم  عرف  ما  وهو  الطبيّة،  ومعارفه  الفلكية  وعلومه  وأساطيره، 

ونقله سَدَنةُ الأديار ورهبانُ الكنائس عن السريانية واليونانية إلى لسان العرب. 

وأهمُّ ما أفاد العرب من هذا الرافد اليوناني الفلسفة والمنطق، ولو أنهم نقلوا 
إلينا - أعرضوا عن  الملاحم والمسرحيات لجاؤوا بخير وفير. لكنهم - كما يخيل 
الأدب لعلتين: أولاهما اعتقادهم أنهم أمراء البيان. والثانية الروح الوثنية التي ملأت 

دة، وأساطير مختلقة.  أدب اليونان آلهة متعدِّ

وإلى جانب الرافد اليوناني كان الرافد الهنديّ يحمل إلى ثقافة العرب علوم 
الفلك والطب والرياضيات لكنه لم يكن يضارع الفكر اليوناني عمقاً وغزارة وتأثيراً 

في ثقافة العرب.

ومع أن الدولة البيزنطية كانت أقرب إلى العراق من الهند فإن الثقافة اللاتينية 
الصوائف  بهم  تعود  الذين  الأسارى  إليه  حملها  بأوشال،  إلَّ  العربي  الفكر  ترفد  لم 
والشواتي، ولو كانت العلاقةُ بين العرب والروم مبنيةً على المسالمةِ لا المخاصمة 

لكان التمازج الثقافي بين الدولتين الكُبْرَيَيْنِ أوسعَ وأنفع. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

192

3 - تيارات الحذر والامتزاج)))

العباسيّ  الثقافي صادفَ في بداية العصر  بنا أن نشير إلى أن الامتزاج  يحسن 
بما  تيار  كلِّ  وأنصارُ  ثقافة،  كلِّ  حَمَلَة  اعتصم  إذ  والحذر،  الترقُّب  من  فترةً  الأوّل 
ما  إلَّ  تُسيغ  تكن  لم  أذاوقَهم  لأن  الدينية؛  أو  القومية  المعارف  ألوان  من  به  دوا  تفرَّ

أَلفَِتْ وعَرَفت قبل الاندماج والامتزاج. 

زيد  وأبو   ، الأصمعيُّ وأبرزُهم   - الشعر  ورواةُ  اللغة،  وأهلُ  النحو،  فعلماءُ 
الأنصاري، والخليل بن أحمد، والمفضل الضبي، ومن سار في ركابهم من الموالي 
لَ الأمر منطق أرسطو،  كخلف الأحمر، وحماد الراوية، وحماد عجرد - لم يُسيغوا أوَّ
وأمثالهم  وأيّامَهم،  العرب  أخبارَ  يجمعون  البوادي  إلى  وا  وارتــدُّ سقراط،  وفلسفةَ 
ا  ممَّ ليصنعوا  أو  الاختلاطُ،  ألسنتَهم  يُفسد  لئلا  ومنثورهم  ومنظومَهم  ونوادرهم، 

جَمَعوا نَحْواً يعصم ألسنةَ الناسِ من الفساد. 

من  خالطها  وما  الهيلينية،  الثقافة  دراسة  إلى  المنقطعون  السريان  ورهبان 
الإغريق  وأساطير  الأنبياء،  وقصص  والمسيحية،  والوثنية  والغرب  الشرق  معارف 
ا  ممَّ خيرٌ  أنه  اعتقدوا  ما  ويفقدوا  العرب،  ثقافة  في  يذوبوا  لئلا  علموا  بما  اعتصموا 

حمله الفاتحون، ودعوا إليه.

الأصيلة،  العرب  ثقافة  إلى  يمناه  مدّ  ثالث،  تيار  ظهر  وأولئك  هؤلاء  وبين 
بآداب  الفرس  آداب  يمزج  أن  وسدَمه  ه  همَّ وجعل  الوافدة،  الثقافات  إلى  ويسراه 
العجم،  يرضي  وبما  العرب،  يرضي  بما  فيحاضرهم  الناس،  إلى  ويجلس  العرب، 
ومنهم أبو عبيدة مَعْمَرُ بن المثنى الذي جمع المزج من طرفيه: عجمة الدم والثقافة، 
ويعمل  العرب«  و»مآثر  الفرس«  »فضائل  في  يؤلف  وراح  واللسان،  الأدب  وعروبة 

س وكتب على هدم الحواجز بين الثقافات.  بما درَّ

المرجع السابق. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

193

العصر  بها  التي حفل  المعارف  القرائح، وغزارة  الزمن، وتلاقح  ومع مرور 
المؤمن، أنى  تيار الجاحظ الذي جعل شعاره: الحكمة ضالة  العباسي الأول ظهر 
العلم  وأن  والقصائد،  الخطب  من  أوسع  الأدب  أن  ورأى  بها،  أولى  فهو  وجدها 
أكثر من الطب ودراسة الحيوان، وأن على المثقف أن يصيب من كلّ شيءٍ علماً، 
وأن يقرأ كل ما حوت دكاكين الورّاقين، فأتى على كلّ ما وصلت إليه يده، وكتب 
ا قرأ وشاهد وجرّب موسوعات تخلط العلم بالأدب، والجدّ بالهزل، والأصيل  عمَّ
فحسب،  المعتزلة  فرِق  من  فرقة  رأس  يصبح  فلم  بالمعقول.  والمنقول  بالدخيل، 
بأوضح صوره، وأوسع  الثقافي  فيه الامتزاج  الذي تجلى  التيار  وإنما أصبح زعيم 

آفاقه.

من  بلون  تتميزُ  كانت  الدخيلة  الثقافات  من  ثقافة  كلَّ  أن  أمين  أحمد  ولاحظ 
ألوان العلم والأدب. فإذا أعطانا الهنودُ الرياضيات، فإنهم لم يعطونا مناهج البحث. 
المسرحياتِ  يأخذوا  لم  فإنهم  والعلوم،  الفلسفة  اليونان  من  العرب  استعار  وإذا 
لم  فإنهم  الحكم،  ونظام  الأدبَ  الفرس  من  قبسوا  وإذا  قبل.  ذكرنا  كما  والملاحم، 
مناهج  في  لهم  محاكاةٌ  تصحبْه  لم  اليونان  علمَ  العرب  واقتباسُ  العلوم.  يقبسوا 

التأليف. قال أحمد أمين))):

فيها  تزاحمُها  تكاد  نفوذ، لا  لها منطقةُ  الثقافات كانت  ثقافة من هذه  »إن كلَّ 
الثقافةُ الأخرى. فالعلومُ الرياضيةُ من حساب وجبر وهندسة وفلك وطبٍّ وما إليها 
كانت منطقة النفوذ اليوناني، تزاحمها فيها الثقافةُ الهندية ولكن مزاحمة غير عنيفة.. 
تأليفه، وما علق  العلوم منهجٌ يوناني في منطقِهِ وطريقة  اتّبع في هذه  والمنهج الذي 
عليه من شروح.. وقد بدأت الرياضة الهندية والفلك الهنديُّ تدخل في ثنايا ما ألَّف 

المسلمون في هذه العلوم.

ا الأدبُ فلم يتأثر كثيراً بالأدب اليوناني. وهذا ظاهرٌ فيما أُلِّف من الكتب في  أمَّ

ضحى الإسلام /352-252.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

194

هذا العصر. فمنهجُها غريبٌ، لا يتَّصلُ بسبب إلى المنهج اليوناني. فلا أثر للترتيب 
حينما  جُمِعَتْ  جزئياتٌ  هي  إنما  للباب.  ولا  للكتاب  وحدةً  ترى  ولا  فيه،  المنطقيِّ 

اتفقت، هي أشبه بسمر العلماء في المجالس..

ا من ناحية الموضوع، فإن ما فيها من أدب شرقيّ  هذا من ناحية الشكل، وأمَّ
الحِكَمُ عن أردشير وبزرجمهر  يوناني. ففيها  أثر  فيها من  ا  أكثرُ ممَّ أو هندي  فارسي 
ا عن أفلاطون وأرسطو، وفيها نظام الحكم الفارسي لا نظام الحكم اليوناني،  أكثر ممَّ
الملوك  توقيعاتُ  وفيها  الفرسُ،  ره  يتصوَّ كما  الناس  وطبقاتِ  للعدل  رٌ  تصَوُّ وفيها 

وقصصُهم مع رعيَّتهم على النحو الفارسي، لا النحو اليوناني«.

4 - رأي البهبيتي في الثقافة الفارسية

إذا كان أحمد أمين وشوقي ضيف قد ذهبا إلى أن الثقافة الفارسية كان صاحبةَ 
ل، فإنَّ هذا الحظَّ - كما يُسْتنبَط من كلامهما  الحظِّ الأوفى في العصر العباسي الأوَّ
الحكم،  نظام  الإدارية والاجتماعية؛ أي في  الحياة  نطاق  التأثير في  - كان محصورَ 
الجانبُ  ا  أمَّ الطعام.  وألوان  اللباس،  وأزياء  الضرائب،  وجباية  الدواوين،  وإنشاء 

الفكريُّ النظريُّ فقد كانت الغَلَبةُ فيه للثقافتين السريانية واليونانية. 

ولتوضيح هذه الحقيقة درس نجيب محمد البهبيتي الحضارةَ الفارسيةَ دراسةً 
هذه  إلى  منها  العباسيون  أخذ  ما  ورّدتْ  والآشورية،  البابليةَ  أصولَها  كشفتْ  عميقة 
الأصول. ولم تر فيها غير حامل ناقل، أو وسيط تاريخي نقل الثقافةَ الساميَّةَ من شعب 
ساميّ صنعَ حضارة العراق إلى شعب سامي أتمَّ صُنعَْها بعد الإسلام، وأن الحضارة 
وتقتبس من الآشوريين،  تقلِّد  كانت  وإنما  أعطت،  ما أخذت وما  تُبدع  لم  الفارسية 
ا كتب البهبيتي، ننقلها باللفظ  وظلَّت تقلّد وتقتبس من العرب. وإليك مقتطفاتٍ ممَّ

والنص))):

تاريخ الشعر العربيّ حتى آخر القرن الهجري الثالث /230.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

195

»إنَّ قصة الحضارة الفارسية والعلم الفارسي قصةُ أضخمِ انتحالٍ في التاريخ، 
ق التاريخي في  قَتها وسهرت على تنظيمها عصبيةُ شعبٍ حرم من مميزات التفوُّ حقَّ
ماض  من  إلَّ  الذاتية،  الحضارة  مقومات  كلَّ  فادَّعى  جبار،  عنصري  صراع  مجال 
عسكري، اضطرب بين الهزيمة والنصر نيِّفاً وألفَ عام، بعدما غلبوا على بيئة سامية 
حتى   ، والزيِّ والنظام  البناء  في  أساليبَها  فاصطنعوا  وبابل{،  آشور  }يعني  متحضرة 

الخطُّ اقتبسوه منها، وحتى الوطن«))).

»وكذلك كان أمرهم في الإسلام، وهَبَ لهم الإسلامُ ديناً، ولغة، وخطّاً، وزيّاً، 
ةً عاشت  وأوزانَ شعر. إن بدء التاريخ الحضاري للفرس كان في ظلِّ الإسلام. وإنَّ أمَّ

هكذا دهرَها كلَّه ما أهونَ الانتحالَ عليها!«))). 

القديم  بعث  حركة  تتبُّع  في  عليها  الباحث  يطَّلع  التي  المظاهر  أهم  »ومن 
الأجنبي عند العرب: 

• من 	 غيرهم  عن  نُقل  ما  إلى  بالقياس  جدّاً  قليلٌ  الفرس  عن  المنقول  أنَّ  أولاً( 
الأمم. 

• عى لهم من آثار يذهبُ في وجوه، لا تدلُّ على شيء من السموّ 	 ثانياً( أن ما يُدَّ
العقلي، أو النضج الفكري. فهو بين الخرافة والأساطير، وأنواع الخلاصات 

التجريبية في سياسة الحكم أو سياسة الحياة الفردية. 

• )كليلة 	 كتابُ  إلَّ  إليهم  المنسوبة  الكتب  هذه  من  بقي  فيما  لنا  يَبْقَ  لم  ثالثاً( 
ودمنة( وكتابا ابن المقفع: )الأدب الكبير( و)الأدب الصغير(.

• رابعاً( ليس يوجد فيما نُسب إليهم قطُّ كتابٌ في الفلسفة. 	

• إنَّما 	 القديم  وبَعْثِ  النهضة  عصر  في  تُرجمت  التي  الإغريقية  الآثارُ  خامساً( 

تاريخ الشعر العربيّ حتى آخر القرن الهجري الثالث /230. 	(((
السابق /231.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

196

نُقلت عن السريانية أو عن الإغريقية، ولم نسمع بكتابٍ واحد منها منقولٍ عن 
ترجمة فارسية. 

• من 	 نقلوا  إذا  كانوا   - وإسحاق  حنين  مثل   - رين  المتأخِّ النَّقَلَة  إن  سادساً( 
الإغريقية إلى العربية كتاباً، نقلوه إلى السريانية أيضاً، ولم ينقلوه إلى الفارسية.

مُ به أن الكتاب إنما ينقلُه الناقلون إلى لغةٍ حية، يقرؤُه فيها قوم، تتَّصِلُ  والمسلَّ
ولا  السريانية،  إلى  بل  العربية،  إلى  تُتَرْجم  الكُبْرى  الآثار  هذه  بالُ  فما  ثقافتهم.  به 
لُ ما يتبادر إلى الخاطر  تُترجَمُ إلى الفارسية؟ مع أن هذه الترجمة تقعُ في أرض، أوَّ
عنها أن كثرة أهلها كانوا فرساً، وأنَّ الدولة كانت قد صارت فيها إليها }يعني سيطرة 

الفرس على الدولة العباسية{«))).

ب- حواضر الثقافة)))
الشعر  حواضرَ  ــاك  وأَزَرْن زرنا  قد  كنا  الأموي(  العصر  في  )الشعرُ  كتابنا  في 
العربي في الدولة الأموية، فوجدناها تمتدُّ من خراسان في الشرق إلى الأندلس في 
الغرب، وشهدْنا قباباً من أَدَم كقبة النابغة تُضْرب في كل حاضرة من كُبريات الحواضر 
الثقافية، في مِرْبَدٍ كمربد البصرة يزخر بالشعر العربيّ في الكوفة، ودمشق، والمدينة، 
ومكة، ومصر، وحَدَوْنا بركب الشعر، وهو يرحلُ من هضبة نجد إلى ضفاف الخابور، 

ثم من ضفاف النيل إلى شواطئ بحر الظلمات في المغرب والأندلس. وقُلْنا هناك: 

أدنى  تجدْ  لم  الحجاز  عُكاظ  رت  فتذكَّ الحجاج،  زمنَ  البصرة  مربد  زرتَ  إذا 
غرابة لقرب كاظمة من نجد، أمّا حينما تجدُ الثقافةَ العربية والشعر العربيَّ يزدهران في 
ب والمُعْجَب،  مَرْوَ وهَرَاة، فإنك تدهش لما ترى وتسمع، ثم تتساءلُ تساؤلَ المتعجِّ

فتقول: ما الذي نقلَ سوقيْ ذي المجنة والمجاز إلى هنا من الحجاز؟ 

السابق /219-218.  	(((
انظر »ضحى الإسلام« 325 وما بعد. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

197

ا الآن، وأنت تنتجعُ هذه المراتعَ وأمثالَها في العصر العباسي الأول، فسوف  أمَّ
امتزجت  بعدما  أصبحتْ  المراتع  هذه  لكنَّ  أينع.  قد  والثمر  أثمر،  قد  الزهر  تجد 
م  ، والتقدُّ الثقافات أخصبَ وأصخَب. فما أهمُّ الأقاليم التي شهدت الامتزاجَ الثقافيَّ

الفكري في ظلِّ الخلافة العباسية بعد أن استقلَّ صقرُ قريش بالأندلس؟ 

1 - مكة والمدينة 
بقيت مكة والمدينة في العصر العباسي الأول قلعتين من قلاع الثقافة العربية 
هما كلَّ عام. وبقي الكتابُ والسنة  الأصيلة، على الرغم من قوافل الحجيج التي تؤمُّ

يعمران مساجدهما، ويشغلان علماءهما عن الثقافات الوافدة.

150هـ{  }ت:  جريج  بن  العزيز  عبد  بن  الملك  عبد  الأعلام  علمائهما  ومن 
والسبَّاق  الحجاز،  أهل  وإمامَ  الحرم،  شيخ  كان  الموطن،  المكيُّ  الأصل،  الروميُّ 
إلى التصنيف في العلم، والمتضلّع من الفقه، المكثر من الحديث. وعنه أخذ سفيان 

ثون آخرون.  الثوري، والأوزاعي، ومحدِّ

وعن ابن جريج أخذَ سفيان بن عيينة }ت: 198هـ{ بعد أن جاء من الكوفة إلى 
187هـ{  }ت:  عياض  بنَ  الفُضَيْل  تضمُّ  الحديث،  أهل  من  طبقة  رأسَ  فأصبح  مكة، 
الأبيورديِّ الأصل، الكوفيَّ المنشأ، المكيّ المقام، الذي بقي يتعلّم في الحرم ويعلِّم 
حتى لقب شيخ الحرم، وعليه درس الإمامُ محمد بن إدريس الشافعي }ت: 204هـ{. 

136هـ{ يدرس  وقبل هؤلاء كان ربيعة بن فروخ الملقّب بربيعة الرأي }ت: 
في المدينة الفقه، ويروي الحديث، وبعد وفاته نبغ مالك بنُ أنس }ت: 179هـ{ إمام 
بأن  ليأتيه، كي يحدثه، فأجابه  الرشيد  إليه  الهجرة، وأحد الأئمة الأربعة، وجّه  دار 
العلم يؤتى، ومن إجلال رسول الله إجلال العلم، فقصد الرشيد منزله، وجلس بين 

يديه. 

وأخبار  والمغازي،  بالسير  المدينة  عرفت  والفقه  الحديث  جانب  وإلــى 
الصحابة، وبرع في هذا العلم رائد المؤرخين محمد بن عمر الواقدي }ت: 207هـ{ 



 الشعر في العصر العباسي الأول

198

وألف فيه كثيراً من الكتب، وبلغ خبرُهُ الرشيدَ، فزاره في المدينة، واستعان به، وتعرّف 
بالخليفة  واتصل  العراق  إلى  الواقدي  رحل  ثم  ومشاهدها،  الإسلامية  الآثار  منه 
وبوزرائه البرامكة، وتولّى القضاء في بغداد. وأشهر تلامذته محمد بن سعد صاحب 

الطبقات الكبرى.

الثقافةَ  حفظتا  أنهما  والمدينة  مكة  الحجاز  حاضرتي  في  القول  وخلاصةُ 
جيل  بعد  جيلًا  العلم  طلّاب  إلى  ونقلتاها  وسيراً،  وفقهاً،  حديثاً،  الأصيلة،  العربية 

بريئةً من آثار الامتزاج الثقافي.

2 - حواضر الشام 
أورثت مكةُ والمدينة حواضرَ الشام الثقافية أصالةَ التراث، والحفاظَ عليه من 
التأثُّر بالثقافات الأصيلة، غير أن قرب الحواضر الشامية من مراكز الحضارة السريانية 
علم  ظهور  في  تجلَّت  جديدة،  بألوان  الأصيلَ  العربي  الفكر  يلوّن  أخذَ  واليونانية 

الكلام، إلى جانب الحديث والفقه والمغازي والسير. 

على  عاكفاً  الأمويّ  العصر  في  والتابعين  الصحابة  من  الأول  الجيل  ظل  لقد 
دراسة الكتاب والسنة طَوَالَ العصر الراشدي، وبدايةَ العصر الأموي. وبعدَ التابعين 
جاءت طبقةٌ من الفقهاء المحافظين ورثت هذه النزعة المحافظة، فلم تزد على علم 

الطبقة الأولى غير الاتّساع في الاتّباع، والتفريع في التشريع. 

ثم ظهر بداية العصر العباسي الأول جيلٌ من الفقهاء وأهل الحديث، أبرزُهم 
الفقه والزهد، ونزيلُ  الشام في  إمامُ  157هـ{  الرحمن بن عمرو الأوزاعي }ت:  عبد 
بيروت، كان في شبابه قد رحل إلى مكة ودرس على عطاء بن أبي رباح، وابن شهاب 
الزهري، ثم إلى البصرة، فدمشق، قبل أن ينتهي به المطاف إلى بيروت. وأخصُّ ما 
والوعظ  بالمناصب،  والزهدُ  بالدعوة،  والجهر  بالحق،  التشبثُ  به شخصيته  تميزت 
الفقه، والانتماء  والتضلُّع من  القول،  في  والفصاحة  المنصور،  الصريح لأبي جعفر 

إلى مدرسة الحديث، إذْ كان مذهبُه إلى مالك بن أنس أقرب منه إلى أبي حنيفة. 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

199

بلغ  عنه  أُثر  ما  أن  الرواة  بعضُ  ر  وقدَّ )المسائل(،  كتابُ  الأوزاعي  عن  نُقِل 
الأندلس،  إلى  انتقلَ  بل  الشام،  بمذهبه على  العمل  يقتصر  ولم  ألف مسألة.  سبعين 
الرحمن  عبد  بن  بن هشام  الحكم  في عهد  هناك  مذهبه رسميّاً  الإفتاءُ على  وأصبح 
206هـ{. ومن أشهر كتبه )سِيَرُ الأوزاعي(، وموضوعُه النظامُ الحربي  الداخل }ت: 

في الإسلام. 

الكلام،  بعلم  تتأثر  الشامية  الثقافية  الحركةُ  بدأت  وتلاميذه  الأوزاعي  وبعد 
ث في الجبر والاختيار، ثم تفتحُ صدرها لموجةٍ فلسفية  فتناقشُ صفات الله، وتتحدَّ

طبِّية، نشرها رهبانُ السريان. قال أحمد أمين))):

»ثم كانت حركة لاهوتيةٌ طبية فلسفيةٌ، هي بقايا ما خلَّفه اليونان والرومان من 
علم في هذه البلاد. وتولَّى رياسة هذا النوع من العلم النصارى السريانيون، وأحلُّوا 
حلب  في  المدارسَ  لذلك  وأنشؤوا  واللاتينية،  اليونانية  اللغة  محلَّ  السريانية  اللغةَ 
ونبغ  وفلاسفتهم.  أطبّائهم  من  كثيراً  أصيبعة  أبي  ابن  عدَّ  وقد  وغيرهما...  وقنسرين 
منهم مترجمون في العصر العباسيّ، ومن أشهرهم قسطا بن لوقا، وعبد المسيح بن 

عبد الله الحمصي«.

3 - حواضر العراق 

البصرةَ  بايعت  قد   - الأموية  الخلافة  معقلُ  وهي   - الشام  بلاد  كانت  إذا 
د  تُجدِّ أن  يكن مستغرباً  لم  فإنه  الأموي،  العصر  في  الثقافي  النشاط  بزعامة  والكوفة 
حاضرة  بغداد  وأصبحتْ  العراق،  إلى  الشام  من  الخلافةُ  انتقلت  أن  بعد  البيعةَ  هذه 

الثقافة في الدنيا كلِّها، لا في الدولة العباسية، فحسب.

عنا العصرَ الأمويَّ والتنافسُ بين البصرة والكوفة قد بدأ يحتدِمُ، وتتَّسعُ  لقد ودَّ
ا  فلمَّ الشعر واللغة،  العلماء كانت قاصرةً على  بين  الكلامية  أن معاركه  ميادينهُ، غير 

ضحى الإسلام /346.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

200

نون،  وملحِّ ومغنون  وقضاة،  نحاةٌ  وظهر  وفنون،  علوم  ت  جدَّ العباسي،  العصرُ  كان 
العراق  في حواضر  بثّوا  ومتكلّمون  وأدباء، ومنجمون ورياضيون، وفلاسفةٌ  وأطباء 
، ولا نغالي  حركة فكرية بلغت أوجَها في عصر المأمون، ولم تبلغْ مثل هذا الأوج قطُّ

إذا زعمنا أنها ما بلغته حتى الآن، لا قبل المأمون، ولا بعده.

ا عداها ميادينهُا الفكرية الرحبة،  مَيَّزَ حواضرَ العراق الثقافية ممَّ ولعلَّ أهمَّ ما 
العباسي  العصر  ثقافات  من  والدخيل  الأصيل  بين  الثقافي  التمازج  وسعت  التي 
كان  ما  ثم طغيانُها على  والنزعات،  القوميات  المختلفة  الألوان والأديان،  المتعدّدة 

يدورُ في العصر السابق من صراع ضيّق الآفاق، محدود الأغراض. 

ويتَّخذ  الشعراء،  ونقائض  القبلية،  العصبية  حول  يدور  الصراعُ  كان  أن  فبعد 
بالأخطل والفرزدق  الأدباءُ جريراً  فيها  يقارنُ  له،  الأمراء، مضاميرَ  المربدَ ومجالسَ 
للمدينة  ب  التعصُّ القبلية، وطغى  النزعات  القومية محلَّ  النزعاتُ  أيُّهم أشعرُ، حلَّت 
ضاق  حتى  الشعوبية،  الحركة  استفحال  في  النزاع  وتجلّى  للعشيرة،  ب  التعصُّ على 

الجاحظ بها وبأربابها، ورماهم بالحسد. 

وأَعْوَدَها  التنافس،  صور  أنفعَ  والكوفة  البصرة  نحاة  بين  الخلاف  كان  وربَّما 
يصارعان  ان  البصريَّ واليزيديُّ  د  المبرِّ راح  إذْ  اللغوية،  الثقافية  الحركة  على  بالخير 
ثعلباً والكسائيَّ الكوفيّيْن في قصور الخلفاء، ومن بين قواعد الصراع وشواهده كانت 

ج فَيَثْرَى بها التراث.  أسرارُ العربية تتوهَّ

ونها  ثم نزلت بغدادُ إلى ميدان الصراع، وأخذ العلماءُ والنحاة والأعرابُ يؤمُّ
من البوادي ليشاركوا في التنافس ويصيبوا الجوائز. 

وفي حومة التنافس وجد الشعراء المولَّدون من طبقة بشار بن برد وأبي نواس 
متَّسعاً لهم، وانضمَّ إلى المتنافسين ثقاتُ الرواة من طبقة الأصمعي وأبي عمرو بن 
اعون من أمثال حماد الراوية وخلف الأحمر، حتى أصبح العراقُ كلُّه  العلاء، والوضَّ

سوقاً أدبية كبرى. 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

201

ورؤساء  الكلام  علماء  بين  مناظرات  من  يدور  كان  ما  كلّه  ذلك  إلى  أضفْ 
من  الدخيلة  الثقافاتُ  أثارته  وما  واليونانية،  الفارسية  بالثقافات  والمتأثرين  الفرق 
محاورات بين أهل الرأي المتأثرين بالمنطق، وأهل الحديث المحافظين على السنة، 
فإذا المجالسُ معاهدُ ومدارس، والجوامعُ جامعات وكليات، فيها من العلم مثلُ ما 

فيها من العبادة. 

4 - مِصْر  
لم يبلغ النشاط الثقافيُّ في مصر مبلَغه في العراق والشام والحجاز لأسباب، 
وتأخر  وبغداد،  ودمشق  المدينة،  الثلاث:  العربية  الخلافة  حواضر  عن  بعدُها  منها 
فتحها عن الشام والعراق، ومنها أنَّ من استوطنوها من الصحابة والتابعين كانوا دون 
أمثالهم في العراق والشام عدداً وشعراً وعلماً ورواية حديث. ومع ذلك فإن جامع 

عمرو بن العاص في الفسطاط كان مركزاً علميّاً وتعليمياً هامّاً. 

أبرزُ العلماء الذين ظهروا فيها المحدّثُ المتشيِّع عبدُ الله بن لَهِيْعَة }ت:174هـ{ 
الذي ولي فيها القضاء لأبي جعفر المنصور. والليثُ بن سعد }ت: 175هـ{ وكان إمام 
مالك.  أفقه من  الليثُ  تقريظه:  في  الشافعيُّ  قال  أهل مصر في عصره حديثاً وفقهاً. 
ولم يكتف بما أصاب من القراءة على شيوخ مصر، بل رحل إلى الحجاز والعراق، 

وتضلّع من علوم العربية. 

وربّما كان أشهر العلماء والفقهاء الذين نشروا علمهم في مصر بعدما وفدوا 
ر  إليها الإمام محمد بن إدريس الشافعي }ت: 204هـ{ إذْ أقام فيها خمس سنوات يحرِّ
عليها  استعان  نشيطة  فقهية  حركة  أنشأَت  فيها  وإقامته  تلاميذه،  على  ويُمليه  مذهبه، 
هذه  ضت  وتمخَّ المراديّ،  والربيع  والمزنيّ،   ، البويطيُّ ومنهم  بتلاميذه  الشافعيُّ 

الحركة عن كتاب الأم ومختصر المزني وغيرهما من الكتب.

وبعد الشافعي كانت مصرُ تفخر بشيخ القرّاء عثمان بن سعيد المشهور بلقبه 
النبوية  السيرة  صاحبُ  213هـــ{  }ت:  هشام  بن  الملك  عبد  منه  وأشهرُ  )ورش(. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

202

ونجابة  الأعلام،  العلماء  هؤلاء  مكانة  وعلى  إسحاق.  ابن  سيرة  من  المُسْتخلصة 
تلاميذهم، فإن الحركة الثقافية في مصر بقيت محدودةَ الانتشار، وكاد نشاطُها يقتصرُ 

على مدينتي الفسطاط والإسكندرية.

ج- علوم الدين

- تمهيد 
بين  الفَصْل  يجعلُ  ما  والتكامُل  التداخُل  من  العربية  وعلومِ  الدين  علومِ  بين 
الطائفتين، أو تقديمَ إحداهما على الأخرى في الظهور والانتشار مَطْلباً عسيرَ المنال 

لأمور:

أولُها أنَّ علومَ العربية سارتْ في ركاب العلوم الدينية، لكي تُعينَ غيرَ العرب 
والعرب بعد أن فشا فيها اللحن على أن يفهموا نصوصَ الكتاب والسنة. فهل سبقتْ 

علومُ الدين علومَ اللسان؟

وأن  بالعربية،  القرآنَ  يقرؤوا  أن  فعليهم  أسلموا  متى  العرب  غير  أنَّ  والثاني 
علوم  وأن  الدينَ،  تعليمَهم  سبق  العربية  تعليمَهم  أن  ذلك  أفيعني  بالعربية،  يصلُّوا 

العربية سبقتْ علوم الدين؟ 

والثالثُ أن الرعيل الأول من علماء الدين كانوا في الوقت نفسه علماء العربية. 
فعبد الله بن عباس: }ت: 68هـ{ - والقول للزركلي - »كان كثيراً ما يجعل أيامه: يوماً 
وأبو  العرب«.  لوقائع  ويوماً  للشعر،  ويوماً  للمغازي،  ويوماً  للتأويل،  ويوماً  للفقه، 
الفقهاء  من  معدوداً  »كان  النحو  وضع  إليه  نسب  الذي  69هـ{  }ت:  الدؤلي  الأسود 
وهو  الفقه  من  أسبقُ  النحو  أن  النحوَ  وضعُه  أفيعني  والشعراء«.  والأمراء  والأعيان 

فقيه؟ 

آثرنا  فقد  شقيقتها،  على  الطائفتين  إحدى  تقدم  في  القطع  عن  عجزنا  وعلى 
الأول:  العباسيّ  العصر  في  ازدهرت  التي  الدينية  العلوم  وأبرزُ  الدين.  بعلوم  البدءَ 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

203

علم القراءات، وعلمُ التفسير، وعلم الحديث، وعلم التشريع أو الفقه، وعلم الكلام، 
وعلم المغازي أو التاريخ.

1 - القراءات)))
نكادُ نقطع أن علمَ القراءات كان أسبقَ العلوم الدينية ظهوراً، وأسرعها انتشاراً 

لأمور: 

لها أنَّ العرب لم يكونوا جميعاً يتكلَّمون لغة قريش إلَّ إذا نظموا وأنشدوا  أوَّ
وموسم  عكاظ  كسوق  القبائل  فيها  تجتمع  التي  والأســواق  المواسم  في  وخطبوا 
د لسانَ العرب، ويقتضي هذا  خ لغة قريش، وتوحِّ الحجّ. فجاءت قراءةُ القرآن لترسِّ
بلغة قريش. وأدلُّ ما يدلُّك على  القراءةَ  يتعلَّموا  القرشيِّين أن  أنَّ على غير  التوحيدُ 
}حَتَّى  من  بدلًا  حين(  )عتى  يقرأ  رجلًا  سمع  حينما  الخطاب)))  بن  عمر  أنَّ  ذلك 
ن أقرأه هذه الآية، فقال: ابنُ مسعود،  25/23، وسواها{ سأله عمَّ حِينٍ{ }المؤمنون 
القرآن،  هذا  أنزل  الله  »إن  فيها:  يقول  رسالة  مسعود  بن  الله  عبد  إلى  عمر  أرسل 
فجعله عربيّاً، وأنزله بلغة قريش، فأقرئ الناسَ بلغة قريش، ولا تُقْرئهم بلغة هذيل، 
والسلام«. ومع ذلك فإن القراء قرؤوا كما سمعوا من رسول الله )^( كما سنرى 

بعدُ. 

قراءة  الصحابةُ  يأخذ  أن  من  أكثر  يكن  لم  بدايته  في  القراءة  علم  أن  والثاني 
ليتعلَّموا ويعلّموا.  التابعون عن الصحابة  الله )^(، ثم أن يأخذ  القرآن عن رسول 
بأن  القراء  تطالبُ  البداية  تكن  لم  إذْ  العلم،  انتشار  على  ساعدت  البدايةُ  وبساطة 

يخرّجوا ما يعلّموا على ضوء النحو والصرف، بل كان حسبهم السماعُ والمشافهة. 

الدرس  تطور  في  القرآنية  القراءات  و»أثر  بعد،  وما   46/2 للرافعي  العرب«  آداب  »تاريخ  انظر  	(((
 ،34/1 الأثير  لابن  العشر«  القراءات  في  و»النشر  بعد،  وما   45/ دمشقية  عفيف  د.  النحويّ« 
و»معجم القراءات القرآنية« إعداد د. أحمد مختار عمر ود. عبد العال سالم مكرم / مقدمة الجزء 

الأول، و»المفصل في تاريخ النحو« د. محمد خير حلواني 189-176-175-139/1. 
تفسير الكشاف للزمخشريّ. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

204

يخالط  مَنْ  ليعلِّموا  القرآن  اء  قرَّ تصطحب  كانت  الفتح  جيوش  أن  والثالث 
ل السماعَ  العربَ من الشعوب المقبلة على الإسلام قراءةَ القرآن، والتعليمُ أخذ يحوِّ

إلى علم. 

اء، لم يكتف بالقراءة، بل راح قرّاؤُه يشفعون  والرابعُ أن الجيل الثاني من القُرَّ
خه  يرسِّ تعليماً  السلف  قراءاتِ  الخلفَ  ليعلِّموا  والنحو،  واللغة،  بالتفسير،  القراءةَ 
تتحوّلُ من  القراءة  فإذا  المنطق والبرهان، فراحوا يحلّلون ويعلّلون ما قرأ الأولون، 
اء نحاةٌ، أبرزُهم أبو عمرو بن  دُ النقلَ بالعقل، وينهضُ به قُرَّ سماع منقول، إلى علم يؤيِّ
العلاء، وإذا النحوُ جنديٌّ مجنَّد لحماية كتاب الله من اللحن، يحامي باللغة والنحو 

والصرف عن كل وجهٍ من وجوه القراءات المسموعة. 

القراءات  بوجه من وجوه  يتحكّم  أن  له  تخوِّ القراءات لا  النحو عن  ومحاماة 
ولو كان شاذاً، أو مخالفاً للقواعد. لأن القراءات كلَّها مسموعة، والسماع في القراءة 
قواعدهم  حوا  يصحِّ أن  النحاة  فعلى  القواعد،  القراءةُ  صادمت  فإذا  القياس.  فوق 
اء قراءاتهم لكي يظاهروا القياس على  بالقراءات، ولا يحقُّ لهم أن ينكروا على القرَّ

السماع. 

فلم  أمر،  بما  صَدَعوا  القرّاء  أن  مسعود  وابن  عمر  عن  ذكرنا  ممّا  يُفهمنَّ  ولا 
نقول  ولا   - القراءاتُ  عت  تنوَّ لما  كذلك  ذلك  كان  ولو  واحــدة.  قــراءةً  إلَّ  يقرؤوا 
استنباط  في  مَرانة  ينطوي على  القراءة  في  عَ  التنوُّ الآيات؛ لأن  اختلفت - في بعض 
اللغات،  أبرز  وسِعَ  عَ  التنوُّ لأن  العرب؛  قبائل  تألّفت  قومية  حكمة  وعلى  الأحكام، 

فأشرك القبائل في الشرف الذي ذهبت قريش بأكثره. 

النبيِّ  أُثر عن  وإنما  القبلية،  للغاتهم  القرّاء  ب  تعصُّ ينجمْ عن  لم  عُ  التنوُّ وهذا 
)^(، ونَزَلَ به أمر صريح من السماء. نصَّ عليه الحديثُ الشريف. رُوي عن النبيِّ 
يأمرُك  تعالى  الله  إن  له:  فقال  بني غفار،  أضاةِ  عند  »أتاهُ جبريلُ، وهو  أنه))):   )^(

الفائق للزمخشري 46/1.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

205

صادق  مصطفى  قال  قــراءات.  سبع  على  أي  أحــرف«.  سبعةِ  على  تك  أمَّ تُقرئَ  أن 
الرافعي))): 

أصحابُه،  إليه  اجتمعَ  الكوفة  من  خرج  ا  لمَّ مسعود  بن  الله  عبد  أن  »رَوَوْا 
فودَّعهم، ثم قال: لا تنازعوا في القرآن، فإنه لا يختلفُ، ولا يتلاشى لكثرة الردّ. وإنه 
ينهى  الحرفين)))  من  كان شيءٌ  ولو  واحدةٌ.  فيه  وفرائضه  وحدودُه  الإسلام،  شريعةُ 
عن شيءٍ يأمرُ به الآخر، كان ذلك الاختلاف، ولكنه جامعُ ذلك كلِّه، لا تختلف فيه 
الحدودُ ولا الفرائضُ، ولا شيءٌ في شرائع الإسلام. ولقد رأيتُنا نتنازعُ فيه عند رسول 

نا مُحْسِن«.  الله )^(، فيأمُرنا بأن نقرأ عليه، فيخبرنا أنَّ كلَّ

من  فيه  وما  العلمي،  النحو  بمنهج  القراء  تأثر  القراءةَ،  النحوُ  خالط  وحينما 
استقراء وقياس، وتحليل وتعليل، فشفعوا قراءاتهم بالشواهد، وحولوا التنوع الفطريَّ 
القراءات، على ما  الشعر حجة على  أو لغوي، وجعلوا شواهد  إلى اختلاف نحوي 
شاب بعضَ الشواهد من ضعف الرواية، وما طاف بها من مخايل النحل. حتى إن أبا 
عمرو بن العلاء - وهو من أحفل القراء بالسماع - كان يتَّهم بعض المقرئين باللحن، 
ويحمل اتّهامه على الشكِّ في صحة ما رُوي من القراءة، ولا يحمل ضعف القواعد 
المعادلة. قال  على الشكِّ في صحة ما روي من الشواهد. ولو أنصف لقلب طرفي 

جلال الدين السيوطي))): 

»أما القرآن فكلّ ما ورد أنه قُرئ به جاز الاحتجاجُ به في العربية، سواء أكان 
مين يعيبون على  متواتراً، أم آحاداً، أم شاذّاً« وقال أيضاً: »كان قومٌ من النحاة المتقدِّ
وهم  اللحن.  إلى  وينسبونهم  العربية،  في  بعيدة  قراءات  عامر  وابن  وحمزة  عاصم 
مَطْعَنَ  لا  التي  الصحيحة  المتواترة  بالأسانيد  ثابتةٌ  قراءاتهم  فإن  ذلك،  في  مُخطئِون 

فيها، وثبوتُ ذلك دليلٌ على جوازه في العربية«. 

تاريخ آداب العرب 49/2. 	(((
الحرفين: أراد القراءتين المختلفتين. 	(((

الاقتراح /49-48.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

206

القراء السبعة أو العشرة - وأكثرُهم من أعلام العصر  ولو استعرضت أسماء 
بالنحو،  اشتهارهم  فوق  بالقراءة  اشتهروا  ن  ممَّ أكثرهم  لوجدت   - الأول  العباسيِّ 
يبلغوا في  الكوفي - لم  النحو  إماماً في  ولوجدت أن نُحاتهم - مع أن أحدهم كان 

العمق والدقة مبلغ النحاة العظام كالخليل بن أحمد وسيبويه. 

القراءُ السبعة هم: عبدُ الله بن عامر اليحصبي }ت: 118هـ{، وعبدُ الله بن كثير 
128هـ{، وشيخ القراء أبو عمرو بن  120هـ{، وعاصم بن بهدلة الأسدي }ت:  }ت: 
العلاء }ت: 154هـ{، وحمزة بن حبيب الزيات العجلي }ت: 156هـ{، ونافع بن نعيم 
}ت: 169هـ{، وعلي بن حمزة الكسائي }ت: 189هـ{. ثم ألحق بهم أهل العلم ثلاثة 
ة عشرةً كاملة، وهم: أبو جعفر يزيد بن القعقاع المدني  ت العِدَّ من العلماء الثقات فتمَّ
}ت: 132هـ{، ويعقوب بن إسحاق الحضرمي }ت: 185هـ{، وخلف بن هشام }ت: 

229هـ{. 

وإلى جانب هؤلاء العشرة نجد في كتب التراجم مئات القراء، غير أن أبا عبيد 
وأضاف  العشرة،  بهؤلاء  القراء  من  سبقوه  من  قارن  224هـ{  }ت:  سلام  بن  القاسم 
السبعة  مع  فجعلهم  كتاب،  في  لهم  وترجم  غيرهم،  من  أعلم  أنهم  رأى  من  إليهم 

الكبار خمسة وعشرين قارئاً. 

دوا بمأثرة فقال))): »وقراءات هؤلاء  ولاحظ الرافعيّ أن سبعة القراء الكبار تفرَّ
الرواية عنه،  المتَّفَقُ عليها إجماعاً، ولكلٍّ منهم سند في روايته، وطريق  السبعة هي 

وكل ذلك محفوظ مثبت في كتب هذا العلم«. 

ولا يذهبن بك الظن إلى أن في تعديل سبعة أو عشرة أو خمسة وعشرين قارئاً 
يعدل  من  الآخرين  القراء  بين  فإن  بهم،  للثقة  توهيناً  أو  القراء،  من  لغيرهم  تجريحاً 

السبعة في العلم والأمانة، والضبط، قال الرافعي))):

تاريخ آداب العرب 51/2. 	(((
السابق 53/2. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

207

ك بقراءة سبعةٍ من القرّاء دون غيرهم ليس فيه أثرٌ  »قال بعضُ العلماء: التمسُّ
الزيادة  يجوز  أنه لا  وأوهم  فانتشر،  المتأخّرين،  بعض  وإنما هو من جمع  ولا سنة، 
على ذلك. وذلك لم يقل به أحدٌ. وعندهم أن أصحَّ القراءات من جهة توثيق سندها: 

نافعٌ، وعاصمٌ، وأكثرها توخيّاً للوجوه التي هي أفصحُ: أبو عمرو والكسائي«.

وزبدة القول فيما آل إليه علم القراءات في العصر العباسي الأول أنه تطوّر مع 
تطور النحاة، وأنه شفع القراءات المنقولة سماعاً بالحجج المعقولة قياساً. لكن كبار 

القراء ظلّوا يؤثرون القراءة بالسماع. 

2 - التفسير
ثنا  في باب )الأغراض غير الأدبية( من كتابنا )النثر في العصر الأمويّ( تحدَّ
تعريفاً  فناه  وعرَّ والاصطلاح،  اللغة  في  التفسير  معنى  فذَكَرْنا  العلم،  هذا  بداية  عن 
في  المفسرين  أسماء  سردنا  ثم  والمراجع،  المصادر  ذكرَ  التعريفَ  وأتْبَعْنا  موجزاً، 
وعطاء  جبير،  بن  مجاهد  وتلميذاه:  عباس،  بن  الله  عبد  وأبرزُهم  الأموي،  العصر 
بن أبي رباح، وبسطنا القول في تفسير ابن عباس، وذكرنا أمثلة منه، وردت في كتب 

المفسرين. 

على  فهمه  عزّ  لما  وتوضيحاً  القرآن،  أجمله  لما  تفصيلًا  الحديث  كان  ا  ولمَّ
الناس، فإن علم التفسير في بدايته العربية الفطرية الخالصة ارتبط بالحديث ارتباطاً 
وثيقاً، حتى غدا كأنه هو، أو القسمُ الأعظمُ منه. وليس في هذا الارتباط أدنى ارتياب، 
والمبشر،  الشاهدُ،  هو   )^( النبيَّ  أن  على  كثيرة  مواضع  في  نصَّ  نفسُه  فالقرآنُ 
وَنذَِيراً[  اً  وَمُبشَِّ شاهدِاً  رسَْلنْاكَ 

َ
أ إنِاّ  النَّبُِّ  يُّها 

َ
أ ]يا  ذكره:  جلَّ  قال  إذْ  والنذير، 

]فَإنِْ  أيضاً:  وقال  التفسير.  من  ضرب  والتبشير  الإنذار  وفي   }45/33 }الأحزاب: 
وَالَْومِْ الآخِرِ ذَلكَِ   ِ وَالرَّسُولِ إنِْ كُنتُْمْ تؤُْمِنُونَ باِللَّ  ِ إلَِ اللَّ ءٍ فَرُدُّوهُ  تنَازعَْتُمْ فِ شَْ

ويِلًا[ }النساء: 59/4{. 
ْ
حْسَنُ تأَ

َ
خَيٌْ وَأ

وا إلى نبيِّهم ما تنازعوا فيه، فحسب.  وصدع المسلمون بما أُمروا به، فلم يردُّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

208

فيه، وما لم يختلفوا؛ لأن  إليه في حياته، وإلى حديثه بعد وفاته ما اختلفوا  بل ردّوا 
الحديث الشريف موسوعةٌ إسلامية متكاملة: فيها تشريعٌ، وتاريخٌ، وتربية، وأخلاقٌ، 

رون به آيَ الذكر الحكيم؟  وسياسة، وتجارة، فكيفَ لا يُفسِّ

أو  نظام،  على  منسوقاً  بالسنة  الكتاب  تفسيرُ  يكن  لم  الأمــويّ  العصر  وفي 
ر آية في  مفصولاً عن العلوم الإسلامية الأخرى، إذْ تجد فيما نُقل لك منه حديثاً يفسِّ
ر، غزوةً من  يفسِّ فيما  خ،  يؤرِّ وثالثاً  الفقه،  في مسألة من مسائل  يفتي  وثانياً  العقيدة، 
غزوات النبي )^(. ولعلَّ هذا التمازج كان ناجماً عن مَسْلك لا بُدَّ من التزامه، وهو 

أن جمع الحديث كان أوْلى من تنسيقه لحفظه من النسيان والضياع.

وفي العصر العباسيّ الأول بدأت العلومُ الإسلامية تتمايزُ، ويستقلُّ كلُّ علم 
والفقهاءُ  الغزوات،  بأحاديث  المؤرخون  ذهب  إذْ  الأحاديث،  من  ه  يخصُّ بما  منها 

بأحاديث الأحكام، والقرّاءُ بما يخصُّ القراءة والمفسّرون بما يعين على التأويل:

د الأحاديث الخاصة  خ السيرة النبوية محمد بن إسحاق }ت: 151هـ{ جرَّ فمؤرِّ
عن  رُويتْ  وأخبار  قصائد،  من  فيها  قيل  ما  عليها  وزاد  وغزواته،   )^( النبيّ  بحياة 
جمع  179هـــ{  }ت:  أنس  بن  ومالكُ  النبوية.  السيرةَ  جمع  ا  ممَّ وصنع  الصحابة، 
أحاديث التشريع والأحكام، ورتَّبها على أبواب الفقه، فصنعَ بذلك كتابَ )الموطَّأ(. 

فماذا فعل المفسّرون؟ 

أكبّ علماءُ التفسير في كلِّ مصر على ما ورثوا من أقوال الصحابة والتابعين 
تفسير  بن عباس في  الله  قال عبد  ما  فأهلُ مكة جمعوا  أمصارهم.  الذين عاشوا في 
بن  الله  عبد  تفسير  من  إليهم  نُقل  ما  جمعوا  الكوفة  وأهلُ  والأثر،  بالحديث  القرآن 
مسعود، فأصبح لدى العلماء في كلّ حاضرة من حواضر العلم تراثٌ من الأحاديث 
ها كتابٌ يفسر القرآن كله، آيةً  قة، لا يضمُّ الشريفة وأقوال الصحابة، لكنها بقيتْ مفرَّ

آية. 

وقبل أن ينقضيَ العصر العباسي الأولُ اضطلعتْ طبقةٌ من أهل العلم والتفسير 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

209

ق في الأمصار من أقوال الصحابة والتابعين وتابعيهم، فكان هذا الجمعُ  بجمع ما تفرَّ
دت لظهور كتب التفسير الكبرى على النحو الذي  المرحلةَ العلمية والعملية التي مهَّ

فَ ابن جرير الطبري بعد حين. تجلَّى فيما ألَّ

160هـ{،  }ت:  الحجاج  بن  شعبةُ  الجمع  بهذا  نهضوا  الذين  العلماءِ  وأبــرزُ 
ووكيعُ بن الجراح }ت: 196هـ{، وسفيانُ بن عيينة }ت: 198هـ{، وإسحاقُ بن راهويه 

}ت: 238هـ{.

التي  ق والمرحلة  تفرَّ التي جمعت ما  المرحلة  بين هذه  أمين أن  ورأى أحمد 
ابن جرير،  لتفسير  ها تمهيداً  نعدَّ انتقالية، يمكن أن  الطبري مرحلةً  تجلَّت في تفسير 

اء }ت: 207هـ{ فماذا صنع الفرّاء؟  وصاحبُ هذه المرحلة يحيى بن زياد الفرَّ

سهل  بن  الحسنَ  أن  اء  الفرَّ إلى  كَتَب  بُكير  بنَ  عمر  »أن   :((( النديم  ابن  روى 
ربَّما سألني عن الشيء بعد الشيء من القرآن، فلا يحضرني فيه جوابٌ. فإن رأيت أن 
تجمع لي أصولاً، أو تجعلَ في ذلك كتاباً، أرجع إليه، فعلت. فقال الفراءُ لأصحابه: 
ا حضروا خرج إليهم،  اجتمعوا حتى أُمِلَّ عليكم كتاباً في القرآن. وجعل لهم يوماً. فلمَّ
وكان في المسجد رجلٌ يؤذن ويقرأُ بالناس في الصلاة، فالتفت إليه الفراء، فقال له: 
ر الفراء. فقال أبو  اقرأ بفاتحة الكتاب نفسرها، ثم نوفي الكتابَ كلَّه. فقرأ الرجل، وفسَّ

العباس: لم يعمل أحد قبلَه مثلَه، ولا أحسبُ أن أحداً يزيدُ عليه«. 

}ت:  الطبري  جرير  ابنَ  سبق  اء  الفرَّ أن  تستنبطَ  أن  تستطيعُ  الخبر  هذا  من 
لمن  د  ومهَّ سبقوه،  من  به  بزَّ  التفسير،  في  تامّاً  كتاباً  صنعَ  وأنه  كامل،  بقرن  310هـ{ 
رون كتابَ الله آيةً آيةً، وإنما كانوا  اء لم يكونوا يفسِّ رين قبلَ الفرَّ لحقوه؛ لأن المفسِّ
رون منه ما أشكل. وعذرُهم أنَّ الناس في زمانهم كانوا إلى العربيةِ أقرب، وعلى  يُفسِّ

فهمها أقدر. 

في  الفراء  كتاب  إملاء  في  السبب  كان  ثعلب:  العباس  أبو  قال  النديم:  ابن  وقال  الفهرست /73  	(((
المعاني أن عمر بن بكير... )وروى الخبر(.



 الشعر في العصر العباسي الأول

210

وهو  أمين،  أحمد  إلى  تصغي  أن  بك  يحسنُ  الاستنباط  هذا  تستنبط  أن  قبل 
يقول بعدما قرأ كلام ابن النديم))):

أوّلُ  207هـ{  سنة  }المتوفَّى  اء  الفرَّ أن  النصِّ  هذا  من  نفهمَ  أن  نستطيع  »هل 
قبله  مَنْ  وكان  التتابع،  على  رها  وفسَّ المصحف،  ترتيب  حسب  آية  لآية  ض  تعرَّ من 

يقتصرون على تفسير المشكل؟«.

كتاباً ضخماً من  للفراء  بالإيجاب؛ لأن  أمين  أن تجيبَ عن سؤال أحمد  لك 
آيةً.  آيةً  الحكيم  الذكر  لآي  يعرض  وهو  القرآن(  )معاني  عنوانُه  مجلَّدات،  ثلاثة 
ولك أن تجيبَ بالنفي؛ لأن الكتاب أقربُ إلى اللغة والنحو والصرف منه إلى تفسير 

المعاني. وصفه د. إبراهيم عبد الله رفيدة، فقال))): 

»وكتاب )المعاني( لا يعتبر كتابَ نحو، يتناول النحو بالمعنى المتعارَف عليه 
دَ المسائل والمعالم. فما هو إلَّ دراسةٌ لغوية للقرآن، يُعنىَ  باً، محدَّ في هذا العلم مبوَّ
ومعانيه،  لأسلوبه  العامة  وبالدراسة  بقراءاته،  واحتجاجاً  وإعراباً  لغةً  منه  يُشكل  بما 

شأنه شأن غيره من كتب المعاني«. 

ع في الحكم  ويخيَّلُ إلينا أن أحمد أمين - على سعة علمه ودقة درسه - تسرَّ
على الكتاب مخدوعاً بأمرين: 

تفسير  مضمونه  بأن  يوحي  قد  القرآن(  )معاني  الكتاب  عنوان  أن  أولهما 
المعاني لا إعراب الألفاظ. 

وثانيهما ما ورد عنه في فهرست ابن النديم. والإنصافُ يقضي بأن ننزعَ قصب 
آخر  نقفْ على كتاب  لم  ما  الطبري،  ابن جرير  إلى  ندفعه  الفرّاء، وأن  يد  السبق من 
الفراء  يد  من  السبق  انتزاع قصب  لكن  آية.  آيةً  كلَّه  الكريم  القرآن  ر  فسَّ آخر،  لمفسّر 

ضحى الإسلام /369. 	(((
النحو وكتب التفسير 179/1.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

211

لا يحرمُ كتابه شرفَ الانتماء إلى التفسير؛ لأن الإعرابَ والتحليلَ اللغوي والصرفي 
بعضُ التفسير. وبعبارة أدق تستطيعُ أن تقول كما قال د. إبراهيم عبد الله رفيدة:

»إن كتب معاني القرآن من كتب التفسير، أو نوع منه مستقلٌّ بخصائص معينة 
مباشرةً  يعمدُ  الذي  بالرأي  الفني، والتفسير  التفسير  لنشأة  البداية  باعتباره  نشأته،  في 

إلى النصّ لفهمه«.

روا علومهم وعقولهم للإسهام  والنحاةَ سخَّ اللغويين  أنَّ  القول  وفحوى هذا 
هذه  فصنَّفوا  والنقلية،  العقليّة  وثقافتهم  التحليلية،  بطريقتهم  الله  كتاب  تفسير  في 
الأول. وهي،  العباسيّ  العصر  إلى  تنتمي  كتاباً،  أحد عشر  منها  التي أحصينا  الكتب 
أحياناً  وتتطابقُ  ومنهجها،  في مضمونها  تتشابهُ  مختلفين،  علماء  صدورها عن  على 
في عنواناتها، وتشكّل تياراً مستقلًا من تيارات التفسير، أو نوعاً من أنواعه، لا تخطئُ 

إن سميته )التفسير اللغوي(. 

سبيل  على  تسميه  أن  يمكن  آخر  نوع  ظهر  اللغوي  التفسير  هذا  جانب  وإلى 
به  يظفرون  ما  فيه على  يعتمدون  كانوا  أربابه  التاريخي لأن  التفسير  الدقة  التجوّز لا 
من قصص بني إسرائيل في أسفار الأحبار. ومن رؤوس هذا النوع مقاتل بن سليمان 
الحديث،  متروك  »كان  ترجمته:  في  الزركلي  قال  150هـ{  }ت:  الخراساني  البلخي 
من كتبه: التفسير الكبير«. وقال ابن خلكان))): »كان يأخذ عن اليهود والنصارى علم 
القرآن العزيز الذي يوافق كتبهم. وكان مشبهاً، يشبه الربّ بالمخلوقين، وكان يكذب 

مع ذلك في الحديث«. 

وما قيل في هذا النمط من التفسير يجعله عند أهل التقوى والورع مظنة التزيُّد 
ابن  قال  صاحبه.  وتجريح  بتكذيبه،  يقطعوا  ولم  عنه.  الإعــراض  فآثروا  والوضع، 
نَسَبه إلى  خلكان: »اختلف العلماءُ في أمره: فمنهم من وثَّقه في الرواية، ومنهم من 

الكذب«. 

وفيات الأعيان 256/5.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

212

وأَلْصَقَها  الأنواع،  أنفعَ  النوع  الفقهيّ: وربّما كان هذا  التفسيرُ  الأنواع  وثالث 
وأربابُ  ومعاملات.  عبادات  من  الله  شَرَع  بما  رُهم  يبصِّ لأنه  الواقعية؛  الناس  بحياة 
204هـ{  }ت:  الشافعي  إدريــس  بن  محمّد  الإمــامُ  وأبرزُهم  الفقه،  أئمةُ  النوع  هذا 
صاحبُ كتاب )أحكام القرآن(. وجوهر هذا النوع من التفسير الاعتماد على ما جاء 

في الحديث، وغرضُه استنباطُ الشريعة من الآيات. 

يَه  تُسمِّ أن  نوعاً رابعاً، يمكن  السابقة  إلى ثلاثةِ الأنواع  إذا أضفت  ولا تخطئُ 
العقيدة.  آياتِ  الكلام عامةً والمعتزلةُ خاصة  به علماءُ  ر  ما فسَّ ، وهو  العقليَّ التفسير 
ورواة  الحديث  بأهل  الثقة  وضعفُ  النقل،  على  العقل  تقديمُ  أربابَه  يسمُ  ما  وأهمُّ 
الأخبار، وتغليبُ التأويل المنطقيّ على التفسيرِ بالحديث والأثر، لكي يثبتوا صحة ما 
وقَرَ في عقولهم من آراء متعارضة أبرزُها الجبرُ والاختيار، وأفعالُ العباد، وارتكاب 
الكبائر، وصفاتُ الله وعدلُه ووحدانيته. وهذا النوع من التفسير أثار على أربابه أهلَ 
في  القرآن  بخلق  القول  محنة  عن  آراء  من  أثار  وفيما  فيه،  الجدال  وتمخّض  السنة، 

خلافة المأمون. 

رون في العصر العباسي الأول، وهم أهلُ  قد يقول قائل: لماذا اختلف المفسِّ
ملّة واحدة؟ 

لهما  أوَّ أمرين:  في  اختلافهم  إلى  يعودُ  التفسير  في  اختلافهم  أن  إلينا  يُخيَّلُ 
أسلمُ  فالاختلافُ في الأغراض - وهو  ر.  المفسِّ ثقافةُ  والثاني  التفسير،  الغرضُ من 
اللغة  فأهلُ  الله؛  كتاب  من  يعنيهم  ما  تفسير  على  علم  كلِّ  أرباب  حمل   - الأمرين 
الفقه فسروا  بيانها. وأهلُ  تراكيبه وتذوّقوا  ألفاظه وأعربوها، وحلَّلوا  روا  فسَّ والنحو 

أحكام الشريعة حلالها وحرامها.

مفسّر  لكل  د  حدَّ  - الخطر  يكمنُ  وفيه   - المفسّرين  ثقافة  في  والاختلافُ 
العربية الإسلامية  الثقافة  نقاء  فالذين حافظوا على  القرآن:  فهم  أسلوبه وطريقته في 
روا كتاب الله بالحديث والسنة ولغة العرب. والذين تأثروا بالثقافات الدخيلة -  فسَّ



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

213

موا العقلَ بالنقل، فاصطدموا بأهلِ السنة  ولا سيّما منطق أرسطو وفلسفة يونان - حكَّ
المحافظين على التراث. 

بالفلسفة  المتأثرين  نستبعد  فإننا  الدخيل  على  الأصيل  نؤثر  كنا  ولمّا 
والإسرائيليات ونلخص في خاتمة كلامنا على التفسير آراء المحافظين الذين فسروا 

القرآن بالحديث وكلام العرب، فنقول:

في  دوا  تشدَّ الذين  وهم  الــورع،  أهلُ  أولُهما  فريقان:  أنفسهم  المحافظون 
في  الكلام  على  يجرؤوا  ولم  والصحابة،   )^( النبيّ  عن  أُثر  ما  والتزموا  التفسير، 
روا ما  شيء من القرآن، فإذا أُحْصروا، وألحف عليهم السائل ليُفْهموه ما لم يفهم فسَّ

سُئلوا عنه في كلام العرب، ولم يفسّروه كما ورد في كتاب الله. قال أحمد أمين))):

ج بعضُهم أن يذكر شيئاً، يتعلَّق بآية من القرآن ومن أمثلة ذلك في عصرنا  »تحرَّ
كان  اللغة،  في  الواسع  علمه  مع  فهو   ، الأصمعيُّ  - الأول  العباسيَّ  العصر  يعني   -
شديدَ الاحتراز في تفسير الكتاب والسنة. فإذا سُئل عن شيءٍ منها يقول: العربُ تقول 

معنى هذا كذا، ولا أعلم المراد منه في الكتاب والسنة أيّ شيء هو«.

يجدوا  لم  وهؤلاء  الفقهاء،  من  الرأي  أهلُ  المحافظين  من  الثاني  والفريق 
حرجاً في أن يفسروا ما لم يجدوا له تفسيراً في الحديث، لكنهم لم يفسّروا بآرائهم 
وا للتفسير بالرأي عُدّته، وعُدّته أن يستكملوا التضلُّع من علوم العربية  إَّل بعدما أعدُّ
ساً بأساليب التعبير عند العرب، وإحاطةً بأسباب  لغةً، ونحواً، وصرفاً، وبلاغة، وتمرُّ

النزول، ومعرفةً بالناسخ والمنسوخ.

الرأي  أهل  ظهورَ  رافق  التفسير  في  الرأي  أهل  ظهورَ  أنَّ  الظنّ  على  ويغلب 
كما  رين  المفسِّ هؤلاء  احتضنَ  العراق  أنّ  الظن  هذا  ح  يرجِّ الذي  والدليلُ  الفقه،  في 
احتضن أبا حنيفة وتلامذته. ومع ظهور أهل الرأي في التفسير أخذ الدارسون يميزون 
التفسيرَ من التأويل؛ فأطلقوا مصطلحَ )التفسير( على ما ورد فيه نقلٌ عن النبيِّ )^( 

ضحى الإسلام /371.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

214

وصحابته. ولاسيّما ما كان له صلةٌ بالأمور التوقيفية والغيبية التي لا يستطيع العقلُ أن 
يُفتي فيها.

المستند  بالاجتهاد  تفسيرُه  يمكن  ما  تفسير  على  )التأويل(  مُصْطَلحَ  وأطلقوا 
الله وما  بين ما ورد في كتاب  المقارنة  بعد  المعاني منها  اللغة واستنباط  إلى دراسة 
سُمع من كلام العرب. وتأويلُ هؤلاء يختلف عن تأويل المتأثرين بالمنطق والفلسفة 
من  تضلُّعهم  إليه  هداهم  ما  بالعقل  استنبطوا  بل  بالنقل،  العقل  موا  يحكِّ لم  لأنهم 

الثقافة العربية.

أولَ  العرب، وجعله  المعتمِد على كلام  الضربَ  هذا  المفسّرين  وتقبَّل شيخُ 
عباس:  ابن  »قال  الطبري))):  جريرُ  ابن  قال  التفسير.  وجوه  من  المَرْضِيَّة  الأضرب 
أحد  يعذر  لا  وتفسير  كلامها،  من  العرب  تعرفه  وجه  أوجــه:  أربعة  على  التفسيرُ 
بجهالته، وتفسير يعلمه العلماء، وتفسير لا يعلمه إلَّ الله تعالى«. وأصاب ابن جرير 
في تقديمه هذا الوجه، إذ التزمه أكثر المفسرين في تأويل ما لم يجدوا له تفسيراً في 

الحديث النبويّ والمأثور عن الصحابة. 

3 - الحديث
القراءات  علمي  مَ  تقدُّ الأول  العباسيّ  العصر  في  الحديث  علم  م  يتقدَّ لم 
لأن  بل  الحديث،  دراسة  من  المسلمين  عند  أهمُّ  القرآن  دراسة  لأنَّ  لا  والتفسير، 
الراشد،  العصر  فالقرآنُ جمع في  القرآن.  أمداً مديداً عن جمع  تأخر  الحديث  جمع 
والحديث ابتدأ جمعه في نهاية العصر الأموي أو بداية العصر العباسيّ الأول. ولهذا 

فإن كلامنا ههنا يكادُ يقتصرُ على جمع الحديث وتصنيفه.

عصر  في  يكتب  لم  الحديث  بأن  القطعَ  بالضرورة  يعني  لا  الجمع  ر  وتأخُّ
النبوة. فقد وقفنا على ثلاثة آراء في كتابة الحديث، أولُها يثبت كتابته، والثاني ينفيها، 

والثالث يتوسط بين الإثبات والنفي. 

تفسير الطبري 126/1. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

215

بلهجة  نصَّ  الذي  المباركفوري  الرحمن  عبد  محمد  الأول  الرأي  صاحبُ 
أن  »فاعلم  قال))):  إذْ  النبوة،  تُكتب في عهد  النبوية كانت  أن الأحاديث  قاطعة على 
الأحاديث النبوية قد كانت تكتب على عهد رسول الله )^( وعلى عهد الصحابة«، 

ثم رمى مَنْ ينكرون الكتابة بالجهل. 

عن  النهيُ  فحواه  مسلم،  صحيح  في  ورد  حديث  من  يُستنبط  الثاني  والرأي 
كتابة ما لم يُكتَبْ من الحديث، والأمرُ بمحو ما كُتب، ونصُّ الحديث))): »عن أبي 
سعيد الخدري أن رسول الله )^( قال: لا تكتبوا عني. ومن كتب عني غير القرآن 

فليمحه«. 

طٌ  توسُّ قوله  وفي   - ــال)))  ق إذْ  ام،  همَّ أحمد  محمد  د.  ذكــره  الآراء  وثالث 
اه الصحابةُ... وكان الشأن فيهم أن يحفظوا ما أخذوه  واعتدال -: »كان الحديث تتلقَّ
عن الرسول )^( ولا يكتبوه، لنهيهم عن كتابته. غير أنه أذن لأبي شاه أن يكتب له 
خطبة سمعها من النبي )^(، وأَذِنَ لعبد الله بن عمرو بن العاص أن يكتب كلَّ ما 

سمع في الرضا وفي الغضب، فلسانُه )^( لا ينطق إَّل الحق«. 

يحار القارئ كيف يوفِّق بين هذه الآراء، ولكلٍّ منها دليلٌ من حديث صحيح، 
م رأيَ  بنا أَّل نعمِّ أو خبر مأثور، أو حجّة معقولة ؟ وللتوفيق الذي لا بدَّ منه يحسنُ 

المباركفوري على الأحاديث النبويّة كلِّها، فنقول: 

يخيل إلينا أنه كُتب من الحديث في العهد النبوي ما أذِنَ النبيُّ )^( بكتابته، 
وما تهيَّأ له كَتَبَةٌ ينقلونه إلى قراطيسهم، وما استجاز كلُّ كاتب لنفسه أن يكتب بلا أمرٍ 

ولا إذن. وحينئذٍ يلتقي الأولُ بالثالث. 

أن  غيرَ  زعمنا.  لما   - مناقضاً  نقل  لم  إنْ   - معارضاً  الظاهر  في  الثاني  ويظلُّ 

تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، المقدمة /18.  	(((
صحيح مسلم »باب التثبت في الحديث وحكم كتابة العلم« رقم الحديث /3004.  	(((

بحوث وقضايا في علم الحديث /21. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

216

القرآن من الاختلاط بالحديث.  النهي بالحرص على صَوْن  غوا  علماء الحديث سوَّ
فذهب قومٌ إلى أنَّه لا يُقْصد بالنهي حَظْرُ الكتابة على الإطلاق، وإنَّما قُصِد حظرُ كتابة 
الكلام  الجاهل، فيصلَ  لئلاَّ يختلطَ الأمرُ على  الحديث والقرآن في صحيفةٍ واحدة 
. وذهبَ آخرون إلى أن النبيَّ )^( نهى كتَبَة الوحي، ولم يَنهْ  النبويَّ بالوحيّ الإلهيِّ

ة الناس.  عامَّ

وخلاصةُ ما تُفضي إليه هذه الآراء ومناقشتُها أن ما كُتب من الحديث لم يُحِطْ 
به كلِّه، وإنّما كُتب بعضُه، وبقي بعضُه محفوظاً في الصدور، وأنَّ الخلفاء الراشدين 
من  لُ  الأوَّ الشطرُ  انقضى  ثم  القرآن.  جمع  على  حرصَهم  جمعه  على  يَحْرصوا  لم 
العصر الأموي، والأمرُ على هذه الحال، حتى ألهم الله عمرَ بنَ عبد العزيز أن يأمر 

بجمعه، قال أحمد أمين))):

»لعلّ أولَ من خطا في ذلك خطوةً فعلية عمرُ بن عبد العزيز... كتب إلى أبي 
أو  الله )^(  كان من حديث رسول  ما  انظرْ  أن  بن حزم:  بن عمرو  بن محمد  بكر 
سنته، فاكتبْه، فإني خفتُ دُروسَ العلم وذهابَ العلم... وأنه كتبَ إلى أهل الآفاق: 
انظروا إلى حديث رسول الله )^(، فاجمعوه... ولم تصلْ إلينا هذه المجموعة... 
فالخبرُ يروي لنا أن عمرَ أمَرَ، ولم يروِ لنا أن الجمع تمّ. فلعلَّ موت عمر سريعاً عَدَلَ 

بأبي بكر عن أن ينفذ ما أمر به«.

وإذا أقررتَ بأن عمر بن عبد العزيز قد خطا الخطوة الأولى - كما ذكر أحمد 
ا  أمين - فأنت لا تستطيع أن تقرَّ بأن هذه الخطوة كانت عملية، إذْ لم يبلغنا شيءٌ ممَّ
حتى  ر  تأخَّ بها  العمل  وأنَّ  نظرية،  بقيتْ  الخطوة  أن  ذلك  ومعنى  بجمعه.  عمر  أمر 

العصر العباسي الأول. 

العالم العربي الإسلامي تنشطُ لجمع  العباسية نجد أمصار  في بداية الخلافة 
الحديث في وقت واحد، أو في أوقات متقاربة، كأنَّ الله قيَّض للحديث في كلِّ مصر 

ضحى الإسلام /347.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

217

عالماً أو أكثر، دفعه إيمانُه إلى جمع الحديث قبل ضياعه بتوفيقٍ من الله، لا بأمرٍ من 
ن أن تكون مدنُ الحجاز - وهي مهدُ النبوة - أسرعَ الأمصار.  الخليفة. ولك أن تخمِّ

ففي المدينة ظهرَ من جامعي الحديث محمدُ بن إسحاق }ت: 151هـ{ ومالكُ 
بن أنس }ت: 179هـ{. وفي مكة نَهَد لجمعه عبدُ الملك بن عبد العزيز بن جريج }ت: 
150هـ{. وفي البصرة تنافس في جمعه سعيدُ بن أبي عروبة }ت: 156هـ{ والربيعُ بن 
سعيد  بن  سفيانُ  الكوفة  وفي  176هـ{.  }ت:  سلمة  بن  ادُ  وحمَّ 160هـ{  }ت:  صبيح 
156هـ{.  }ت:  الأوزاعي  عمرو  بن  الرحمن  عبدُ  الشام  وفي  161هـ{.  }ت:  الثوري 
}ت:  المبارك  بن  الله  عبد  خراسان  وفي  153هـ{.  }ت:  راشد  بن  معمرُ  اليمن  وفي 

181هـ{. وفي مصر الليثُ بن سعد }ت: 175هـ{. 

محدّثي  وأن  الحجاز،  اظ  لحفَّ كانت  الجمع  زعامة  أن  يزعم  من  يُخْطئُ  ولا 
الأمصار الأخرى كانوا يتعلّمون منهم طريقة الجمع والتصنيف وله على هذا الزعم 
ورثتُه  لأنهم  بالحديث  الناس  أدرى  كانوا  والمدينة  مكة  أهل  أن  أوّلُهما  دليلان: 
ث  وحفظتُه، وثانيهما أنه لم يبلغنا ممّا جمع هؤلاء العلماءُ غيرُ كتاب »الموطّأ« لمحدِّ

المدينة الأكبر مالك بن أنس.

فالكتابُ  الفقه،  أبواب  على  مصنَّفةً  يجدْها  الموطَّأ  أبوابَ  يستعرضْ  ومَنْ 
الصلاة،  بأبواب   - حديثاً   249 وفيه   - أولُها  خُصَّ  مجلَّدات.  ثلاثةُ  المطبوع))) 
دِ الثاني - وعِدتُها 412 حديثاً - على أبواب الجنائز والزكاة  عت أحاديثُ المجلَّ وتوزَّ
346 حديثاً  الثالث  المجلد  أبوابُ  نتَْ  والصيام والحجّ والأضاحي والطَّلاق. وتضمَّ
ما  مجموعُ  فكان  يَر.  والسِّ والربا  والبيوع  والفرائض  الحدود  أحكام  على  عة  موزَّ

أُ 1007 حديث.  اشتمل عليه الموطَّ

تشرحُ  لأنها  والتابعين؛  الصحابة  أقوال  على  اشتمالُه  الموطَّأ  خصائص  ومن 

تقي  د.  تحقيق  الإسلامية،  الجامعة  نشرتها  التي  الطبعة  عن  والحديث  عدة  طبعات  مطبوع  وهو  	(((
الدين الندوي، الطبعة الثانية سنة /1998. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

218

تقدر  أن  ولك  الشرعية.  الأحكام  استيعاب  على  القارئَ  وتعين  له،  تكمِّ أو  الحديثَ 
أن كثيراً من الكتب التي جمعها أهل الحديث، وصنَّفوها سلكت المسلكَ نفسه، لأن 
أكثر المحدثين - ومنهم الأوزاعيُّ والثوريُّ وابنُ سعد - كانوا من الفقهاء المحافظين 
مون النقلَ على العقل؛ أي يفضّلون استلهامَ الأحكام من الكتاب والسنة،  الذين يقدِّ

فأضعفُ الأحاديث عندهم خيرٌ من أقوى المقاييس عند أهل الرأي. 

أُ مالك الرائدَ في تصنيف الأحاديث على أبواب الفقه، فإنه لم  وإذا كان موطَّ
يكن الرائدَ في الإسناد؛ لأنه اشتمل على أحاديث لم تُسْند إلى رواتها من الصحابة. 
ولهذا استدركت هذا النقصَ كتبُ الطبقة التي أعقبت طبقة مالك، فلم تذكر الأسانيد 
الطبقة  أُطلق على مصنفات هذه  أيضاً  التصنيف. ولهذا  بل جعلتها أساس  فحسب، 
عن  رَوَوْها  الذين  الصحابة  أسماءِ  على  الأحاديث  ترتيبُ  وطريقتُها  المسانيد.  اسمُ 
رسول الله )^(، كأن يُجْعَلَ ما رواه عمر بن الخطاب، أو أبو هريرة باباً مستقلًا، ولو 
تعددت أغراض الأحاديث المروية عن الصحابي. قال ابن حجر))) في شرحه على 
أو على من سلك منهم  الحديث،  الطبقة من رجال  يتكلم على هذه  البخاري، وهو 

هذا المَسْلَك:

على  وذلك   - ة  خاصَّ  )^( النبيِّ  حديثَ  يعزوَ  أن  منهم  الأئمة  بعضُ  »رأى 
د  رأس المائتين - فصنَّف عبيدُ الله بن موسى العبسي الكوفيُّ مسنداً، وصنَّف مُسَدَّ
بن مُسَرْهد البصريُّ مسنداً... وصنَّف نعيم بن حماد الخزاعي نزيلُ مصر مسنداً. ثم 
الفقيهُ  الإمام  صنَّفه  أحمد«  »مسندُ  المسانيد  وأشهر  أثرهم«.  ذلك  بعد  الأئمةُ  اقتفى 

أحمدُ بن محمد بن حنبل }ت: 241هـ{، وقد طبع في ستة مجلدات. 

ولعلّ أهمَّ المراحل في جمع الحديث وتصنيفه هي المرحلةُ التي أبلغَها أوجَها 
الأول.  العباسي  العصر  نهايةُ  أي  الثالث؛  القرن  منتصفُ  وزمانُها  ومسلمٌ.  البخاريُّ 
وهي مرحلةُ التحقيق والتدقيق، والجَرْح والتعديل، أو مرحلة التصنيف على أساس 

يَها )مرحلةَ الصحاح(.  ها أن تسمِّ الصحة، ولهذا يحسنُ بك إذا أردت توفيتَها حقَّ

ضحى الإسلام /348. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

219

ما احتملوا من  ما لم تعرف مقدار  العلماء  تقدر فضل هؤلاء  أن  ولا تستطيع 
هذا  جواهر  إلى  الوصول  سبيل  في  وشعاب  فلوات  من  جازوا  ما  ومشقة  صعاب، 

الكنز النبوي، قال أحمد أمين))):

»وفي الحقّ أن ثقات المحدثين بذلوا من الجهد في التمحيص ما لا يوصف، 
ونحوا في ذلك مناحي مختلفة، فاجتهدوا في وضع رواة الحديث من التابعين ومن 
تاريخه وسيرته،  بقدر الإمكان، وشرّحوا كلَّ راو، وعرفوا  بعدهم في موازين دقيقة 
ووضعوا في ذلك قواعد للجرح والتعديل«. وخير من يمثل هذه المرحلة محمد بن 

إسماعيل البخاري }ت: 256هـ{ ومسلم بن الحجاج }ت: 261هـ{. 

لا  طفرةً  ومسلم  البخاري  صحيحي  في  والتصنيف  الجمع  نضج  يكن  ولم 
سابقة لها، وإنما كان تتويجاً لما بذله جيلٌ من رجال الحديث الثقات الأثبات أبرزُهم 
بن  الرحمن  وعبدُ  189هـ{  القطان }ت:  بن سعيد  يحيى  الأول:  العباسي  العصر  في 
بن  ويحيى  230هـ{  }ت:  الطبقات  صاحب  سعد  بن  ومحمد  198هـ{،  }ت:  مهدي 
معين }ت: 233هـ{. وقد عُني هؤلاء العلماء بنقد الرواة لتمييز المدلِّسين من الثقات، 
الطريق اللاحب الذي سلكه أصحاب  حوا وصحّحوا، وعلّلوا وعدّلوا، وشقّوا  فجرَّ

الصحاح الستة. 

بعضِها من بعضها،  بتمييز الأحاديث  العلماءُ  بدأ  العباسي الأول  العصر  وفي 
وتسميتها بأسماء أخذت تثبت بالتداول، ثم عُرفت باسم )مصطلح الحديث(. 

وعُني العلماءُ في الوقت نفسه بتفسير المفردات الغريبة الواردةِ في الحديث 
فوا  ألَّ الذين  العلماءِ  وأشهرُ  لة.  مفصَّ لة  مطوَّ كُتباً  الموضوع  هذا  في  وألَّفوا  النبويّ، 
محمد  عليّ  وأبو  203هـ{،  }ت:  شميل  بن  النضرُ  الحديث:  علم  من  الفرع  هذا  في 
بن المستنير المعروف بلقبه قطرب }ت: 206هـ{، وأبو عبيدة معمر بن المثنى }ت: 
209هـ{، وعبدُ الملك بن قريب الأصمعي }ت: 216هـ{، وأبو عبيد القاسم بن سلام 

السابق /362.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

220

}ت: 224هـ{ وكتابه مطبوع في أربعة مجلدات. وأبو عمرو شمر بن حمدويه الهروي 
}ت: 255هـ{. 

الأول  العباسيِّ  العصر  في  ظهرت  التي  الحديث  علوم  إلى  تضيفَ  أن  ولك 
علماً آخر، تكلَّم فيه الإمامُ محمد بن إدريس الشافعي }ت: 204هـ{، وهو علمُ الناسخ 

والمنسوخ. قال د. محمد أديب صالح))):

علمٌ  وهو  منسوخِه.  من  الحديث  ناسخ  علمُ  الشريف  الحديث  علوم  »ومن 
النسخ عموماً  الشافعيُّ عن  العلماءُ الأثبات. وقد تكلَّم  إلَّ  ينالُه  المرتقى، لا  صَعْبُ 
في كتابه )الرسالة( أولِ كتاب صُنِّفَ في أصول الفقه، وكشف عن ماهية التناسخ بين 

الأحاديث المتعارضة«. 

بنا  العباسيّ الأول يحسنُ  العصر  الحديث في  الحديث عن علم  وفي خاتمة 
أن نشير إلى ما دار بين علمائه وأصحاب العلوم الأخرى من اختلاف، بلغ بعضُه حدَّ 
باستنباط الأحكام  الاختصام. وهذا الاختلافُ يتصلُ بعضُه بطريقة الجمع، وبعضُه 

وبعضُه بمنهاج التفكير:

ما يتَّصل منه بطريقة الجمع دارتْ رحاه بين المحدّثين والنحويّين، إذْ أمسك 
فريقٌ من النحاة عن الاحتجاج بالحديث متعلِّلين بأن بعضَ الرواة أجازوا رواية بعضِ 

تهم بقوله))): الأحاديث بالمعنى. وأبطل أستاذُنا سعيد الأفغانيُّ - رحمه الله - حجَّ

 ، »الأصلُ الروايةُ باللفظ، ومعنى تجويز الرواية بالمعنى أنَّ ذلك احتمالٌ عقليٌّ
عربيٌّ  معناه  في  بلفظ  لفظاً  فالمغيِّرُ  وقوعه  فرض  وعلى  بالوقوع.  يقينٌ  لا  فحسبُ، 
مطبوعٌ يحتجُّ بكلامه في اللغة.. وإن وقع بعد ذلك شكٌّ في بعض الروايات من غلط 
أو تصحيف فنزرٌ يسيرٌ، لا يقاسُ أبداً إلى أمثاله في الشعر وكلام العرب. فكثيرٌ من 

الأشعار نفسها رُويتْ بروايات مختلفة«.

لمحات في أصول الحديث /84. 	(((
أصول النحو /51.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

221

ثون  المحدِّ فيها  أغار  مُعْلنة،  حرباً  كان  الأحكام  باستنباط  منه  يتَّصِلُ  وما 
النقليّون على الفقهاء العقليّين من أهل الرأي، وسلاحُهم في هذه الإغارة ما جمعوا 
الفقهاء  أنَّ  حرب  من  أعلنوا  فيما  وحُجتُهم  الشريعة،  أحكامَ  نتَْ  تضمَّ أحاديث  من 
من  واستنباطُها  بالقياس،  الأحكامَ  واستنبطوا  الاجتهاد،  على  الاعتماد  في  أسرفوا 

الحديث أَوْلى؛ لأن المنقولَ فوق المعقول. 

ثين  ثين وعلماءِ الكلام؛ لأنَّ المحدِّ وثالثةُ المعارك وأعنفُها دارتْ بين المحدِّ
كانوا يمثلون الثقافةَ العربية الإسلامية الخالصة، وعلماء الكلام - ولاسيّما المعتزلة 
منقول  العقل. وبين  إلى  احتكاماً  يونان، وأسرَعَهم  بفلسفة  راً  تأثُّ الناس  أشدَّ  كانوا   -
ظاهر  إذْ  الخلفاءُ،  فيها  شارك  سجال،  حربٌ  دارتْ  المتكلّمين  ومعقول  ثين  المحدِّ
دولةُ  دالتْ  ثم  فظهروا.  الدهر،  من  حيناً  الكلام  علماءَ  والواثقُ  والمعتصم  المأمونُ 

ثون على عدوّهم ظاهرين.  الاعتزال، وأصبح المحدِّ

4 - الفقه والتشريع  
الدين  علم  على  وغلب  له،  والفهمُ  بالشيء  العلمُ  »الفِقهُ:  منظور:  ابنُ  قال 
الشقّ  ابنُ الأثير: واشتقاقُه من  قال  العلم...  أنواع  لسيادته وشرفه وفضله على سائر 
فِ  هُوا  : ]لَِتَفَقَّ الله عزَّ وجلَّ الفهم... قال  والفتح... وقال غيرُه: والفقهُ في الأصل 
عباس،  لابن   )^( النبيُّ  ودعا  به،  علماء  ليكونوا  أي   ،}122/9 }التوبة:  الّدِينِ[ 

هه في التأويل«.  فقال: اللهم علِّمه الدينَ، وفقِّ

ابن منظور: »الشرعةُ والشريعة في كلام العرب:  ع. قال  والتشريعُ مصدر شرَّ
موردُ الشاربة التي يشرعها الناسُ، فيشربون منها ويستقون. والشرعةُ: الدينُ في قوله 
اء في  ٍ جَعَلنْا مِنكُْمْ شِعَْةً وَمِنهْاجاً[ }المائدة: 48/5{... وقال الفرَّ

تعالى: ]لكُِّ
قوله تعالى: ]ثُمَّ جَعَلنْاكَ عََ شَِيعَةٍ[ }الجاثية: 18/45{ على دين وملَّة ومنهاج«. 

ا لفظُ الشريعة عند الفقهاء فقد أُطلق على الأحكام التي سنَّها  هذا في اللغة. أمَّ
الأحكامُ  هذه  سُميت  بقولهم:  الأحكام  على  الشريعة  إطلاق  وعلَّلوا  لعباده.  الله 



 الشعر في العصر العباسي الأول

222

شريعةً؛ لأنها مستقيمةٌ بحكمة الوضع، لا ينحرف نظامُها، ولا تلتوي عن مقاصدها، 
ة المستقيمة. ولك أن تُضيفَ تعليلًا آخر فتقول: سُمّيت الأحكامُ شريعةً؛ لأنها  كالجادَّ

موردٌ، يرِدُه الناس ليستقوا منه أحكامَ الحلال والحرام. 

كان  ا  ولمَّ والنُّظم،  القواعدِ  سَنُّ  التشريعَ  أن  تستنبطَ  أن  تستطيعُ  سبق  ا  ممَّ
اكتمل  أنه  يعني  حصره  فإن  والسنة  الكتاب  في   )^( النبيّ  زمنَ  محصوراً  التشريعُ 
تْمَمْتُ 

َ
وَأ دِينَكُمْ  لَكُمْ  كْمَلتُْ 

َ
أ ]الَْومَْ  تعالى:  لقوله  الدنيا  النبيُّ  يفارق  أن  قبلَ 

أن  أيضاً  ويعني   .}3/5 }المائدة:  دِيناً[  الِإسْلامَ  لَكُمُ  وَرضَِيتُ  نعِْمَتِ  عَلَيكُْمْ 
وُضعت  ومنهما  فبهما  المُرْسَل،  النبيِّ  وكلامُ  المُنزَْل،  الله  وحي  التشريع  مصدر 
القواعد، وشرعت الأحكام، وقُيّد المطلق، وعُلّلت التشريعات، وما وقع فيه خلاف 
وهُ  ءٍ فَرُدُّ ه إلى الله والرسول لقوله تعالى: ]فَإنِْ تنَازعَْتُمْ فِ شَْ بين المسلمين فمردُّ

ِ وَالرَّسُولِ[ }النساء: 59/4{.  إلَِ اللَّ
قد يقال: إنَّ ردَّ المتنازَع فيه إلى الله والرسول كان مُمكناً في حياة النبي )^(، 

فكيف يَرُدُّ الناسُ ما يتنازعون فيه إليه بعد وفاته؟ 

الصحابة  الصحابة، ومن  نفوس  بقيت حيَّةً في  بل  بموته،  النبي  تمتْ سنةُ  لم 
انتقلتْ إلى التابعين، وعلى هؤلاء وأولئك أن يُفتوا فيما يَرِدُهم من أمور الحياة الدنيا، 
قول  ههنا  ويعجبُنا  التشريع.  على  تفريعٌ  هي  وإنما  جديداً،  تشريعاً  ليست  وفتاواهم 

محمد علي السايس في إجابته عن السؤال السابق بقوله))):

»الردُّ إلى الرسول: هو الرجوعُ إليه في حياته، وإلى سنته بعد مماته... فما كان 
وإنما  الحقيقة،  على  تشريعاً  فليس  والتابعين  الصحابة  باجتهاد  يثبتُ  ا  ممَّ وفاته  بعد 
المتجدّدة،  الجزئية  الحوادث  على  وتطبيقها  الكلية،  القواعد  تبسيطِ  في  عٌ  توسُّ هو 
فيه.  نصٌّ  يرد  لم  فيما  عليها  والقياس  بفهمها  النصوص  من  للأحكام  واستنباطٌ 
الزمن. وينبني على هذا  الكتاب والسنة مهما طال  للتشريع إذن مصدرٌ سوى  فليس 

تاريخ الفقه الإسلاميّ /18.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

223

أن )تاريخ التشريع الإسلامي( لا يُطْلَق إَّل على ما وُضع في عهد النبي )^(، ولا 
يشملُ ما تبيَّنَ بعدُ من الأحكام الجزئية التي كشفتها عقول المجتهدين«. 

نفهمُ من كلام د. السايس أن التشريعَ اكتمل نهايةَ العهد النَّبوي، وأن الراشدين 
عوا، وحَكَموا بما تعلَّموا من رسول الله )^(؛ لأنَّهم ورثةُ الكتاب  عوا ولم يشرِّ فرَّ

والسنة، وهم أدرى الناس بأحكامهما. 

ا اتَّسعت الفتوحُ، وفي أجنادها كثيرٌ من الصحابة، انتقل عددٌ من الصحابة  فلمَّ
وا هناك، وأبرزُهم عليُّ بن أبي  هين في الدين من الحجاز إلى العراق، واستقرُّ المتفقِّ
فاحتضنتهم  الأشعري.  موسى  وأبو  ياسر،  بن  ار  وعمَّ مسعود،  بن  الله  وعبدُ  طالب، 
لت إلى مركز من مراكز الإشعاع الفكري والفقهي، أخذ يزدهر  الكوفة، وبفقههم تحوَّ
من  الكاثرة  الكثرة  ا  أمَّ دمشق.  الدولة  حاضرة  عن  بعده  على  الأمــوي،  العصر  في 

الصحابة فقد عادت إلى الحجاز بعد أن هدأت حركة الفتوح. 

الفقه  أخذوا  الذين  التابعين  وَرَثةُ  العراق  وفي  الأموي،  العصر  انتهى  وهكذا 
عن الصحابة، وفي الحجاز أضعافُ هؤلاء من الفقهاء. ولم يقتصر الفرقُ بين العراق 
والحجاز على عدد الصحابة، وإنما كان الفرق يتجلَّى في طبيعة الفقه. فالحجازيّون 
الراشدين،  جابهت  التي  بالقضايا  شبيهةً  قضاياهم  وبقيتْ  البداوة،  إلى  أقربَ  ظلُّوا 
التيَّارُ  وهذا  الموروث.  بالفقه  يحكمون  الحجاز  فقهاءُ  وظلَّ  الفقه،  طبيعةُ  تتغيَّر  فلم 
الفقهي أساسُه أحاديثُ رسول الله )^( وأقوال الصحابة، ولا تُخطئ إذا سميته تيار 

الحديث. 

العباسي  العصر  وبدايةَ  الأموي  العصر  أواخرَ  احتكّوا  فقد  العراق  فقهاءُ  أما 
دِ  د الحضارة، وتعدُّ دة، وعايشوا أخلاطاً من شعوبٍ شتَّى، فنجم عن تعقُّ بحضارةٍ معقَّ
الأجناس والثقافات مشكلاتٌ جديدةٌ، حملتْ فقهاءَ العراق على الاجتهاد، فإذا هم 
تيَّارَ القياس. لأن  تيَّارَ الرأي أو  يه  لتيّار فقهيٍّ جديد، تستطيعُ أن تُسمِّ ون الطريقَ  يشقُّ
مون آراءهم فيما لا يجدون فيه نصّاً، أو يقيسون ما جدَّ من المسائل  أربابه كانوا يُحكِّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

224

العصر  بداية  في  التيَّارَ  هذا  م  وتزعَّ بالعقل،  الأحكام  ليستنبطوا  منها،  قدم  ما  على 
العباسي أبو حنيفة النعمان بن ثابت }ت: 150هـ{. 

الرأي  فأهلُ  التيارين؛  بين  فاصلة  حدوداً  نقيم  أَّل  بنا  يحسنُ  للدقَّة  ياً  وتوخِّ
في  شيء  كلَّ  يجدون  لا  الحديث  وأهل  حديث،  بلا  فقهاً  يصنعوا  أن  يستطيعون  لا 
النصوص. ولهذا لم يكن بدٌّ من وجود تواصل بين الفريقين، والفصلُ بينهما جزئيٌّ 
أهلَ  لكن  والسنة،  الكتاب  إلى  يستندان  كانا  الفريقان  نقول:  أوجز  وبعبارة   . كلّيٌّ لا 
أحرصَ وأورع، وكلُّ  كانوا  الحديث  الفتوى وأشجع، وأهل  في  أجرأ  كانوا  القياس 

فريق كان في القطر الذي أفتى فيه من نديده أنفع. 

تمييز  في  التيارين  اختلافُ  كليٌّ  لا  نسبيٌّ  الخلاف  أن  على  يدلك  ما  وأدلُّ 
الشرعُ،  نه  حَسَّ ما  الحديث  أهل  عند  فالحَسَن  الشرّ.  من  والخير  القُبْح،  من  الحُسْن 
نه  وعند أهل الرأي هو أيضاً كذلك، لكنهم لا يُغلقون الباب، بل يضيفون إلى ما حسَّ
نه العقلُ؛ لأن العقل قادرٌ على تمييز الحُسْن من القُبْح فيما لم يردْ فيه  الشرعُ ما حسَّ

. يقولون - والقول منقول عن ضحى الإسلام))) -:  نصٌّ

»إن الإنسان لو لم تبلُغْه دعوةٌ فلا عذرَ له في الجهل بخالقه لدلالة العقل عليه. 
وهو ملزمٌ بفعل الحسنات، وترك السيئات، لأن العقل يُرْشد إلى ذلك«. 

ع أهلُ الرأي دائرةَ الاحتكام إلى العقل، وضيَّقها  واستناداً إلى هذا الأصل وسَّ
الحنفية  وبعد  بأضيقها،  والظاهريةُ  الدوائر،  بأوسع  الحنفيةُ  فذهبت  الحديث.  أهل 
الأربعة  المذاهب  أشدَّ  الحنابلة  كان  أي  الحنابلة؛  ثم  المالكية،  ثم  الشافعية،  جاءت 
الظاهريّ  علي  بن  داوود  أتباعُ  إَّل  بالنصّ  د  التشدُّ في  هم  يبزُّ ولا  بالحديث،  كاً  تمسُّ
عن  وإعراضِه  والسنة،  الكتاب  بظاهر  »لأخذه  بالظاهري)))  ب  ولُقِّ 270هـــ{.  }ت: 

التأويل والرأي والقياس«. 

.378/ 	(((
الأعلام / ترجمته. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

225

أصــان:  الحنفي  المذهب  فقهاء  بها  أخــذ  التي  العقلية  ــول  الأص ــمُّ  وأه
الاستحسانُ، والمصالح المرسلة. عرف أبو البقاء الكفوي الأول، فقال: »الاستحسانُ 
لغة عدُّ الشيء، واعتقادُه حسناً« وفي اصطلاح الفقهاء: »هو ترك القياس، والأخذُ بما 

هو أرفق للناس«.

تحقيقٌ  فيه  بما  الحكمُ  الاستحسان، وجوهرُها  قريبةٌ من  المرسلةُ  والمصالحُ 
لم  المسائل  من  مسألةٌ  عرضت  »فإذا  نصّاً))).  يخالفُ  لا  حكماً  المسلمين  لمصالح 
رنا ذلك كلَّه،  . وقدَّ يردْ فيها نصٌّ نظرنا فيما يترتَّب على الأمر من المصالح والمضارِّ
وأصدرنا حُكمنا بحلّه أو بحرمته، أي وزن ما يعرضُ من المسائل بميزان المصلحة 
في  الحرية  من  نوع  إلى  ويدعو  العدالة،  مراعاة  أو  الرأي،  من  ضربٌ  وهو  ة..  العامَّ

التشريع«. 

ونجم عن أخذ المذهب الحنفي بهذين الأصلين أمورٌ تدلُّ على حرية التفكير، 
ر الحضاري الذي حدث في العصر العباسيّ بعدما  وسعة الأفق، وملاءمة الفقه للتطوُّ

دت الحياة، واختلطت الثقافات والشعوب.  تعقَّ

فيما  وتلاميذه  حنيفة  أبي  بين  تجري  كانت  التي  المحاوراتُ  الأمور  من هذه 
فقهاءِ  وبين  بينهم  المحاوراتُ  ثم  نصّاً،  فيها  يجدون  لا  مشكلات،  من  لهم  يعرض 

المذاهب الأخرى لئلا يُضيِّقوا على أنفسهم أُفق التفكير. 

ومنها كتابةُ الفتاوى التي يُدلي بها شيوخُ هذا المذهب، لحفظها، ولاتخاذها 
لم  هذه  الكتابة  وظاهرةُ  اللاحقة.  الأجيال  من  المذهب  فقهاء  به  يستضيءُ  مرجعاً 
تكن قاصرةً على المذهب الحنفي، بل كانت شائعةً لدى أكثر الفقهاء على اختلاف 
وهو  أمين)))،  أحمد  قال  سواهم،  من  عليها  أحرصَ  كانوا  الأحناف  لكنّ  مذاهبهم، 

يتحدث عن خصائص الفقه في العصر العباسي الأول:

ضحى الإسلام /379.  	(((
السابق /388.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

226

هذا  في  التدوين  حركة  ظهرت  فقد  )التدوينُ(  العباسي  العصر  ميزات  »من 
العصر في كل الفروع، ومنها الفقه. نعم كان في العصر الأموي نواة التدوين، ولكنها 

نمت واتسعت في العصر العباسي. وكانت كل مدرسة تتبع منحاها:

فقد كان فقهاء المدينة يجمعون فتاوى عبد الله بن عمر، وعائشة، وابن عباس، 
منها،  ويستنبطون  فيها،  وينظرون  المدينة،  في  التابعين  كبار  من  بعدهم  جاء  ومن 
ويفرّعون عليها. كما كان العراقيون يجمعون فتاوى عبد الله بن مسعود، وقضايا عليّ 

وفتاواه، وقضايا شريح وغيره، ثم يستخرجون منها ويستنبطون. 

أبي سليمان شيخ  بن  النخعي، وحماد  إبراهيم  العراق  أظهر علماء  وكان من 
الشيوخ، وآراءهم، ومبادئهم  فتاوى  النخعي جمع  إبراهيم  أن  أبي حنيفة. وقد رووا 
القانونية في كتاب، وأن حمّاداً كان له مجموعة منها، وقد وصل إلينا كتاب )الآثار( 
لمحمد بن الحسن، جمع فيه آثار هؤلاء العلماء، وآراءهم. ومن أقدم ما وصل إلينا 

في الفقه العراقي كتاب )الخراج( لأبي يوسف«. 

ومن يستعرضْ ما سبق حركةَ التدوين وما رافقها من نشاط فكري فقهي يجدْ 
أن العصر العباسيَّ الأول تميّز من العصر الذي سبقه بحرية لا حدودَ لها، ولا قيودَ 
عليها، وأن فتاوى العلماء فيه لم تصطبغْ بالصبغة المحافظة التي اتَّسمت بها فتاوى 
أهل الحديث، وأن هذه الحريةَ فتحتْ باب الاجتهاد على مصراعيه، فشارك فيه كلُّ 
عالم استكمل الشروط التي تُتيح له أن يدليَ برأيه غيرَ مقيَّد بقيدٍ سوى قيدِ المعرفة، 

ودقة النظر، وما يقتضيه الاجتهاد. 

عالم  من  تختلفُ  كانت  المعروضة  المسائل  في  الفتاوى  أن  كذلك  ويجد 
إلى آخر، ومن مصر إلى آخر، حتى إن العالم الواحد كان يراعي اختلافَ الأوضاع 
العراق،  في  وتسامح  الحجاز،  في  د  تشدَّ فربَّما  الإسلامية،  الأمصار  في  الاجتماعية 
ا  وهو مطمئن إلى ما يُفتي فيه؛ لأنه يحتكمُ إلى الاستحسان والمصالح المرسلة. وممَّ
أعانه على هذه المرونة أن الدولة منحته الحرية، إذْ لم تفرض على القضاء والقضاة 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

227

أدنى رقابة أو توجيه، وبعبارة حديثة تستطيعُ أن تقول: إن علماء الفقه كانوا يظفرون 
القضاء  التنفيذية، واستقلال  السلطة  التشريعية عن  السلطة  اليوم استقلال  يه  بما نسمِّ

عن الدولة. 

ويلاحظ أيضاً أن المذاهب الأربعة: الحنفي، والشافعيّ، والمالكيّ، والحنبليّ 
هذه  أربــابُ  كان  بل  بالفتيا،  استأثرت  قد  تكن  ولم  معالمها،  دت  تحدَّ قد  تكن  لم 
المذاهب يعايشون طبقةً من العلماء المتضلِّعين من الشريعة والفقه أصولاً وفروعاً. 
بُ  وْن بآرائه، فيما يُفتون، فلا يتعصَّ وحول كلِّ عالم منهم تلامذةٌ يأخذونَ عنه، ويتهدَّ
عالم على عالم، بل يتبادلون الآراء، ويتجادلون في سبيل الوصول إلى الحقّ، ولكلّ 

عالم منهم طريقتُه في التفكير، ومكانتُه بين الناس. قال أحمد أمين))):

»لم يكن الأمرُ قاصراً على المذاهب الأربعة: الحنفي، والمالكي، والشافعي، 
والحنبلي. بل كانت في ذلك العصر مذاهبُ كثيرة غير هذه، لم يقلَّ بعضُها في القيمة 
سفيان  ومذهب  الأوزاعــي،  ومذهب  البصريّ،  الحسن  مذهبُ  فكان  عنها.  والقوة 
حنيفة،  أبي  ومذهب  عيينة،  بن  سفيان  ومذهب  سعد،  بن  الليث  ومذهب  الثوري، 
ومذهبُ مالك، ومذهب الشافعي، ثم من بعدهم مذهب إسحاق بن راهويه، ومذهب 
أبي ثور، ومذهب أحمد بن حنبل، ومذهب داوود الظاهريّ. وكان لكل مذهب من 
ومن  الأمصار..  في  قون  متفرِّ أتباعٌ  ولكلٍّ  الاجتهاد،  في  وطرق  آراء  المذاهب  هذه 
العلماء من كان لا يتقيَّد بشيء من هذه المذاهب، بل يجتهدُ لنفسه، فإن صحَّ عنده 

حديث عمل به، وإن وجد قولين تخيَّرَ لنفسه«.

وزبدةُ الرأي في فقه العصر العباسيّ الأول أنه كان أصخبَ المراحل وأخصبَها 
يتمتَّعون  كانوا  علماءَه  لأن  صخبه؛  عن  نجمَ  خصبه  وأن  الإسلامي  الفقه  تاريخ  في 
المذاهب  يُغلق على  بابُ الاجتهاد  الرابع أخذ  القرن  انتصف  ا  فلمَّ بحرية الاجتهاد. 

خب، والجدبُ على الخَصْب. الأربعة، فطغى الفتورُ على الصَّ

ضحى الإسلام /389. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

228

5 - علم الكلام)))
نُ الحِجاجَ عن العقائد  ف ابن خلدون علم الكلام، فقال))): »هو علم يتضمَّ عرَّ
الإيمانية بالأدلة العقلية، وبالردِّ على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب 

لف وأهل السنة. وسرُّ هذه العقائد الإيمانية هو التوحيدُ«.  السَّ

من هذا التعريف نفهم أن غرض هذا العلم هو الدفاع عن الإيمان الخالص، 
دفاعهم  التوحيد« وسلاحُهم في  السنة »علم  أهل  المتأخرين من  ما سمي عند  وهو 
والأضاليل  الأباطيل  لأن  الحديث؛  نصوصُ  ولا  القرآن،  آياتُ  لا  والمنطق،  العقلُ 
ض لها عقلية لا نقلية. والغرضُ من إثارتها  ض لها الإيمان أو يمكن أن يتعرَّ التي تعرَّ
الحجج  بمثل  إلَّ  مجادلتُهم  تصحُّ  فلا  بالشبهات،  اليقينَ  الأهــواء  أهل  يشوبَ  أن 
عون بها. أفمعنى ذلك أن علم الكلام نشأ نشأةً إسلامية خالصة؟ أم  العقلية التي يتذرَّ

أن العوامل التي أنجبته كانت مزيجاً من إيمان أصيل، وفكر دخيل؟

العوامل:  من  مجموعتين  عن  نجم  الكلام  علم  أن  فيه  شكَّ  لا  الذي  الحقُّ 
مجموعةٍ إسلامية خالصة، ومجموعة فكرية طارئة. والإسلاميةُ كانت أسبقَ ظهوراً، 
ومعتقدها  السياسي  رها  وتطوُّ الاجتماعية،  ة  الأمَّ بأوضاع  لاتصالها  تأثيراً  وأعمقَ 

الديني. 

ة  العربية خاصَّ الدولة  ة لا  عامَّ الدول  أن  الاجتماعية فخلاصتُها  الأوضاعُ  ا  أمَّ
لت قدرتهم  رة. والعربُ بعد أن هدأت حركةُ الفتوح، تحوَّ تبدأُ محاربة، وتنتهي مفكِّ
النفسية من سواعدهم إلى عقولهم، فأخذوا يفكّرون في الدين تفكيراً فلسفيّاً بعدما 
تقبَّلوه تقبُّلًا إيمانيّاً، وراح كثير من العلماء يحلّلون ويعلّلون ليرفدوا الإيمان الفطريّ 
علم  جوهرُ  العقلية  والأدلّةُ  راسخة،  أسس  على  العقيدة  بنيان  ويرفعوا  عقلية،  بأدلة 

الكلام. 

ضحى الإسلام /519 وما بعد. 	(((
المقدمة /458. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

229

الخلافة،  في  والاختلافُ  الحكم،  نظامُ  فمحوره  السياسي  التطور  ــا  وأمَّ
من  مبادئها  السياسية  الأحــزابُ  واستلهمت  بالدنيا  الدين  فيه  امتزج  والاختلافُ 
إلى  دعوا  فالخوارج  بالعقيدة.  السياسة  مزج  المبادئ  هذه  وبعضُ  والسنة،  الكتاب 
التحكيم،  قبل  عليّاً لأنه  كفّروا  لكنهم  الحكم شورى، ودعوتهم سياسية،  يكون  أن 
والتكفيرُ دين. وأهلُ البيت حصروا الخلافة في علي وبنيه والخلافة سياسة، لكنهم 
بمخالفة  واتهموهم  خلافتهم،  الأمويين  وعلى  حكمهم،  الراشدين  على  أنكروا 
فالسياسة  الدين،  اجترح  فقد  النبي،  وصية  خالف  ومن  بالحكم،  لعلي  الوصية 

مازجت الدين. 

يجدْها  الأحــزاب  زعماء  بين  تــدور  كانت  التي  المحاورات  ب  يتعقَّ ومَــنْ 
في  يتحاورون  راحوا  العامة  المصالح  في  يتحاوروا  أن  من  فبدلاً  بالعقيدة،  مرتبطةً 
أمره  تركوا  والمرجئة  النار،  في  الكبيرة  مرتكب  خلّدوا  فالخوارجُ  الآخرة،  أمور 
نظرية  تكن  لم  المحاورات  وهذه  المنزلتين،  بين  منزلة  في  وضعوه  والمعتزلة  لله، 
الكبيرة  مرتكب  الخوارج  كفّر  فإذا  سياسي،  سلوك  في  تتجلّى  كانت  بل  فحسب، 
ترجموا التكفير بمحاربة الحكّام، وإذا أرجأ المرجئة أمره لله، سالموا من يخالفهم، 
وعلى هذا النحو كانت السياسة تلابس العقيدة، أي تستدعي الحوار في علم الكلام.

د  وربَّما كان المُعْتَقَدُ الدينيُّ أهمَّ العوامل الإسلامية، وفحواهُ أن الإسلام وحَّ
الكتاب  أهل  يجادلوا  أن  علمائه  على  فكان  والولد،  الصاحبة  عن  هه  نزَّ توحيداً  الله 
فيما يؤمنون به من تثليث، ومن انطواء المسيح على طبيعة بشرية وأخرى إلهية، وأن 
وحدة  على  تبرهن  هادئة،  عقلية  محاورة  من  الله  ألزمهم  ما  مجادلتهم  في  يلتزموا 
حْسَنُ 

َ
هْلَ الكِْتابِ إلَِّ باِلَّتِ هَِ أ

َ
الأديان السماوية، إذْ قال جلَّ ذكره: ]وَلا تُادِلوُا أ

إلَِكُْمْ وَإِلهَُنا وَإِلهَُكُمْ  نزِْلَ 
ُ
وَأ إلَِنْا  نزِْلَ 

ُ
أ ِي  باِلَّ آمَنّا  وَقوُلوُا  مِنهُْمْ  ظَلَمُوا  ِينَ  الَّ إلَِّ 

واحِدٌ وَنَنُْ لَُ مُسْلمُِونَ[ }العنكبوت: 46/29{. والجدال في الألوهية أهم المسائل 
التي ناقشها علم الكلام.

والمجموعة الثانية من العوامل خالطت المجموعةَ الأولى، ورفدتها بعناصر 



 الشعر في العصر العباسي الأول

230

خارجية، نجمت عن بقايا العقائد التي حملها المؤمنون بالإسلام من أتباع الديانات 
أديان  لهم  كانت  والمجوس  والصابئة  الكتاب  أهل  من  المسلمون  فهؤلاء  القديمة. 
تقارب الإسلام في أشياء، وتخالفه في أخرى، فكانوا عن قصد أو غير قصد يستثيرون 
بأقوال  جدالُهم  فيأتي  خالصاً.  عقليّاً  جدالاً  المسلمين  علماء  ويجادلون  ورثوا،  ما 
ومفاهيم لا عهد للإسلام بها، لكنها تحمل علماء المسلمين على مناقشتها لدحضها، 

فتضاف مناقشتهم إلى علم الكلام، فتضخمه. 

عصر  وفي  عامّة،  العباسي  العصر  في  العلم  هذا  م  تضخُّ على  ساعد  وممّا 
واسع  ميدان  إلى  بغداد  لت  فتحوَّ الجدال،  حرية  ضمنت  الدولة  أن  خاصّة  المأمون 
تتلاقى فيه الأديان، ويحتدم فيه الجدال، ويبرزُ المعتزلة البارعون في الحوار للدفاع 
عن الإسلام بأسلحة عقلية، تقنع أصحاب الملل الأخرى. وأهمُّ هذه الأسلحة فلسفةُ 

اليونان. 

زعماء  من  زعيمان  الإسلامية  العقيدة  عن  للدفاع  برزوا  الذين  العلماء  وأبرز 
ر  المعتزلة أولهما إبراهيم بن سيار النظام }ت: 231هـ{ قال الزركلي في ترجمته: »تبحَّ
رُه في  في علوم الفلسفة، واطَّلع على أكثر ما كتبه رجالها من طبيعيين وإلهيين« وتبحُّ

الفلسفة أنطقه بأقوال لا تخلو من ضلال.

فقال))):  المأمونُ  وصفه  235هـ{.  }ت:  العلاَّف  الهذيل  بنُ  محمدُ  وثانيهما 
»أطلَّ أبو الهذيل على الكلام كإطلال الغمام على الأنام... كان حَسَنَ الجدل، قويَّ 
الحجة، سريعَ الخاطر«. وذهب أحمد أمين إلى أن النظام والعلاف لم يكتفيا بقراءة 

الفلسفة اليونانية، بل درسا »اللاهوت اليوناني، وانتفعا به« ثم قال))): 

»من قال: إن علم الكلام علمٌ إسلاميٌّ بحتٌ لم يتأثر أيَّ تأثر بفلسفة اليونان 
أخطأ  فقد  وحدها  اليونانية  الفلسفة  وليدُ  إنه  قال:  ومن  أخطأ...  فقد  الأديان  وسائر 

الأعلام / ترجمة محمد بن الهذيل. 	(((
ضحى الإسلام /523.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

231

كذلك، لأن الإسلامَ أساسُه، وهو محوره الذي يدور عليه، وكان استشهادهم بآيات 
القرآن والتعويل عليها فوق استشهادهم بالفلسفة اليونانية والتعويل عليها. والحقُّ أنه 

مزيجٌ منهما وشخصية المسلمين فيه أقوى من شخصيِّتهم في دراسة الفلسفة«.

ويُخيَّل إلينا أن الجدال الذي احتدمَ بين الفقهاء كان أبعدَ أثراً في علم الكلام 
من العوامل الخارجية، وأن لأهل الرأي - ولاسيِّما الحنفيين - حظّاً وافراً في صنع 
أبو  اه  وسمَّ الدين  في  الفقه  وْه  سمَّ وإنما  الكلام،  علم  يسمّوه  لم  لكنهم  العلم،  هذا 

حنيفة )الفقه الأكبر(، وهو يعني به مباحث العقيدة. 

ولا يغلو من يزعم أن بذور الكلام وجذوره ألصق بالثقافة الإسلامية وأعمق 
يُنمى إلى فلسفة يونان، لكن هذه البذور والجذور ليست عربية خالصة. فما  من أن 
على  الخروج  من  به  احتجوا  وما  صفين،  في  الحكميْن  تكفير  من  الخوارج  أثاره 
ا تحاورت به الفرق  ت جذور أخرى وطالت ممَّ عليّ جذر من هذه الجذور. ثم امتدَّ
بن  وجَهْمُ  105هـ{  }ت:  الدمشقي  مسلم  بن  غيْلانُ  ومنهم  البدع،  وأهل  الإسلامية 
صفوان }ت: 128هـ{ وواصل بن عطاء }ت: 131هـ{ وعمرو بن عبيد }ت: 144هـ{. 
ومحاوراتُ هؤلاء شابها شوْب من ثقافات دخيلة، لكنها تناولت كثيراً من المسائل 

التي حفل بها علم الكلام، وسبقت ترجمة الفلسفة اليونانية بقرن كامل. 

بن  يعقوبُ  هو  العرب  من  الفلاسفة  رائد  أنَّ  والتراجم  التاريخ  كتب  تذكر 
عصره...  في  والإســام  العرب  »فيلسوفُ  وأنــه)))  260هـــ{،  }ت:  الكنديّ  إسحاق 
كتباً  وشرح  وترجم  وألَّف  والفلك.  والهندسة  والموسيقى  والفلسفة  بالطبِّ  اشتهر 
كثيرة... وأصاب عند المأمون والمعتصم منزلةً عظيمةً وإكراماً. قال ابن جلجل: ولم 

يكن في الإسلام غيرُه احتذى في تواليفه حَذْوَ أرسطا طاليس«.

والكفر،  الإيمانَ  ناقشوا  قد  الراشد  العهد  أواخرَ  الخوارجُ  كان  إذا  تقول:  قد 
وزاد  الأفكار،  هذه  في  خاض  قد  حنيفة  أبو  كان  وإذا  العقيدة.  مسائل  من  وغيرهما 

الأعلام /ترجمته. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

232

السياسية  الأحزاب  إلى  الكلام  علم  ننسبُ  لا  فلماذا  الأكبرَ.  الفقه  اها  وسمَّ عليها، 
ومذاهب الفقه، ونلحّ على نسبته إلى المتكلّمين؟

الردُّ على ما سألت: أن الفكرة الواحدة قد يتناولُها السياسيُّ والفقيه والمتكلِّم 
عن  تنجم  وخصوصيتُها  ة،  خاصَّ صورةً  منهم  واحد  كلِّ  عند  فتتَّخذ  والفيلسوف، 
مناهج  بين  الفرق  على  جني  ابن  نبَّه  وقد  الموضوع.  طبيعة  عن  لا  التناول  منهاج 
النحاة والمتكلِّمين  النحاة والفقهاء والمتكلِّمين، فجعل عِلَل  التحليل والتعليل عند 

عقلية حِسيَّة وعِلل الفقهاء إلهية غيبية، إذْ قال))):

اقَهم المتقنين، لا ألفافَهم المستضعفين  »اعلمْ أن النحويين - وأعني بذلك حُذَّ
فيه  ون  الحسّ، ويحتجُّ يُحيلون على  إنما  أنهم  المتكلِّمين. وذلك  عِلل  إلى  أقربُ   -
تها على النفس. وليس كذلك حديثُ علل الفقه. وذلك أنها إنما  بثقل الحال أو خِفَّ

هي أعلامٌ وأمارات لوقوع الأحكام. ووجوهُ الحكمة فيها خفيّة عنَّا«. 

وما  العقيدة  مناقشة  في  طريقتُه  منهج  ولكلّ  مناهج،  بضعة  أمامَ  إذن  فنحن 
يتصل بها من غيبيَّات: 

لها منهجُ الفرق السياسية والدينية: وجوهره مناقشةُ العقيدة بالكتاب والسنة  أوَّ
والاحتجاجُ بهما على الآراء. 

وثانيها منهج الفقهاء: وهو شبيهٌ بالأول غير أنه أعمقُ منه وأقدرُ على استنباط 
لُ الإعراضَ عن الغوص في مسائل  الأفكار، وتأييدها بأدلة قطعيّة أو ظنيّّة. لكنه يفضِّ
في  العالمَِ  يُغْرِقُ  الغوص عليها  نقاش؛ لأن  بلا  بالتصديق،  اها  يتلقَّ أن  ويُؤْثرِ  الغيب، 
ا قال أحمد أمين))) في  جدالٍ عميق عقيم، ويُبْعده عن الإيمان المستسلم السليم. وممَّ

تحليل هذا المنهج: 

»القرآنُ اعتمد في الدعوة على أساس فطريّ، فيكاد يكون كلُّ إنسان مفطوراً 

الخصائص 84/1.  	(((
ضحى الإسلام /525.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

233

على  يُجمعون  بفطرتهم  الناس  ويكاد  ودبَّره.  العالم،  خَلَق  إله  بوجود  الاعتقاد  على 
الممعنُ  الله عندهم، واختلفت صفاته، يستوي في ذلك  ذلك مهما اختلفت أسماءُ 
في البداوة والمغرقُ في الحضارة... والقرآن اعتمد على هذه الفطرة، وخاطب الناس 
الإشراك«.  فساد  من  اعتورها  ما  ويُصلح  ويقوّيها،  وينمّيها  العاطفة،  هذه  يُحيي  بما 

وقال أيضاً))):

مة صُغرى وكبرى ونتيجة،  »إن القرآن لا يؤلِّف برهانه تأليفَ المنطقي من مقدِّ
ضُ لألفاظ الفلسفة من جوهر وعرض ونحوهما... إنَّ ما يتعلقُ بالله وصفاته  ولا يتعرَّ
شيءٌ وراء العقل، لا يُمكن أن يصلَ إليه الإنسان إلَّ بأن يقيس الله على نفسه، وذلك 
خطأ كبيرٌ. فالأوَْلى أن نقف على ما ورد في النصّ من غير سؤال بـ )كيف( و)أين(. 
عهد  في  زعيمها  فكان  وبعده،  العباسي،  العصر  إلى  المدرسة  هذه  تْ  استمرَّ وقد 

العباسيين أحمد بن حنبل« }ت: 241{. 

وثالث المناهج منهجُ المتكلّمين: وأهمُّ ما يميزه الإيمانُ أولاً والبرهانُ ثانياً. 
العقيدة  آيات  من  والسنة  الكتاب  في  ورد  ما  وصدّقوا  بالله،  المتكلمون  آمن  لقد 
وأن  بالتحقيق،  والتصديقَ  بالبرهان،  الإيمانَ  يشفعوا  أن  أحبُّوا  لكنهم  وأحاديثها، 
يُديروا في العقل ما يتخلَّج في القلب. غير أن هذا المنهجَ لم يبرأ من تعريض الإيمان 

للشكّ. 

المنطوية على صفاتِ  الآيات  أي  المتشابهات  تناولوا  أنهم  ذلك  وأخطرُ من 
كعروش  وعرشاً  البشر،  كجوارح  جوارحَ  له  وأن  تجسيمه،  يوهمُ  ما  ولاسيّما  الله، 
من  وأوقع  أوقعهم،  التناول  وهذا  والاختيار.  الجبر  على  ة  الدالَّ والآيات  الملوك، 

قة. أصغى إليهم في حيرة مؤرِّ

حرية  على  ةَ  الدالَّ والأحاديث  الآيات  لون  يؤوِّ الجبر  مذهبَ  ذهبوا  إذا  كانوا 
لون  الاختيار تأويلًا متعسفاً، يُلحقها بمذهبهم. وكانوا إذا ذهبوا مذهبَ الاختيار يؤوِّ

السابق /528.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

234

النصوص التي تقيِّد حرية الإنسان، لكي تنقاد إلى مذهبهم، حتى أصبح التأويلُ وما 
يصحبه من تعليل أهمَّ السمات التي يَتَّسم بها منهج المتكلمين، فتناقضتْ براهينهم، 
أقوال  من  ينبذون  وفيما  يأخذون  فيما  المسلمين  عامّةُ  وحار  عللهم،  وتعارضتْ 

المتكلمين. 

قد تقول: أيعني ذلك أن منهج المتكلِّمين في التفكير منهج فلسفي؟ 

فيقال لك: للفلاسفة منهجٌ رابع، يخالف ثلاثةَ المناهج السابقة. وأهمُّ ما يتسم 
داً  دون من الأفكار الموروثة تجرُّ به أنه منهج عقليٌّ خالص. فهم يزعمون أنهم يتجرَّ
الكلام  علماء  على  ويأخذون  خالية،  بأذهان  يدرسون  ما  دراسة  على  ويُقبلون  تامّاً، 
أنهم آمنوا قبل أن يفكّروا، ثم أعملوا فكرهم ليبرهنوا على صحة ما آمنوا به، وندبوا 

دوا للوصول إلى الحقيقة.  أنفسهم للدفاع عن عقيدة راسخة، ولم يتجرَّ

د المطلق للحقّ؟ وهل كان  ونحن نقول: أصحيحٌ ما ادَّعاه الفلاسفةُ من التجرُّ
دوا للحقائق حينما درسوا العقائد؟ وإذا كانوا قد  أساتذتُهم من فلاسفة اليونان قد تجرَّ
إلى  فلسفته  الوثنية، وقادته  ه  بالموت حينما سفَّ فلماذا حكموا على سقراط  دوا  تجرَّ

التوحيد؟

وأن  نسبيّ،  أمرٌ  للحقيقة  الفلسفي  المنهج  د  تجرُّ أن  إلى  عرضنا  مما  نخلصُ 
به، وأن فلاسفة الإسلام لا يمكنُ  تأثَّر  ما  وَفْقَ  إَّل  يفكّر  أن  فيلسوف لا يستطيعُ  كلَّ 
المسيحية  وفلاسفة  بالوثنية،  اليونان  فلاسفة  تأثَّر  كما  التوحيد،  بعقيدة  يتأثروا  أََّل 
بين  أن  والردِّ لاعتقادهم  الحَذَر  بدّاً من  الفقهاءُ والمتكلون  لم يجد  بالتثليث. ولهذا 
الفلاسفة مَنْ كانوا يعملون على بلبلة العقيدة، ومَنْ كانوا يَدْعُون إلى عقائد تخالفُ 
عقيدة الإسلام، وتختفي طيَّ المنهج الفلسفيَّ الذي نقلوه عن اليونان، أو عن ورثة 

الفلسفة اليونانية. 

نختمه  فإننا  ابنُ خلدون،  عرّفه  بما  الكلام  الكلام على علم  بدأنا  قد  كنا  وإذا 
بفقرة أُخْرى من كلامه، تقارنُ منهجَ الفلاسفة بمنهج المتكلِّمين، وتلخّص ما عالجه 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

235

عِلمُ الكلام من أفكار، وما رَمَى إلى تحقيقه من أغراض. قال ابن خلدون))): 

يقتضيه  وما  المطلق،  الوجود  في  نَظَرٌ  هو  إنّما  الإلهيّات  في  الفيلسوف  »نَظَرُ 
لذِاتهِ. ونَظَرُ المتكلِّم في الوجود من حيث إنه يدلُّ على المُوجِد. وبالجملةِ فموضوعُ 
الكلام عند أهله إنما هو العقائدُ الإيمانيةُ بعد فرضها صحيحةً من الشرع، من حيثُ 

لةِ العقليَّة، فَتُرفع البدَِعُ، وتزول الشكوك«. يمكنُ أن يُستَدَلَّ عليها بالأدِّ

يَر والتاريخ  6 - المَغازي والسِّ
وأنت  نفسَك،  وجدتَ  فالتاريخ،  ير،  فالسِّ المغازي،  في  طرفَك  أرسلت  إذا 
لُ بين هذه العلوم، تدور في ثلاث دوائر، تنداحُ ثانيتُها حولَ أولاها، والثالثةُ حول  تتنقَّ
الثانية، ورأيتَ نفسك تتنقلُ من الأخصّ إلى الخاصّ، ومن الخاصّ إلى العامّ، فكأنَّ 

ثلاثة العلوم السابقة علمٌ واحد، آخذٌ بالاتّساع.

ير أي مغازي رسول الله )^( جَمَعها  قال القنوجي))): »علمُ المغازي والسِّ
بن  وموسى  الزبير...  بن  عُروة  فيها  صنَّف  من  لُ  أوَّ ويقال:  أولاً.  إسحاق  بن  محمد 
المغازي...  أصحُّ  ومغازيه  ومئة،  وأربعين  إحدى  سنة  المتوفَّى  عياش  أبي  بن  عقبة 

ولكنْ لما كان ثبوتُها بالأحاديث والآثار جعلناها من فروع علم الحديث«.

صنف  مَنْ  لُ  أوَّ والتابعين..  الصحابةِ  سِير  علم  يَر:  السِّ »علم  أيضاً))):  وقال 
إحدى  سنة  المتوفَّى  المغازي  أهل  رئيس  إسحاق  بن  بمحمد  المعروف  الإمامُ  فيه 

وخمسين ومئة«. 

يقال:  مطلقاً.  الوقت  تعريف  اللغة  في  »التاريخ  كذلك))):  القنوجي  وقال 
الطوائف  التاريخ هو معرفة أحوال  خْته توريخاً. وعلمُ  تأريخاً، وورَّ الكتاب  خْتُ  أرَّ

المقدمة /466. 	(((
أبجد العلوم، القسم الثاني، الجزء الثاني /208. 	(((
أبجد العلوم، الجزء الثاني، القسم الأول /391.  	(((

السابق /181.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

236

وبلدانهم ورسومهم وعاداتهم وصنائع أشخاصهم وأنسابهم ووفياتهم.. وموضوعُه 
والملوك  والحكماء  والعلماء  والأولياء  الأنبياء  من  الماضية  الأشخاص  أحــوالُ 
العبرةُ  وفائدتهُ  الماضية.  الأحوال  على  الوقوفُ  منه  والغرضُ  وغيرهم.  والشعراء، 
تقلُّبات  على  بالوقوف  التجارب  ملكة  وحصول  بها،  حُ  والتنصُّ الأحــوال،  بتلك 

الزمن«. 

قد تقول: ما صلةُ هذه العلوم الإنسانية الثلاثة بعلوم الدين حتى تُسْلَكَ فيها؟ 
ولماذا لم تدرس مع الأدب؟ 

والحديث  الفقه  علوم  أن  رأى  إذْ  العابد،  محسن  الأستاذُ  سألت  ا  عمَّ أجابك 
منظم.  تشريعيٌّ  تفكيرٌ  تضافرها  عن  ونجم  تضافرت  والتاريخ  والسير  والمغازي 

وإليك ما قال))):

»الحقيقةُ أن التفكير التشريعيَّ المنظم أصبح مع انتشار دولة الإسلام ضرورةً، 
المتواصل  العمل  على  الشريعة  فقهاء  من  الأول  الرعيلُ  انكبَّ  ولهذا  منها.  مَفَرَّ  لا 
التفكير  من  الضخم  التراث  ذلك  إلى  بذلوه من جهد  ما  انتهى  السبيل حتى  هذا  في 
التشريعي  ر  التطوُّ عن  ض  وتمخَّ بها...  المعمول  المذاهب  في  يتمثل  الذي  الفقهيّ 
ة ظهر تأثيرها في مجال التفكير الإسلاميّ، ونخصُّ بالذكر منها علمَ  نتائجُ عديدة هامَّ

التاريخ، وعلمَ الحديث، وعلم الفقه.

ثين  ونبعتْ أولى تلك النتائج من تضافُر الجهود المشتركة بين الفقهاء والمحدِّ
المتعلِّقة  التاريخية  الروايات  جمع  في  المبادرة  بزمام  أخذ  من  وأولُ  خين...  والمؤرِّ
علمُ  هــؤلاء  أيــدي  على  س  وتأسَّ ثون،  والمحدِّ الفقهاء  هم   )^( الرسول  بحياة 
سَ  المؤسِّ  - ث  ومحدِّ فقيهٌ  وهو   - 94هـ{  }ت:  الزبير  بن  عُــرْوةُ  ويُعتبر  المغازي. 
لَ من ألَّف كتاباً في المغازي. ويمكن أن نعتبرَ  الحقيقيَّ لدراسة المغازي، إذْ كان أوَّ

البناء  »التراث ودوره في  التاريخي / بحث منشور في كتاب  التفكير  تقويم  الفقه وأثره في  علم  	(((
الحضاري المعاصر« منشورات وزارة الثقافة / تونس /1976/ ص/112.



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

237

خ. ومنهم  ث والمؤرِّ هذا العمل أولَ بادرة مشتركة تجمعت فيها عقلية الفقيه والمحدِّ
ست مدرسةُ التاريخ والحديث والفقه في المدينة«.  جميعاً تأسَّ

الأوائل  المحدثين  أنَّ  الدينية  بالعلوم  والسير  المغازي  لإلحاق  يشفع  ا  وممَّ
كانوا يجمعون الأخبار والأحاديث والنصوص المتصلة بها على غير نظام، فلمّا شرع 
المغازي(  بأبواب مستقلّة، منها: )كتاب  المغازي والسير  وا  بون خصُّ يُبَوِّ ثون  المحدِّ
في صحيح البخاري، و)كتابُ الجهاد والسير( في صحيح مسلم، و)كتاب المغازي( 
بالموضوعات  ة  خاصَّ المغازي  لا  عامّةً  التاريخ  ارتباط  أن  غير  أحمد.  مسند  في 

والعلوم الدينية أخذ يضعف مع الأيام، حتى أصبحَ التاريخ من العلوم الإنسانية. 

ة أخرى،  غ إلحاقَ المغازي والسير بالعلوم الدينية استناداً إلى حُجَّ ولك أن تسوِّ
الطبقة  ثين. فمن رجال  المحدِّ وهي أن رواتها ومؤلّفيها صُنفّوا في طبقات كطبقات 
ووهْب  105هـ{،  }ت:  عفان  بن  عثمان  بن  أبانُ  الزبير  بن  عروة  جانب  إلى  الأولى 
الثانية  الطبقة  أعلام  ومن  123هـ{.  }ت:  سعد  بنُ  وشرحبيل  110هـ{،  }ت:  منبّه  بن 
ابنُ شهاب الزهري }ت: 124هـ{ وعبدُ الله بن أبي بكر بن حزم }ت: 135هـ{. ومن 
أعلام الطبقة الثالثة موسى بن عقبة }ت: 141هـ{ ومعمرُ بن راشد}ت: 150هـ{ وزيادُ 
151هـ{  بن إسحاق }ت:  زياد هذا وعن محمد  183هـ{ وعن  الكوفي }ت:  البكائي 
أخذ عبدُ الملك بن هشام }ت: 213هـ{ صاحبُ السيرة المشهورة كثيراً من الأخبار 

والأشعار وصنع منها كتابه.

207هـ{  الثالثة محمد بن عمر بن واقد }ت:  بالطبقة  الباحثين من ألحق  ومن 
مع  سلكهما  من  ومنهم  230هـ{.  }ت:  سعد  بن  محمد  الكبرى  الطبقات  وصاحبَ 
المغازي  خوا  أرَّ الذين  المؤرخين  سلسلة  بها  ختم  رابعة،  طبقة  في  آخرين  مؤرّخين 

والسير حتى نهاية العصر العباسيّ الأوّل. 

ألَّف ابن سعد طبقاته بعدما درس على محمد بن عمر الواقدي صاحب كتاب 
مناهج  يبزُّ  منهجاً،  تأليفه  في  وأفاد من علمه، وزاد عليه، وسلك  النبوية(  )المغازي 
العباسي الأول وأدقها.  العصر  بلغنا من كتب  ما  أوسعَ  كتابُه  المتقدمين. وربَّما كان 



 الشعر في العصر العباسي الأول

238

من  والثاني  الأوّلُ  للفهارس.  تاسعٌ  بها  وألحق  مجلدات،  ثمانية  في  الكتاب  نُشر 
مجلداته في السيرة النبوية. والستةُ الأخرى تضمُّ أخبار الصحابة والتابعين. 

بةً وَفْقَ  إذا نظرتَ في سير الصحابة والتابعين، كما رواها ابنُ سعد، وجدتها مرتَّ
. أمّا المكانيُّ ففحواه ترتيبُ الرجال وتوزيعُهم على الأمصار،  نظامين: مكانيٍّ وزمانيٍّ
ا الزمانيُّ فجوهرُه ترتيبُ الرجال في  وأشهرُها مكة، والمدينةُ، والبصرة، والكوفة. وأمَّ
كلّ مصرٍ وفق وفياتهم وشهرتهم. ولهذا أصبحَ الكتابُ من أشيع الكُتب في موضوعِه 

لدقة ترتيبه، وسهولةِ القراءة فيه. 

ولم تكن المغازي النبويةُ وسير الصحابة والتابعين التراثَ الإسلاميَّ الوحيد 
نفسُها  والعسكرية  السياسية  الأحداثُ  بل كانت  الدينية،  بالعلوم  التاريخَ  يربطُ  الذي 

ها إلى هذه العلوم.  من فتنٍ داخلية، وفتوح خارجية تنطوي على أفكار تشدُّ

ة، وأعمالَ عمر بن الخطاب، وسياسة عمر  خون أحداثَ الردَّ ل المؤرِّ لقد سجَّ
الذمة، وجباية الضرائب من  المفتوحة، ومعاملة أهل  البلاد  إدارة  العزيز في  بن عبد 
جزية وخراج وعشر؛ لأن هذه الأعمال وأمثالَها أصبحت أحكاماً فقهية، لا يستطيعُ 
الشريعة  وفق  الواسعة  دولتهم  يُديرون  وهم  يتجاهلوها،  أن  العباسيّون  الخلفاءُ 

الإسلامية. 

أضفْ إلى ذلك أن ظهورَ الفرق الدينية حَمَل زعماءَها على انتجاع الأحداث 
التاريخية ليظاهروا ما يرون من آراء، وما يؤمنون به من عقائد، حتى ليخيَّل إليك أن 
منه  تُسْتلهم  فكريّاً،  إَّل لأنها أصبحت مصدراً  لْ  تُسجَّ لم  الإسلاميّ  التاريخ  أحداث 
الحجج والأدلة على صحة المذاهب المتنافسة. أو مرجعاً من مراجع الشريعة يعود 
إليه الفقيه ليفهم أحكام الشريعة في إطارها التاريخي. قال محمد عبد الغني حسن))):

يعني   - به  الاشتغال  ضــرورة  يرون  والمسلمين  التاريخ  علماء  أكثر  »نرى 
بل  والأخبار  القصص  معرفة  في  براعة  لاكتساب  ولا  ذاته،  في  كعلم  لا   - التاريخ 

المدخل إلى التاريخ /166. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

239

لخدمة الغرض الديني، حتى يكون علم التاريخ مطية لفهم الشريعة والفقه على أكمل 
وجوههما. فهو من هذه الناحية أداة لخدمة الدين، ووسيلة إليه«. 

التاريخ وتسجيله عصبيَّةً قبلية، فتقول  العناية برواية  يتراءى لك أن وراءَ  وقد 
كما قال أحمد أمين))):

الدينية، فكانوا  العصبية  القبلية بجانب  العصبيةُ  الفتوح كان يسودُها  »إن هذه 
في القتال ينحازون إلى قبائل، كلُّ قبيلة لها مكانُها في القتال، ولها لواؤها تقاتلُ عنه 
ا يُعدُّ مفخرة للقبيلة كأيّامها في جاهليّتها. وحرَصَتْ كلُّ  كما تقاتل عن الإسلام... ممَّ

دَ فيها أحياناً«.  قبيلة أن تروي وقائعَها، وتتزيَّ

ع توزيعاً  ونحن - على إقرارنا بأن الكتائب في جيوش الفتوح كانت أحياناً توزَّ
قبليّاً - ننكرُ أن يكون وراء هذا التوزيع بعثٌ للعصبية القبلية، أو أن يكون الجهادُ في 

سبيل الله تنافساً فرديّاً أو قبليّاً للظفر بالمفاخر الدنيوية.

القيادة  أن  أوّلُها  ونفسية:  إدارية  أسباباً  قبلية  تعبئةً  المعبَّأة  الكتائب  وراء  إن 
لهم تبعاتها. وثانيها أن توزيع الأجناد  العامّة تسلِّم زعماء القبائل قيادة الكتائب، وتحمِّ
في ميدان الجهاد يعادل تسجيلَهم في ديوان الجند. والثالث أن المجاهد يرتاحُ للقتال 

ى بصحبة القويِّ لما بينهما من قرابة.  بين قومه، فلا يهرب إذا ضعف، بل يتقوَّ

ثين وأصحابَ  منا المحدِّ خين إلى طبقات كما قسَّ وإذا جاز لنا أن نقسّم المؤرِّ
خين التي ظهرت في العصر العباسيّ  المغازي والسير قلنا إن الطبقة الأولى من المؤرِّ
ون  خي هذه الطبقة يجمعون الأخبار المتعلِّقة بحدث واحد، ويضمُّ الأول، وجدنا مؤرِّ

لونها في رسالةٍ أو كتيّب.  بعضَها إلى بعض، ويسجِّ

من أعلام هذه الطبقة أبو مخنف لوطُ بن يحيى الأزدي }ت: 157هـ{. ذكر له 
ة( و)فتوحُ الشام( و)فتوح العراق(. ومن  دَّ ابن النديم أكثر من ثلاثين كتاباً منها )الرِّ

ضحى الإسلام /498. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

240

أعلامها سيفُ بن عمر الكوفي الأسدي التميمي }ت: 170هـ{))) ذكر ابن النديم من 
كتبه )الفتوح الكبير( و)الردة( و)الجمل ومسير عائشة وعلي(. ولم يبلغنا من كتب 

هذه الطبقة إَّل ما نقل الطبري من أخبار الردة والفتوح الأولى. 

خين الذين عاشوا في العصر العباسي الأوّل تضمُّ  وثانيةُ الطبقات من المؤرِّ
خين، وهو عليُّ بن محمد المدائني }ت: 225هـ{ الذي جمع  واحداً من أشهر المؤرِّ
كتاباً،   )239(  - النديم  لابن  والقولُ   - وألَّف  الكلام،  وعلم  والتاريخ  الأدب  بين 
الفتوح،  في  وبعضُها  الخلفاء،  أخبار  في  وبعضُها  وقريش،  النبي  أخبار  في  بعضُها 
لكن كتبه ضاعت مع ما ضاع من كتب الطبقة الأولى، ولم يبق منها إَّل قطوفٌ رواها 

الطبريّ والمسعوديّ وأبو الفرج الأصفهاني وغيرهم من أهل التاريخ والأدب. 

ل على تسجيل المغازي  ولم يقتصر عملُ المؤرخين في العصر العباسي الأوَّ
الفتوح، بل حرصوا على حفظ الأنساب. وربَّما كان حرصهم هذا  والسير وأخبار 
ردّاً على ما كان يفتريه الشعوبيون عليهم من مثالب، ولهذا راح المؤرخون يجمعون 
وما  الأنساب،  حفظ  »وللعرب  فارس))):  بن  أحمد  قال  ومناقبها.  القبائل  أنساب 
الله جلّ ثناؤه  ا خصَّ  يُعْلَمُ أحد من الأمم عُني بحفظ النسب عنايةَ العرب... وممَّ
أشهر  من  غيرُهم«.  استباحها  التي  الأدنــاس  عن  ونزاهتُهم  طهارتُهم  العرب  به 
المؤرخين الذين ألفوا في الأنساب بداية العصر العباسي محمد بن السائب الكلبي 
الكلبي  هشام  وابنه  الحديث.  مستنكر  التفسير  مرضيّ  مفسّراً  وكان  146هـ{  }ت: 
بلغتنا )جمهرة  التي  كتبه  من  وأخبارهم  العرب  أنساب  في  منه  أبرعُ  204هـ{  }ت: 

الأنساب( و)نسب الخيل(.

وإذا نظرت إلى الوجه الآخر للأنساب وجدت الشعوبيين يؤلِّفون في مثالب 
العرب، كُتُباً كثيرة، ومنهم أبو عبيدة مَعْمَرُ بنُ المثنَّى }ت: 209هـ{ قال الزركليّ: »كان 

في الأعلام توفي سنة 200هـ. 	(((
الصاحبي /77.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

241

ا مات لم يحضر جنازته  إباضيّاً شعوبيّاً، يُبغضُ العرب، وصنَّف في مثالبهم كتباً. ولمَّ
أحدٌ«. من كتبه )المثالبُ( و)أدعياءُ العرب(. 

بوا عن مثالب  وكان بين الأعاجم مؤلِّفون منصفون، اعتدلوا فيما نقلوا، فلم ينقِّ
العربيِّ  اللسان  التاريخ الكسرويِّ إلى  يفتروا عليهم، بل اكتفوا بترجمة  العرب. ولم 
إمّا على سبيل الاعتزاز بماضيهم، وإمّا على سبيل نشر الثقافة الفارسية. ومن هؤلاء 
التاريخ  كتب  من  عدداً  ترجم  الذي  هـ{   142 }ت:  المقفع  بن  الله  عبد  المترجمين 
السياسي والحضاري، أبرزُها كتابُ )التاج( وهو في سيرة كسرى أنوشروان، وكتابُ 

)آيين نامه( وموضوعُه نظم الفرس وشرائعُهم وعاداتهم وحضارتُهم قبل الإسلام.

بمناقب  الشعوبيين  صدورُ  ضاقتْ  كما  الكتب  بهذه  العرب  صدورُ  تضِقْ  لم 
العرب، بل تقبَّلوها بقبولٍ حَسَن، وأفادوا منها، وتناقلوا ما فيها من حِكَم، واعتبروا 
ةُ المؤمن. وشيوعُ هذه الكتب  بما جرى فيها من أحداث. لإيمانهم أن الحكمةَ ضالَّ
دليلٌ على ما عُرِف به العصرُ العباسي عامّةً، وعصرُ المأمون خاصّةً من سَعَة الآفاق، 
من  العربُ  نقله  ما  الحضارية  الظواهر  هذه  على  منه  وأَدَلُّ  والتعبير.  التفكير  وحرّية 

تاريخ أهلِ الكتاب، وأصحاب الأديان الأخرى. 

نا كثيراً من أخبار اليهود والنصارى والصابئة،  صحيحٌ أن الكتاب والسنة تضمَّ
بمصائر  تُذكر للاعتبار  كانتْ  وإنما  تاريخياً،  فيهما سرداً  تُسرد  لم  الأخبار  لكنَّ هذه 
ا أكبَّ المفسّرون  الشعوب، والاتّعاظ بما تُجزى به على ما تعمل من خير وشرّ. فلمَّ
التوراة والإنجيل  فاقتبسوا من  المجمل،  لوا  يفصِّ أن  أحبُّوا  الله يدرسونه  على كتاب 
وكتب اليهود ما فيها من قصص الأنبياء، وذيّلوا به كتبهم، فتضخمت، واشتملت على 

كثير من أساطير الأولين. 

ولعلّ أخصَّ ما يخصّ هذا العصر من أصناف التأريخ كتب الرجال، التي بدأت 
بترجمة الصحابة لأنهم حملة التشريع الإسلامي، ثم انتقلت إلى ترجمة التابعين، ثم 

إلى من أخذ عنهم، ولاسيما رواة الحديث. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

242

ثون  المحدِّ النشاط  فيها  بثَّ  دؤوبــاً،  حركة  الأول  العباسي  العصر  شهد  لقد 
أو  الحديث،  يروي  أنه  الغرب  في  أو  الشرق  في  رجل  عن  أُثر  فكلَّما  خون،  والمؤرِّ
بل  ليأخذوا عنه فحسب،  خون لا  المؤرِّ إليه  الكتب خفَّ  أو يصنف  الفقه،  يفتي في 
بها،  اشتغل  التي  والعلوم  وتلامذته،  شيوخه  تذكر  لة،  مفصَّ دراسة  حياته  ليدرسوا 

وتضعه على محكّ الجرح والتعديل. 

يصنفونها  التراجم  كتابُ  وراح  تتعاظم،  العلماء  أسماءُ  أخذت  الأيام  ومع 
في طبقات متعاقبة وفق تتابعها الزمني أو على نسق الحروف التي تبدأ بها. ولم يبق 
هذا الضرب من التأريخ وقفاً على حفظة الحديث، بل اتسع نطاقه حتى ضمَّ تراجم 
القضاة والأمراء والشعراء والكتاب والنحاة. ويخيَّلُ إلينا أن الفضل في هذا الضرب 
خون  من التأريخ يعودُ إلى أهل الحديث، ويُخيَّل إلينا كذلك أن كلّ ما نهض به المؤرِّ
ارتباطُه  لولا  الازدهارَ  هذا  ليزدهر  يكن  لم  الطبقات  مؤلّفي  إلى  المغازي  رُواة  من 

بالعلوم الدينية، وسَيْرُه في ركابها. 

، أوشكنا نحملُه  وما حملناه في بداية الحديث عن التاريخ على محمل الظنِّ
في نهايته على محمل الحقيقة، وهي أن علم التاريخ إنْ لم يكن من العلوم الدينية، 

فهو شديدُ الارتباط بها. قال الأستاذ محمد عبد الغني حَسَن))):

خينا المسلمين جعلتْ هؤلاء يشعرون  »إن النشأةَ الدينيةَ لطائفة كبيرة من مؤرِّ
مٌ  العميق، ومتمِّ الديني  تلبيةٌ لشعورهم  العرب منذ الإسلام هو  بتاريخ  اهتمامهم  أن 
في  علماء  مؤرخينا  من  العظمى  الغالبيةُ  كانت  فقد  فيها.  مهروا  التي  الدينية  للعلوم 

شؤون الدين«. وقال أيضاً))):

خ - موضعَ  المؤرِّ الرجال - وهو من ضرورات  الطبقات وتراجم  »كان علمُ 
المسلمين  الفقه والتشريع... وقد جمع كثيرٌ من فقهاء  المشتغلين بعلوم  العناية عند 

المدخل إلى التاريخ /165.  	(((
السابق /166. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

243

وأئمتهم بين الفقه والتاريخ. ونستطيعُ أن نعدّ من هؤلاء الإمامَ الطبري. فقد جمع بين 
خ«. ر والمؤرِّ المفسِّ

د- علوم العربية وآدابها

تمهيد 
ثقافة  في  أثَّرتْ  الوافدة  الأجنبية  الثقافاتِ  بأن  العربية  الحضارة  مؤرخو  أقرَّ 
العرب، لكنَّهم في الوقت نفسه أجمعوا على أن تأثيرها لم يَطْغَ على الثقافة القومية 
الأصيلة؛ لأن الوافدات لم يكنَّ أكثر من رافدات، تذوبُ فيها، ولا تغيِّر أصالتها. لقد 
ولا  غايته،  بلوغ  على  وتعينه  له،  وتنقادُ  الكبير،  النهر  في  تجري  الروافد  هذه  كانت 

تملك بعد أن تمازجه أن تنفكَّ عنه. 

أصالتُها  ثلاث:  خصالٌ  مكانَتَها  العربية  الثقافةَ  أَت  بــوَّ التي  السجايا  وأهــمُّ 
السامية، وزعامتُها الدينية، وسيادتُها اللغوية. 

الحضارة  شجرةِ  من  فَرْعاً  كانوا  العربَ  أن  فجوهرُها  السامية  الأصالة  ا  أمَّ
إلى  سبقهم  وأبقاها.  وأرقاها  الشجرة،  هذه  في  الفروع  أَطْوَل  أصبحوا  ثم  الساميّة، 
والأنباط،  والكنعانيّون،  والآشوريّون،  البابليّون،   - اليمن  عرب  عدا   - الحضارة 
والفينيقيون، والآراميّون، والسريان، لكن هؤلاء بادوا، والعرب سادوا. وحينما ساد 
العرب، وانساحت قبائلهم من قلب الجزيرة إلى الشام والعراق جعلهم هذا الانسياحُ 
في  وعُمقاً  بالأرض،  لصوقاً  ثقافتهم  ووهب  السامية،  الثقافات  بوراثة  الناس  أحقَّ 

التاريخ. 

ا الزعامةُ الدينيةُ فإن فحواها أن جزيرةَ العرب شهدت قبل الإسلام ديانات  وأمَّ
الحلقة  كان  الحجاز  في  الإسلام  ظهر  فلما  سماويّ،  وبعضُها  وثنيّ،  بعضُها  كثيرة 
اليهوديةُ  بها  استظلت  التي  الكبرى  والمظلَّة  السماوية  الأديان  سلسلة  من  الأخيرة 
نزِْلَ 

ُ
نزِْلَ إلَِنْا وَما أ

ُ
ِ وَما أ ات وأنبياء ]قوُلوُا آمَنّا باِللَّ والمسيحية، وما سبقهما من نُبُوَّ

وتَِ 
ُ
وتَِ مُوسَ وعَِيسَ وَما أ

ُ
سْباطِ وَما أ

َ
إلَِ إبِرْاهيِمَ وَإِسْماعِيلَ وَإِسْحاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأ



 الشعر في العصر العباسي الأول

244

 .}136/2 مُسْلمُِونَ[ }البقرة:  لَُ  وَنَنُْ  مِنهُْمْ  حَدٍ 
َ
أ بَيَْ  نُفَرِّقُ  رَبّهِِمْ لا  مِنْ  النَّبيُِّونَ 

ومغزى هذه الآية ونظائرها أن صدر الإسلام الرحبَ وَسِعَ أديان السماء، وأن الثقافة 
العربية استوعبتْ ما سبقها من ثقافات أهلِ الكتاب. لكنها احتفظتْ بالزعامة لعواملَ 
ِ الِإسْلامُ[ }آل ‌عمران: 19/3{، وأنه  غات كثيرة، أبرزُها أن ]الّدِينَ عِندَْ اللَّ ومسوِّ

دينُ الخلافة الحاكمة، ودينُ الكثرة المحكومة. 

وإذا كانت الثقافة العربية قد حظيت بالزعامة الدينية بعد أن بزغ الإسلام، فإن 
سيادتها اللغوية كانت قد سبقت الإسلام، وانساحت من نجد والحجاز إلى الحيرة 
وجلِّق، ثم إلى جنوب العراق وشمال الشام مع هجرة بني بكر وبني تغلب وغيرهما 
من القبائل إلى الجزيرة الشامية وبواديها ما بين دجلة والفرات. وبعدئذٍ بدأت اللغاتُ 
والمراكز  العبادة  دور  في  تُرابطُ  أو  تنحسر  والسريانية،  كالآرامية  الأخرى  السامية 

الثقافية. 

تْ سيادتها مع امتداد الفتوح العربية  ثم ازدادت العربية سيادةً ورسوخاً، إذ امتدَّ
الإسلامية، ورسخت مكانتها مع رسوخ الدولة الأموية، فلم تصبحْ في بداية العصر 
العباسيِّ الأول سيدةَ اللغات وحسب، وإنما أصبحت كذلك الوعاءَ الذي يستوعب 
الثقافات المتدفقة على بغداد من كلّ جانب. غير أن تدفق الثقافات غير العربية إلى 
العراق، وامتزاج من حملوها بالعرب نقلا إلى العربية رطانةً ولحْناً، وألسنةً لُكْناً. فلم 
تنبعُ  يكن بدٌّ من صيانة الفصحى بأسوارٍ ودروع، تحميها من هذه الجائحة، وبعلوم 
منها، ولا تفِدُ عليها؛ لكي تذيبَ الغريبَ الجليب، ولا تذوبُ فيه، وهي علوم العربية.

فما أبرزُ هذه العلوم؟

1 - علم اللغة
يُبدعوا  أن  وصنَّفوا  جمعوا  بما  استطاعوا  العرب  اللغويين  أن  زعمنا  إذا  نغلو 
علمَ اللغة على النحو الذي بلغه هذا العلمُ في )الخصائص( لابن جني }ت: 392هـ{ 
و)الصاحبي( لابن فارس }ت: 395هـ{. غير أن ما أنجزوه، على بساطته، لم يكنْ بدٌّ 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

245

من إنجازه لكي يكون الأساسَ الذي بنى عليه ابن جني وابن فارس فقه اللغة، وعلم 
الأصوات، وغيرهما من العلوم اللسانية. 

وأنكرنا  اللغويين،  من  الأول  الجيل  إلى  كلَّه  الفضلَ  عَزَوْنا  إذا  أيضاً  ونغلو 
اللغة حينما درسوا ما جمعوا،  أفادَ منها علماءُ  اللغة العربية ما فيها من سمات  على 
عها من  لها الخليلُ بن أحمد }ت: 170هـ{، وفرَّ واستنبطوا منه أسراراً وخصائصَ أصَّ

أَتَوْا بعده. فما هذه الخصائص؟ 

لغةُ  الفصحى،  لغتُنا  السامية  الفروع  أقوَى  أن  في  منصفٌ  باحث  يُماري  لا 
أو  فماتتْ  الأخرى،  الفروعَ  اليبسُ  أدرك  بعدما  بقاؤُها  قوةً  وحسبُها  والحجاز.  نجد 
أمسكت عن النموّ والتجدد. فالبابليةُ والمؤابية أصبحتا كالحطب اليابس، والسريانية 

أصابها الفتورُ والضمور، حتى عادت كالعرجون القديم. 

»إذا  يقول))):  أن  على  جني  ابنَ  حَمَلَ  ما  المزايا  من  أوتيت  فقد  العربيةُ  ا  أمَّ
ة،  والدقَّ الحكمة  من  فيها  وجدت  اللطيفة  الكريمة  الشريفة  اللغة  هذه  حالَ  لْتُ  تأمَّ

قة ما يملكُ عليَّ جانب الفكر«.  والرهافة والرِّ

المعجم  مواد  من  مادة  كلَّ  التي جعلت  الاشتقاقية  طبيعتُها  المزايا)))  أُولى هذه 
ع منه عَشَراتُ الأسماء والأفعال. والثانيةُ قدرتها  العربيِّ شجرةً نضرة لها جذرٌ ثلاثي تتفرَّ
ر. والثالثةُ أنَّ ألفاظها تُصاقبُ معانيها أي يمكن الاستدلالُ  دِ ومواكبةِ التطوُّ على التجدُّ
على معاني بعض الألفاظ من أصواتها. والرابعةُ سَعَةُ مدرجها الصوتي وفخامةُ جرسها 
لما فيها من أصوات الحلق والإطباق. وينجمُ عن هذه الصفات احتفاظُها بشخصيّتها، 

د بالاقتباس.  ا تتجدَّ د بالتوليد أكثر ممَّ وزهدُها في الاقتباس؛ لأنها تتجدَّ

أُخرى جاوَرَتْها،  بلغات  العربية  ت  احتكَّ فقد  الولود،  الاشتقاقية  الطبيعة  ومع 
علماءُ  حَرَصَ  ولهذا  وأعارتها.  منها  فاستعارتْ  والهندية،  والفارسيةُ  الحبشيةُ  ومنها 

الخصائص 47/1. 	(((
انظر »دراسة في اللغة العربية ومعاجمها« د. غازي طليمات وزملاؤه 25/21.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

246

الصحراء،  في  الموغلين  البُداة  من  إلَّ  يأخذوا  أَّل  على  اللغة  جَمَعوا  حينما  العربية 
وا بكلام القبائل التي جاورت الشعوبَ الأخرى: ورفضوا أن يحتجُّ

»لم يأخذوا من لخم ولا مِن جُذام، لأنهم كانوا مجاورين لأهل مِصر والقِبط، 
ولا من قُضاعةَ ولا من غسان ولا من إياد، فإنهم كانوا مجاورين لأهل الشام... ولا 
لأنهم  بكر،  من  ولا  لليونانية.  مجاورين  بالجزيرة  كانوا  فإنهم  النمر،  ولا  تغلب  من 
كانوا مجاورين للنبط والفرس. ولا من عبد القيس، لأنَّهم كانوا من سكان البحرين 

مخالطين للهنود والفرس..«))). 

خالطتْها  قد  كانت  الجاهلي  العصر  منذ  العربيةَ  أن  على  يدلُّك  الرفض  وهذا 
قبولُ  يقابلُه  العلماء  رفض  أن  غير  التجار.  قوافل  مع  حدودَها  عَبَرتْ  دخيلة،  ألفاظٌ 

العامة.

وإفريقية  وفارس ومصر  العراق  في  الفتح  انساحتْ جيوشُ  منذ  الناس  فعامةُ 
به من مطاعمَ وملابسَ  لها  ما لا عهدَ  منها أسماءَ  فتقبس  بألسنة غريبة  كانت تحتكُّ 
وزروع وضروع وأدواتٍ، ثم تعطي أهل هذه البقاع المفتوحة لغَتَها الفصيحة، فتربحُ 
من جهتين؛ إذْ تضم إلى لغتها ألفاظاً تُلحقها بها إلحاق الموالي بالأحرار، وتضمُّ إلى 

مَ المغلوب بلسان الغالب. العرب شعوباً تتكلَّم بلغتهم تكلُّ

ك أواخرَ الكلمات، فقد أصحبت بعد اختلاط  ا كانت العربيةُ معربةً، تحرِّ ولمَّ
المستعربين عن محاكاة الأعراب  ألسنة  إذْ عجزت  للحن؛  بالأعاجم عرضة  العرب 
ا يغلطون فيما يرفعون وينصبون فأنتَ لا تستطيعُ  في الإعراب. وهبْكَ تغاضيْتَ عمَّ

أن تتغاضى عن أغلاط النطق والاستعمال، ووضع الكلمات في غير مواضعها. 

لقد هبّ العلماءُ الغيارى - وبينهم بعضُ الموالي - يجمعون اللغة من مظانّها، 
منظومُه  العرب  وكلامُ  والحديثُ،  القرآنُ،  وهي  الصافية،  مواردها  في  ويَرِدونها 
ا الحديث  ن في عهد عثمان أدقَّ جمع وتدوين، وأمَّ ا القرآن فقد جُمع ودُوِّ ومنثوره: أمَّ

في أصول النحو /22-21.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

247

حَفَظَتهُ، وجَمْعُهُ أشقُّ من جمع الشعر والنثر، ولهذا  فكان لجمعه ضوابطُ نهضَ بها 
هم الأعظم أن يجمعوا كلامَ العرب، وحاول بعضُهم أن  جعل الرواةُ وعلماء اللغة همَّ
يسلكَ في جمعه مَسْلكَ علماء الحديث، فذكر الأسانيدَ، ثم ضاق بها، فتخفَّف منها 
م حلالاً، ولا يحلِّلُ  لأن كلامَ العرب يفتقرُ إلى قُدْسية الحديث، والخطأُ فيه لا يُحرِّ

ئُ الكاذبَ مَقْعَداً من النار.  حراماً، ولا يُبوِّ

بقيدي  تقيّدوا  فقد  الحديث،  أهلُ  التزمها  التي  القيود  من  الرواة  تفلُّت  وعلى 
الزمان والمكان، فلم يَجْمعوا الشعر المحدث، وآثروا عليه ما نُقل إليهم من فصحاء 
العصرين الجاهلي والأموي، ولم يجمعوا من كلام القبائل التي جاورت الأعاجم - 

كما ذكرنا - وإنما جمعوا كلامَ القبائل الضاربة في نجد والحجاز. 

لوا إلى لقاء الأعراب الأقحاح بكلِّ وسيلة،  وهذه الغايةُ حَمَلَتْهم على أن يتوسَّ
إليهم،  وأصغَوْا  فعايشوهم  إليهم،  العلماءُ  بَدَا  الحواضر  على  الأعرابُ  يفدِ  لم  فإنْ 
البصرة والكوفة وبغداد  لوا ما يقفونَ عليه من غريب، ثمَّ عادوا بدفاترهم إلى  وسجَّ
الثاني من العلماء أخذاً مشفوعاً  قون ما جمعوا مما سمعوا، فيأخذُ عنهم الجيلُ  ينسِّ
على  فلان،  من  سمعت  أو  فلان،  حدثني  السابق:  من  الآخذ  اللاحق  فيقول  بالسند 

طريقة أهل الحديث. 

قة والأمانة، فقد وضعَهم اللاحقون على  ا كان السابقون متفاوتين في الدِّ ولمَّ
محكِّ الجَرْح والتعديل، كما وضع السابقون الأعرابَ أنفسهم على محكِّ الفصاحة. 
مون قد قسموا الكلام المجموع إلى فصيح وأفصح، وجيّد وأجود،  وإذا كان المتقدِّ
فئات،  إلى  طبقة  كل  رجال  وقسموا  طبقات،  إلى  العلماءَ  قسموا  المتأخّرين  فإن 
لوا أبا عمرو بن العلاء - واسمُه زبَّان بن عمّار  يفاضلون بينهم بالدقة والصدق. فعدَّ
قُطْرباً - واسمه محمد  حوا  170هـ{. وجرَّ 154هـ{. والخليلَ بن أحمد }ت:  - }ت: 
180هـ{ بوضع الشعر  206هـ{. ورَمَوْا خلفاً الأحمرَ }ت: نحو:  بن المستنير - }ت: 

وعزوه إلى الشعراء القدماء. 

عن  المنقول  كلامهم  يبرئْ  لم  والتعديل  الجرح  على  المتأخّرين  واعتمادُ 



 الشعر في العصر العباسي الأول

248

مين من التصحيف في النقل، ومن التفسير بالتخمين لا باليقين. وأحمد أمين  المتقدِّ
علَّل وقوع الأمرين بعلل معقولة مقبولة، إذْ قال))):

»ما جُمع من اللغة ليس كلُّه في درجة واحدة من الثقة، وليس في درجة واحدة 
ق إليه الشكُّ أحياناً، والخَلَلُ والفسادُ أحياناً«. ثم علَّل التصحيفَ  من الصحة، فقد تطرَّ

مين بقوله))):  الذي وقع فيما نقل المتأخّرون من صُحف المتقدِّ

اللغة  فدخل  مشكولة،  ولا  منقوطة  غيرَ  الأوُلى  عصورها  في  الكتابةُ  »كانت 
عُــرِفَ  بعضُه  الكثير.  الشيءُ  ذلك  من  اللغة  في  وجــاء  )التصحيف(...  سُمّي  ما 
في  الشكَّ  يوقع  شكّ  غير  من  وهذا  يُسْتكشف.  ولم  يُعْرَف  لم  وبعضُه  واستكشف، 

بعض ما ورد في اللغة«.

وعلَّل أحمد أمين الخطأَ في تحديد الدلالات بقوله))): »إن كثيراً من الكلمات 
بالقرائن،  ولكنْ  بالإشارة،  لا  معانيها،  السامعُ  ويَفهمُ  العرب،  عن  سماعاً  يُنقَْل  كان 
ما  العرب:  قولَ  مثلًا  سمعوا  فقد  آخَرَ.  شيئاً  آخرُ  سامع  ويفهمُ  شيئاً،  سامعٌ  فيفهم 
رها بعضُهم بالرعد. ويتَّصل  رها بعضُهم بقطرة من مطر، وفسَّ أصابتْنا العامَ قابةٌ. ففسَّ
منهم،  اجتهاداً  غريبه  تفسير  في  يختلفون  فكانوا  شعر،  من  لهم  يُرْوى  كان  ما  بهذا 

واستعمالاً للقرائن، وهم يختلفون في فهمها«. 

ولعلَّ أسوأ ما أفضى إليه هذا التخمين ردُّ الألفاظ الأجنبية التي خالفت العربيةَ 
جذورها،  من  نُزعت  بكلمات،  العربية  المعجماتُ  حفلت  ولذلك  لغاتها.  غير  إلى 
وغُرست في منابت لا تصلح لها، أو لم تُزْرع فيها من قبل. وعلَّة ذلك جهلُ اللغويين، 
هذه  من  كثير  لانتماء  الدراسة،  هذه  تعذر  أو  الأخرى،  اللغات  دراسةِ  في  وزهدُهم 

المفردات إلى لغات دَرَست، أو تقادمَ بها العهد. قال أحمد أمين))):

ضحى الإسلام /466.  	(((
المرجع السابق. 	(((

ضحى الإسلام /447.  	(((
المرجع السابق /448.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

249

أو  الفرس  من  أُخــذت  أنها  وبيَّنوا  الكلمات،  أصل  إلى  اللغويون  ضَ  »تعرَّ
الروم أو نحوهما. وكان علمهم بلغات مَنْ حولَهم ناقصاً، فلم يكنْ منهم مَنْ يعرف 
الهيروغليفيةَ والحبشيةَ والسريانيةَ واليونانية والحميرية والسبئية معرفةً صادقةً، حتى 
في  وقعوا  ولهذا  واشتقاقها.  الكلمات  أصل  في  عليه  يُعْتَمد  قولاً  يقول  أن  يستطيعَ 
سريانية،  وكلمات  عبرانية،  وليست  عبرانية،  أنها  كلمات  في  فزعموا  كثيرة،  أخطاء 
كلمات،  من  اشتقاقها  عــوا  وادَّ بها،  ليست  وهي  عربية،  وكلمات  كذلك،  وليست 

وليست كذلك«.

في  العلميّ  المنهج  عن  الأوائل  اللغويين  بمساعي  المآخذ  هذه  تبتعدْ  ومهما 
العرب،  كلام  من  الأعظم  القدرَ  جَمَعَت  أنها  وهو  يُنكر،  لا  فضلًا  لها  فإن  الدرس، 
وضعته  ثم  الحجاز،  في  الجبال  وشعاب  نجد،  في  الفلوات  أطراف  بين  عٌ  موزَّ وهو 
في صُحف ودفاتر، وهيَّأته للتصنيف والدرس، واستخلاص الخصائص. ولو لم يقم 
الرادةُ بتبعة الجمع لمات كثيرٌ من ألفاظ اللغة بموت الأعراب الفصاح الذين تؤخذ 

عنهم الألفاظ الصحاح. 

وعلى المآخذ التي أشرنا إلى بعضِها فإنه يتراءى لك وراءَ هذه المساعي طيفٌ 
الذي يصنعُ  الزمن  اللغويين، وهو من صنع  فيه أعمالَ  المنطقيّ، تسلك  المنهج  من 
ر على مراحل، لا من صنع اللغويين الذين يخضعون من حيثُ يشعرون أو لا  التطوُّ

د المراحل.  ر المتعدِّ يشعرون لهذا التطوُّ

الإحصاء  غايته  جمعاً  العرب  كلام  اللغويون  جمع  الأولــى  المرحلة  في 
والاستقصاء، لا الانتقاء والاصطفاء؛ إذ كانوا يخلطون أسماء الإبل بأسماء السباع، 
ترتيب  بمفردات الأمطار، بلا  النبات  النوائب، ومفردات  بألفاظ  الفلوات  وألفاظ 
ولا تبويب، كما يستخرج الغواص الأصداف من البحر، أو يحتطب الحطب من 

القفر. 

وفي المرحلة الثانية سلكوا ما جمعوا وما جمع الجيلُ الأول في نظام مقبول، 
إليك  لرجع  النديم  ابن  فهرست  في  طرفك  أرسلتَ  ولو  الموضوع،  وحدةُ  تنتظمه 



 الشعر في العصر العباسي الأول

250

بمجموعات ودفاتر، بعضُها في خلق الإنسان، وبعضُها في الأنواء والشجر، وبعضُها 
في الإبل والخيل، وبعضُها في السلاح أو الرياح، وبعضُها في غريب القرآن، وأخرى 

في غريب الحديث، وثالثة في نوادر الألفاظ وشواردها. 

203هـ{  }ت:  شميل  بن  النَّضْرُ  المرحلةَ  هذه  صنعوا  الذين  العلماء  وأبــرزُ 
وقُطْربٌ - واسمُه محمّد بن المستنير - }ت: 206هـ{ وأبو زيد الأنصاري - واسمه 
215هـ{  بالأخفش }ت:  ب  الملقَّ مَسْعَدة  بن  215هـ{ وسعيد  بن أوس - }ت:  سعيدُ 
أجداده. وهو أشهر  أحد  إلى  نسبة  بلقبه الأصمعي  المشهور  قريب  بن  الملك  وعبدُ 

لداته في الجمع والرواية }ت: 216هـ{.

وثالثةُ المراحل فيما بلغنا من كُتب اللغويين الذين عاشوا في العصر العباسيّ 
الأول مرحلةُ الدراسة المستندة إلى مناهجَ شبهِ علمية أحياناً، وإلى منهج علميّ أوفى 

على الغاية في الدقة والتنظيم أحياناً أخرى. 

من الكتب اللغوية التي ذكرتها كتب التراجم، وفيها مناهج شبه علمية، كتاب 
الاشتقاق للأخفش، والقلب والإبدال للأصمعي، وكتاب الأبنية للجرمي - واسمه 

صالح بن إسحاق - }ت: 225هـ{. 

ا الكتابُ العلميُّ المنهج، الرياضيُّ الترتيب، الموافقُ لما فُطرِ عليه الإنسانُ  أمَّ
ق على ما  من مخارج الحروف، ولما تميَّزتْ به اللغةُ العربيّة من الاشتقاق، والمتفوِّ
ة الترتيب فهو معجم العين. لقد بزَّ به الخليلُ مَنْ سبقوه؛ لأنهم  سبقه وما لحقه في دِقَّ
فَبَرع،  بوا.  يُدْركوا شأوه فيما رتَّبوا وبوَّ مَنْ لحقوه لأنهم لم  جَمَعوا ولم ينسقوا، وبزَّ 
الثالثة.  المرحلة  مؤلّفو  إليها  يرق  لم  براعةً  الثانية،  المرحلة  رجال  في  تحشُره  وسِنهّ 

وإليك بعض السمات التي تميّز بها منهج الخليل في معجم العين))):

• بحروف 	 فبدأ  الصوتية،  مخارجها  وَفْــقَ  العربية  اللغة  حروف  الخليلُ  رتَّب 

انظر »دراسة في اللغة العربية ومعاجمها« /55-58، و»ضحى الإسلام« /450 وما بعد.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

251

جْرِ)))،  الحلق))) )ع، ح، هـ، خ، غ( ثم انتقل إلى حروف اللَّهاة)))، فحروف الشَّ
لْق)))،  الذَّ فحروف  ثَةِ)))،  اللِّ فحروف  النَّطْع)))،  فحروف  الأسََلَة)))،  فحروف 
النقصُ  يلحقُها  لأنه  بالهمزة  يبدأ  ولم  فالهوائية)))،  الشفوية)))،  فالحروف 
على  بُني  إذن  فالترتيبُ  لها.  صوت  لا  مهموسةٌ  لأنها  بالهاء  ولا  والتغيير، 
مخارج الحروف من أقصى الحلق إلى الشفتين أي من باطن الفم إلى ظاهره، 

، يوافق ما فُطر عليه الإنسان. وهو ترتيب عُضويٌّ

• ى 	 قسّم الفراهيدي معجمَه إلى أبواب بعدد الحروف فبدأَ بباب العين وبه سمَّ
المعتلَّة، وجعل  بالألفاظ  الحروف، وختم  الصحيحة  بالألفاظ  استهله  كتابه، 

الهمزة من أحرف العلة. 

• رتَّب الكلمات في كلِّ باب بحسب عدد أصولها، فكانت ستةَ أبواب: الثنائي، 	
والثلاثي، والثلاثي المعتل، واللفيف نحو: شوى وشى، والرباعي نحو: عَلْقَم 

وعقرب، والخماسي نحو سفرجل وهَمَرْجَل. 

• إذْ كان يبدأ بشرح معنى الكلمة، 	 استعمل نظامَ التقليب - وهو من ابتكاره - 
إلى  قلبها  ثم  الثنائي،  من  عنده  وهي   ) )عقَّ بكلمة  كتابه  استفتح  يقلبها.  ثم 
بعضُها  يولِّد من كل كلمة ستَّ كلمات  الثلاثي  وتقليبُ  معناها.  ر  ( وفسَّ )قعَّ
إهمال  على  وينصُّ  المستعمل،  ر  يفسِّ والخليل  مهمل،  وبعضُها  مستعملٌ، 

وترتيبها من أقصى الحلق إلى أدناه الهمزة فالهاء فالعين فالحاء فالغين فالخاء. 	(((
من أقصى اللسان مع ما يحاذيه من الحنك الأعلى )القاف والكاف(.  	(((

من وسط اللسان مع ما يحاذيه من الحنك الأعلى )الجيم فالشين فالياء غير المدية(. 	(((
من طرف اللسان فويق الثنيتين السفليين )الصاد فالزاي فالسين(. 	(((

من طرف اللسان مع ما يقابله من أصل الثنيتين العليين )الطاء فالدال فالتاء(. 	(((
من طرفا اللسان والثنيتين العليين )الظاء فالذال فالثاء(.  	(((

من طرف اللسان مع ما يحاذيه من الحنك الأعلى )الراء واللام والنون(.  	(((
الفاء والباء والميم والواو غير المديّة.  	(((

وهي حروف المد: الألف، والواو الساكنة بعد ضم، والياء الساكنة بعد كسر. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

252

وعمل،  علم،  لديك:  ل  تحصَّ م(  ل.  )ع.  الثلاثي  الجذر  قلبت  فإذا  المهمل. 
ولمع، ولعم، وملع، ومعل. 

وقد أعجب اللغويّون بأسلوب التقليب، ونهج نهجه عددٌ من كبار العلماء في 
واسمه   - دريد  ابنُ  وأشهرهم  مُعجمات.  من  صنفوا  فيما  والخامس  الرابع  القرنين 
بن  إسماعيل  عليّ  وأبو  اللغة(،  )جمهرة  في  321هـــ{  }ت:   - الحسن  بن  محمد 
370هـ{  356هـ{ في )البارع(، ومحمدُ بن أحمد الأزهري }ت:  القاسم القالي }ت: 
في  458هـــ{  }ت:  سِيدَهْ  بابن  المعروف  إسماعيل  بن  وعليُّ  اللغة(،  )تهذيب  في 

)المحكم(. 

به  ل  توصَّ الذي  المبتكر  بالعقل  إعجابنا  على   - الحاضر  العصر  في  ونحن 
العلماء  رآه هؤلاء  ما  في طريقته  نرى  لا   - الدقيق  الرياضيِّ  النظام  هذا  إلى  الخليلُ 
تْ على القارئ، ونؤثرُ الأساليب الحديثة في الترتيب بلا  المفتونون بالدقة، ولو شقَّ
أبدعه في  أرْقى وأبقى؛ لأنَّ ما  النحو والعروض  الخليل في  إبداعَ  تقليب، ونرى أن 

بْق وبشرف الإبداع. هذين العلمين بقيَ إلى أيامنا هذه محتفظاً بقصب السَّ

2 - النحو والصرف 

ثنا عن ظهور اللحن الذي حملَ  في كتابنا )النثر في العصر الأموي( كنَّا قد تحدَّ
من  العربيةَ  يعصموا  لكي  والصرف  للنحو  الأولى  الخطوطَ  يضعوا  أن  العلماءَ على 
خطر لم يكن لها به عهدٌ. وأنكرنا ما ادَّعى ابنُ فارس من أن هذا العلم كان معروفاً، ثم 

م الله وجهه. ، كرَّ ده أبو الأسود الدؤلي بتوجيهِ الإمام عليٍّ ، ثم جدَّ رثَّ

فنا النحو والصرف، وقارنَّاهما بمصطلح يقاربُهما في الدلالة، وهو  وكنا قد عرَّ
مصطلح العربية، وذكرنا أن النحاةَ في العصر الأموي لم يخطوا إلَّ خطوات قصيرة 
أحمد.  بن  الخليلُ  سلكه  الذي  اللاحب  الطريق  على  العباسيّ  العصر  علماءَ  دلَّت 
ر أن النحو استلحق الصرف به، أو استردفه  وختمنا ما درسنا بقولنا: »يخطئُ من يتصوَّ



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

253

ليكون تابعاً له، فالعلمان صدرا عن مشكاة واحدة هي اللغة العربية، وهدفا إلى هدف 
واحد هو حماية القرآن من اللحن«. 

على  والصرف  النحو  إلى  نظرنا  إذا  فنقول:  توضيحاً،  الكلام  هذا  هنا  ونزيد 
النحو  إن  قلنا:  العرب  كلام  من  المدروسة  والجوانب  الــدرس  في  الطريقة  ضوء 
بتغيُّرِ  تتغيَّرُ  التي  الإعراب  حركاتِ  يدرسُ  النحو  لأن  متمايزان؛  علمان  والصرف 
الكلمات  بنيةَ  بعضِه في بعض، والصرفُ يدرس  الكلام  التراكيب والعوامل، وتأثير 

المفردة، وما يعروها من تذكير وتأنيث، وتثنية وجمع، وإعلال وإبدال. 

واحدٌ،  علمٌ  إنهما  قلنا:  إليها  يرميان  التي  الغاية  ضَوْء  على  إليهما  نظرنا  وإذا 
يجمعُهما هدفٌ واحد، وهو مداواةُ داءٍِ واحد ظهر في العصر الأموي، وفشتْ فاشيتُه 
في العصر العباسيّ حتى آض جائحةً مُهلكة لا يبرأُ من أعراضها أعجميٌّ ولا عربيّ، 
أَمْيَلُ، وعلى الجمع  ولا تعتصمُ منها نصوصُ الكتاب والسنة. ونحن إلى هذا النظر 
النحو والصرف من  بين  الوسيلة، ولأنَّ  الغاية على  مُ  نقدِّ أَحْرَصُ؛ لأننا  العلمين  بين 
التكامل فوق ما بينهما من التمايز. وعلى الجمع درج أكثر العلماء، إلَّ أن بعضهم برع 

في النحو، وبعضهم برع في الصرف.

هذا  خي  مؤرِّ سألنا  العباسي  العصر  في  النحوُ  إليه  آل  ما  نستعرضَ  أن  وقبل 
حلواني)))  خير  محمد  د.  فأجاب  الأمــوي؟  العصر  في  حالُه  عليه  كان  ا  عمَّ العلم 
التالية: مرحلة  المراحل  المرحلة الأولى من ثلاث  أنجزوا  العصر الأموي  بأن نحاة 
الوضع، ومرحلة التأسيس، ومرحلة النضج. فَمَنْ أعلامُ النحاة في كل مرحلة؟ وماذا 

صنع كلُّ جيل منهم حتى نضج النحو ؟ 

أكثر  أنَّ  فيها  ذكر  إجابةً  حلواني  خير  محمد  د.  ل)))  الأوَّ السؤال  عن  أجابَ 

المفصل في تاريخ النحو العربي 137/1 وما بعد.  	(((
المرجع السابق.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

254

عمرو  بن  ظالم  الأسود  أبي  إلى  النحو  وضعَ  يعزون  والمحدثين  القدماء  العلماء 
وعبدُ  89هـ{  }ت:  عاصم  بن  نصرُ  وأشهرُهم  تلامذته،  إلى  ثم  69هـ{  }ت:  الدؤلي 
الرحمن بن هرمز }ت: 117هـ{ ويحيى بن يعمر }ت: 129هـ{. ولكنَّه في الوقت نفسه 
أبا الأسود من شرف الوضع. وأبرزُ  المُستشرقين والمحدثين يحرمُ  ذكر رأياً لبعض 
المنكرين بروكلمان من المستشرقين ود. شوقي ضيف من المحدثين قال د. شوقي 

اعين المتزيّدين«.  ضيف))): »وكلُّ ذلك من عَبَث الرواة الوضَّ

شوقي))):  د.  أجاب  وتلامذته  الأسود  أبو  وضع  ا  عمَّ المنكرين  سألت  وإذا 
هذا  وحمل  الكريم...  القرآن  في  الكلمات  أواخر  حركات  ر  يُحرِّ نَقْطٍ  لَ  أوَّ »وضع 
القرآن  لفظَ  أحاطوا  فقد  الحكيم...  الذكر  قّراء  من  تلاميذُه  الأسود  أبي  عن  الصنيعَ 
بسياج يمنع اللحن فيه. ممّا جعلَ بعضَ القدماء يظنُّ أنهم وضعوا قواعد الإعراب أو 

أطرافاً منها«.

الذين  النحاة  إلى  وضعَه  نسبوا  النحو  وَضْــعَ  الأسود  أبي  على  أنكروا  ومَنْ 
العلم  هذا  بناءَ  أرسَوْا  الذين  النحاة  من  الثاني  الجيلَ  حلواني  خير  محمد  د.  هم  يعدُّ
على أسس راسخة، وجلُّهم من مخضرمي الدولتين. وهم: عبد الله بن أبي إسحاق 
الحضرميّ }ت: 117هـ{، وعيسى بن عمر }ت: 149هـ{، وأبو عمرو بن العلاء }ت: 

154هـ{ وحمّاد بن سلمة }ت: 167هـ{.

الحكيم«،  الذكر  قرّاء  من  وتلاميذه  الأسود  »أبا   ((( أنَّ المنكرين  حُجج  ومن 
ومن حجج المثبتين أن العلماء كانوا يجمعون بين العلوم الدينية واللغوية، وأن النحو 
ص كلّ عالم بعلم من علوم الفقه والتفسير والقراءة،  وُضع لضبط القراءة، وأن تخصَّ
واللغة، والنحو تأخّر إلى العصر العباسي الثاني. ولهذا جعلوا مرحلة الوضع أموية، 

المدارس النحوية /17-16.  	(((
المرجع السابق. 	(((

المدارس النحوية /16.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

255

د. محمد خير  الثانية تحدث  المرحلة  أو مخضرمة. وعن  التأسيس عباسية  ومرحلة 
حلواني، فقال))): 

»نعني بالتأسيس هنا وضعَ الأسس أو الركائز التي سيشاد عليها بناءُ النحو في 
لوا إلى مجموعة من الأصول النحوية،  عصر سيبويه. فالنحاة في هذه المرحلة توصَّ
ل القول فيما قصد إليه من لفظ الأصول،  سيعتمدها تلامذتهم، ويتوسّعون بها« ثم فصَّ

فقال))): 

ولما  المرحلة،  هذه  في  العقلية  الحياة  لطبيعة  النحوي  الــدرس  »استجاب 
أصابها من تطور وتقدم. وربما كان أهم مظاهرها البارزة هو تشعُّب العلوم... ومن 
فيما  العلمية، صارت  الكلام ظهرت مجموعةٌ من الأصول  الفقه وعلم  امتزاج علم 
بعد أُسُسَ المعرفة وضوابطها كالقياس، والعِلَّة، والتأويل... ولم يكن هؤلاء النحاة 
من  فكان  بأربابها،  صلة  على  أو  بها،  ملمٌّ  فكلُّهم  الدينية،  العلوم  هذه  عن  بعيدين 
جراء هذا كلّه أن دخل النحو في مرحلة جديدة بعد تلامذة أبي الأسود، هي مرحلة 
قة،  متفرِّ مسائل  يعد  لم  النحو  أن  ذلك  التاريخ،  في  متقدّمة  خطوة  وهي  التأسيس، 
ويخضع لأصول،  أبواب،  في  ينتظم  بل شرعَ  وحدة،  تجمعها  ولا  باب،  ينتظمُها  لا 

ن فيه الكتب«.  وتُدَوَّ

له د. شوقي  التأسيس، فصَّ فترة  ق في  السابقة من تطوّر تحقَّ الفقرة  ما أجملته 
فابن  إلى كلِّ عالم من علمائها أهمَّ ما اضطلع بدرسه.  ل  فيما فصَّ ضيف)))، ونَسَب 
لَ من بَعَجَ النحو، ومدَّ القياس،  أبي إسحاق - والقول مأثور عن ابن سلّام -: »كان أوَّ

وشرح العلل«. 

وعيسى بن عمر الثقفي »خطا بالنحو خطوة كبيرة إذْ ألف فيه رسائل ومصنفات 

المفصل في تاريخ النحو /137.  	(((
المرجع السابق /138-137.  	(((

المدارس النحوية /23. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

256

مختلفة، اشتهر منها لعصره مصنفان هما )الجامع( و)الإكمال(، وكأنه جمع مسائل 
النحو وقواعده في أولهما، ثم رأى إكمال تلك القواعد والمسائل في الكتاب الثاني، 
ذلك  عن  شذَّ  ما  ى  وسمَّ العرب،  كلام  في  الأكثر  على  الجامع  في  قواعده  أقام  وقد 

لغات«))).

وإذا كانت الخطوة الكبيرة في رأي د. شوقي ضيف تأليفَ الكتب، فأهمُّ منها 
وأكبرُ في رأينا »مَدُّ القياس« و»إقامةُ النحو على الأكثر في كلام العرب«. لأن علماءَ 
الجمعُ  وسعهم  ما  جمعوا  أدب،  وعشاق  لغة،  علماء  نفسه  الوقت  في  كانوا  النحو 
من كلام العرب، لكنَّهم لم يجمعوه كلَّه، ولهذا لم يكن بُدٌّ من استنباط القواعد من 
النادر  واستبعاد  يُجْمع،  لم  وما  يُسْمع،  لم  ما  على  وتعميمها  المجموعة،  الشواهد 

والشاذ، وهذا هو جوهر القياس؛ أي جوهر النحو.

على  توفَّروا  لغويّين،  يكونوا  لم  لو  المؤسّسين  النحاة  هؤلاء  أن  إلينا  ويُخيَّلُ 
ما  لم يحفظوا  لو  وأنهم  ن جمعوها،  أو سمعوها ممَّ الأعراب،  أفواه  اللغة من  جمع 
وقعوا عليه من المنظوم الذي يُحْتَجُّ به لما برعوا في استنباط القواعد من الشواهد، 
مُ بالاتّباع،  وفي قياس ما لم يسمعوا على ما سمعوا؛ لأنَّ اللغة تُجمع بالسماع، وتُتعلَّ
والنحو يُصْنع بالقياس، حتى إن عبدَ اللطيف البغدادي جعلَ اللغويّين كحفظةِ القرآن 

والحديث، وجعل النحاة كالفقهاء المجتهدين، فقال))):

اه. وأما النحويُّ  »اعلم أن اللغويَّ شأنُه أن ينقل ما نطقت به العرب، ولا يتعدَّ
ث والفقيه، فشأنُ  ، ويقيس عليه. ومثالهما المحدِّ ف فيما ينقلُه اللغويُّ فشأنُه أن يتصرَّ
عِلله،  فيه  ويبسطُ  فيه،  ويتصرّف  يتلقّاه،  الفقيه  إن  ثم  ته،  برمَّ الحديث  نقلُ  المحدث 

ويقيسُ عليه الأمثالَ والأشباه«.

وثالثة المراحل - وهي مرحلة النضج - صنع نحوَها وأبدعه المفكرُ العبقريّ 

السابق /27.  	(((
المزهر 59/1. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

257

المُتقن،  المؤلِّف  الخليل  تلميذُ  وجمعه  170هـ{  }ت:  الفراهيدي  أحمد  بن  الخليلُ 
}ت:  سيبويه  الفارسي  بلقبه  المشهورُ  قنبر  بن  عثمان  بن  عمرو  المدقّق  والمصنِّف 
البصريّ  النحو  إنضاج  في  الفضلُ  يعود  معاً  وإليهما   . بصريٌّ وكلاهما  180هـــ{، 
إلى  بينها،  ترابط  متناثرة، ومقاييس وقواعد لا  متفرّقة، وأبواب  وتحويله من نظرات 
علم مُستقلٍّ متكاملٍ بمادته ومنهاجه، وقواعدِه وشواهده، ومقاييسهِ وعِلله. فما أبرزُ 

ماتِ التي تجلَّى فيها هذا النضجُ؟ وما حظُّ الأستاذِ والتلميذ منه؟  السِّ

تجلَّى نضج النحو في بضع سمات أبرزها أربع:

التي  اللفظية  القرائن  محلَّ  وحلولُها  والمعمول،  العامل  نظرية  ظهورُ  أولاها 
كان السابقون يقرنون بها حركات الإعراب. 

عامّةً، وما  الفقهاءُ والأصوليّون  قاسه  ما  اعتماداً على  القياس  اكتمالُ  والثانيةُ 
قاسه أبو حنيفة خاصّةً. 

والثالثة شَفْعُ المقاييس بالعِلل، وبلوغُ العلة النحوية غايتَها في الدقة، والقدرة 
على تفسير الظواهر النحوية وتحليلها. 

والرابعة تحديدُ الشروط لما يجوز الاحتجاجُ به من كلام العرب لكيلا يتزعزع 
بناءُ النحو بالشواهد النادرة والشاذة والمنحولة. 

تلك هي أهمُّ سمات النضج. 

لهذا  المرسومة  الحدود  لكنَّ  والشواهد،  بالأمثلة  نشفعها  لو  ــا  ودِدْن ولقد 
ها  الكتاب لا تُتيح لنا أن نبسطَ القولَ فيها، كما لا تتيحُ لنا أن نوفِّي عبقريةَ الخليل حقَّ
ها من الشرح. وحسْبُنا أن نتخيَّر ممّا  من الدرس، ولا إحاطة سيبويه بعلم الخليل حقَّ
بلغا  والصرف  النحو  علمي  أن  على  تدلُّ  شذراتٍ  والمحدثون  الأقدمون  فيهما  قال 
العربية في زمانهما.  يبلُغه علمٌ آخر من علوم  بذكاء الخليل وإخلاص سيبويه ما لم 
ونترك تأييدَ الأقوال بالأمثلة والشواهد إلى من أُوتوا الصبرَ على قراءة كتاب سيبويه 



 الشعر في العصر العباسي الأول

258

خَت  أرَّ التي  الحديثة  الكُتب  انتجاع  في  رغبوا  من  إلى  أو  الخليل،  نحو  جمع  الذي 
، وعلى رأسها )المدارسُ النحوية( لشوقي ضيف. النحوَ العربيَّ

بن شميل:  النضرُ  وقال  أكثرَ من علمه«.  كان  الخليل  »عقلُ  المقفع:  ابنُ  قال 
الراؤون مثلَ الخليل، ولا رأى الخليلُ مثل نفسه«. وقال ثعلب: »الأصولُ  »ما رأى 
كتابَه  »عقَدَ سيبويه  اللغوي:  الطيب  أبو  وقال  للخليل«.  كتاب سيبويه  في  والمسائل 

بلفظهِ ولفظِ الخليل«. 

انتقلت من هذه الأقوال العامّة التي بايعت الخليلَ على زعامة النحو إلى  إذا 
ذكر ما أبدع الخليلُ في علم النحو وما أضاف إلى ما أبدع مَن سبقوه وجدته يصنعُ 

وحدَه أضعافَ ما صنع أسلافه مجتمعين. قال شوقي ضيف))):

والمزيدة  المجردة  للأبنية  ووضــع  ــراب..  الإعـ علامات  سمّى  »الخليلُ 
وإليه  العروض..  في  تفاعيله  بميزان  الصلة  شديد  وهو  المشهور،  الصرفي  الميزان 
جعله  دقيق،  لغويّ  بحسّ  يمتاز  وكان  الإعــراب..  قوانين  وضع  في  الفضل  يرجع 
معاصريه  من  أحداً  لعل  فقهاً،  والألفاظ  العبارات  في  ودقائقها  العربية  أسرار  يفقه 
وأحكمها  فروعها،  ومد  العوامل،  نظرية  أصول  ثبت  الذي  هو  والخليل  يبلغه..  لم 
تعمل  عنده  والعوامل  العصور..  مرّ  ثبتت على  التي  أخذت صورتها  بحيث  إحكاماً 
ظاهرة ومحذوفة.. وعلى نحو ما تحذف العوامل تحذف المعمولات.. ومما يتصل 
بالقواعد، وكثرة  إذا اصطدمت  لها  للعبارات، وكثرة تخريجه  تحليله  كثرة  بالعوامل 

إدلائه بوجوه مختلفة من الإعراب في لفظة واحدة..«.

ا أهم ما شاد عليه بناء النحو فثلاثة أركان: السماع والتعليل والقياس. ومما  أمَّ
قال د. شوقي ضيف))) في هذه الأركان نختار الشذرات التالية: 

السماع والتعليل  بنيانه على  النحو وإقامة  لقواعد  تأصيله  الخليل في  »اعتمد 

المدارس النحوية. 	(((

المدارس النحوية. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

259

المسألة عنده مسألة سماع شواهد فحسب، فقد جعله استقراؤه  والقياس.. وليست 
النحوية  القواعد  ضبط  من  مكنه  استقراراً  سليقتهم  نفسه  في  تستقر  العرب  للغة 
تصور  التي  بالعلل  والأحكام  القواعد  من  يستنبطه  ما  دائماً  يسند  وكان  والصرفية.. 
قديم..  العرب من  في دخائل  استقرت  التي  والتركيبية  اللغوية  الأسرار  فقه  في  دقته 
وعلى نحو ما تسيل علل الخليل وتعليلاته في كتاب سيبويه تسيل أقيسته.. وكان يبني 

القياس على الكثرة المطرّدة من كلام العرب مع نصّه دائماً على ما يخالفه«.

الوطن  في  نقلْ  لم  إن   - البصرة  في  النحو  زعامةُ  انتقلتْ  الخليل  وفاة  بعد 
خلافته  بدأ  إذْ  مدرّس؛  لأذكى  تلميذٍ  أوفى  فكان  سيبويه،  تلميذه  إلى   - كلِّه  العربيِّ 
برّاً به، فلما  إليه  بتأليفِ أعظم كتاب جمعَ فيه آراءَ أستاذه وعزا أجودَ ما فيه  للخليل 
إليه  يعودون  البصريين،  النحاة  لكبار  الأعظم  المرجعَ  أصبح  الناس  وتداوله  ه،  أتمَّ
285هـ{: »لم يُعْمل كتاب  د }ت:  ويشهدون له ولمؤلفه بالبراعة والإتقان، قال المبرِّ
في علم من العلوم مثل كتاب سيبويه«, وقال المازني }ت: 249هـ{: »من أراد أن يعملَ 
نحو  ميزت  التي  الخصال  فما  فَلْيَسْتَحْيِ«.  سيبويه  كتاب  بعد  النحو  في  كبيراً  كتاباً 

سيبويه وكتابه؟ وما أبرز الآراء الواردة فيه؟ 

شوقي  للدكتور  النحوية(  )المدارس  في  ورد  ممّا  شذرات  يلي  فيما  نتخيرُ 
ضيف بلا شواهد ولا تعليق))):

التي لا تزال شائعةً على كلّ  النحوية والصرفية  الكثرةَ من المصطلحات  »إن 
العصور..قد  طَوالَ  الأوّلُ في إشاعتها وإذاعتها  الفضلُ  لكتابه  لسان في عصرنا كان 
يعمد إلى المنهج العقليّ المجرّد، فيحاول أن يحدَّ بعضَ ما يتحدث عنه من أبواب 
ليُبْنى عليه  به  ابتُدِئَ  اسم  بأنه كلُّ  المبتدأ  ف  الجامع.. عرَّ الكليّ  التّعريف  عن طريق 
كلامٌ.. أكثر سيبويه من تحليل العبارات حتى تتجهَ مع ما يراه لألفاظها من إعراب.. 
ها  لُ ويستنبط خواصَّ لا يسجلُ القواعد فقط، وإنما يفكّر في العبارات، ويلاحظ ويتأمَّ

ه الدقيق الرهيف«.  ومعانيها بحسِّ

السابق. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

260

ا في كتاب سيبويه من تعليل وقياس، فقال))): وتحدث شوقي ضيف عمَّ

أو  المطَّرِدة  للقواعد  سواءٌ  مفرطة،  كثرةً  سيبويه  كتاب  في  التعليلات  »تكثر 
ة، وكأنَّما لا يوجدُ أسلوب، ولا توجدُ قاعدة بدون علة.. يكثر القياس  للأمثلة الشاذَّ
في كتاب سيبويه كثرةً مفرطة، لأنه الأساسُ الذي يقومُ عليه وضعُ القواعد النحوية 

والصرفية واطّرادها«.

سمحنا لأنفسنا بأن نُطيل الوقوفَ عند الخليل وسيبويه إطالةً قد يملُّها القارئُ 
غير المتضلِّع من النحو لأسباب: 

في  والثاني  والتأصيل،  الابتكار  في  الأول  بارزان:  رائدان  الرجلين  أن  أولُها 
التأليف والتفريع. 

وثانيهما أنهما مثَّلا مرحلة النضج أحسن تمثيل.

والثالث أنهما وضَعا القواعدَ الراسخة لكبرى المدارس النحوية، وهي مدرسة 
تْ بنحوها وأدبها مدنَ العراق والشام والحجاز. قال الأصمعي))): البصرة التي بزَّ

أو  مصحفة  إلَّ  صحيحة  واحدة  قصيدة  بها  رأيتُ  ما  زماناً،  بالمدينة  »أقمتُ 
ا مكة فكان بها رجل من الموالي يقال له ابن قسطنطين شَدَا شيئاً من  مصنوعة.. وأمَّ
ت البصرةُ خاصّةً، والعراق عامّة في  النحو، ووضع كتاباً، لا يساوي شيئاً« فلماذا بزَّ

علوم اللغة والنحو والصرف مواطنَ الفصاحة الأصيلة؟ 

أمّا  اللحن.  سيْلَ  بها  ليدرؤوا  العلوم  هذه  صنعوا  العراق  عربَ  إن  تقول:  قد 
أحمد أمين فإنه رأى رأياً، ما أظنُّك رائيه، لما فيه من عزو الفضل إلى غير ذويه. قال 

أحمد أمين))):

السابق. 	(((
ضحى الإسلام /458.  	(((

السابق. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

261

ةُ ذلك أنَّ سكان  »إن العراق بزَّ سائر الأمصار في اختراع العلوم وتدوينها، وعلَّ
العراق بقايا أمم قديمة متحضّرة، كان بها علمٌ وتدوين. فلما دخل أهلُه في الإسلام 
ما  طبَّقوا  أن  إلَّ  منهم  كان  فما  السابقة،  أُمَمهم  قياس  على  العربية  العلوم  في  فعلوا 

عرض في الإسلام على ما جرى عليه آباؤهم« كذا قال أحمد أمين.

ونحن نقولُ: لو كان أبو الأسود الدؤلي - وهو أبو النحو - أعجميّاً أو سريانيّاً 
أو آشوريّاً أو من »بقايا أممٍ قديمة متحضّرة« لذهبنا مذهبَ أحمد أمين. لكنه عربيٌّ 
وإلى  الأقحاح،  العرب  من  فكلاهما  يعمر،  بن  ويحيى  عاصم،  بن  نصرُ  ومثلُه   ، قحٌّ

الثلاثة - ولو ارتاب بروكلمان وشوقي ضيف - تُنسب مرحلة الوضع. 

ة، والعراق عامة، موطنُ اللغة والأدب، ومقصدُ  ونقول أيضاً: إن البصرة خاصَّ
الشعراء، وحسب البصرة قدرة على صنع النحو أنها كانت تحتضنُ المِرْبدَ، والمربدُ 
كان يزخر بالشعر الذي يُعَدُّ المعين الثرّ للنحو واللغة. وفيها كان الحجاج الذي نُسب 
إليه الحرص على سلامة اللغة من اللحن. فقولك: إن النحو صنعة العرب ليدرؤوا 

عن لغتهم اللحن أولى بالأخذ من قول أحمد أمين. 

ومع ذلك كلِّه فنحن لا ننكر عاملًا آخر ذكره أحمد أمين، وهو تأثر النحو في 
مرحلة التأسيس وفي مرحلة النضج بفقه أبي حنيفة في العراق، إذْ قال))):

في  أبي حنيفة  به شيوخُ  قام  والذي  الفقه،  في  عَرْفتَ شأنَه  الذي  القياس  »إن 
عه، لعبَ دوراً كبيراً في اللغة والنحو في العراق أيضاً،  العراق، وأكمله أبو حنيفة ووسَّ
اللغة  الخليلُ بن أحمد في  ل. كان  بين محبِّذ وكاره ومُخذِّ أيضاً  العلماءُ  فيه  وانقسم 

والنحو كأبي حنيفة قَيَّاساً، يُجيدُ القياس، ويمدُّ أطنابه«.

لأن  أحد؛  عارضه  لما  العرب  غير  إلى  الكوفة  نحو  أمين  أحمد  نسب  ولو 
واضعي النحو الكوفي ومؤسسيه كلهم أو جلهم من الموالي، وهم أبو جعفر محمد 

السابق. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

262

بن علي الرؤاسي }ت: 187هـ{ ومعاذ بن مسلم الهراء }ت: 190هـ{ وعلي بن حمزة 
}ت:  الفراء  زياد  بن  ويحيى  فارسي،  وهو  الرؤاسي،  تلميذ  189هـ{  }ت:  الكسائي 

207هـ{ وهو من الديلم.

وليس بين هؤلاء الموالي من يجرؤُ على أن يطاولَ الخليلَ بن أحمد العربيَّ 
المتعدّد  ابتكاره  وفي  العرب،  بلغة  إحاطته  وفي  وفطرته،  عبقريته  في  الفراهيديَّ 
المعاجم،  لأصول  ووضعاً  وتعليلًا،  وتنظيماً،  وقياساً،  تشقيقاً،  والوجوه:  الجوانب 

قاً لأوزان الشعر، وكشفاً عن أسرار النحو أي عن أسرار العربية. وتذوُّ

يبلغوا حتى بعد قرن من وفاة الخليل  ا يدلُّك على أن هؤلاء الموالي لم  وممَّ
291هـ{  مبلغَه في الإبداع أن ثعلباً - وهو كوفيٌّ فارسيٌّ اسمُه أحمدُ بن يحيى }ت: 
ترك  ما  الخليل، فوق عكوفه على  نحو  المتضمّن  يعكفُ على كتاب سيبويه  - كان 
أي  الكوفيين  على  م  بالتقدُّ للبصريين  أقرَّ  نفسه  أمين  أحمد  وأن  والفراء.  الكسائيُّ 
الموالي،  أنشأها  التي  المدرسة  على  العربُ،  نحوَها  وأنضج  أنشأها  التي  للمدرسة 

ولم تبلغ مبلغ المدرسة البصرية. قال أحمد أمين))):

»إن البصريين كانوا أكثر حريةً، وأقوى عقلًا، وإن طريقتهم أكثر تنظيماً وأقوى 
ما  بثقة  شعوراً  وأكثر  بأنفسهم،  اعتداداً  أكثر  البصريون  وكان  اللغة...  على  سلطاناً 
يرون، وأشدّ ارتياباً فيما يرويه الكوفيون لذلك كان الكوفيُّ يأخذ عن البصري، ولكن 

ج أن يأخذ عن الكوفيّ..«. البصريّ يتحرَّ

وإلى مثل هذا الرأي، وإلى أشدَّ منه تعديلًا للنحو البصريّ، وتجريحاً للنحو 
الكوفيّ ذهب أستاذُنا سعيد الأفغاني - رحمه الله - حينما قال))):

عِلَلهُ،  واستنبطوا   ، العربيِّ الكلام  أحوال  في  أمعنوا  الذين  هم  »البصريّون 
متماسكةً  والنحو  القياس  في  قواعدهم  والعقل، حتى جاءت  المنطقَ  فيها  موا  وحكَّ

ضحى الإسلام /470. 	(((
في أصول النحو / 205 - 206. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

263

أخذوه  غيرما  عليها  يبنون  أصولٌ  لهم  تكن  فلم  الكوفيون  أمّا  الجملة..  في  متناسقةً 
سماعهم  في  المنهج  عدم  من  جعلوا  ثم  يُحسنوه،  ولم  البصريّين،  أساتذتهم  عن 
ن فسدت لغته.. وهذا  منهجاً خاصّاً لهم، فسمعوا الشاذَّ واللحنَ والخطأ، وأخذوا عمَّ
شيخُهم وكبيرهم الكسائيُّ كان يسمعُ الشاذَّ الذي لا يجوزُ من اللحن والخطأ وشعر 
غير أهلِ الفصاحة والضروراتِ، فيجعلُ ذلك أصلًا، ويقيسُ عليه حتى أفسدَ النحو«. 

في  القول  نبسط  فلم  الكوفيين،  نحو  في  زهِدنا  فإنَّنا  كذلك  ذلك  كان  ا  ولمَّ
كالمدرسة  الأخــرى  المدارس  نذكر  ولم  البصريّين.  فيه  خالفوا  وفيما  مذهبهم، 
العصر  في  تُدرس  أو  تُذكر  أن  وحقّها  ظهورها،  تأخر  المدارس  هذه  لأن  البغدادية 

العباسي الثاني، ولكلِّ أَجَلٍ كتاب.

3 - العروض والقوافي

من  اقة  ذوَّ وفنَّاناً  مُبدعاً،  عالماً  الفراهيدي  أحمد  بن  الخليل  يبرزُ  ثالثةً  ة  مرَّ
خ أصوله، كما غاص على أسرار اللغة،  الطراز الأوّل، يكتشفُ علم العروض، ويرسِّ
وصنعَ معجمها، وكما أعمل عقله الحصيف في تراكيب العربية وبُنىَ المفردات، فإذا 
هو يرتقي بالنحو والصرف إلى قمة لم يرقَها أحد قبله، ولم يجاوزْها أحدٌ بعده. فما 
معنى العروض في اللغة؟ وما دلالته في الاصطلاح، وكيف اكتشف الخليل أوزانه 

وتفعيلاته؟ 

والمكان  الناحيةُ  والعروضُ  الجبل،  عُرْض  في  الطريقُ  اللغة  في  العروضُ 
الذي يعارضُك إذا سرت. ويقال: فلان ركوضٌ بلا عروض؛ أي بلا حاجة عَرَضت 

ةُ والمدينةُ وما حولهما.  له. وعَرَض الرجلُ إذا أتى العروض، والعروضُ مكَّ

ا سبق أنه لم يكنْ بين معاني كلمة )العروض( وموسيقا الشعر أدنى  يظهر ممَّ
صلة، وأن الكلمة كانت ملتصقة المعاني بالأرض، لا تبارحُ مسالكها ونواحيَها، غير 

د نقلَ الكلمةَ إلى أفق آخر. رَ اللغة من المحسوس إلى المجرَّ أنَّ تطوَّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

264

المسألةُ عروضُ  الكلام: فحواهُ ومعناه. وهذه  منظور))): »وعروضُ  ابنُ  قال 
في  أي  كلامه،  ومعارض  كلامه  عروض  في  ذلك  عرفتُ  ويقال:  نظيرها.  أي  هذه، 

فحوى كلامه، ومعنى كلامه«.

ثم لبست الكلمة لبوسَ المصطلح حينما اكتشفَ الخليل بن أحمد الفراهيدي 
 . وخاصٌّ عامٌّ  دقيقان:  معنيان  معانيها  إلى  فأضيف  الشعر،  موسيقا  170هـــ{  }ت: 
فالعروضُ في المعنى العامِّ ميزان الشعر، وفي المعنى الخاصِّ آخر الشطر الأول من 

البيت؛ أي التفعيلة الأخيرة من الصدر. 

الأول  فالنصفُ  عليه.  يُعْرَض  الشعر  لأن  عروضاً،  ي  »وسُمِّ منظور:  ابن  قال 
ي البيت عروضاً،  عروض، لأن الثاني يُبنى على الأول.. قال أبو إسحاق: وإنما سُمِّ
لأن العروض وسط البيت من البناء، والبيتُ من الشعر مبنيٌّ في اللفظ على بناء البيت 

المسكون للعرب«. 

ف الخطيبُ التبريزي العروضَ، فقال))): »اعلمْ أن العروضَ ميزانُ الشعر،  وعرَّ
بها يُعرف صحيحهُ من مكسوره، وهي مؤنثة«))). ورَبَط حاجي خليفة))) فنَّ العروض 
وْق السليم، فقال: »ولا حاكم في هذه الصناعة إَّل استقامةُ الطبع وسلامةُ الذوق.  بالذَّ
فالذوقُ إن كان فطِريّاً سليقيّاً فذاك، وإَّل احتيج في اكتسابه إلى طول خدمة هذا الفن«.

مكتشف هذا العلم الخليل بن أحمد، وفي اكتشافه أقوال، يحسن بنا، قبل أن 
ف ملامح من خَلْق هذا العالم الجليل وخُلُقه؛ لأننا قلَّما نظفر بمثله في  نذكرها، تعرُّ

تاريخ العلوم اللغوية. قال الإمام الذهبي في ترجمته))): 

كان  الشأن..  كبير  متواضعاً،  قانعاً،  ورعاً،  ديناً،  العرب،  لسان  في  رأساً  »كان 

اللسان / عرض. 	(((
الكافي في العروض والقوافي /17.  	(((

قال ابن منظور: »وربما ذُكّرت«. وذكّرناها ذهاباً بها إلى علم العروض.  	(((
كشف الظنون 1133/2.  	(((

سير أعلام النبلاء 431/7.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

265

بالبصرة، لا يقدر على فلسين،  النضر: أقام الخليل في خصّ له  متقشفاً متعبداً. قال 
وإن  أفاده.  بأنه  يُره  لم  شيئاً  إنساناً  أفاد  إذا  وكان  الأموال..  بعلمه  يكسبون  وتلامذته 
استفاد من أحد شيئاً، أراه بأنه استفاد منه« وقال الزركلي))): »ولد ومات في البصرة، 
وعاش فقيراً صابراً, كان شعث الرأس، شاحب اللون، قشف الهيئة، متمزق الثياب، 

متقطع القدمين، مغموراً في الناس، لا يعرف.. وهو الذي اخترع العروض«. 

الوقّاد  وبذكائه  المعجم،  تصنيف  في  الرياضيِّ  بأسلوبه  أعجبنا  قد  كنا  وإذا 
في الغوص على أسرار النحو والصرف، فإن الأقدمين عجبوا من ذوقه الرهيف في 
الطرب للنغم، والاهتزاز للإيقاع، فقالوا))): »إنه دعا الله أن يرزقه علماً، لا يسبق إليه، 
على  مطرقة  وقع  من  فأخذه  )النحاسين(  بالصفّارين  مرّ  وقيل  بالعروض..  له  ففتح 

طست« فقاده ذلك إلى تقطيع أبيات الشعر. 

كانوا  فالعربُ  اختراعاً،  العروضَ  اخترع  الخليل  أن  م  تقدَّ ا  ممَّ يُفهمنَّ  ولا 
ون الوزنَ، ويضبطون إيقاعه بالفطرة السليمة، كما كانوا يتكلّمون، فيأتي كلامُهم  يُحِسُّ
صحيحاً فصيحاً، لا يشوبُه لحن. ولا يفهمن كذلك أن الخليل اكتشف الأوزان كلها، 
العلم قريباً من  القوافي وعيوبها، فقد وضع هو  ووضع المصطلحات كلها، ودرس 

الكمال، ثم أكمله العلماء اللاحقون.

يُخَيَّلُ إلينا أنه حينما أصغى الخليلُ إلى موسيقا الشعر العربي))) إصغاءَ الذوّاقة 
هداه سمعُه إلى بضِْع نَغَمات )تفعيلات(، فقلَّبها على وُجوهها تقليبَ الخبير، وطفقَ 
على  ها  فشدَّ إيقاعاً،  عشر  خمسةَ  منها  له  استقامَ  حتى  ويرجّع  ويوقّع  ويعيدُ،  يُبدئُ 

قيثارة الشعر العربيّ، بعد أن استخرج أوتارها منه.

فشدَّ  215هـ{  }ت:   - مسعدة  بن  سعيدُ  واسمُه   - الأوسط  الأخفشُ  جاء  ثم 
إيقاعاً، أو بحراً.  الخَبَب. فأصبح لدينا ستةَ عشرَ  اه  إلى قيثارة الخليل وتراً آخر، سمَّ

الأعلام. 	(((
سير أعلام النبلاء 431/7.  	(((

انظر »عروض الشعر العربي« د. غازي طليمات /26 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

266

فما الذي حملَ الخليلَ على تسمية الأوزان بحوراً، لا أنغاماً، ولا أوتاراً، وهو إمامُ 
العربية غيرَ مدافَع؟ وكان كما قال الذهبي: »يعرف علم الإيقاع والنغم«؟ 

ولأن  الشطآن،  متباعدُ  رحبٌ  البحرَ  لأن  سواها؛  على  التسمية  هذه  آثر  لعلَّه 
الاغترافُ  وسِعَهم  ما  الشعراءُ  منه  يغترفُ  كالبحر،  واسعٌ  فني  أفُقٌ  الواحدَ  الــوزنَ 
الشعريَّ  قالبَه  البحر  من  يأخذ  فالناظمُ  ويزخر.  يزيدُ  بل  ينقصُ،  ولا  ماؤه،  ينفدُ  فلا 

، ويفرغ فيه القصيدة.  الموسيقيَّ

جديدة  أوزانــاً  للشعراء  اكتشف  الخليل  »أن  إلى)))  ضيف  شوقي  د.  وذهب 
كثيرةً، لم يستخدمها أسلافُهم، وذلك أنه استضاءَ بفكرة التباديل والتوافيق الرياضية 
، تدورُ  في وضع عروض الشعر، إذْ جعل أوزانهُ تدورُ في خمس دوائر، أو بعبارةٍ أدقَّ
أسبابها وأوتادها، فإذا هو يُحصي الأوزانَ التي استخدمها العربُ، واضعاً لها ألقابها، 
أو يستنبط أوزاناً أخرى مهملةً لم يستخدموها في أشعارهم، كي ينفذ الشاعر العباسيُّ 

إلى ما يريدُه من تجديد في أوزان الشعر وبحوره«. 

من  الأوزانَ  واستنباطَه  الرياضيةَ،  موهبته)))  الخليل  على  ننكرُ  لا  ونحن 
يكبو  خديجين،  وزنين  تُنجبَ  أن  يمكنُ  الدوائر  هذه  أن  كذلك  ننكر  ولا  الدوائر، 
فاع  )مفاعيلن  ووزنه:  المضارعُ،  وهما  الآذانُ،  وقعَهما  وتمجُّ  اللسانُ،  بإنشادهما 
من  يمتازان  لا  الوزنان  وهذان  مستفعلن(.  )مفعولاتُ  ووزنه:  والمقتضبُ،  لاتن(، 

بقيّة الأوزان إَّل بالقُبح والسماجة. 

وأدلُّ ما يدلُّك على قبحهما وسماجتهما أنك تقرأُ شعرَ البحتري الذي أراد أن 
يشعر فغنَّى - وديوانُه من خمسةِ أجزاء كبار - وشعرَ المتنبي الذي فرضَ نفسه على 
بيتاً واحداً على  الديوانين كليهما  أربعة أجزاء - فلا تجدُ في  التاريخ - وديوانُه من 

واحدٍ من هذين الوزنين.

العصر العباسيّ الأوّل /195.  	(((
انظر التفصيل في »عروض الشعر العربيّ« د. غازي طليمات، فصل »الشعر بين مقاييس العروض  	(((

وسلامة الحس«. 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

267

اشتملتْ  الرياضية  العروضيةَ  دوائره  أن  عندنا  الخليل  إلى  نُسِب  ما  وتأويلُ 
أنهما  غير  بالأنابيب،  أو  بالاستنساخ  توليدُهما  يمكن  اللذين  الوزنين  هذين  على 
يولدان ميتيْن أو شائهيْن. وأمرهُما لا يختلفُ عمّا أَفْضى إليه صنيعُ الخليل في معجم 
العين، حينما قلَّب الجذورَ الثلاثيةَ والرباعية، وأفضى به التقليبُ إلى ألفاظٍ قِباحٍ، لم 

يستعملْها العربُ قطُّ لتعثكلها في اللسان، وثقِلها على الأذن. 

فإنهم  الرياضيات،  بمعادلات  لا  الرهيف  بالحسّ  ينظمون  العرب  كان  ولمّا 
أهملوا هذين الوزنين؛ لأنهما يفتقران إلى تناسب الأجزاء وتناغم الأصوات، وتلاؤم 
التفعيلات. وعلى هذه الحقيقة الذوقية لا العلمية وقع العرب في العصر الجاهلي، 
وعليها أيضاً وقع أبو العلاء المعريّ بعد الخليل فلم يرتضِ كلَّ ما وصل إليه الخليلُ 

ف الشعر تعريفاً خالف به القدماء. والأخفش، بل احتكم إلى الذوق، وعرَّ

ى. وقال أبو العلاء))):  قال القدماء في تعريف الشعر: الشعرُ كلامٌ موزونٌ مُقفَّ
«. قال أبو  »الشعر كلام موزون تقبلُه الغريزةُ على شرائط، إن زاد أو نقصَ أبانه الحسُّ
الرياضية  العروض  موازين  في  لأن  العروضُ؛  أبانه  يقلْ  ولم   » الحسُّ »أبانه  العلاء: 
صَلَبةً، وفي الشعر مَرانة، وفيه خفايا تُقاسُ بالإحساس، ولا تقاسُ بمقياس، أجزاؤه 
ئُ الخليلَ من تبعة القبح، ولا نقول  الحركةُ والسكون، والأسبابُ والأوتاد. ونحن نُبرِّ
كما قال د. شوقي ضيف))): »إنه اكتشف للشعراء أوزاناً جديدة كثيرة لم يستخدمها 

أسلافهم«. وإنما نقول:

تطربك،  ولا  تُعجبك  لا  صلبة،  أوزانٌ  الدوائر  إلى  الخليل  احتكام  عن  نجم 
ثم  الأعاجم،  الشعراء  بعضُ  فاستعملها  الفني،  الذوق  ونفاها  العقلي،  النظر  أثبتها 
العربي  الأدب  وتاريخ  والامتعاض.  بالإعراض  الناس  تلقاها  بعدما  عنها،  أقلعوا 
القديم شهد تجارب مخفقة من هذا النمط - ومنها المواليا والقوما والكان كان - ثم 
تجارب  يشهد  الحديث  الأدبي  وتاريخنا  بالأمس.  تغن  لم  كأن  نسخت،  أو  انطوت 

المرجع السابق /171.  	(((
العصر العباسيّ الأول /195.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

268

كلام  عليها  فطر  التي  الأنغام  من  تنبع  لا  لأنها  تموت؛  حتى  تولد  تكاد  لا  أخرى، 
العرب.

هذا  من  أخرى  تجاربُ  صادفتْك  قوافيه  إلى  الشعر  بحور  من  انتقلتَ  إذا 
أن  حاولوا  أي  والأخفش؛  الخليلُ  رسمَ  ا  عمَّ يخالفوا  أن  أصحابُها  حاول  الضرب، 

ا فُطرِ عليه كلامُ العرب. فما القافيةُ؟ وما قيمتُها في المنظوم؟  يخالفوا عمَّ

مع  يليه  ساكن  أول  إلى  البيت  في  حرف  آخر  من  »القافية  الخليل))):  قال 
الحركة التي قبل الساكن« وعرّف الأخفش القافية تعريفاً آخر، وقف عليه ابن جني، 
هو  الأقوال  هذه  من  صحته  عندي  يثبت  »والذي  قال:  ثم  أخرى،  بتعريفات  وقارنه 

قول الخليل«. 

 ، الــرويِّ الستة:  القافية  أحــرف  في  القول  بسط  الكتاب  هذا  في  يعنينا  ولا 
الستّ،  حركاتها  ذكر  ولا  والدخيل،  والتأسيس،  والــردف،  والخروج،  والوصلِ، 
في  ننظر  وأن  القافية،  قيمة  نبين  أن  يعنينا  وإنما  الخمسة.  وأنواعها  الستة،  وعيوبها 
وأن  الأول،  العباسي  العصر  شعراء  من  أصولها  عن  يخالفوا  أن  حاولوا  من  صنيع 

نحتكم في الحكم لهم أو عليهم إلى ما احتكم إليه أبو العلاء من الغريزة والحسّ. 

لا ينكر أحد من القدماء أن القافية أهم ما في البيت، وأن الحكم على الشاعر 
أن  نظرنا  في  ذلك  وعلة  قوافيه.  من  الأحيان  بعض  في  يستمد  الإساءة  أو  بالإجادة 
القافية هي الكلمة الأخيرة التي يختم بها البيت، وأن السامع يتشوق إليها، كما يتشوق 
الظامئ إلى الماء البرود. فإن وقعت في موقعها، فلاءمت معنى البيت ولفظه حسن 
البيت كله معنى ومبنى، وإن جاءت متكلفة، وألصقت بالبيت إلصاقاً مستكرهاً، فسد 
البيت كله. ولهذا فإن الخروج عن أصولها المرعية - وإن سُمي تجديداً - قد يقبّح 
الشعر، ولا يحسنه. ومع ذلك، سمّى د. شوقي ضيف هذا الخروج تجديداً، فقال))): 

عروض الشعر العربي /129-128.  	(((
العصر العباسيّ الأول/196 وما بعد.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

269

القوافي،  في  جــدّدوا  الأوزان،  في   - العصر  لهذا   - جــدّدوا  ما  نحو  »وعلى 
ا المزدوج فالقافية فيه لا تطّرد  طات. أمَّ مستحدثين ما سمّوه، باسم المزدوج والمسمَّ
المتقابلين..  الشطرين  في  تتحدُ  بينما  بيت،  إلى  بيت  من  تختلفُ  بل  الأبيات،  في 
وللرقاشي  الأمثال(..  )ذات  مزدوجته  الجديد  النمط  هذا  من  العتاهية  أبو  نظم  وقد 
طات قصائد تتألفُ من أدوار، وكلُّ  مزدوجة طويلة في المجون والخلاعة... والمسمَّ
بُ من أربعة شطور أو أكثر، وتتَّفق شطورُ كلِّ دور في قافية واحدة، ما عدا  دور يتركَّ
ساً  مخمَّ نواس  لأبي  الدميريُّ  أنشد  وقد  مغايرة...  بقافية  يستقلُّ  فإنه  الأخير،  الشطرَ 

ختمه بهذا الدور:

ــا حـــلـــوهْ ــه ــتُ ــي ــض ــا لـــيـــلـــةً ق ــ مــرتــشــفــاً مـــن ريــقــهــا قــهــوهي
ســكــرَهْ يبتغي  ــد  ق ــن  م ــكــرُ  ــسْ ــهْتُ ــحــظَ ــبــهــا ل ــن طــي ظــنــنــتــهــا مـ

ــرْ ــ آخ ــا  ــهـ لـ كـــــان  ــيـــت لا  لـ ــا  ــ ي

وقد اختار لآخر المخمس صيغةً، يبدو من تركيبها أنها عاميّة، وكأنَّه هو الذي 
حاتهم بأقفال عامية«. احين الأندلسيين أن يختموا موشَّ ألهم الوشَّ

من  العربُ  ألفَِ  ما  على  خرجتْ  س  المخمَّ هذه  قوافي  أن  لاحظت  ولعلَّكَ 
وقهوة(  )حلوة  فالقافيتان  د.  الموحَّ الــرويِّ  بالتزام  القوافي  جمال  على  الحفاظ 
وهذا  فمختلفتان.  ولحظة(  )سكرة  ــا  أمَّ  ، ــرويِّ ال في  ــواوَ  ال لالتزامهما  مؤتلفتان 
قوافي  في  التجديدَ  أن  يعني  وهذا  الروي.  وحدة  من  التحلُّل  عن  ناجمٌ  الاختلافُ 
هنا  التجديدَ  وأن  والقوما،  المواليا  أوزان  في  كالتجديد  سات  والمخمَّ المزدوجات 
الخليل؛  عروض  على  الموالي  الشعراء  أدخلها  دخيلةً  مخالفةً  إلَّ  يكن  لم  وهناك 

لأنَّهم لم ينظموا بالفطرة، بل بالمحاكاة والتعلُّم.

أن  الأول  العباسيّ  العصر  شعراء  من  المولَّدين  تجديد  في  القول  وخلاصةُ 
أوزانَهم وقوافيهم لم تستطعْ أن تترك في موسيقا الشعر العربيِّ إلَّ صدىً أبحَّ لضؤولة 
حظِّها من الطبع ومن العَزْف على السجيّة، ولمخالطتها اللهجات العامية، ولعجزها 



 الشعر في العصر العباسي الأول

270

أضواؤها،  وبهتتْ  أصداؤها،  فنيتْ  ولهذا  الأصيلة.  والقوافي  الأوزان  مطاولة  عن 
وبقيتُ لحونُ الخليل تتجاوبُ من قرن إلى قرن، بلا خفوت ولا فتور. 

4 - الأدب 
في  ألذُّ  ولا  آنَــقُ،  ولا  أمتعُ  هو  كلامٌ  الأرض  في  ليس  »إنه  الجاحظ))):  قال 
الأسماع، ولا أشدُّ اتصالاً بالعقول السليمة، ولا أفتقُ للسان، ولا أجودُ تقويماً للبيان 

من طول استماع حديث الأعراب العقلاء الفصحاء، والعلماء البلغاء«. 

ويُخيَّلُ إلينا أن براعة الأعراب في تشقيق الكلام، وتجويد المحاورة، وسرعة 
على  الانكباب  عليهم  تَتْ  فوَّ البداوة  لأن  بداوتهم  عن  ناجمة  الارتجال  في  البديهة 
الألواح  يرسموا  ولم  الصخور،  من  التماثيلَ  ينحتوا  فلم  ة،  المستقرَّ الشعوب  فنون 
وا الأوتار على المعازف، ولم يمثّلوا الأساطير في المسارح،  في القصور، ولم يشدُّ

فانصبَّتْ قرائحهم على فن واحد، وهو فنُّ الأدب منثوره ومنظومه.

ولذلك كلِّه كثرتْ أخبارُهم المُمتعة، ونُقلت عنهم المواقفُ المثيرة، ورُويت 
وأُثرت  العميقة،  حكمُهم  وحفظت  السائرة،  أمثالُهم  وتنوقلت  المسكتة،  أجوبتُهم 
بكلام  كلُّها  السجايا  هذه  رت  وصُوِّ السلم،  في  والكرمُ  الحرب،  في  البطولةُ  عنهم 

ق، وبلا تكلُّف مقيت.  مصفّى، تقذفه الخواطرُ على الألسنة بلا صنعة تنمِّ

والكرمَ  بالجهاد،  التضحية  فشفعَ  الأخلاق،  مكارم  أتمَّ  الإسلامُ،  ظهر  فلمّا 
ب الأثرةَ بالإيثار، والحبَّ بالعفاف، والثأرَ بالعفو أو القَوَد، وهكذا  بالصدقات، وهذَّ
إسلاميَّ  الأفكار،  أخلاقيَّ  العربي  الأدبُ  وأصبح  الآخرة،  بثواب  الدنيا  أدبُ  ارتبط 
وعلماء  الرواةُ  وحَرَصَ  للحكمة،  مظنَّة  الجاهليُّ  كان  كما  للشريعة،  رافداً  المعيار، 
ا حملوه ونقلوه، حملوا معه مفردات اللغة،  اللغة والنحاة على حمله ونقله؛ لأنهم لمَّ

والمفرداتُ لا تحيا إلَّ في تراكيب صحيحة فصيحة، وتراكيبُ العرب هي الأدب. 

البيان والتبيين 145/1. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

271

نقله  ل  يعينُ على حفظه، ويسهِّ الذي  البداوة الإيجازُ  أدبَ  وأخصُّ ما يخصُّ 
خه في الذاكرة الواعية، أو يصقلُ به النفسَ المرهفة،  من الرواة إلى المصنِّفين، أو يرسِّ
ى والمعرضة عن اللغو والحشو. قال  المفتونة بحبّ البيان الأصيل، والكلام المُصَفَّ

الجاحظ))) يصف نفوس العرب عامة، والأعراب خاصة ويحدد ذوقهم في الأدب: 

والتخلُّص  والبلاغة،  والتحبير  والطلاقة،  البيانَ  يحبُّون  كانوا  وإن  »وهم، 
والرشاقة، فإنهم كانوا يكرهون السلاطةَ والهَذَر، والتكلُّف والإسهاب والإكثار، لما 
يكرهون  وكانوا  الغلوّ.  في  والمنافسة  الهوى،  باع  واتِّ والمباهاة،  التزيُّد  من  ذلك  في 
الفضولَ في البلاغة، لأنَّ ذلك يدعو إلى السلاطةِ، والسلاطةُ تدعو إلى البذاءِ، وكلُّ 

مراء في الأرض، فإنما هو من نتِاج الفضول«.

وأعجبُ ما يعجبُك من أدب البداوة - وسِيّان ما صُنعِ في الجاهلية وما صُنع 
في الإسلام - صفاؤُه ونقاؤه، وخلوصُه من مفاسد الأمم الأخرى. إذْ قلَّ فيه وصف 
الخمر، وندر الغزل الفاحش، وجانبه الانحرافُ إلى الغلمان. ولكنه في الوقت نفسه 
لم يوغل في الخيال، ولم يمعن في التفكير، ولم يثقل معانيه بالفلسفة، فبقيَ واضحَ 
الأفكار، شفيفَ اللفظ، يُعطيك ما فيه من مضمون عقلي ونفسي بلا إلغاز ولا رمز. 
مصر،  في  والأقباطَ  العراق،  في  الفُرْس  يُخالطوا  لم  الأعراب  أن  كلِّه  ذلك  وسببُ 

وبقايا الروم في الشام.

كُبْريات  في  الأول،  العباسي  العصر  ــوالَ  طَ الأعــاجــمَ  خالطوا  الذين  ــا  أمَّ
أفكارُه  وغلبت  العاطفة،  على  العقل  فيه  طغى  حضريّاً،  أدباً  صنعوا  فقد  الحواضر، 

مشاعرَه، فبهت رُواؤه، وقلَّ ماؤه، وافتقر إلى رشاقة الأدب البدوي.

بن  الله  عبدُ  الكُتَّاب  مِن  الحضري  الفكري  الأدب  هذا  صنعوا  مَنْ  أبرز  ومن 
217هـ{. ومن  ولي }ت:  142هـ{ ووزير المأمون عمرو بن مسعدة الصُّ المقفع }ت: 

الشعراء بشار بن برد }ت: 167هـ{ وأبو نواس }ت: 198هـ{. 

المصدر السابق 191/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

272

الجملَ  وصاغوا  العبارات،  جوانبَ  وبسطوا  لوا،  ترسَّ فيما  أطالوا  فالكتاب 
أو  السامع  وتُحْوِجُ  العاطفة،  وتوقُّد  الروح،  ةِ  خفَّ إلى  تفتقرُ  فاترة،  منطقية  صياغة 
كان  لقد  العفويّ.  بالانطباع  لا  المتدبِّر،  بالعقل  الكلامَ  ليفهم  التوقُّف  إلى  القارئ 
الهاجرة،  الصحراء، وشمس  بيانه من صفاء  فيستلهمُ  بالفطرة،  يتكلَّم  الأميُّ  البدويُّ 
ربة، أو  فيأتي أوضح من واضح. وصار الكاتب العباسيّ يتعلَّم الأدب بالتمرس والدُّ
ا كُتبِ في  ل. والقسمُ الأكبر ممَّ يستقيه من الدفاتر، ثم يصبُّه في الرسائل، بعد طول تأمُّ
العصر العباسي الأول جاء متأثراً بسياسة الدولة، دائراً في فلكها، خاضعاً للمفاهيم 

الاجتماعية الجديدة. 

جوا بالطبيعة، فجاءَ أدبُهم حارّاً مطبوعاً،  وباختصار نقول: إن بلغاء البداوة تخرَّ
جوا بالدواوين فجاءَ أدبُهم فاتراً مصنوعاً.  وإن كُتَّاب الحواضر تخرَّ

كتّابها،  من  أدهى  الدخيلة  بالثقافات  المتأثِّرين  الحواضر  شعراء  كان  وربَّما 
وأبعدَ عن طبيعة الأدب البدوي. لأن الكتَّاب - وأكثرهم رسميون يعايشون الخلفاء 
يجهرون  فلا  الخلافة،  سمت  يتخذون  إذ  عواطفهم،  يعقلون  كانوا   - والــوزراء 
بالمعصية. أما الشعراء فقد أتاح لهم التحرر من رقابة الدولة أن ينغمسوا في متارف 
ففتر غزلهم  الغلمان،  إتيان  الخمر، وهو  أدهى من  ما هو  إلى  يميلوا  الحضارة، وأن 

بالنساء، وتخنث شعرهم، قال أحمد أمين))):

»وفي ذوقي أنه - يعني الشعر الحضري - ليس في خفة روح الأول - يعني 
الانحراف  بعض  ينحرف  أن  إلى  فيه  الذهن  يحتاج  وعذوبته،  رقته  ولا   - البدوي 
والقصيدة  الفجر.  وفيه  العمق،  فيه  نواس،  وأبي  بشار  شعر  في  تراه  كالذي  ليفهمه، 
التي كان يغني بها العربي ليعبر عن عاطفة قوية بسيطة، أصبحت في الحضر مملة، 
يتصنع صاحبها العاطفة، ويغلو فيها. والأدب الذي كان يشرح حياة البادية، وما فيها 

من بطولة وشجاعة وقوة، أخذ يعبر عن حياة المدن، وما فيها من نعومة ولين«.

ضحى الإسلام /208.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

273

ولاحظ المستشرق الألماني )يوهان فك( بعضَ الألفاظ الفارسية في أشعار 
المولَّدين، ونَقَل عنه د. شوقي ضيف هذه الملاحظة، فقال))): »وقفَ )يوهان فك( 
إذْ كان  يغ الفارسية...  عند استخدام نفر من الشعراء العباسيين لبعض الألفاظ والصِّ
فاً... وربما  الشعراء يسوقون في أشعارهم أحياناً بعضَ الألفاظ الفارسية تملُّحاً وتظرُّ
في  بها  يأتي  كان  إذْ  نواس،  أبو  شعره  في  الفارسية  للألفاظ  استخداماً  أكثرَهم  كان 
ه كلامَه إلى بعضِ غلمان المجوس،  بعض خمرياته تعابثاً ومجانة وخاصّةً حين يوجِّ

مُقْسماً عليهم بآلهتهم وشعائرهم الدينية، وأعيادهم المجوسيَّة«.

وبين الفريقين: شعراءِ الوبر وشعراءِ الحضر ظهر فريق ثالثٌ أصاب من الفريق 
الأول مبانيَِهُ، ومن الفريق الثاني معانيَِهُ، فجمع فحولة الأسلوب إلى جدة الأغراض، 
إذ اكتسب الفحولة بالتعلُّم، والأغراضَ بالمعايشة. فقد قَبَس شعراءُ هذا الفريق جزالةَ 
يرحل  لم  فمنْ  القديم،  الشعر  وروايتهم  بالبادية،  اتّصالهم  من  النسج  ومتانةَ  اللغة 
الباقيةُ من فحول الشعر الأموي  البقيةُ  إذْ كانت  إليه،  البادية  البادية رحلت  منهم إلى 
تنتقل من البوادي إلى الحواضر، فيأخذ عنها الفصاحةَ، منْ لم يكن فصيحاً بالفطرة. 
ومن أشهر هؤلاء المعلَّمين الفحول ابنُ ميادة }ت: 149هـ{، وأبو حية النميري }ت: 

183هـ{، وعمارةُ بن عقيل }ت: 239هـ{.

ولك أن تقول - وفي قولك نصف الحقيقة -: قد يكون لجزالة الفريق الثالث 
من شعراء العصر العباسي الأول مصدر آخر؛ وهو دراستهم اللغة على شيوخها، أو 
إصغاؤهم إلى رواة الشعر القديم، وهم ينشدون أحفل القصائد بالغريب. وممّا يسوّغ 
قولك أن علماء اللغة كانوا أحرص الناس على التنقير عن الغريب والحوشي، وعلى 

جمعه من الرجز والقصيد. 

في  يتنافسون  كانوا  وأدباء  شعراء  من  القديم  الشعر  رواة  أن  المعروف  ومن 
ل  المفضَّ ليات  مُفضَّ الأول  العباسي  العصر  في  منها  جمع  ما  وأهمُّ  النفائس.  جمع 

العصر العباسيّ الأول /134. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

274

}ت:  تمام  أبي  وحماسةُ  215هـ{  }ت:  الأصمعي  وأصمعياتُ  178هـ{  }ت:  الضبيّ 
: 231هـ{. ولتنافس الأدباء والعلماء في الجمع والاختيار سببان: دينيٌّ وسياسيٌّ

وإفهامِهما،  والسنة  الكتاب  فَهْم  على  العلماء  حرصُ  فحواه  فإن  الدينيُّ  ا  أمَّ
ولبلوغ هذا الغرض لم يكن بدٌّ من جمع شوارد اللغة من نفائس الشعر، ومَنْ يرجع 
رت غريبَ القرآن وغريب الحديث يجدْها مترعةً بشواهد من هذه  إلى الكتُب التي فسَّ

المختاراتِ وأمثالها. 

هؤلاء  أعلمَ  يستوزرون  كانوا  الخلفاء  أنَّ  فجوهرهُ  السياسيُّ  السببُ  ــا  وأمَّ
يعلِّم  ومَنْ  رسائلَهم،  يكتبُ  مَنْ  منهم  ويختارون  باللغة،  إحاطة  وأوسَعهم  العلماء، 
الأمراء،  أبناءَ  وْه  ورَوَّ القديم،  العربيّ  الشعر  عيونَ  الــرواةُ  تخيَّرَ  ولذلك  أولادَهــم. 
على  يدلُّ  والعلماء  الخلفاء  وصنيعُ  الفريق.  هذا  شعراءُ  الجزالةَ  قَبَس  دفاترهم  ومِن 
بُها  فرِيةٌ يكذِّ القومية في السياسة  النزعةِ  العباسيّون من ضَعْف  أن ما رُمي به الخلفاءُ 

 . مسلكُهم الأدبيُّ

وبدلاً من رَمْي الخلفاء بما رُموا به يحسنُ بنا أن نشيرَ إلى أن أهلَ اللغة والنحو 
- وعلى رأسهم الكسائيُّ الفارسيُّ الأصل - كانوا أحرصَ الناس على إيثار الفحولة 
في الأساليب ليظفروا بجوائز الخلفاء من ناحية، وليهيمنوا على الحركة النقدية من 
ناحية أخرى، حتى إنَّ بين الشعراء مَنْ كانوا يعرضون شعرهم على علماء اللغة لكي 

يجيزوهم، فيجزل لهم الخلفاء العطاء. 

لدى  رواجها  بعد  الخلفاء  مجالس  في  القديم  الشعر  سوقُ  راجت  وحينما 
أداروا  بالمنائح،  عليهم  ستعودُ  روايته  أن  الشعر  رواةُ  وأدرك  والنحو،  اللغة  علماءُ 
ل الأمر، وفي خزائنهم آخرَه، فألقتْ ما فيها إليهم  مفاتيحَ الشعر في قلوب الخلفاء أوَّ
واة بهذه المنائح أطمع صغارهم، فراحوا يجمعون  بغير حساب. وظَفَرُ الكبار من الرُّ
الأخبارَ والأشعار والقِصصَ والأمثالَ والنوادر، ثم يفِدون بها على الخلفاء، فيُصيبون 

ما يطلبون. 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

275

لوهم ما  ونُجْح مساعيهم أطمعَ الكَذَبة، فافترَوْا على القدماء ما ليس لهم، وقوَّ
ن يجيدون النظم، ويُبَهْرجون ما  لم يقولوا، حتى أصبح الوضعُ حرفةً يحترفُها عددٌ ممَّ

ينظمون بألفاظ الأعراب، قال أحمد أمين))):

ابن  وهشام  الأحمر،  وخلف  الراوية،  حمّاد  العلماء:  من  بالوضع  »اشتهر 
وقصائد،  قصصاً،  العربي  الأدب  كتب  ملؤوا  فهؤلاء  وغيرهم.  النسابة،  الكلبي 
أخبار  من  كثيراً  روى  فحماد  والصدق.  الحقّ  فيها  يتحروا  لم  وأنساباً،  وأخباراً، 
الجاهلية وشعر الإسلاميين، وحروب القبائل. وروى المعلقات السبع. وكان له من 

القدرة ما يستطيع أن يقلد الشعراء الأولين، ويعمّى بها على الناس«.

ومن فضل الله على اللغة والأدب أن قيّض للخلافة في العصر العباسيّ الأوّل 
من  الشعر  وصحيح  الكاذب،  من  الصادق  تميز  أصيلة،  ملكات  ذوي  أفذاذاً  خلفاء 

منحوله. قال ياقوت الحموي))) في ترجمة المفضل بن محمد الضبي:

المؤدِّب.  إياد  وأبو  الراوية،  السعيديّ  حدّثني  قال:  المهدي  بن  إبراهيم  »عن 
قالا:

الرواة  فيها عدة من  اجتمع  وقد  بعيساباذ،  المهدي  المؤمنين  أمير  دار  في  كنا 
والعلماء بأيام العرب وآدابها وأشعارها ولغاتها، إذْ خرج بعض أصحاب الحاجب، 
حماد  ومعه  إلينا،  خرج  ثم  مليّاً،  فمكث  فدخل،  الراوية.  الضبِّيَّ  المفضل  فدعا 
المفضل  وجه  وفي  والغمّ،  الانكسار  حمّاد  وجه  في  بان  وقد  جميعاً،  والمفضل 

السرور والنشاط. ثم خرج حسين الخادم، فقال:

اداً  يا معشر من حضر من أهل العلم، إن أميرَ المؤمنين يُعْلِمكم أنه قد وصَلَ حمَّ
الشاعر بعشرين ألف درهم لجودة شعره، وأبطل روايته لزيادته في أشعار الناس ما 
ل بخمسين ألفاً لصدقه وروايته. فمن أراد أن يسمعَ شعراً  ليس منها. ووصل المفضَّ

ضحى الإسلام /209.  	(((
معجم الأدباء 165/19.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

276

اد، ومن أراد روايةً صحيحة فليأخذْها عن المفضّل«. جيّداً محدثاً، فليسمعْ من حمَّ

وإذا كان حمّاد يزيد في الشعر، فإن خلفاً الأحمر كان أدهى منه؛ لأنه كان يضع 
»كان خلف  ترجمة خلف:  في  الحموي)))  ياقوت  قال  القدماء.  إلى  ويعزوه  الشعر، 
يضع الشعر، وينسبه إلى العرب، فلا يعرف، ثم نسك«. واعترف خلف بما اقترف، 
فقال: »أتيت الكوفة لأكتب عنهم الشعر، فبخلوا عليّ به، فكنت أعطيهم المنحول، 
وآخذ الصحيح، ثم مرضت، فقلت لهم: ويلكم أنا تائب إلى الله. هذا الشعر لي. فلم 

يقبلوا مني. فبقي منسوباً إلى العرب لهذا السبب«. 

بعدما  اعترفوا  أو  اقترفوا،  بما  يعترفوا  لم  أنهم  الوضاعون  اجترحه  ما  وأسوأ 
يستطع  فلم  المصنفات،  في  وكتب  الأسماع،  وتلقفته  الآفاق  في  وضعوا  ما  تفرق 

تمييزه إلَّ أهل الصناعة.

قد تقول: إن وضع الشعر أقل ضرراً، وأهون خطراً من وضع الحديث، فيقال 
لك: بين هؤلاء الوضاعين من عرف برواية الشعر والحديث، ومنهم من أثرت عنه 
بن  هشام  النسابة  وأبرزهم  الأنساب،  بحفظ  عرف  من  ومنهم  والأخبار،  القصص 

السائب الكلبي }ت: 204هـ{. قال الإمام الذهبي))) في ترجمته:

كان  إنما  حنبل:  بن  أحمد  قال  ــد..  الأوح النسابة  الأخباري  العلامة  »هو 
ث عنه. وقال الدراقطني وغيرُه: متروكُ  صاحب سمر ونسب، ما ظننت أن أحداً يُحَدِّ

راً، ولكنه لا يوثق به أيضاً«. الحديث... وكان أبوه مفسِّ

وأسوأُ من ذلك كلِّه أن الدارسين العصريّين من مستشرقين وعرب تأثَّروا بهم، 
حوا  وجرَّ الصادقين،  بوا  فكذَّ النحل،  مسألة  موا  ضخَّ حسين،  طه  د.  رأسهم  وعلى 
الشعر  يُنكرون  وكادوا  القواعد،  من  العربيِّ  الأدبِ  بناءَ  يأتوا  أن  وحاولوا  العدول، 

الجاهليَّ كلَّه: ما صحَّ منه وما نُحِلَ. 

السابق 68/11. 	(((
سير أعلام النبلاء 101/10. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

277

هـ- العلوم العقلية)))

- تمهيد
إذا قارنت ثقافةَ العصر العباسيّ الأول بثقافة العصر الأمويّ تبيّن لك أن أهمَّ 
وأهمُّ  رُها.  وتطوُّ زمانهم  في  الطبيعية  العلوم  ظهورُ  الأمويين  من  العباسيين  ميَّزَ  ما 
ى  سمَّ خلدون  وابنُ  والحيوان.  والفلك  والرياضيات  والجغرافية  الطبُّ  العلوم  هذه 
هذه العلوم )العلومَ العقلية(، وميَّزَها من )العلوم النقلية( وهي علوم الدين، وعلوم 

العربية، فقال))):

»الأوُلى هي التي يمكنُ أن يقف عليها الإنسانُ بطبيعة فكره، ويهتدي بمداركه 
البشرية إلى موضوعاتها ومسائلها وأنحاء براهينها، ووجوه تعليمها حتى يقفه نظرُه 
ويحثَّه على الصواب من الخطأ فيها من حيث هو إنسانٌ ذو فكر. والثانيةُ هي العلومُ 
النقلية الوضعية، وهي كلُّها مستندة إلى الواضع الشرعي، ولا مجال فيها للعقل إَّل 
هي  كلِّها  النقلية  العلوم  هذه  وأصلُ  بالأصول...  مسائلها  من  الفروع  إلحاق  في  ما 
الشرعياتُ من الكتاب والسنة... ثم يستتبع ذلك علوم اللسان العربيِّ الذي هو لسانُ 

المِلَّة، وبه نزل القرآن«. 

ولم يكن انتقالُ الأمة العربية من النقل إلى العقل بدعةً لا سابقة لها ولا لاحقة، 
نصَّ  كافَّة،  الأرض  شعوب  لدى  مطَّرداً  يكون  أن  يكاد  حضاري،  مَسْلَكٌ  هو  وإنما 
 ُ اللَّ نزَْلَ 

َ
فقال: ]وَأ توقيفية  الدينية واللغوية  العلومَ  الكريم حينما جعل  القرآن  عليه 

عَلَيكَْ الكِْتابَ وَالْكِْمَةَ وعََلَّمَكَ ما لمَْ تكَُنْ تَعْلَمُ[ }النساء: 113/4{ وقال أيضاً: 
سْماءَ كَُّها[ }البقرة: 31/2{. وأثبته تطورُ الثقافات الإنسانية، ومنها 

َ
]وعََلَّمَ آدَمَ الأ

ثقافات أوربا التي كانت نقلية في العصور الوسطى، تدور في فلك التوراة والإنجيل، 
وأصبحت في عصر النهضة عقليةً تصادم الكنيسة، وعلومَ اللاهوت. 

انظر »ضحى الإسلام« /279 وما بعد. 	(((
المقدمة /435.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

278

ويغلب على ظننا أن العلوم النقليةَ تستثير ملكاتِ العقل، وتحثه على الإبداع، 
العقل يحاول  أن  السابقة  الفقرة  ابن خلدون حينما ذكر في  الحقيقة أشار  وإلى هذه 
الانتقال  الفكر على  ب  يتدرَّ المحاولة  وبهذه  التشريع.  بأصول  الفقه  فروع  يُلْحق  أن 

بالعلوم من النقل إلى العقل؛ أي على إبداع العلوم العقلية. 

ا يرقى بظنِّنا إلى الرجحان أن الدين الإسلاميَّ بقيَ طَوَالَ العصر الأمويّ  وممَّ
وعلم  الكلام،  وعلم  والفقه  والتفسير  القراءات  فأنجب  العلميّ،  التفكير  محورَ 
الحديث  بين أهل  الحوار  الفقهية، واحتدم  المذاهبُ  ا ظهرت  فلمَّ المغازي والسير، 
وأهل الرأي شُحِذ الفكر، وتهيَّأ للخوض في العلوم العقلية. وبعدما اكتملت الأسباب 
وتضافرت العوامل ظهرت العلوم العقلية الدنيوية من طبّ ورياضيات وحيوان. تلك 

واحدة.

ر الدعوة إلى الإسلام.  ةُ على نجوم العلوم العقلية من النقلية تطوُّ والثانيةُ الدالَّ
يلفتَ  أن  جوهرُها  فطرية،  إيمانيةً  الدعوةُ  كانت  والأمويين  الراشدين  عصري  ففي 
الوجود  في  النظر  من  يستنبط  لكي  وتدبيره،  الكون  خَلْق  إلى  المدعوِّ  نظرَ  الداعي 

الإيمانَ بمن أوجده.

ا كان العصر العباسي، وعايش المسلمون أصحابَ الملل والنحل الأخرى  فلمَّ
أصبحت الدعوة الفطرية قاصرةً عن أن تقنع أتباع الديانات الأخرى - وجلُّهم مُسلَّح 
ولذلك  التوحيد.  وعقيدة  الإله  ر  بتصوُّ ارتقاء  من  الإسلام  في  بما   - أرسطو  بمنطق 
ناحية، وتدحضُ  العقلُ من  يقبلُها  الدعوة بحجج  في  العقليَّ  المسلك  الدعاةُ  سلك 

حججَ الرافضين من ناحية أخرى. فنجمت العلومُ العقلية من النقلية.

1 - عوامل تطور العلوم العقلية)))
ما ذكره ابن خلدون عن إفضاء العلوم النقلية إلى العقلية لا يعني بالضرورة أن 
علوم الدين وحدها هي التي أنجبت علوم العقل، وإنما هي عامل واحد من عوامل 

انظر »ضحى الإسلام« 287 وما بعد. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

279

كثيرة، تتضافر لكي تصنع البيئة العلمية المناسبة لظهور نهضة فكرية، تعقب النهضة 
الروحية التي يصنعها الدين. وأبرز هذه العوامل: 

• كثرة العمران: قال ابن خلدون))): »إن العلوم تكثر حيث يكثر العمران، وتعظم 	
غير  والأمصار  القرى  في  نشأ  ممن  العلم  إلى  بفطرته  تشوّف  ومن  الحضارة. 
المتمدنة، فلا يجد فيها التعليم... واعتبر ما قررناه بحال بغداد وقرطبة والقيروان 
الحضارة،  فيها  واستوت  الإسلام،  صدر  عمرانها  كثر  لمّا  والكوفة،  والبصرة 
كيف زخرت فيها بحار العلم، وتفننوا في اصطلاحات التعليم وأصناف العلوم، 

واستنباط المَسَائِل والفنون، حتى أربوا على المتقدمين«. 

ا يؤيد كلام ابن خلدون أنك لو قارنت حواضر العراق في العصر العباسي  وممَّ
بحواضر الشام، لوجدت المدن الكبرى: بغداد، والبصرة، والكوفة أوسع علماً 
من مدن الشام. وعلة ذلك أن النشاط العلمي يحتاج إلى تقدم عمراني وازدهار 
الشام  بزت  العصر  ذلك  في  والعراق  الثقافات،  بين  فكري  وتلاقح  اقتصادي، 

ومصر في هذه الأمور. 

• السابق أو صانع له؛ لأن 	 بالعامل  العامل مقترن  العراق: هذا  إلى  الخلافة  انتقال 
بغداد، ووصل  به  الذي عمرت  المال  نقل  العراق  إلى  الشام  الخلافة من  انتقال 
دار  وأنشئت  الكتب،  وترجمت  والمكتبات،  المعاهد  منه  وبنيت  العلماء،  به 

الحكمة. وتمثل ذلك كله في الازدهار الفكري الذي عرف به عصر المأمون. 

الكبرى  المدن  تبز  الأحيان  أغلب  في  الخلافة  حاضرة  أن  على  يدلك  ما  وأدلُّ 
بناء  البصرة والكوفة - وكانتا قبل  أن  تبزها في عمرانها  الأخرى في علمها كما 
عاصمته  المنصور  شاد  بعدما  أخذتا   - والفقه  والنحو  اللغة  حاضرتي  بغداد 
تفقدان ما كان لهما من صدارة فكرية، وراح علماؤهما يهاجرون إلى بغداد كما 

تهاجر الطير باحثة عن الرزق والأمن والبيئة المناسبة. 

المقدمة /434. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

280

• في 	 لهم  يُتَحْ  لم  ما  العباسي  العصر  في  للعرب  أُتيح  والثقافات:  الشعوب  د  تعدُّ
سادةَ  العربُ  كان  أن  فبعد  ومعايشتها.  الشعوب  مخالطة  من  الأموي  العصر 
التي  الشعوبَ  العباسيون  خالط  الأحــزاب  وزعماءَ  الجيوش،  وقــادةَ  الدولة، 
الإدارة،  في  بهم  واستعانوا  الوزراءَ،  منهم  واتَّخذوا  الفرس،  بوا  وقرَّ حكموها، 

جوا من بناتهم.  بين لأبنائهم، وتزوَّ واستقدموا علماءهم، مؤدِّ
سبق  التي  العقلية  العلوم  أحيا   ، ثقافيٌّ امتزاجٌ  الاجتماعيَّ  الامتزاجَ  هذا  ورافق 
الحضارة  وورثــة  والصابئة،  والسريان  النساطرةَ  وشجع  إليها  العربَ  الفرسُ 
اليونانية من كلِّ جنس ولسان على نقل ما ورثوا من علوم القدماء إلى لغة العرب، 

وأهمُّ ما نقلوا العلوم العقلية.
• العباد، 	 وخالطوا  البلاد،  عمروا  قد  العباسيون  كان  لو  والتعبير:  التفكير  حرية 

ولم يشفعوا العمارة والمخالطة بالبيئة السمحة التي تُتيح للعقول أن تتلاقَح لما 
نَجَم عن عمرانهم غيرُ القصور والدور، وعن مخالطتهم غير الهجنة والإقراف، 

وإنجاب المولَّدين.
لقد ضمن الخلفاءُ العباسيّون للثقافات القديمة أن تُنقَْلَ وأن تزاحم ثقافةَ العرب، 
من  والأطباء  الفلك  وعلماء  والصابئة،  واليهود  والسريان  بالنساطرة  وجاؤوا 
الحرية  هذه  ظلّ  وفي  للأستاذ.  التلاميذ  إصغاءَ  إليهم  وأصغَوْا  ولسان،  لون  كلِّ 
ة في  الفكرية ازدهرت علومُ العقل وأثمرت، في العصر العباسي الأوّل، وخاصَّ

عهد المأمون. 
ما  الفكرية، وأعجبُ  للحرية  بالعقل، ورعايةً  إيماناً  الخلفاء  أعظم  المأمون  كان 
يُعجبك منه أنه كان يجد في الحوار الحرّ متعته العُظمى، وأنه كان أحرصَ الناس 
حريةَ  أن  لاعتقاده  قراءتها؛  على  حضّاً  هم  وأشدَّ العلمية،  الكتب  اجتلاب  على 
العليا. روى الإمام الذهبيّ أن  المُثل  القيم الإنسانية، وأشرفِ  التفكير من أعظم 

المأمون قال))):

سير أعلام النبلاء 282/10. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

281

»لا نزهةَ ألذُّ من النظر في عقول الرجال« وأنه قال: »غَلَبَةُ الحجة أحبُّ إليَّ من 
ا ذكر الزركلي في ترجمته))) أنه »أتحف ملوكَ الروم بالهدايا  غلبة القُدْرة«. وممَّ
كتب  من  كبيرٍ  بعدد  إليه  فبعثوا  الفلاسفة،  كُتب  من  لديهم  بما  يصلوه  أن  سائلًا 
وغيرهم،  وبطليموس،  وإقليدس  وجالينوس  وأبقراط  وأرسطاطاليس  أفلاطون 

فاختار لها مَهَرة التراجمة، وحضَّ الناس على قراءتها«. 

يُعَدَّ من أعظم  بأن  القرآن لكان جديراً  القول بخلق  المعتزلةَ في  ولولا مظاهرتُه 
الحُكّام المؤمنين بحرية الرأي، لكنَّ المنصبَ يأبى إَّل أن يُفسد الحكمة بالسلطة، 

والحرية بالاستبداد. 

• تأثير عميق في 	 لهما  السابقة عاملين، كان  العوامل  إلى جملة  أن تضيفَ  ولك 
ولأهميتهما  والوِراقة.  الترجمةُ  وهما  وتطويرها،  ونشرها  العقلية  العلوم  نقل 
هما من  أرجأنا الكلامَ عليهما إلى موضع آخر من هذا الفصل، لكي نوفّيهما حقَّ

الدرس. 

2 - منهج البحث)))
الوصول  وأسلوب  البحث،  بطريقة  النقلية  العلوم  من  العقلية  العلومُ  تميزت 
من  الأحكام  تستنبطُ   - الدين  علومُ  رأسها  وعلى   - النقلية  فالعلوم  الأحكام.  إلى 

النصوص المنقولة، ولا تُعمل العقولَ إَّل في أمرين:

الفروع من  الرواة. والثاني استنباط  السند، وعدالة  التحقيقُ في صحة  لُهما  أوَّ
الأصول.

المدروسة  ة  المادَّ يمتحن  الذي  العقل  إلى  تحتكم  فإنها  العقلية  العلومُ  وأمّا 
بالمنطق. فما أثبت العقلُ صحته ثبت، وجُعل حقيقةً علمية كمعادلات الرياضيات. 
كحركات  الملاحظة  إلى  فيه  احْتُكِمَ  والبرهان  ة  والحجَّ بالمنطق  العقلُ  يُثبته  لم  وما 

الأعلام. 	(((
انظر »ضحى الإسلام« 288 وما بعد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

282

الطبيعة  كعلوم  والتجريب  للاختبار  أُخْضِعَ  الملاحظةُ  فيه  تُجْزئ  لم  وما  الكواكب. 
)الفيزياء(، والنبات، والحيوان، والطبّ. 

إلى  والوصول  الحقائق،  اكتشاف  على  مُنصبٌّ  العقلية  العلوم  منهج  إن 
القوانين، وجمع الأدلة التي تؤيّدها أو تفندها، ولا يهتم بالمصدر الذي صدرت عنه، 

ولا بعدالة الرواة والعلماء الذين أثبتوها. ولا بتجريح العلماء الذين نفوها. 
وهذا المنهج العلمي أخذ يؤثِّر نهايةَ العصر العباسي الأول في بعض العلوم 
أن  فبعد  والصرف.  النحو  ها  وأهمُّ اللغوية،  العلوم  بعض  وفي  الفقهُ،  ومنها  الدينية، 
أصبحوا  والشواهد،  بالنصوص  وقواعدهم  أحكامَهم  يشفعون  والنحاة  الفقهاءُ  كان 
الفقهاء  أخذ  الزمن  مرور  ومع  المنطقية.  والبراهين  العقلية،  الأدلة  إليها  يضيفون 
واحتدم  الفقهية،  المذاهب  ثبتت  أن  بعد  والتعليل  التحليل  في  يمعنون  والنحاة 

الخلاف بين المدارس النحوية، فتقارب المنهجان.
وقبل أن يتقارب المنهجان شهدت الساحةُ الثقافية اعتراكاً شديداً بين أصحاب 

ض عن علم وفير. قال أحمد أمين))):  المنهجين، تمخَّ
لون الآخرين بالزندقة والإلحاد،  »كان صدام عنيف بين الطائفتين، إذْ رمى الأوَّ
كما رمى الآخرون الأولين بالجمود والتزمُّت. وكان أظهر من يمثل الأولين علماء 
الحديث، ومَنْ يمثل الآخرين علماء الكلام..« وفي أثناء هذا الاعتراك »اتسع مدى 
نت حول الطبّ، وهي العلومُ العقلية، وذلك جعل العلم ينفذ إلى  العلوم))) التي تكوَّ
من  خفيف  لون  له  وبعضُها  والرياضيين،  كالأطباء  ديني  غير  بعضُها  أخرى،  بيئات 
المختلفة،  الثقافات  على  أيديهم  يضعوا  أن  شاؤوا  وبعضُها  الكتاب،  كطبقة  الدين 
الكلام. فكان  منها كعلماء  تناقض  ما  بين  بينها، ويوفِّقوا  دينية، ويمزجوا  دينية وغير 
عت  من ذلك عقليات غير متشاكلة، سبَّبت النزاعَ والجدل، ولكن في الوقت عينه وسَّ

مجال العلم، وأوصلته إلى مناطق لم يصل إليها من قبل«.

ضحى الإسلام /290.  	(((
السابق. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

283

3 - مناهج التعليم 
دت المناهج،  لم يلتزم المعلِّمون منهجاً واحداً يأخذون به المتعلِّمين. فقد تعدَّ
الثقافات،  دُ ناجمٌ عن اختلاط  الناشئة بدراستها. والتعدُّ كُلِّف  التي  واختلفت العلوم 

والاختلاف تابعٌ لاختلاف المقاصد. 

فمن كانت غايتُه أن يظفرَ بمنصب من مناصب الدولة فُرِضَ عليه أن يتعلَّم ما 
له أن يرتقي المنصب، وأرقى المناصب في أواخر الدولة الأموية وصدر الدولة  يُخوِّ
نها  ضَمَّ لة  مفصَّ رسالة  الكاتب  الحميد  عبدُ  كَتَبَ  ولهذا  الديوانية.  الكتابةُ  العباسية 
البراعة في  الكتَّاب على  يُعين ناشئةَ  العلوم والفنون والآداب،  دَ  متعدِّ لاً  منهاجاً مطوَّ

فنهم، فقال))):

وابدؤوا  الدين،  في  هوا  وتفقَّ الآداب،  صنوف  في  الكتاب،  معشرَ  يا  »تنافسوا 
أجيدوا  ثم  ألسنتكم.  ثقِافُ  فإنها  العربية،  ثم  والفرائض،  وجلَ  عزّ  الله  كتاب  بعلم 
العرب  وأيامَ  ومعانيها،  غريبَها  واعرفوا  الأشعار،  وارْوُوا  كتبكم،  حِلْية  فإنه   ، الخطَّ
ولا  هِمَمُكم.  إليه  تسمو  ما  على  لكم  مُعينٌ  ذلك  فإن  وسيرها،  وأحاديثها  والعجم، 

تضيعوا النظر في الحساب، فإنه قِوامُ كتَّاب الخراج«. 

منهاج  واتَّسع  الأصيل،  يزاحم  الدخيلُ  أخذ  الفارسية  الثقافة  انتشار  ومع 
الثقافة  وكفة  الإسلامية،  العربية  الثقافة  كفة  كفتين:  بين  يوازنوا  أن  وكُلِّفوا  الكتّاب، 
الكتاب في  أن منهاج  الفارسية، فذكر  الثقافة  الجاحظ بطغيان  الفارسية، حتى ضاق 
ابن المقفع، وكتاب  زمانه طالبهم أن يعرفوا أمثالَ بزرجمهر، وعهد أردشير، وأدب 

مزدك، وحكم كليلة ودمنة وأمثالها. 

واستوزره  وأسلم،  مجوسيّاً  وكان   - 236هـ{  }ت:  سهل  بن  الحسن  وذهب 
بالشعر  تحصيلَها  الأديبَ  ألزم  التي  الثقافة  من  يقنع  فلم  نفسه،  المذهبَ   - المأمون 
فنيّاً، كاد يطغى على الأدب  تثقيفاً  واللغة والكتاب والسنة، بل طالبه أن يثقّف نفسه 

جمهرة رسائل العرب 534/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

284

وطربُه.  ولعبُه  وأَشَرهُ،  سَمَرُه  وللإيناس  مؤنس،  جليسٌ  نظره  في  الأديب  لأن  نفسه، 
والصولجان،  الشطرنج  ولعبَ  العود،  على  الضربَ  يعرف  أن  عليه  أن  فزعم 
ويعرف شيئاً من الطبِّ والهندسة والفروسية، ويتعلَّم أحاديث السمر، ومحاضراتِ 
المجالس. ولعلَّك أدركتَ ما في هذا المنهاج الفضفاض من طُغيان اللهو الفارسيِّ 
على الجدِّ العربيّ، ومن تشجيع الثقافة الدخيلة العابثة فوق ما فيه من دراسة العلوم 

ة كالطب والهندسة. العقلية الجادَّ

ولا تدركُ ما وراء هذا المنهاج من أغراض حتى تقرنه بمنهاج هارون الرشيد 
باً لولده الأمين، وبمناهج اللغويين وأهل الحديث.  حينما استقدم الكسائي مؤدِّ

الأحاديث  ومن  ها،  أعفَّ الأشعار  من  ولدَه  ي  يروِّ أن  الكسائي  أمر  فالرشيد 
ليجمعوا  البادية  إلى  يرحلون  كانوا  اللغة  وعلماءُ  ــاق،  الأخ لمحاسن  أجمعَها 
المسلمين ليجمعوا  الفصحاء، وأهلُ الحديث كانوا يجوبون بلاد  أفواه  الفصيحَ من 
الأحاديث النبوية من الحفظة الثقات، غير آبهين بما يلقون من عناء. فهؤلاء وأولئك 
كانوا يسعون إلى هدف نبيل، وهو تنشئةُ طلّابهم على الكتاب والسنة وتاريخ العرب 

وأشعارهم. 

4 - من الكتاتيب إلى المساجد والمجالس 
ومساجده  الابتدائية،  بالمدارس  العباسيّ  العصر  كتاتيبَ  يشبِّه  من  يخطئُ  لا 

بالمعاهد والجامعات.

مكان  على  أطلق  ثم  وطالب.  طُلّاب  مثل  كاتب،  جمع  الأصل  في  والكُتَّابُ 
مُ فيه الناشئةُ الكتابة، وجمعُه كتاتيب. والمكتبُ أفصحُ  الكتابة، أو المكان الذي يتعلَّ

من الكتَّاب، لكن الشيوع غَلَب الفصاحة. 

لم تكن المكاتب أو الكتاتيب متساويةً في مقدار ما تُعلِّم؛ فبعضُها كان يكتفي 
والحديثَ  والقرآنَ  والنحو  اللغةَ  الناشئة  يعلِّم  كان  وبعضُها  والكتابة،  القراءة  بتعليم 
مكتبٌ  له  كان  علقمة،  أبي  بن  علقمةُ  العصر  ذلك  في  المعلِّمين  أشهر  ومن  والفقه. 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

285

جعفرَ  أبي  خلافة  في  ومات  وعــروض،  وصرف  نحو  من  العربية  علوم  فيه  يعلِّم 
المنصور. 

رسم د. شوقي ضيف صورة طريفة لطلاب الكتّاب فقال))):

فيها  يكتبون  الأبنوس،  من  أو   ، الــعــاديِّ الخشب  من  ــواحٌ  أل للناشئة  »كــان 
وكان  آخــر.  درســاً  مكانَه  وأثبتوا  عنها،  مَحَوْه  درس  من  فرغوا  وكلَّما  دروسهم. 
يتقاضَوْنَ  المعلمون  وكان هؤلاء  والحبس...  رْب  والضَّ بالجَلْد  بونهم  يؤدِّ معلِّموهم 
تختلف  كانت  الخبر،  من  رغفان  بعضَ  أحياناً  تتجاوزُ  لا  زهيدة،  أجوراً  الناشئة  من 
آبائهم غنىً وفقراً، حتى ضُرِبَتْ برغفان المعلِّم  أحجامُها وأنواعُها باختلاف أحوال 

ة الاختلاف والتفاوت«.  الأمثالُ على شدِّ

حظّاً  وأصابوا  الله،  كتاب  وحفظوا  والكتابة،  القراءة  الطلاب  أتقن  فمتى 
دراسته،  إلى  يطمحون  ما  كلّ  فيها  فوجدوا  المساجد  إلى  اختلفوا  والشعر  اللغة  من 
وأصابت المساجد في العصر العباسي شهرة واسعة، وتخرج بشيوخها جلة العلماء 
تجويد  في  والمذاهب  الفرق  وتنافست  وعلومها،  مناهجها  وتنوعت  والفقهاء، 

التدريس فيها. 

وكان  بغداد،  في  المنصور  مسجدُ  الأول  العباسيِّ  العصر  في  أشهرها  ومن 
سون فيه علم الكلام. ومسجدُ البصرة، ومسجدُ الكوفة، والحرمُ المكيّ،  المعتزلة يُدَرِّ
الشيوخ  حول  يتحَلَّقون  الطلّاب  كان  وأمثالها  المساجد  هذه  وفي  المدنيّ،  والحرم 

سه.  حلقات تضيقُ أو تنداح بحسب شهرة الشيخ والعلم الذي يدرِّ

إذا ضاقت الحلقة كان الطلّاب يكتبون ما يسمعون من فم الشيخ، وإذا اتَّسعت 
في  ما  أحسنَ  ولعلَّ  الشيخ.  عن  مجلسُه  به  ابتعد  من  ليبلّغ  تلامذته  أحدُ  كلامه  د  ردَّ
حلقات التدريس انفتاحُها لكلِّ الناس؛ إذْ لم يكن الشيخُ يُقيِّدُ تلاميذه بأدنى شرط من 
شروط السماع والكتابة سوى الرغبة والإقبال على التعلُّم. وهذا الانفتاحُ لم يؤدِّ إلى 

العصر العباسيّ الأول /99.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

286

كثرة المتعلّمين وحسب، وإنما أتاح لكلّ طالب أن يصيبَ من العلوم الدينية واللغوية 
ة، والعلماء الذين  والعقلية ما شاء الله أن يصيب، فظهر جيلٌ من أصحاب الثقافة العامَّ

كانوا يؤلّفون في أكثر العلوم. 

في  المحاورة  ومن  الفقه،  حلقة  إلى  النحو  حلقة  من  ينتقل  العلم  طالب  كان 
علم الكلام إلى المشاركة في النقد، وعُرف هذا الجيل من المثقفين )الموسوعيين( 
د العلوم، المصيب من كل الفنون، الملمّ  ين، وكان لهذا الجيل المتعدِّ باسم المسجديِّ
بكل الثقافات الأصيلة والدخيلة رواجٌ في مجالس الخلفاء والأمراء، وظهورُه أثبت 
رأي الجاحظ الذي كان يرى أن الأديب هو الذي يصيب من كلّ العلوم والفنون، ولا 

يكتفي بدراسة اللغة وآدابها. 

لون  وإذا كنا قد شبَّهنا المساجدَ بالجامعات فإن من يحاضرون فيها كانوا يحوِّ
المحاضراتِ في بعض الأحيان إلى مناظرات، يحتدمُ فيها النقاش بين الفقهاء، ويشتدُّ 
زون  الحوارُ بين النحاة، ويصطخبُ الجدال بين المعتزلة وأهل السنة، ويصبحُ المبرِّ
رون فيها مجالس  فيها من أعلام العلماء، تفتح لهم قصورُ الأمراء والخلفاء، ويتصدَّ

العلم والأدب والمناظرة. 

والخلفاء،  الأمراء  يرعاها  انعقادُها في مجالس  المناظرات  في  ما  أمتع  ولعلّ 
الأهبة  لها  يتخذون  العلماء  كان  ولهذا  والمغلوب.  للغالب  العطاء  فيها  ويجزلون 
ودفاعاً  حيناً،  والمدائح  المنائح  في  طمعاً  والأنصار،  الأشهاد  ويحشدون  والدربة، 
أكثر  أن  وحرارتها  احتدامها  على  ساعد  وممّا  آخر.  حيناً  الحقّ  أنه  يعتقدون  عمّا 
التي كانت تناقش فيها تحتمل أكثر من وجه. ولاسيما ما دار منها  القضايا الخلافية 

بين الفقهاء والنحاة. 

بين  الحديث،  وأهل  الرأي  أهل  بين  دار  ما  فأشهرُها  الفقهية  المناظرات  ا  أمَّ
ا  وأمَّ الحسن.  بن  ومحمد  الشافعيِّ  وبين  مالك،  وأصحاب  حنيفة  أبي  أصحاب 
المناظراتُ النحوية فأشهرُها المسألة الزنبوريّة التي دارت بين الكسائي وسيبويه في 
مجلس يحيى البرمكي، وانتصرَ فيها الكسائيُّ بشهود الزور على سيبويه. والمناظرةُ 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

287

قال  الكسائي،  من  اليزيدي  انتقم  وفيها  الرشيد،  حضرة  في  واليزيدي  الكسائي  بين 
أستاذُنا سعيد الأفغاني في التعليق على هذه المناظرة))):

على  فأذاقَه  وسيبويه،  للأصمعيِّ  منه  يثأر  مَنْ  الكسائيّ  على  الله  سلَّط  »لقد 
يستطع  ولم  البصريين...  على  لعصبيته  كفاء  كان  ما  اليزيدي  المبارك  بن  يحيى  يد 
الكسائيّ أن يغلبه بجاهه، فعاش حياتَه تنزلُ عليه منه الضرباتُ في المناَظَرة والهجاء 

والأشعار«. 

ويُخيَّلُ إلينا أن المناظرات كانت الشكلَ الأسمى للجدال العلميّ لأسباب: 

أولها أنه لا يشارك فيها إلَّ كبارُ العلماء في كلِّ علم من علوم النقل والعقل. 

كان  ولهذا  العلماء،  صفوة  من  ومَسْمع  مَشهدٍ  على  تجري  أنها  وثانيها 
ون لها غاية الاستعداد.  المتناظرون يستعدُّ

ة المأمون - كانوا  وثالثها أن الخلافة كانت ترعاها، وأنَّ أكثر الخلفاء - وخاصَّ
فين المشاركين فيها.  من المثقَّ

من  تُخرجَها  أن  فتحاولُ  فيها،  يُبَتَّ  لم  مسائل  تتناولُ  كانت  أنها  ورابعُها 
استطاعت  وغيرِها  الأسباب  ولهذه  اليقين.  إلى  الظنّ  ومن  الاتفاق،  إلى  الاختلاف 

المناظراتُ أن ترقى بالعلوم إلى ذروةِ النضج، لأنَّها كانت ثمار أرقى القرائح. 

5 - المكتبات وبيت الحكمة 
بنفائس  العامرة  المكتبات  بكثرة  الفتح  قبل  الإسلامي  العربي  العالمُ  عُرف 
الكتب، أشهرُها مكتبةُ الإسكندرية في مصر، وخزانة يزدجرد في مرو، ومكتبةُ كسرى 
بين  ما  منطقة  في  المنبثّة  السريانية  المكتبات  وعشراتُ  جنديسابور،  في  أنوشروان 
النهرين، والملحقة بالمدارس التي يعلّم فيها رهبان السريان، وأشهرُها مدارسُ الرها 

ونصيبين وقنسرين. 

في أصول النحو /182.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

288

الكتب،  اقتناء  على  اللغة  وعلماءُ  والنحاةُ  الــرواةُ  أقبل  الأموي  العصر  وفي 
من  جمع  154هـ{  }ت:  العلاء  بن  عمرو  أبا  إن  حتى  جمعها،  في  يتنافسون  وراحوا 
السقف.  من  قريبٍ  إلى  بيتاً  ملأ  ما  العرب  وأخبار  الشعر،  ودواوين  اللغوية،  الكتب 
وما  يكتبون،  ما  فيجمعون  نهجَه،  ينهجون  كانوا  العلماء  من  لدِاتهِ  أن  ر  تقدِّ أن  ولك 

يكتب لهم، حفاظاً على تراث العرب، وحمايةً له من الضياع. 

العربية،  الكتب  بجمع  الخلفاء  عُني  العباس  بني  إلى  الخلافة  آلت  أن  وبعد 
وترجمة المخطوطات اليونانية، وتنافسوا في تشجيع العلماء والنسّاخ والمترجمين، 
أسواق  تملأ  الوراقين  دكاكين  وأصبحت  التأليف،  وحركة  الوراقة،  حرفةُ  فنشطت 
أو مكتبة )بيت الحكمة(  الحكمة(  ة، وجُعِلت )خزانةُ  ة وبغداد خاصَّ الحواضر عامَّ
أعظم مركز ثقافي، تُجمع إليه النفائس، وتشع منه الثقافة إلى العالم الإسلامي كلّه. 

قال أحمد أمين في تأريخه هذه المكتبة))):

اها.  المأمون وقوَّ اها  نمَّ الرشيد أولاً وضع نواتها، ثم  سها فيظهر أن  ا مؤسِّ »أمَّ
ا وجدها  فقد رَوَوْا أن الرشيد ولَّى يوحنا بن ماسويه ترجمة الكتب الطبية القديمة لمَّ
على  أميناً  ووضعه  المسلمون  افتتحها  حين  الــروم  بلاد  وسائر  وعمورية  بأنقرة 

اقاً، يكتبون بين يديه«. الترجمة، ورتَّب له كُتَّاباً حُذَّ

ونقل أحمد أمين))) عن ابن النديم قولَه: »إن أبا سهل الفضلَ بن نوبخت كان 
الحكمة  بيت  في  ينسخ  الشعوبيُّ  علانُ  وكان  الرشيد...  لهارون  الحكمة  خزانة  في 

للرشيد والمأمون والبرامكة«. 

ا نقل أن خزانة الحكمة كانت في عهد الرشيد، وأنه كان يعملُ  ثم استنبط ممَّ
فيها علماء مختلفو الثقافة، وأنه في عهد الرشيد كانت خزانةُ الحكمة مكاناً، فيه كتب، 
اليونانية والفارسية، وتُترجَمُ، وفحوى  الكتبُ  تُنسخ  وله رئيسٌ وأعوان، وفيه كانت 

ضحى الإسلام /318.  	(((
ضحى الإسلام /318.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

289

الفارسي،  والأدب  اليوناني،  الفكر  لنقل  ثقافيّاً  مركزاً  كانت  الحكمة  دار  أن  كلامه 
والعلوم العقلية، وأن اختصاصَها بهذا اللون من الثقافة اشتدَّ بعد وفاة الرشيد، إذْ قال 

في إطراء المأمون))):

اتّساع  ذلك  وتبع  أقوى.  وميله   ، أشدُّ العقلية  والعلوم  الفلسفة  في  رغبته  »إن 
اليونانية  الكتب  لإحضار  القسطنطينية  إلى  بعثةً  فأرسل  الحكمة...  بيت  في  العمل 
من طبِّيَّةٍ وفلسفية، وكان في القسطنطينية مكتبة كبيرة.. ويظهر أن بيت الحكمة كان 

مجموعةَ خزائن، كلُّ مجموعة من الكتب خزانة«. 

الدرس؛  ها من  المكتبة حقَّ وْا هذه  وفَّ منقّبون،  باحثون  أمين ظهر  أحمد  وبعد 
لأنها تمثّل أرقى ما وصلت إليه ثقافة العرب في العصر العباسي الأول. ومن هؤلاء 
في  الغاية  على  أوفت  مفصلة،  مطولةً  مقالة  نشر  إذْ  التكريتي،  طه  سليم  الباحثين 

الإحاطة بما كان عليه العمل في بيت الحكمة. وممّا ورد في هذه المقالة))):

»إن نواة بيت الحكمة من الكتب هي الخزانةُ التي جمعها أبو جعفر المنصور، 
الخزانةُ بحكم الإرث  انتقلت هذه  الخلد... وقد  لها جناحاً خاصّاً في قصر  وأفردَ 
والقاعات  الأقسام  من  عدد  إلى  مقسّماً  الحكمة  بيت  كان  الرشيد...  هارون  إلى 
والغرف: فهناك غرف كثيرة للتدريس، يحضرها الطلاب من مختلف أنحاء العالم 
لتلقي العلوم فيها على أيدي أساتذة منتدبين لتدريس تلك العلوم«. وجاء في هذه 

المقالة: 

ا المكتبة فكانت تتألَّف هي الأخرى من عدد من الغرف، مزوّدة برفوف،  »أمَّ
واسعة  قاعة  توجد  التدريس  وغــرف  المكتبة  جانب  وإلــى  الكتب،  عليها  تُصَفُّ 
خاصة  غرفة  وهناك  العلمية.  المناظرات  وعقد  المحاضرات،  لإلقاء  صة  مخصَّ
المكتبة  الدارسون والمدرّسون والمطالعون والعاملون في  ها  يؤمُّ ة للاستراحة،  معدَّ

السابق /319.  	(((
ص   ،1979  / سنة  ع/4،  م/8،  المورد،  مجلة  التكريتي،  طه  سليم  د.  بغداد«  في  الحكمة  »بيت  	(((

/199 وما بعد. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

290

التي يعزفها  ليستريحوا فيها، ولكي يشنفوا أسماعهم بالاستماع إلى الأنغام الشجية 
جوقٌ موسيقي«. 

وممّا جاء في هذه المقالة: 

»وأفرِدت في بيت الحكمة غرفٌ أخرى للمترجمين، وأخرى للذين يقومون 
غرف  تقومُ  حين  في  فيها،  خطأ  كلّ  وإصلاح  وتنقيحها،  الترجمات  تلك  بمراجعة 
الغير.  لحساب  أو  لأنفسهم  ا  إمَّ الكتب،  بنسخ  يقومون  الذين  اخين  بالنسَّ خاصة 
ةٌ لعمل المجلِّدين الذين يتولّون تجليد كلّ كتاب يدخل إلى  وكذلك توجد غرف معدَّ
بيت الحكمة... وكانت النساء يزاولن أعمالاً في بيت الحكمة بصفة مناولات، وقد 

اشتهرت منهن توفيق السوداء«. 

وأعجبُ ما يعجبك في بيت الحكمة والقائمين عليه ما اتَّسعت له رفوفُه من 
عناية  من  المخطوطات  هذه  لقيته  وما  ويهودية،  ومسيحية  وثنية  قديمة  مخطوطات 

العرب وتقدير الخلفاء، قال سليم طه التكريتي:

الخرائط  من  مجموعة  يضمُّ  الحكمة  بيت  كان  الكتب  نفائس  جانب  »إلى 
رات البلدانية... وكذلك كان بيت الحكمة يحتوي على كتب، كتبت بخطوط  والمصوَّ
المكتوبة  الكتب  جانب  إلى  الحميريّ،  والخطِّ  الحبشيّ،  الخطِّ  أمثال  من  قديمة 
بالخط الآرامي والسرياني والعبري واليونانيّ والنبطيّ، وغيرها، كما أشار إلى ذلك 
على  مكتوب  الحكمة  بيت  في  كتاب  وجود  عن  النديم  ابن  ذكر  كذلك  النديم.  ابن 

جلد )أَدَم( بخطِّ عبد المطلب بن هاشم«. 

وخلاصةُ القول في بيت الحكمة أنه كان وزارة ثقافة كاملة، لا مكتبةً رسمية 
ة فحسب. كان داراً للترجمة والنشر، يؤتى إليها بالمخطوطات من أطراف الدنيا،  عامَّ
فتترجم وتحفظ، وتنشر ترجماتها. وكان جامعةً إنسانية عالمية، يفد إليها طُلّاب العلم 
والأدباء،  العلماء  كبار  فيه  يحاضر  حرّاً،  فكريّاً  ومنبراً  ودين،  ولسان  جنس  كل  من 
وخطوطها  بصورها  والمخطوطات  الخرائط  على  أضلاعه  تحنو  مُتْحفاً  وكــان 
القديمة. وكان مركزاً حضاريّاً، تتلاقح فيه حضاراتُ الشعوب بلا تعصّب، ويتحاور 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

291

فيه  تصدح  فنيّاً،  نديّاً  وكان  والمنطق.  الفلسفة  وأهلُ  والمذاهب،  الأديان  أربابُ  فيه 
المعازفُ بأرقى الأنغام لترفيه العلماء والباحثين. وكان أسوةً حسنة، تأسّى بها سَراةُ 
القوم في بغداد وغيرها من الحواضر، وراحوا يصنعون على شاكلتها مكتباتٍ أصغر 

منها ترعى الفكر وتنشره.

قد يخطر لك أو لغيرك من القرّاء أن تحمل ما ذكرناه عن بيت الحكمة على 
ب للعروبة والإسلام. وقبل خطور هذا الخاطر  محمل الغلوِّ والنفج، فترمينا بالتعصُّ
في  )الوجيز  من  منقولةً  ديورانت(،  )ول  الأمريكي  المؤرّخ  شهادةَ  يديك  بين  نضعُ 

قصة الحضارة())):

المسيحيين  مــدارس  على  إبقاؤهم  أمية  لبني  تذكر  التي  المآثر  أعظم  »من 
والفهلوية.  والسريانية  باليونانية  قديمة  كتب  من  فيها  ما  وعلى  والصابئة،  والفرس 
لهم  ليجلبوا  بيزنطة  إلى  رسلهم  وأرسلوا  ترجمتها،  عوا  شجَّ العباسيون  جاء  وحينما 
830م بيت  كتباً أخرى في الطبّ والرياضيات والعلوم الأخرى، وأنشأ المأمون سنة 
يعادل  ما  إنشائه  في  وأنفق  عامة،  ومكتبة  علميّاً،  مجمعاً  وجعله  بغداد،  في  الحكمة 

مليون دولار«. 

6 - الترجمة

به،  يقرنونها  أنهم حينما  غير  الترجمة،  المأمون على  فضلَ  الباحثون  ينكرُ  لا 
ه أن ينسب إليه شرفُ البدء بها  ه، وحقُّ ويقفونها عليه يَبْخَسون أبا جعفر المنصور حقَّ
في بداية العصر العباسيّ الأول. وإذا كان المأمونُ قد اندفع إلى الترجمة بدافعٍ فكريٍّ 
خالص، فإن أبا جعفر اندفع بدافعين: دافعٍ عقليّ، وهو اعتقاده بما يروي المنجمون 
كان  لأنه  للجسوم؛  طبٍّ  من  الأجانب  عند  ما  طلبُه  وهو   ، وجسميٍّ النجوم،  عن 

ممعوداً، أي مقروح المعدة. 

 .94/3 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

292

بأحكام  وعمل  المنجمين،  ب  قرَّ خليفة  أولُ  »المنصورُ  السيوطي))):  قال 
النجوم، وأولُ خليفة تُرجمت له الكتبُ السريانية والأعجمية بالعربية«، وقال الإمام 
مبطوناً«  مات  وقيل:  للحج،  فسار  موته،  قرب  على  يدلُّ  ما  رأى  »قيل:  الذهبيّ))): 
فضله  ذكر  حينما  ضيف  شوقي  د.  وأنصفه  بطنه.  في  بوجع  أُصيب  من  والمبطونُ 
د ما أمر بترجمته من كتب الأدب والمنطق والنجوم والرياضيات  على الترجمة، وعدَّ

والطبّ، فقال ناقلًا عن المسعودي))):

»المنصورُ هو أولُ خليفة )عباسي(، تُرجمت له الكتبُ من اللغات العجمية 
إلى العربية، ومنها كتاب كليلة ودمنة، وكتاب السندهند، والمجسطي في علم الهيئة 
الحساب، وكتاب  الأرثماطيقي في  والنجوم وحركات الأفلاك والكواكب، وكتابُ 
كبير  بن بختيشوع  الهندسية. ونقل جورجيس بن جبريل  أُقليدس في علم الأشكال 
الأطباء في بيمارستان جنديسابور الذي استدعاه المنصورُ كتباً كثيرة من اليونانية إلى 
ن لَمَع اسمُهم لعهد  العربية. وأغلب الظن أنها كانت في جمهورها كتباً طبية... وممَّ
المنصور في ترجمة كتب الطبِّ اليوناني أبو يحيى البطريق }ت: 180هـ{ إذْ عُنيَ بنقل 

طائفة من كتب أبقراط وجالينوس«.

إليهم  آلت  بعدما  البرامكةُ  فيها  وشارك  الرشيد،  عهد  في  الترجمة  ونشطت 
الفرس، وقصصهم  آداب  من  وكثيراً  واليونان،  الهند  من علوم  كثيراً  فنقلوا  الوزارة، 
العرب في  نقلوا كانوا يحاولون أن يجاروا  بما  وأخبار ملوكهم، وحكمهم. وكأنهم 

المفاخرة بالبيان بعدما أُتيح لهم أن يجاروهم في السلطان. قال د. شوقي ضيف))): 

البرمكي،  جهم  بن  محمدُ  حينئذ  الفارسي  للتراث  المترجمين  أبرز  »من 
وزادويه بن شاهويه، وبهرام بن مردانشاه، وموسى بن عيسى الكسروي، وعمر بن 

تاريخ الخلفاء /251.  	(((
سير أعلام النبلاء 87/7.  	(((

العصر العباسيّ الأول /110.  	(((
العصر العباسيّ الأول /113. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

293

الفرخان، وسلم صاحب دار الحكمة، وسهل بن هارون أحد خَزَنتها المشهورين. 
سابور،  ابنه  إلى  بابك  بن  أردشير  وعهدُ  بزرجمهر،  أمثالُ  نقلوه  ما  أنفس  ومن 
وكتاب جاويدان خرد في صنوف الآداب ومكارم الأخلاق، وكتاب هزار أفسانه، 
وهو أصل من أصول ألف ليلة وليلة. وقد نقل أبانُ بن عبد الحميد الكاتب كتابَ 
وسيرة  أردشير،  سيرةَ  العربي  الشعر  إلى  نقل  فإنه  وأيضاً  الشعر،  إلى  ودمنة  كليلة 

أنوشروان«.

الكتب  أسماء  على  وقف  عثمان  أبا  أن  له  يتبينْ  الجاحظ  كتب  يقرأْ  ومَــنْ 
ولم  الفرس،  قدماء  إلى  نسبتها  في  ارتاب  لكنه  مترجميها.  أسماء  وعلى  المترجمة، 
واستعربوا،  أسلموا  أن  بعد  المولَّدون  الأدباءُ  صَنعَها  موضوعةً،  تكون  أن  يستبعد 
وغدوا قادرين على صياغة الأفكار الفارسية والتاريخ الكسروي ببيان عربيّ مشرق، 

إذْ قال))):

»ونحن لا نستطيعُ أن نعلم أن الرسائل التي بأيدي الناس للفرس، أنَّها صحيحةٌ 
ع، وسهل بن هارون، وأبي  إذْ كان مثلُ ابن المقفَّ غيرُ مصنوعة، وقديمةٌ غير مولَّدة، 
عبيد الله، وعبد الحميد، وغيلان يستطيعون أن يولِّدوا مثلَ تلك الرسائل، ويصنعوا 

يَرِ«.  مثلَ تلك السِّ

احتجَّ الجاحظ فيما ذهب إليه))) - وحجّتهُ لا تخلو من غُلوّ -: »بأن كلَّ كلامٍ 
وطول  رأي،  اجتهاد  وعن  فكرة،  طول  عن  هو  فإنما  للعجم،  معنى  وكلَّ  للفرس، 
خلوة، وعن مشاورة ومعاونة... وكل شيء للعرب فإنما هو بديهة وارتجال، وكأنه 

إلهام، وليست هناك معاناة ولا مكابدة«. 

في  ارتقت  الترجمة  أن  في  والمحدثين  القدماء  الباحثين  أحد من  يُماري  ولا 
عهد المأمون ذروة لم ترقها طوال العصر العباسي. وما وقفناك عليه ممّا كان يجري 

البيان والتبيين 29/3.  	(((
السابق 28/3. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

294

في بيت الحكمة يدلُّ على أن ترجمة العلوم العقلية أصبحتْ شغلَ الدولة الشاغل، 
وأن المترجمين تسنموا أسمى المراتب، وتسلَّموا أجزل الرواتب.

 - وكان  البطريق  بن  يحيى  الخصبة  الفترة  تلك  في  المترجمين  أشهر  ومن 
ترجم  وقد  جميعاً.  واليونانية  اللاتينية  »يجيد   :- ضيف)))  شوقي  للدكتور  والقولُ 
في  وكتبه  النفس،  في  مختصراً  لأرسطاطاليس  وترجم  طيماوس،  ة  قصَّ لأفلاطون 
المعروف  إلى الإسكندر  العالم، وكتاب أرسطو  الحيوان، وفي  العلوية، وفي  الآثار 

ا نُحِل على أرسطو«.  باسم سرّ الأسرار، وهو ممَّ

ب كما يقول الزركلي))): »بزرجمهر  ومنهم سهل بن هارون }ت: 215هـ{ الملقَّ
يتعصّب  ببغداد، وكان شعوبيّاً  الحكمة  رياسة خزانة  فولاَّه  المأمون  الإسلام.. خدم 

للعجم على العرب«. 

وأشهرُهم على الإطلاق - والقولُ للزركليّ أيضاً -: »حنينُ بن إسحاق }ت: 
ن من اللغات اليونانية والسريانية والفارسية،  260هـ{ وهو طبيبٌ مؤرّخ مترجم.. تمكَّ
الترجمة...  بالمأمون، فجعله رئيساً لديوان  المترجمين.. واتصل  إليه رياسةُ  فانتهتْ 
ما  زِنَةَ  الذهب  يعطيه من  المأمون  أبقراط وجالينوس. وكان  كثيراً من كتب  ص  ولخَّ
ينقلُه إلى العربية من الكتب، فكان يختار لكتبه أغلظ الورق، ويأمر كُتّابه أن يخطّوها 

بالحروف الكبيرة، ويفسَحوا بين السطور«.

7 - الوراقة 
وألواح  الإبل،  أكتافِ  يكتبون على  الإسلام  الجاهلية وصدر  في  العربُ  كان 
المدبوغة.  الجُلود  الرقيقة، وعلى  البيضاء  الحجارة  النخل، وعلى  الخشب وعسب 
ورِ  ويسمّون الحجارة لخافاً، والجلود رقوقاً. وواحد الرقوق رَقٌّ قال تعالى: ]وَالطُّ

)*( وَكتِابٍ مَسْطُورٍ )*( فِ رَقٍّ مَنشُْورٍ[ }الطور: 3-1/52{. 

العصر العباسيّ الأول /114. 	(((
الأعلام. 	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

295

العظم  من  الكاتب  يدي  بين  أطوعُ  وهي  فارس،  من  تُجْلَبُ  الرقوق  وكانت 
على  يحرصون  وما  والمواثيق،  العهودَ  عليها  العربُ  وكَتَب  والخشب.  والحجر 
حفظه وتوثيقه. وأضافوا إليها أوراقَ البردي المجلوبة من مصر، وسموها قراطيس، 
فَلَمَسُوهُ  قرِْطاسٍ  فِ  كتِاباً  عَلَيكَْ  لْا  نزََّ ]وَلوَْ  ذكره:  جلَّ  قال  قرطاس.  والواحد 
7/6{. وأَنْفَسُ ما  مُبيٌِن[ }الأنعام:  سِحْرٌ  إلًِّ  هَذا  إنِْ  ِينَ كَفَرُوا  الَّ لقَالَ  يدِْيهِمْ 

َ
بأِ

ب.  كتبوا عليه المهارق. قال الجواليقي))): »المَهَارِقُ القراطيس، وأصلها فارسيٌّ معرَّ
وقالوا: هي خِرَقٌ كانت تصقل، ويُكتب فيها«.

فتح  ا  »لمَّ ديــورانــت))):  ول  قال  صنعه.  وأتقنوا  ــورق،  ال العرب  عَــرَف  ثم 
استخراج  صناعة  المسيحيين  عن  أخذوا  ـــ{  712م/93ه }سنة  سمرقند  المسلمون 
بعد  العجينة  هذه  تجفيف  ثم  الألياف،  ذات  النباتات  من  وغيرها  الكتان  من  عجينة 
فيه  واستعملت  الأدنى،  الشرق  بلاد  في  الصناعة  هذه  ودخلت  رفيعة.  رقائق  صفها 

بدل رقائق الجلد، في وقت لم يكن نباتُ البردي قد نُسي فيه بعد«. 

غير  الأموي،  العصر  في  الورق  عرفوا  العرب  أن  ديورانت  كلام  من  نستنبط 
أن صناعته لم تزدهر إَّل في العصر العباسيّ الأول، حينما ازدهرت الثقافةُ، ونشطت 
كثير من  إلى  الدولة  الدواوين، واحتاجت  الكتابة، وكثرت  التأليف، وشاعت  حركة 

الورق. قال ول ديورانت))): 

794م/178هـــ{  }عام  بغداد  في  الإسلام  بلاد  في  للورق  مصنع  أوّلُ  »افتُتحَِ 
على يد الفضل بن يحيى وزير هارون الرشيد. ونقل العربُ هذه الصناعةَ إلى صقلية 

وأسبانيا، ومنهما انتقلت إلى إيطاليا وفرنسا«. 

ومع ازدهار هذه الصناعة الراقية ظهرت صناعةٌ أرقى منها، وهي الوراقةُ. قال 

المعرب / 351.  	(((
قصة الحضارة 169/13.  	(((

السابق 170/13.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

296

ابن خلدون))) في حديثه عنها: هي »صناعةُ الوراقين المعانين للانتساخ والتصحيح 
ت بالأمصار العظيمة العمران«.  والتجليد وسائر الأمور الكتبية والدواوين واختصَّ

أصبحتْ  حتى  الصناعة  بهذه  ارتقى  المأمون  عصر  أنَّ  رت  قدَّ إذا  تخطئُ  ولا 
حرفةً لها أسواقٌ وباعة وتجار، ودكاكين تملأ جنبات المدن الكبرى لا مدينةَ بغداد 
وحدها، ويرتادُها كبار الشعراء والكتاب. حتى إن المؤرخ أحمد بن إسحاق اليعقوبي 
}ت: نحو: 292هـ{ أحصى في بغداد أكثر من مئة ورّاق يحترفُ الوراقةَ وبيعَ الكتب. 

قال ديورانت))):

ر هذا الاختراعُ - يعني صناعةَ الورق - تأليفَ الكتب في كلّ بلد انتقل إليه.  »يسَّ
ويقول اليعقوبي: إنه كان في بغداد على أيامه أكثرُ من مئة بائع كتب، كانت حوانيتُهم 
تُسْتخدم، فضلًا عن بيع الكتب، لنسخها وكتابة الخَطِّ المُزخرف، كما كانت ندواتٍ 
وبيعها  المخطوطاتِ،  بنسخ  أرزاقهم  على  يحصلون  الطلاَّب  من  كثيرٌ  وكان  أدبية. 

للتجار«. 

وتذكر كتب الأدب والتراجم أخبارَ الورّاقين الذين أصابوا حظوظاً من العلوم 
دور  أو  الثقافية  المراكز  كأنها  فكري،  إشعاع  مراكز  حوانيتهم  وجعلوا  المختلفة، 
معجم  في  الحموي  ياقوت  رواه  خبر  الأخبار  هذه  ومن  زماننا.  في  والنشر  الطباعة 

الأدباء. قال ياقوت))):

»كان إسماعيلُ بن صبيح الكاتب قد أقدم أبا عبيدة من البصرة في أيام الرشيد 
اق، وجعله في دارٍ من دوره، وأغلقَ عليه  إلى بغداد، وأحضرَ الأثرمَ، وهو يومئذٍ ورَّ
الباب، ودفعَ إليه كتبَ أبا عبيدة، وأَمَره بنسخها. فكنتُ أنا وجماعة من أصحابنا نصيرُ 
إلى الأثرم، فيدفعُ إلينا الكتابَ والورق الأبيض من عنده، ويسألنا نَسْخَه، وتعجيلَه، 

المقدمة /421.  	(((
قصة الحضارة 170/13.  	(((

معجم الأدباء 77/15.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

297

ه إليه. وكان الأثرمُ يقرأ على أبي عبيدة، وكان أبو عبيدةَ  ويوافقُنا على الوقت الذي نردُّ
من أضنِّ الناس بكتبه. ولو علم ما فعلَه الأثرمُ لمنعه من ذلك«.

أنواع من  ثلاثة  العباسي شهدَ  العصر  أن  د. ربحي مصطفى عليان)))  ولاحظ 
اقين، وهذه الأنواع:  الورَّ

»نوعٌ ينسخ بالأجرة لمن يدفع له. 

ونوعٌ يعمل عند الأغنياء والحكّام والعلماء لكي ينسخ لهم مقابل أجر شهري 
أو سنوي. 

ونوع ثالثٌ يكون عبداً مملوكاً، لا يحصلُ على مُقابل لشغله«.

كما لاحظ أنه كان للنسخ طريقتان:

ودون  بنفسه،  مباشرةً  المخطوط  من  اق  الورَّ ينسخُ  وفيها  الأولى:  »الطريقةُ 
ة ما نسخ.  د من صحَّ مساعدة أحد، وبعد فراغِه من نسخ الكتاب يراجعُه غيرُه للتأكُّ

عليهم  ويُملي  أماكنهم،  في  اقين  الورَّ من  عددٌ  يجلسُ  وفيها  الثانية:  والطريقةُ 
شخص آخر من مخطوط أُريدَ الحصولُ على عدّة نسخٍ منه. وبعد الفراغ من عملية 

النسخ تجري المقابلة«.

اقين الذين أصابوا حظّاً  وتستطيعُ أن تستنبطَ من كتب التراجم والأدب أنَّ الورَّ
سهم بالقراءة والكتابة، وانكبابهم على كُتب اللغة والنحو والأدب  من ثقافةٍ كانوا لتمرُّ
أجراء  فين، ومن  مؤلِّ إلى  اخ  نُسَّ فيرتقون من  ينسخون،  ما  يثقفون  والحديث،  والفقه 

إلى أدباء، فيصنفّون الكتبَ، أو يساعدون كبارَ العلماء والأدباء في تصنيفها. 

كانوا  ما  وضآلة  عناءٍ،  من  المغمورون  بون  المتأدِّ هؤلاء  يحتملُه  كان  ما  ومع 
يأخذون من أجر، بالقياس إلى فداحة ما كانوا يبذلون من جهد شاركوا به في صنع 

حركة الوراقين في الحضارة العربية الإسلامية، مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، السنة الخامسة  	(((
عشرة، العدد /41، ص/131 وما بعد.



 الشعر في العصر العباسي الأول

298

هم  الثقافة العربية الإسلامية طوالَ العصر العباسي الأول، فإن التاريخ لم يوفهم حقَّ
عنا  لعميتْ  بأسمائهم  النفائس  من  نسخوا  ما  الكَتَبةُ  هؤلاء  يمهرْ  لم  ولو  الذكر.  من 
أخبارُهم. ولو أنصفهم التاريخ لقرن أسماءَهم بالمكتبات التي عَمَرُوها بكنوزِ الثقافة 
عاملًا من  غَدَوْا  والآداب، حتى  العلوم  نشر  في  الفضل  بعضَ  إليهم  وعَزَوْا  العربية، 
عوامل النهضة في أوربا بما رفدوها به من مخطوطات، نَقَلَتْ فكر العرب إلى إيطاليا 

وفرنسا، عن طريق صقلية والأندلس. 

8 - أبرز العلوم في العصر العباسيّ الأول 
في بداية هذا الفصل كنا قد ذكرنا بإيجاز أنَّ لازدهار العلوم العقلية والطبيعية 
من  الخلافة  وانتقالُ  العمران،  كثرةُ  أبرزُها  كثيرةً  عواملَ  الأول  العباسي  العصر  في 
أتاحها  التي  والتعبير  التفكير  وحريةُ  والشعوب،  الثقافات  دُ  وتعدُّ العراق،  إلى  الشام 

العباسيّون لرعاياهم على اختلاف ألوانهم وأديانهم، وثقافاتهم ولغاتهم. 

الدرس  من  هما  حقَّ نوفيهما  لكي  والوِراقة  الترجمة  عن  الحديثَ  رنا  وأخَّ
ل. فإذا أضفتَ هذين العاملين إلى أربعة العوامل السابقة تبيَّن لك أن العلوم  المفصَّ
العصر  في  ازدهــرت  ولهذا  والعمران.  الترف  وثمارُ  والاستقرار،  الحضارة  نتاجُ 

العباسيّ، ولم تزدهر في العصر الأمويّ. وإليك أبرزَ هذه العلوم:

1( الطبّ والصيدلة 

الحواضر،  في  تنتشر  أنها  ورأى  الصنائع،  من  صناعةً  الطبَّ  خلدون  ابنُ  عَدَّ 
العرب  عن  منه  وردَ  ما  على  بالكلام  الطبِّ  من  اكتفى  لكنه  البوادي،  في  وتنحسر 

ولاسيّما ما ورد في الحديث النبوي، فقال))): 

»هذه الصناعةُ ضرورية في المدن والأمصار لما عُرف من فائدتها، فإن ثمرتها 
حفظُ الصحّة للأصحّاء، ودفعُ المرض عن المرضى بالمداواة حتى يحصلَ لهم البرءُ 

المقدمة /415.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

299

من أمراضهم. واعلمْ أن أصل الأمراض كلِّها إنما هو من الأغذية كما قال )^( في 
الحديث الجامع للطبّ، وهو قولُه: »المعدةُ بيتُ الداء، والحِمْيَةُ رأسُ الدواء««. 

خين المتأخرين المحيطين  ولمّا كان ابن خلدون }ت: 808هـ{ من كبار المؤرِّ
بثقافات العرب والأعاجم، فإن إنصافَه حَمَله على الإقرار بأن العرب - على ظهور 
الأطباء فيهم - لم يبرعوا في هذا العلم براعة الأعاجم، ولم يظهر منهم قبلَ الإسلام 

طبيبٌ من طبقة جالينوس اليوناني، فقال))):
»ومن فروع الطبيعيات صناعةُ الطبّ... وإمامُ هذه الصناعة التي تُرجمت كتبه 
هاتُ التي اقتدى بها جميعُ الأطبَّاء  فيها من الأقدمين جالينوسُ... وتآليفُه فيها هي الأمَّ
بعدَه... وكان عند العرب من هذا الطب كثير، وكان فيهم أطباء معروفون كالحارث 

بن كَلْدَة وغيره«. 
خون أن أبا جعفر المنصور - وكان معتلَّ المعدة كما ذكرنا - أَوْلَى  ذكر المؤرِّ
ى  الطِّبَّ عناية كبرى، واستقدم من الهند طبيباً مشهوراً يستعينُ به على مرضه. ثم تهدَّ
ولسان،  ودين  جنس  كل  من  والأطبَّاء  الطبّ  على  رعايتَهم  فبسطوا  بهديه،  الخلفاء 

وأجزلوا لهم العطاء، فترجموا، وصنفوا الكتب، وأتقنوا الصناعة. 
زمن  في  أطبّائها  أبرزُ  سريانيةٌ  أسرةٌ  الأول  العباسي  العصر  في  منهم  برعت 
هارون الرشيد بَخْتَيْشوع بن جرجس }ت: 182هـ{ وكان قد نشأ - والقولُ للزركلي))) 
- »في بيتِ علم وفلسفة.. وله كنَّاش }كتاب{ مختصرٌ صنعه لابنه جبرئيل«. وأورث 
أبناءَه وحفدته علمَ الطب، فلمع منهم حفيدُه بختيشوع بن جبرئيل }ت: 256هـ{. ذكر 

الزركلي في ترجمته أن العباسيّين قرّبوه وأكرموه، وأعلَوْا مكانته، فقال:
»أثرى حتى كان يُضاهي المتوكّل في الفرش واللباس. خدم الواثقَ والمتوكّل 
السؤال  طريقة  على  الحجامة،  في  كتاباً  وصنف  والمعتز.  والمهتدي  والمستعين 

والجواب«. 

السابق /493.  	(((
الأعلام.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

300

الأصل  السرياني  243هـــ{  }ت:  ماسويه  بن  يوحنا  ه  جَــدِّ ومن  منه  وأشهرُ 
ترجمة  على  وأشرفَ  ورسالة،  كتاباً  أربعين  نحو  الطبِّ  في  ألَّف  النشأة،  العربيُّ 
بالأطباء  المجالس  أعمر  من  مجلسُه  وأصبح  الرشيد،  عهد  في  العلمية  الكتب 
والعلماء. وحنينُ بن إسحاق }ت: 260هـ{ الذي خبَّرناك خبره في حديثنا عن كبار 
وترجم  ماسويه،  ابن  عن  علمه  أخذ  وطبيباً،  خاً  مؤرِّ هذا  حنين  كان  المترجمين. 
بين  مئةِ مصنَّف  كتبُه ورسائلُه على  وأربت  معانيها،  صها، وشرح  الطب ولخَّ كتب 
مترجم ومؤلَّف. ومنها في الطب: الفصولُ الأبقراطية، والمسائلُ في العين، وتدبيرُ 
ق  ة، وكتب ثلاث مقالات في كتاب واحد فرَّ امَّ السَّ المواد  الأغذية. وبرع في علم 

فيها بين الغذاء والدواء والمسهل وآلات الجسد. 

قد يتراءى لك من أخبار الأطباء أن الطبَّ في العصر العباسي كان ترفاً نعم 
مبذولاً  كان  أنه  والحقُّ  والأغنياء.  والوزراء  الخلفاء  أو حكراً على  القوم،  به سراةُ 

للملك والسوقة والخاصة والعامة، قال د. حسن إبراهيم حسن))):

عوا  فشجَّ مها،  وتقدُّ الطبية  العلوم  بنشر  العباسيّون  اهتمَّ  العصر  هذا  »في 
المؤتمرات  عقد  إلى  ودعوا  والمستشفيات،  الطبية  المدارسَ  سوا  وأسَّ الأطباءَ، 
الطبية التي كان يجتمع فيها الأطباءُ من كافة البلاد في موسم الحجّ، حيث يعرضُ 
ها  خواصَّ ويصفون  الإسلامية،  البلاد  نباتاتِ  ويعرضون  أبحاثهم،  نتائجَ  الأطباء 
الإسلامية.  الطبية  الثقافة  في  المراكز  أهم  من  الشرق  في  بغداد  وأصبحت  الطبية. 
وملجأ  للمجاذيب،  ومأوى  للعميان،  مستشفى  ببناء  المنصور  جعفر  أبو  أمر  وقد 
بالمؤلفات  ده  الطبّ، وزوَّ لتعليم  كبيراً  الرشيد مستشفى  بغداد، وشيَّد  للعجائز في 

العلمية«. 

ولم يبرع أطباء العرب في العصر العباسي الأول في الطب النظري، فحسب، 
العقاقير،  الطبية، وصنعوا  النباتات  العملي، إذ دؤسوا  التطبيق  بل برعوا كذلك في 

تاريخ الإسلام 290/2.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

301

ودرسوا جسم الإنسان، وشرّحوا الحيوان، فكانت خبرتهم العملية تعدل معرفتهم 
النظرية. قال د. شوقي ضيف))):

الأطباء،  طبقات  كتب  بذلك  تشهد  ما  نحو  على  العقاقير  علم  في  »نبغوا 
والعقاقير  علاجها،  وطرق  الأمراض،  في  والكتب  الرسائل  سيول  من  به  تزخر  وما 
أن  القردة  تشريح  يعكف عليه من  بما كان  بن ماسويه  يوحنا  استطاع  وتركيبها. وقد 
يضيف بعض النتائج الجديدة إلى ما خلفه جالينوس في علم التشريح. وله في طب 
وبعد  عصره،  في  شهرتها  دوت  وقد  العين(.  )دغل  سماها  مهمة،  رسالة  العيون 

عصره، وترجمت إلى اللاتينية«. 

ا كانت اللغةُ أمَّ العلوم، والوعاءَ الحاملَ الناقل للمعرفة، فإن الأطباء عُنوا  ولمَّ
غايةَ العناية بصنع المصطلحاتِ الطبية والصيدلانية، لينقلوا بها معارفَهم إلى أبنائهم 
وحفدائهم، فصنعوا المعجمات الطبية التي تناقلتها أجيالُ الأطبّاء، وأفادت منها. قال 
الخامس  القرن  مؤرّخ من عظماء  رياضي  فيلسوفٌ  البيروني، وهو  أحمد  بن  محمد 
العباسي  العصر  من  إليه  رت  تحدَّ التي  المُعجمات  من  واحداً  يصفُ  440هـ{  }ت: 

الأول))):

»في أيدي النصارى }يعني أطباء السريان{ كتابٌ يسمّونه )بشاق شماهي( أي 
نام( بمعنى أن كلَّ واحد ممّا فيه )يعني  تفسير الأسماء، ويعرف أيضاً باسم )جهار 
المصطلحات( مُسمّى بأربع لغات، وهي: الرومية أو اليونانية، والسريانية، والعربية، 

والفارسية. وكنت وجدت له نسخة بالخطِّ السوري«.

2( الحيوان 

العلم  يشفع  الــذي  الخبير  معرفة  الصحراء  حيوان  الجاهلية  عرب  عرف 
بالتجربة، واستأنسوا ما استطاعوا تأنيسه وبلغ بهم حبُّ الخيل والإبل مبلغَ العشق، 

العصر العباسيّ الأول /116.  	(((
حقائق أسرار الطب /18.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

302

بالمرأة  نسبوا  كما  بالناقة  ونسبوا  والحرب،  السلم  في  مشاعرَها  جيادهم  فشاركوا 
وْها بالحذر المشوب بالكرم، والخوف  ولم يقابلوا الضواري بالكره والحقد، بل تلقَّ

المنطوي على العطف.
أبناءهم بأسماء الحيوانات  وا  وأغربُ ما تستغرب من هذه المشاعر أنهم سَمَّ
روا هذه الأسماء على سبيل التدليل مثل:  كُبراها وصغراها، أنيسها ومفترسها، وصغَّ
نُمَيْر وذُؤيب وكُليب. ولم يأنفوا من التسمّي بأسماء أصغر الحشرات كجعل وجرادة 

وقراد. 
الواقعية  الخبرة  من  عظيم  مقدار  الحيوان  صنوف  العرب  معايشة  عن  ونجم 
س، غيرَ  تمرُّ ينجم عن  يُنقَْل من كتاب وعلم  بين علم  ما  بالتجربة، وشتَّان  المقرونة 
تضاعيف  في  تنتثر  بل  كتاب،  يحملُها  لا  الصدور،  في  محفوظة  بقيتْ  معارفهم  أن 

الأراجيز والقصائد والأمثال والأخبار. 
في  اليونان  عن  أُثر  ما  ينقلون  العربُ  بدأ  الأول  العباسي  العصر  كان  ا  فلمَّ
والدخيل  الموروث  الأصيل  ومن  الموروثة،  معارفهم  إلى  ويضمونه  الحيوان، 
كتابه  تأليف  في  255هـــ{  }ت:  الجاحظ  بحر  بن  عمرو  عثمان  أبو  أفــادَ  المترجم 
وكان   - أرسطاطاليس  عن  نقله  ما  وبعض  دخيله،  أضعافُ  أصيلَه  أن  غير  الضخم، 
يُسمّيه صاحبَ المنطق - كان إلى الأساطير أقربَ منه إلى حقائق العلم، كأن يقول))): 
صاحب  »وزعم  ويقول:  أجنحة«.  لها  حيَّاتٍ  بالحبشة  أنَّ  المنطق  صاحبُ  »وزعم 

المنطق في كتابه الحيوان أنه قد ظهر فيل عاش أربع مئة سنة«))).
فأكثره  والمنثور  المنظوم  بكلامهم  وأيّده  العرب،  عن  الجاحظ  نقله  ما  ا  أمَّ
ا ما هداه إليه  حقائق واقعية، جمعتها الحواس بالملاحظة والمعايشة والتجارب. وأمَّ
عقله الطلعة، وعيناه الخارجتان من محجريهما إلى الدنيا فقد كان أغلبه من الحقائق 

التي أثبتتها المعاينة، وأكّدها الاختبار. 

الحيوان 45/7. 	(((
الحيوان 184/7.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

303

ــوان( الجاحظ أســلــوبُ الــعــرض، وتــداخــلُ  ــوأُ مــا يــســوؤُك فــي )حــي وأسـ
إلى  ومنثور  أثر،  إلى  خبر  ومن  غرض،  إلى  غرض  من  والاستطرادُ  الموضوعات، 
منظوم. ولهذا صنع له محقّقُه الأستاذ عبد السلام هارون فهارس عامة، أهمها )فهرس 
أنواع الحيوان( الذي يسلك أفكاره المشعثة في نظام، يُعين القارئ على الظفر بطلبته.

الحيوانات،  أصناف  ر  يصوِّ  ، وصفيٌّ علمٌ  أنه  الكتاب  على  الغالبة  والسمةُ 
رَها، وعلائق بعضِها ببعض، وفوائدَها للإنسان والطبيعة، وما  ويدرس حيواتها، وتطوُّ
تكنفُها،  التي  البيئة  في  وتأثيرَها  وتزواجَها،  عيشها،  وأساليبَ  الأطباء،  منها  يستفيدُه 

وهجرتها بين أطرافِ الأرض. 

3( الفلك والرياضيات 

بما  منه  اكتفوا  إذ  الفلك؛  علم  من  عظيم  حظّ  على  الجاهلية  عرب  يكن  لم 
وْها  دوا مواقعها، وسمَّ ي، في ظلمات الليل، فلاحظوا النجومَ، وحدَّ يُعينهم على التهدِّ
ة حولهم من كل جانب. فلما  الفلوات الممتدَّ وْا بها، وهم يجتازون  بأسمائها، وتهدَّ
روا في خلق الكون، فنظروا واعتبروا،  بزغ الإسلامُ شدَّ عيونهم إلى السماء لكي يتفكَّ

لكنهم لم يحولوا نظراتهم إلى علم إلَّ في العصر العباسيّ الأول.

فلكيّاً،  مرصداً  الحكمة،  بيت  على  كلامنا  في  ذكرنا  كما  المأمونُ،  أنشأ  لقد 
أبي  بن  يحيى  الفلكي  بالعالم  عليه  الإشراف  وناط  الحضاريّ،  المعلم  بهذا  ألحقه 
منصور، وعددٍ من الفلكيّين، أبرزُهم محمد بن موسى الخوارزمي، وعلي بن عيسى 

الإسطرلابي والعبّاس بن سعيد الجوهري. 

ومع مرور الأيام تطور المرصد، وغدا معهداً تدرس فيه الرياضيات إلى جانب 
وعرف  وأخــواه،  شاكر،  بن  موسى  بن  محمد  أبرزُهم  أعلامٌ،  منه  ج  ويتخرَّ الفلك، 
}ت  شاكر  بن  موسى  الأب  أما  مهندس.  رياضي  فلكيٌّ  وكلُّهم  شاكر،  بأبناء  الثلاثة 
كبير  ا  وأمَّ السبعة.  الكواكب  طبائع  في  )الدرجات(  كتاب  ألّف  فقد  هـ{   200 نحو 
الإخوة محمد فقد كان عالماً بالهندسة والنجوم، وعلم الحيل }الميكانيك{ وكان مع 
أخويه أحمد والحسن من العلماء المقربين إلى المأمون. قال الزركلي: »كانت لهم 



 الشعر في العصر العباسي الأول

304

هممٌ عالية في تحصيل العلوم القديمة وكُتب الأوائل، وأجهدوا أنفسهم في شأنها، 
وأنفذوا إلى بلاد الروم مَنْ أخرجها لهم«. 

التي  والرياضيةَ  الفلكية  الأبحاثَ  دراستُهم  المعهد  هذا  علماءُ  أنجزهُ  ما  وأهمُّ 
ووصفُهم  إليها،  جديدةً  بحوثاً  وإضافتُهم  واليونان،  والفرس  الهنودُ  إليها  سبقهم 
حركاتِ الأفلاك، وصُنعُهم زيجاتٍ وجداول أدقَّ من جداول القدماء وزيجاتهم، حتى 
غدا بيتُ الحكمة مركزاً علميّاً وتعليميّاً، لم يعرف العالم في زمانه ما يُساويه أو يدانيه. 

232هـ{ أبرع  وربَّما كان أبو عبد الله محمد بن موسى الخوارزمي }ت: بُعيد 
لزهير  والقولُ   - منجزاته  وأهمُّ  الأول،  العباسي  العصر  في  والرياضيين  الفلكيّين 
حمدان)))- »أنه أول من ألَّف في علم الجبر، وجعله علماً مستقلًا، له قواعدُ ثابتة«، 
وأنه كما رأت زيغريد هونكه، كُتبِ له الخلودُ بتأليفه في الحساب والجبر والمقابلة. 
حلِّ  على  الجبر  استخدام  في  يقتصرْ  »لم   - فروخ  عمر  د.  لأستاذنا  والقولُ   - وأنه 
تُضيف  أن  وتستطيع  الهندسية«.  المسائل  حلِّ  في  استخدمه  بل  الحسابية،  المسائل 
)العملُ  ومنها:  والرياضيات.  الفلك  في  الكثيرة  مؤلّفاته  أسماءَ  العلميِّ  مجده  إلى 
إذْ  د. شوقي ضيف،  بشهادة  تشفع كلامك  والمقابلة(، وأن  بالإسطرلاب( و)الجبر 
قال))): »يُعَدُّ الخوارزمي بحقٍّ منشئَ عصر جديد في التاريخ العالميّ للرياضيات، إذْ 
أضاف إليه أبحاثاً مبتكرة في أرقام الحساب الهندية، وفي حساب المثلَّثات... وفي 

الأزياج أو الجداول الفلكيّة.. وألَّف أيضاً كتباً في الهندسة«. 

4( الجغرافية))) 

الأرض  أحـــوالَ  ــوا  درس الجاهليّ  العصر  في  الــعــربَ  أن  زعمنا  إذا  نغلو 
ة  عينا أن ما عرفوه من شؤونها يرقى بمعارفهم العامَّ وتضاريسها درساً دقيقاً، أو إذا ادَّ

أعلام الحضارة العربية الإسلامية 454/2.  	(((
العصر العباسيّ الأول /115.  	(((

انظر »الأصول العلمية لعلم الأراضة« د. عبد الأمير محمد أمين الورد ود. إبراهيم جواد الفضيلي  	(((
المنشور في أبحاث الندوة العالمية الأولى لتاريخ العلوم عند العرب ج/1، سنة/1976. 



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

305

كثبانها  الصحراء:  معالم  على  بالوقوف  لهم  شهدنا  إذا  ونُنصِْفهم  العلم.  مرتبة  إلى 
حياتهم  لأن  وأمطارها؛  وآبارها  ومهالكها،  ومسالكها  وحيوانها،  ونباتها  وغدرانها، 
روا  كانت مرتبطةً بهذه المعالم؛ أي عرفوا من الأرض مثلَ ما عرفوا من السماء. وسخَّ

معرفتهم لحياتهم، وللانتفاع بها في حَلِّهم وترحالهم. 
وحملهم  مناكبها،  في  والسعي  الأرض،  في  الضرب  على  القرآن  حثّهم  ثم 
العلم  يبلغْ بهم الوصف مبلغَ  إلى مشارقها ومغاربها، فوصفوا ما عرفوا، ولم  الفتحُ 
الفلك( فصلًا مطوّلاً من  الهيئة )أي علم  أفرد لعلم  ابن خلدون  المنهجي، حتى إن 

مقدمته، ولم يخصَّ الجغرافية بفصل، بل ألحقها بالطبيعيات، فقال))):
»الطبيعيات علم يبحث عن الجسم من جهة ما يلحقه من الحركة والسكون، 
ونبات  وإنسان  حيوان  من  عنها  يتولَّد  وما  والعنصرية،  السماوية  الأجسام  في  فينظر 
ن في الأرض من العيون والزلازل، وفي الجو من السحاب والبخار  ومعدِن، وما يتكوَّ

والرعد والبرق والصواعق، وغير ذلك«. 
حين  الرشيد،  عصر  حتى  الوصفية  المعارف  من  مجموعة  العلم  هذا  وظلَّ 
ارتقى علم الهيئة، فكان لدراسة الأرض نصيبٌ من هذا العلم. إذْ أثبت علماؤه كرويةَ 
الأرض في زمن مبكر، وورد ذكر الكروية في نص لجابر بن حيان أشهر العلماء الذين 
قربهم هارون الرشيد، ووزراؤه البرامكة، وجاء في النص أن »فلك البروج يسير من 

المغرب إلى المشرق على كرة الأرض بحركة خفية«. 
الأرض  محيطَ  الخليفة  بأمر  علمية  بعثات  ثلاثُ  قاست  المأمون  عهد  وفي 
فجاء قياسُها أدقَّ من قياس إراتوستين اليوناني }ت: 196 ق.م{ الذي قاس محيطها 
ا بعثات المأمون - وفيها سند بن علي، وخالد بن عبد الملك المروذي،  في مصر. أمَّ
وعلي بن عيسى الإسطرلابي، وعلي بن البحتري - فقد قامت بقياس محيط الأرض 
أقربُ  }41248كم{ وهو  أن طول محيطها  قياسُها عن  ض  إقليم، وتمخَّ من  أكثر  في 

الأرقام القديمة إلى الصواب.

المقدمة ؟؟  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

306

وألَّف يعقوب بن إسحاق الكندي }ت: 252هـ{ - وكان ذا مكانة عظيمة عند 
المأمون والمعتصم - رسالةً في )المدّ والجزر(، ورسم خرائط للأرض، ورأى أن 
الزلازل تحدثُ من خروج الرياح المستبطنة في جوف الأرض، ونظريته هذه توافقُ 
200هـ{ في رسائله، لكن جابراً شفعَ رأيه ببرهان،  ما ذهب إليه جابر بن حيان }ت: 
، فكأنَّ  فحواهُ أن الزلازل إذا كثرتْ ودامتْ حُفرت لها الآبارُ، فتبطل الزلازلُ أو تقلُّ

حفر الآبار يفثأ الضغط الحبيس.
وإذا كان جابرُ بن حيَّان، ويعقوبُ الكندي قد درسا ما تنفثُ الأرضُ من دخان 
بُعيد  }ت:  الخوارزميّ  موسى  بن  محمدَ  فإن  البراكين،  وثورة  الزلازل  وقوع  عند 
يحتوي  التي  الأبخرة  أنَّ  فرأى  المطر؛  ونزول  السحاب  ل  تشكُّ عن  ث  تحدَّ 232هـ{ 

عليها الجوّ يُفترض أن تتكاثف، وتسقط على شكل مطر في أعالي الجبال الكبيرة. 

5( الكيمياء 
إلى  المحسوس  العقلَ من  في إطلاقها  الفضل  بعضُ  اليونان  لفلسفة  كان  إذا 
د، فإنها في الوقت نفسه وضعتْ في أعناق العلوم التجريبية - ومنها الكيمياءُ  المجرَّ

رتْ تقدّمها. - قيوداً عَقَلتها، وأخَّ
علمَ  به  نقدَ  فيما  القيود  هذه  يكسرَ  أن   - ذكرنا  كما   - الجاحظ  استطاع  لقد 
الحيوان عند اليونان عامّةً، وعند أرسطو خاصّةً، وانتقل بهذا العلم من أساطير الوهم، 
إلى حقائق الواقع، وقال: إنه لا يشفيه إلَّ المعاينة، ولا يُقنعه إَّل الاختبار، فذاق بيضَ 
ب ما رُوي  ة أو عداوة، وكذَّ ش بين الحيوانات ليمتحن ما بينها من مَوَدَّ الأفاعي، وحرَّ
عن حيَّةِ))) بني العنبر التي كانت تحتمل من رمضاء الصحراء ما لا تحتمل الطيرُ من 

حرارة الفضاء. 
نهج  فإنه  الأوّل،  العباسيّ  العصر  في  الأكبر  الكيمياء  بن حيان عالم  ا جابر  أمَّ

منهج أرسطو فيما فسّر به نشأة الكون. قال د. زكي نجيب محمود))):

انظر كتاب »الحيوان« 107/4. 	(((
جابر بن حيان /185.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

307

قد   - الهيولى  اسم  عليها  ويُطْلَقُ   - الأولية  المادة  أن  أرسطو  عند  ــرأيُ  »ال
اكتسبت صوراً أربعاً هي الكيفيّاتُ الأربع: الحرارةُ، والبرودة، واليبوسة، والرطوبة. 
النارُ، والهواء، والماء، والتراب. ومن هذه  أربعةُ أجسام بسيطة، هي  فنشأَ عن ذلك 

تتألَّف سائر الأشياء«. 

على هذا النحو من التقسيم الرباعي المتكلّف مضى جابرُ بن حيان يقسّم فصولَ 
م موادَّ الطبيعة تقسيماً أغرق علم الكيمياء التجريبي  العام، وأخلاط الأجسام بعد أن قسَّ

دة، قال د. زكي نجيب محمود))) في حديثه عن هذه التقسيمات:  في الفلسفة المجرَّ

النار، واجتمع الحار والرطب، فنشأ الهواء،  »اجتمع الحار واليابس، فنشأت 
الماء...  فنشأ  والرطب،  البارد  واجتمع  الأرض،  فنشأت  واليابس  البارد  واجتمع 
يقابل  والربيع  النار،  يقابل  فالصيف  الأربعة:  العناصر  تقابل  أربعة،  السنة  وفصول 

الهواء، والشتاء يقابل الماء، والخريف يقابل الأرض«. وقال أيضاً))):

تقابل  فالصفراء  الأربعة:  العناصر  تقابل  أربعة،  أخلاط  الإنسان  بدن  »وفي 
النار، وزمانها القيظ، والدم يقابل الهواء، وزمانه الربيع، والبلغم يقابل الماء، وزمانه 

الشتاء، والسوداء تقابلها الأرض، وزمانها الخريف«.

وبعدما أوغل جابر في هذه التقسيمات عاد إلى الواقع، فرأى أن الماءَ والتراب 
يخرجان من بطن الأرض نباتاً، له زهر وثمر، وأن الزهر يخرجُ من بطون النحل شمعاً 
ل موادَّ الطبيعة بعضَها إلى بعض، وأهمُّ ما أهمَّ  وعسلًا. فعلى عالم الكيمياء أن يحوِّ
جابراً وغيرَه من علماء الكيمياء تحويلُ الخسيسِ إلى نفيس؛ أي تحويلُ النحاس إلى 
تُرَدُّ  وباطنة،  المعادنُ من صفاتٍ ظاهرة  به  تتَّصف  ما  تغييرُ  التحويل  ذهب، وجوهرُ 
إلى )الكيفيات الأربع( التي ذكرها أرسطو: الحرارة، والبرودة، واليبوسة، والرطوبة. 

هذا هو المبدأ النظري.

السابق /145. 	(((

السابق /199. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

308

ل معدناً خسيساً إلى ذهب  ا التطبيق العمليُّ فخلاصتُه أننا إذا أردنا أن نحوِّ أمَّ
فعلينا أن نمنح هذا المعدن كَيْفيَّتي الذهب الظاهرتين، وهما الحرارةُ والرطوبة. فإن 
كان المعدن المراد تحويلُه نُحاساً - وكَيْفيَّتا النحاس حرارةٌ ويبوسة - فعلينا أن ننزع 

يبوسته، ونعطيه رطوبةً كرطوبة الذهب.
إلى نفيس، ففي  ر، وتحويل الخسيس  وعلى إخفاق جابر في تصوير ما تصوَّ
منهجه سماتٌ علمية؛ إذْ اعتمد على الاستقراء والاستنباط، وإجراء التجارب. وألّف 
كتاباً  وخمسين  أربعة  محمود  نجيب  زكي  د.  منها  ذكر  والرسائل.  الكتب  من  كثيراً 

وبحثاً، طُبع بعضها، وترجم بعضُها إلى اللغات الأجنبية. 

ا أنجز أعلامُ العلماء  9 - ممَّ
أن علماءَ  كتبنا عن جابر بن حيان ولدِاته  ما  تقرأُ  ، وأنت  الظنُّ قد يذهب بك 
العرب شُغلوا بالنظريات عن التطبيقات، وبالاتباع عن الإبداع، فلم يكونوا أكثر من 

تلامذة صغار لليونان الكبار. 
ولكيلا يذهبَ بك ظنُّك هذا المذهبَ رأينا أن نضعَ بين يديك ما أنجزه بعضُ 
، والفلك، والرياضيات، والجغرافية، والكيمياء والحيوان. مقرّينَ  العلماء في الطبِّ
إلى  البحث والتنقير  الذي استقصى وأحصى، وهداه  بالفضل للأستاذ زهير حمدان 

هذه المنجزات، ناقلين كلامَه بمعناه ومبناه. 

1( جابر بن حيان بن عبد الله الكوفي }ت: نحو: 200هـ{))):
• هو أولُ مَنْ وضع الأساس العلميَّ لعلم الصنعة والكيمياء، واستخدم التجربة 	

والملاحظة والاستنتاج.
• أولُ من استخدم الميزان في علم الكيمياء قبل استخدامه في أوربا بأكثر من 	

الأجسام  في  ما  معادلة  به  والمقصودُ  لتجربته.  أساساً  فاعتمده  سنة،   )600(
والمعادن من طبائع.

من أعلام الحضارة العربية الإسلامية في العلوم 217/1 وما بعد.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

309

• أبدع عمليةَ التقطير والتبخير والتصعيد والترشيح والتكثيف والإذابة والبلورة 	
والترسيب.

• أولُ مَنْ عرف خصائص مركبات الزئبق، واستحضرها. 	

• أبدع نوعاً من الطلاء، يمنع الصدأ عن الحديد، والبلَلَ عن الثياب. 	

• بحث في قوة المغناطيس، وقاس حمولتها تبعاً لقدرة الرفع في وزنها، وأنها 	
تتناقصُ عبر الزمن.

• بحث في السموم بحثاً رائداً، لم يسبقه إليه أحد قبله. 	

2( عطارد بن محمد البابلي البغدادي }ت: 206هـ{))): 

فلكيٌّ حاسب، هو أقدم من صنف في صفات الأحجار الكريمة، وله: الأنوارُ 
المشرقة في عمل المرايا المحرقة. 

3( سند بن علي }كان حياً سنة: 218هـ{))):

منجم فلكيّ من منجمي المأمون وراصديه. وله كتاب في الجبر والمقابلة. 

• هو أولُ من كتب في المثلثات. 	

• ربما يكون أولَ من كتب في الوزن النوعيّ. 	

4( إبراهيم بن سيار النظّام }ت: 231هـ{))):

باحث في العلوم الطبيعية والفيزيائية والفلكية والأنواء، من أشهر علماء علم 
الكلام.. تتلمذَ عليه الجاحظُ. تمذهب بمذهب المعتزلة. 

• كان صاحبَ اتجاهٍ ماديّ في تعليله للوجود، متأثِّراً بمذهب أرسطو. 	

السابق 74/2. 	(((
السابق 468/1. 	(((
السابق 61/1.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

310

• انتهج التجربة، وبخاصّة في بحوثه في علم الحيوان. 	

• ينادي بفكرة الكمون، ويقول: »إن فعل الشيء مثلُ الاحتراق، والبرودةُ 	 كان 
والحرارةُ كامنة في الشيء بطبيعته.. وإن هذه الأفعالَ لا تظهر إذا كان الشيء 
في حالة اعتيادية. فإذا تلامس مع شيء آخر معيَّن ظهر فعلُه الذي كان كامناً«. 

• اعتماده 	 وبخاصّة  الحديثة،  الأوربية  النهضة  علماء  على  ماً  متقدِّ النظام  يظهر 
يكنْ  لم  يقول:  فكان  وبحوثه.  دراساته  كلّ  في  التجربة  على  ثم  الشك،  على 

 . ، حتى صار فيه شكٌّ يقينٌ قطُّ

5( علي بن سهل بن ربن الطبري }ت: 247هـ{))):

هو طبيب، حكيم، عالم بالطبيعة والنبات.

• يُعَدُّ في الأوائل الذين بحثوا في الطبّ النفسيّ والأمراض النفسية. 	

• شموليته 	 في  مرجع  أولُ  وهو  للمتوكل،  مه  قدَّ كُنَّاش  الحكمة(  )فردوس  له 
كما  والسموم،  النباتات  ووصــفَ  الجنين،  تكوين  مثل  الطبية،  للمواضيع 

احتوى مواضيعَ الفلك والأنواء وأدواتِ العطور والزينة. 

6( أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ }ت: 255هـ{))):

• من مُنجْزاته وإبداعاته أبحاثُه العلمية في طريقة قتل حيوية البذور وغبار الطلع 	
والمطاعيم بدرجة الغليان. 

• أبحاثُه في النتاج المركب، وأنه ممكنٌ بين أجناس البشر، وأجناس الحيوان. 	
فاد بين الحمار والفرس. وبذلك يكون قد  ومثلُها ولادةُ البغل عن طريق السِّ
يقارب  بما  مندل  النمسويَّ جورجي  العالَم  التهجين ونتاجها  سبق في عملية 

ألفَ عام. 

من أعلام الحضارة 114/2.  	(((
السابق 169/2.  	(((



يةفلحياة الثقااصل الثامن: فال

311

• اللحم 	 وإكثار  التسمين،  إلى  بالنسبة  وأهميتها  الحيوان،  خصاء  في  أبحاثه 
والشحم عند الأغنام. 

• أبحاثه في علم الغرائز، وبخاصّة عند الحيوانات والطيور. 	

• وذلك 	 غرائزهما،  لمعرفة  والخنفساء  الجُعَل  على  أجراها  التي  تجاربه 
ثم  حركتهما.  فتوقَّفت  والزهر،  بالورد  مغطَّى  نظيف،  مكان  في  بوضعهما 

وضعهما بين روث الحيوانات وأقذار أخرى، فعاد النشاط إليهما. 

• رصد حركة جسم الأفعى بعد قطع رأسها.	

• فتح بطون العقارب لملاحظة ما يوجد فيها من عقارب صغيرة. 	

• درس هجرة الطيور في مواسمَ معينة من السنة من مكان إلى آخر. ويكون قد 	
سبق العالمَ الروسيَّ إيفان بافلوف بأكثر من ألف سنة، والعالم الفرنسي جان 

لامارك بما يقارب )900( سنة. 

7( أحمد بن شاكر }كان حياً قبل سنة: 259هـ{))):

)كان  ميكانيكيّ  فيزيائي،  فلكيّ،  رياضيٌّ  شاكر،  بن  موسى  بن  أحمد  هو 
في  بارزة  علامات  ومحمد  حسن  أخويه:  مع  كان  الحِيَل(.  علمَ  ى  يُسمَّ الميكانيك 
تاريخ العلم العربي، وقد تركت آثارهم وإبداعاتهم وابتكاراتهم الهندسية والميكانيكة 

أثراً قويّاً في عصرهم.

144/1 وما بعد.  	(((





313

الباب الثاني

 �أغرا�ض ال�شعر 
في الع�صر العبا�سيّ الأوّل





315

الف�صل الأول

 الو�صف

أ- تمهيد
في كتابنا )الأدب الجاهلي( - وهو الجزءُ الأولُ من هذه السلسلة - كنَّا قد 
القسم  لأن  مُ؛  التقدُّ ه  حقَّ أن  وزعمنا  الأخرى،  الشعر  أغراض  على  الوصفَ  منا  قدَّ
والأدب  والعلم  والفنِّ  والحياة  اللغة  في  والحسيُّ   ، يٌّ حسِّ الموصوفات  من  الأكبرَ 
رنا معنى الوصف،  د؛ لأنَّه ألصقُ بالجوارح، وأقربُ إلى الفطرة. ثم فسَّ يسبقُ المجرَّ

فناه لغةً واصطلاحاً، وذكرنا ما بين الوصف والنعت من اتّفاق وافتراق. وعرَّ

عن  الوصفَ  رنا  أخَّ الراشدة(  والخلافة  النبوّة  عصر  في  )الشعرُ  كتابنا  وفي 
ة  الأغراض الإسلامية، وهي ما قيل في الدعوة، ومقارعة الشرك، وما أُنشد في فتنة الردَّ
ره عنها لجلال  وسوح الفتوح، وما نُظم في السياسة، والاختلاف في الخلافة. لم نؤخِّ

هذه الأغراض فحسب؛ بل لأن الجديدَ أحقُّ بالتمجيد، وأوْلى بالتقديم على القديم. 

لأنه  التقليدية؛  الأغــراض  أولَ  فجعلناه  مكانته،  للوصف  حفظنا  ذلك  ومع 
من  ــدُمَ  قَ ما  غرض،  كلِّ  مخالطة  على  وأقدرُها  انتشاراً،  وأشيعُها  نتاجاً،  أوفرُها 
البنيان،  عليها  ينهض  التي  الأركان  من  ركنٌ  جميعاً  منها  فهو  حَدُث،  وما  الأغراض 

وهو فيها الروح والدم اللذان يترقرقان فيها لتحيا، وتكتسب سِمة الفنّ. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

316

الأجزاء  خامسُ  هو   - الأمــوي(  العصر  في  )الشعر  كتابنا  إلى  انتقلنا  ا  ولمَّ
خطونا  ا  ممَّ أوسعَ  أخرى  خطوةً  للوصف  التمهيد  في  خَطَوْنا   - السلسلة  هذه  في 
حقيقة  على  نقفَ  لكي  المسلمين،  الفلاسفة  إلى  احتكمنا  إذ  السابقين،  الكتابين  في 
الوصف عندهم؛ لأنهم ينظرون إليه بعين العقلِ، فيرَوْن فيه ما لا يرى نقادُ الشعر من 
ر ما أبصر، فإن الفيلسوف أضاف  أهل اللغة والأدب. وإذا كان الشاعر العربيُّ قد صوَّ

ل البصيرة ليكشف عن أسرار الوصف.  إلى رؤية العين الباصرة تأمُّ

ذكرنا من آراء الفلاسفة ما ذهب إليه الحسينُ بن عبد الله المشهور بابن سينا 
أن  595هـ{. فالأولُ رأى  بابن رشد }ت:  المعروف  428هـ{ ومحمد بن أحمد  }ت: 
الوصف محاكاةٌ، والمحاكاةُ إيرادُ مثل الشيء، وليس هو هو. والثاني رأى أن التشبيهَ 
دٌ من الغاية الخُلُقية، فوافق بما رأى نظريةَ الفن للفن  - والتشبيهُ عنده الوصفُ - مجرَّ
تقيمُ وزناً  الجمال، ولا  الفنون على تصوير  الشعر والرسمَ وغيرهما من  التي تقصر 
الموهوبَ  التبيين  بهذا  فربطنا  الوصف،  شعر  في  البيئة  تأثير  بيَّنا  ثم  والخلق.  للدين 

بالمكسوب، والقدرةَ بالخبرة. 

غرضَ  فَندخَلَ  ثالثة،  خطوةً  بالوصف  نخطوَ  أن  نحاول  الكتاب  هذا  وفي 
التي يتجلَّى  يبقى على الحال  الوصف من باب الخيال. فالموصوف عند الشاعر لا 
الخالقين،  أحسنُ  برأها  التي  الصورة  الشعريةُ  صورتُه  تخالفُ  بل  الطبيعة،  في  بها 
فتتغيرُ قَسَماتُها وسماتها؛ إذْ تقبح أو تحسن، وللخيال الحظُّ الأوَْفى في تحسينها أو 

تقبيحها. 

نلامس  أن  نفسه  الوقت  في  علينا  فرضَ  الخيال  باب  من  الوصفَ  ودخولُنا 
ض للرسم، وأن يوافق نظريةَ الفن  العاطفةَ؛ لأن خيال الشاعر - مهما يحاولْ أن يتمحَّ
د من المشاعر المتخلِّجة في النفس، فيلامس أو يلابس ما  للفن - لا يستطيعُ أن يتجرَّ
ناً بالرضا أو الغضب، والحبّ أو الكره، والفرح أو الحزن،  ه، ويأتي الخيال ملوَّ يُحِسُّ

والأمل أو اليأس، والطمأنينة أو الخوف. 

ومعنى ذلك كلِّه أن العواطفَ موادُّ مشعةٌ ترسل خيوطَها النورانية في تضاعيف 



أول: الوصلا الفصل

317

وما  الخيالُ؟  فما  ه،  حِسِّ بألوان  نة  ملوَّ صوره  فتأتي  الشاعر  ريشة  ك  وتحرِّ الخيال، 
العاطفة؟ وماذا قال فيهما من سبقونا إلى دراستهما؟ 

ب- الخيال في اللغة والفلسفة 
قال ابن منظور))): »تخيَّلَ الشيءُ له: تشبَّه، وتخيَّلَ له أنه كذا، أي تشبَّه وتخايل. 
رَ.. والخيالُ والخَيَالةُ: ما تشبَّهَ لك  رتُه فتصوَّ يقال: تخيلتُه فتخيَّل لي، كما تقول: تصوَّ

في اليَقَظة والحلم من صورة«.

م.. والخيالُ: مرتعُ الأفكار  وقال أبو البقاء الكفوي))): »الخيالُ: الظنُّ والتوهُّ
بعد  المحسوس  الباقية عن  للصورة  يُقال  قد  والخيال  الأبصار.  مرتعُ  المثال  أنّ  كما 

غيبته في المنام وفي اليقظة. والطيفُ لا يقالُ إَّل فيما كان حال النوم«. 

وبسط التهانوي القول في الخيال، فأتى كلامه مزيجاً من لغة وفلسفة، فقال))): 
الصور  تحفظ  قوة  وهو  الباطنة،  الحواس  إحدى  على  يطلق  الحكماء  عند  »الخيال 
المرتسمة في الحسّ المشترك إذا غابت تلك الصور عن الحواس الظاهرة. واستدلوا 
على وجود الخيال بأنّا إذا شاهدنا صورة، ثم ذهلنا عنها زماناً، ثم نشاهدها مرة أخرى 
التي شاهدناها قبل ذلك. فلو لم تكن تلك الصورة محفوظة  بأنها هي  نحكم عليها 

فينا زمان الذهول لامتنع الحكم بأنها هي التي شاهدنا قبل ذلك«. 

النفس  علماءُ  يقول  ما  إليها  أضاف  ثم  المعاني،  هذه  صليبا  جميل  د.  أورد 
فةُ، فقال))):  والفلاسفة والمتصوِّ

»الخيالُ: الشخص، والطيف، وصورة تمثال الشيء... ومن عادة علماء النفس 
الواقعيّين لا  الفلاسفة  العقلي، إلَّ أن  للتمثُّل  الحسّيَّ مضادّاً  التمثيل  أن يجعلوا هذا 

اللسان / خيل.  	(((
الكليات 305/2.  	(((

كشاف اصطلاحات الفنون /768-767.  	(((
المعجم الفلسفي 546/1.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

318

الحسيّ... والخيال  التمثل  متولّد من  العقليَّ  التمثل  أن  إلى  يذهبون  بل  يرون ذلك. 
عند الصوفية هو الوجودُ، لأن الناس كما قيل نيامٌ، لا يرون في هذه الدنيا إلَّ خيالاً، 
العالم المحسوس  انتبهوا. وكلُّ من تجلَّى عليه الحقُّ فعرفه أدركَ أن هذا  فإذا ماتوا 

خيالُ نائم، وأن الارتقاءَ إلى الله لا يكونُ إَّل بالانتباه من النوم«. 

ولم يُغْفِل د. جميل صليبا رأيَ الأدب والفنِّ في الخيال، فقال: »يُطْلَق الخيال 
المعنى  وهذا  واضحاً.  تمثيلًا  د  المجرَّ المعنى  تمثل  التي  صة  المشخَّ الصورة  على 

مألوفٌ في الأدب والشعر والفن، ويرادفُه التشبيهُ، والمجاز، والرمز«.

جـ- الخيال في الأدب وصلته بعواطف الأديب 
وتنقل  تستوعبُها،  الأفكار،  وعاءُ  اللغة  أن  إلى  الشايب  أحمد  الأستاذ  ذهب 
حقائقَها، وأن الخيال هو الوسيلةُ التي تترجم عواطفَ الأدباء، حينما ترقى بكلامهم 

من الواقع المعيش إلى أفق الفنّ، فقال))): 

»الخيالُ أنفعُ المواهب النفسية في فنّ الأدب، لا يكادُ يستغني بابٌ من أبوابه 
عنه، لأنه خيرُ وسيلةٍ لتصوير العاطفة التي هي العنصرُ الأوّل في هذا الفن الجميل. 
على  اعتمادِه  إدراكُ  البدهي  فمن  الفني،  والنثر  كالشعر  الخاصّ،  بمعناه  الأدبُ  فأمّا 
الخيال الذي هو اللغةُ الطبيعية لأداء انفعالاته ما دامت اللغة العادية عاجزةً عن ذلك، 

وموضوعةً في الأصل لأداء الحقائق والأفكار«. 

ما  أولُهما  يتألّف من عنصرين:  أنه  الخيال، فوجد  وحلَّل د. مصطفى ناصف 
تحملُه الحياة الواقعية إلى الذاكرة من محسوسات منظورة أو مسموعة أو مشمومة أو 
ملموسة. وثانيهما ما يقعُ عليه عقلُ الأديب في الكتب المقروءة والخطب والقصائد 

خرها، لينتجعَها إذا نظم أو نثر، قال د. ناصف))): المسموعة من صور يتمثَّلُها ويدَّ

ن ذاكرة الشاعر آثارَ الصلة الحسية المباشرة بالعالم، بمجموعات كثيرة  »تتضمَّ

أصول النقد الأدبي /221.  	(((
الصورة الأدبية /32-31.  	(((



أول: الوصلا الفصل

319

وأكبرُ  كتبهم..  في  المؤلِّفون  تركها  التي  والأخيلةَ  الأفكارَ  نُ  تتضمَّ كما  الصور،  من 
الظنِّ أنَّ صلةَ الشاعر بما حوته الكتبُ والموسيقى والرسومُ ليستْ أقلَّ قوةً من صلته 
المباشرة بالعالم الخارجي. وقد تكون أكثر نفاذاً... ومن اللازم حين يكتبُ الشاعرُ 
رات وانفعالات من خلال مشاركة ذهنيةٍ  في موضوعٍ لم يشهده أن يكون ثريّاً بتصوُّ

سابقة«. 

وربطه  بتحليله،  الأدبي  الخيال  دراسة  من  العصريون  الدارسون  يكتفِ  ولم 
والنصوص  المحسوسة،  الطبيعة  من  مستلهمين  عنصرين  إلى  ه  وردِّ بالعواطف، 
المدروسة، بل حاولوا أن يقسموه أقساماً، تختلفُ في طبائعها وإبداعها، وفي تركيبها 
وغايتها. ومن هؤلاء الدارسين أحمد الشايب الذي جعلَ الخيال الأدبي ثلاثةَ أنماط، 

وهي))):

• »الخيال الابتكاري: ويعنى بتأليف صور جديدة، أي تأليف العناصر المعروفة 	
من قبل في صور جديدة، لابتداع صور حسية طريفة«.

• التأليفي: ومعناه استخدامُ صور حسية لبعث مشاعر تستدعي صوراً 	 »الخيال 
الثمار،  أو  الأزهارُ  نها  تزيِّ مورقة،  خضراءَ  شجرة  منظرُ  يبعثه  كالذي  تُشبهها، 
في  الإنسان  صورة  يستدعي  شعور  من  هزيلة  عاريةٌ  الشتاءُ  حلَّ  إذا  هي  ثم 
حالي شبابه وهرمه، أو في حياته وموته.. فالخيالُ التأليفي يجمع بين الأفكار 

والصور المتناسبة التي تنتهي إلى أصل عاطفيّ واحد صحيح«.

• أو 	 القيمة  يُدْرك  العربي،  أدبنا  في  الغالبُ  وهو  التفسيري:  أو  البياني  »الخيال 
ز فيها  ر المناظر بعرض الأجزاء أو الصفات التي تتركَّ ، ويفسِّ المغزى الروحيَّ

هذه القيمةُ الروحية، كقول الشاعر ابن خفاجة: 
الحيا خلع  وقد  تُزْهى،  خُضْراومائسةٍ  وأرديةً  حمراً  حِلىً  عليها 
فضةً الغمائم  ــقُ  ري لها  نَضْرا«يـــذوبُ  ذهباً  أعطافها  في  ويسكنُ 

أصول النقّد الأدبيّ /214 وما بعد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

320

نحن  ا  أمَّ الخيال.  قسم  الأنماط  هذه  وإلى  الشايب.  أحمد  الأستاذ  قال  كذا 
فنقول: 

إننا نقرُّ بأن بين الخيال والعاطفة تداخلًا وتكاملًا، وتعاوناً على الارتقاء بالأدب 
ة الإبداع الفني، وبأنهما بتداخلهما وتكاملهما يبعثان  من سفح التعبير المباشر إلى قمَّ
دة ألواحاً مرسومة، تؤثّر بالشكل واللون  الحياة في الموات، ويجعلان الأفكار المجرَّ

ا تؤثر بالحجّة والمنطق.  والحركة أكثر ممَّ

النقد  التي قد تكون مستوردةً من  التقسيمات  إننا - وعلى هذه  أيضاً:  ونقول 
الغربي))) - لا نرى بين أنماط الخيال السابقة حدوداً واضحة المعالم. وإذا أجزنا أن 
ندرس الخيال بالخيال، لا بالعقل فحينئذ نستطيع أن نتصور أن بين الأنماط السابقة 
حدوداً زئبقية، لم ترسمها ريشةُ شاعر، بل رسمها قلم ناقد، وأن هذه الحدود لا تلبثُ 

أن تزول، فيفضي بعضُ الأنواع إلى بعض. 

العناصر  »تأليفُ   - للشايب  والقول   - لأنه  ؛  تأليفيٌّ الابتكاريُّ  فالخيالُ 
والقولُ   - يرسم  مَنْ  لأن  ؛  تفسيريٌّ والتأليفيُّ  جديدة«.  صور  في  قبلُ  من  المعروفة 
د  للشايب أيضاً - »شجرةً خضراءَ مورقة تزينها الأزهار« لا يقصد إلى التأليف المجرَّ
ر حياةَ الإنسان في الصبا والشباب.  من الغرض المحتاج إلى تفسير. بل يريد أن يفسِّ

فهو إذن تأليفيٌّ وتفسيريٌّ معاً. تلك واحدة.

ية لبعثِ مشاعر« يناقضُ  والثانيةُ أنَّ قولَ الشايب: »التأليفُ استخدام صور حسِّ
زُ فيها هذه القيمةُ الروحية«. ومَكْمَنُ  قوله في التفسيري: »إنه يعرضُ الأجزاءَ التي تتركَّ
المشاعرَ  فكأنَّ  المشاعرَ،  ليبعث  المناظر  يستخدمُ  التأليفي  في  الشاعر  أن  التناقض 

نظرية  على  أساسياً  اعتماداً  يعتمد  الخيال  أقسام  عن  حديثه  في  الشايب  أحمد  الأستاذ  أن  يظهر  	(((
)جون رسكن( في الخيال وتقسيمه الثلاثي في كتابه »المصورون المعاصرون« الجزء الثاني منه، 
انظر كتاب »الخيال« د. شاكر عبد المجيد /345 وما بعد في سلسلة عالم المعرفة العدد/360. 
و)ونشستر( الذي ذكره في الخيال التفسيريّ، وانظر ما كتبه د. مصطفى ناصف - في التعليق على 

ما ذكره الأستاذ الشايب من أقسام الخيال - في كتابه »الصورة الأدبية« /39 وما بعد.



أول: الوصلا الفصل

321

الشاعرُ  يختار  التفسيريِّ  المرسوم. وفي  المشهد  ثم أضفاها على  فيه،  تتخلَّج  كانت 
العناصر المنطوية على المشاعر، لينقل ما فيها إلى الناس، فكأنَّ المشاعر كامنةٌ في 
الطبيعة، ومن الطبيعة تنتقل إلى البشر، والشاعرُ هو الناقلُ لا الحاملُ لهذه المشاعر. 

الآخرَ  يعطي  أيّهما  ندري  ولا  تداخلًا،  والعاطفة  الخيال  بين  أن  نرى  ونحن 
الطبيعة، وأن عناصر  ةٌ من  الخيال مستمدَّ أن عناصر  لكننا نرى  يأخذُ منه،  أو  فيه،  ما 
ةٌ من الإنسان، وكلُّ ما تفعله الموهبة الشاعرة هو مزجهما في ألواح  العاطفة مستمدَّ
جة  المتأجِّ العاطفة  من  فيها  ما  مثلُ  الألوان  ج  المتوهِّ الفن  من  فيها  معبِّرة،  رة  مصوَّ
المشاعر. غير أن صدور الشعر عن الشاعر لا عن الطبيعة يعني بالبداهة أن للعاطفةِ لا 

بْق في كلِّ عمل فني لا في الشعر وحده.  للخيالِ شرفَ السَّ

م، فردَّ إلى الخيال طبيعته  ا توهّم فيما قسَّ ويخيَّلُ إلينا أن الشايب قد تراجع عمَّ
من  الأقسام  بين  ما  فألغى  الإنسانية،  العواطف  ج  بتموُّ جَه  وتموُّ المتقلِّبة،  الرجراجة 
في  الأديب، لا  قلب  في  كلّه  الأمر  مِلاك  أن  فقرّر  إليه،  ذهبنا  ما  إلى  حدود، وذهب 

طباع الطبيعة، وأنه هو الذي يلوّن الخيال بالانفعال، فقال))):

»وإذا كان هذا الوصف الخياليُّ ظاهرةً لمزاج الأديب وطبيعته، وكان الناس 
واحد،  بشعور  الأشياءَ  أديبان  يدرك  أَّل  الطبيعيّ  فمن  الأمزجة،  في  حتماً  مختلفين 
رانها صورةً واحدة، إلَّ إذا كان ذلك سرقة وتقليداً، أو معنىً عامّاً مطروقاً،  ولا يصوِّ
كإجماع الأدباء على تشبيه الشجاع بالأسد. والحقُّ أنَّ الأديب يعرض علينا الحياة، لا 
رُ الأديب  نة بمزاجه الراضي أو الساخط. وقد يصوِّ كما هي دائماً، وإنَّما يعرضها ملوَّ

الشيءَ صورةً ثم يتغيَّرُ مزاجُه، فيصوّره صورةً أخرى«. 

د طبيعة  وإذا سلَّمنا بأن عاطفة الأديب أسبقُ من خياله، وأن طبيعةَ العاطفة تحدِّ
د  يحدِّ المرسومَ  الخيال  لأن  ينعكسان؛  المتلقّي  عند  المعادلة  طرفي  فإن  الصورة، 
ويصغي  وألوانها،  الصورة  خطوط  في  طرفه  يُرسل  فالمتلقّي  المُسْتَوْحَى.  الشعورَ 

أصول النقد الأدبي /220.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

322

والتأثر.  سُ  التحسُّ يحدثُ  رِ  والتدبُّ قِ  التذوُّ وبعدَ  ورجعها،  الألفاظ  إيقاع  إلى  بسمعه 
ى النصَّ جُملًا  ماً، ولا يحدث دفعةً واحدة؛ لأن قارئَ الأدب يتلقَّ والتأثر يحدث منجَّ
العينِ للوح المرسوم أو  يتلقّاه تلقيَ  منثورة متتابعة، أو أشطاراً منظومةً متواترة، ولا 

للتمثال المنحوت بنيةً فنيةً متكاملة، بنظرة واحدة، في لحظة واحدة. 

د- الوصف وأغراض الشعر القديم 
الأغــراض  أضيقَ  يجدْه  القديم  العربي  الشعر  في  الوصف  يستعرض  من 
وأوسعَها، وأصغَرها وأكبرَها، وأقرَبها إلى الضمور، وأجدرَها بالظهور. وفحوى هذه 
النقائض التي نصفُ بها الوصفَ أن ضيقه وصغره وضموره جرائرُ مَنْ درسوه؛ لأنهم 
لم يُولوه العنايةَ التي تعدل كثرتَه ومنزلته. وأن سعته وكبره وظهوره مآثرُ من صنعوه؛ 
وصوره  وبمعانيه  قائمة.  وبه  محتاجةٌ،  إليه  الأخــرى  ــراضَ  الأغ أن  أدركــوا  لأنهم 
مكتملة. فبثّوه في المدح والهجاء، والفخر والرثاء، وغلَّبوه على أغراض الشعر كلّها، 

فتغلغل في تضاعيفها أيّاً كان الموضوع الذي تعالجه. 

بالمعاني  قِسته  وإذا  أبياتاً،  الأغراض  أكثرَ  كان  بالأرقام  نصوصه  حَسَبْتَ  إذا 
وإذا  نظمه،  في  يزهد  شاعراً  تجد  لم  نظموه  من  عَــدَدْت  وإذا  أفكاراً،  أوفرها  كان 
جعلْتَه أساسَ الحكم بالإحسان أو بالإساءة، لم تجد معياراً أفضلَ منه، تحتكم إليه 
في المفاضلة، أو مقياساً أدقَّ منه، تعتمدُ عليه في تقدير الشعر أو تحقيره، وسبقه أو 
د الموصوفات، ووفرة النصوص فإن النقاد ومصنفّي المختارات  تقصيره. وعلى تعدُّ
ه أن يكون المجلِّيَ أو المصلِّيَ في  الشعرية أخّروه، فجعلوه السكيتَ أو اللطيمَ، وحقُّ

مضمار الشعر.

وهبْك التمسْتَ للنقاد القدماء عذراً فيما أغفلوا، فإنك لا تجدُ مثلَ هذا العذر 
غيرَ  مسلكُهم  كان  وربّما   - أنفسهم  الشعراء  إن  بالشعر.  افٌ  وصَّ وكلُّهم  للشعراء، 
لم  تمام في حماسته  فأبو  ها.  يستحقُّ التي  المكانة  إلى  الوصفَ  يرفعوا  لم  مقصود - 
ن شيئاً من شعر الطبيعة،  يذكر في باب الوصف غيرَ بضعةَ عشر بيتاً. والبحتريُّ لم يدوِّ
يتيمة الدهر روى ألوفَ الأبيات في المدح والهجاء، والفخر والرثاء،  والثعالبيُّ في 



أول: الوصلا الفصل

323

وزهدَ في الوصف، فلم يُبرز ما أبرز منه إلَّ على سبيل التمثيل، وتوضيحِ ما حَرَص 
على توضيحه من بيانٍ وبديع، كأنَّ الوصف في مذهبه وشْيٌ، يُضاف إلى الأغراض، 

لا غَرضٌ مُستقلٌ، له شأنٌ ووزن، ومكانٌ ومكانة.

هـ- ما وصفه الشعراء في العصر العباسيّ الأول
العصر  في شعر  الموصوفات  الدفة على  إلى  الدفة  من  الكتاب  هذا  وَقْفنا  لو 
الذي  النسغ  الوصفَ هو  الشعراءُ، لا لأن  ما وصفَ  بكلّ  أَحَطْنا  لَمَا  ل  الأوَّ العباسيّ 
وإنما  عصر؛  كلّ  في  الوصف  خصيصةُ  فتلك  كلها،  الأغــراضِ  أعراق  في  يترقرقُ 
وسمائها،  بصحرائها  حية  غير  طبيعة  من  الأمويّون  وصفَه  ما  وصفوا  العباسيّين  لأن 
وكثبانها وغدرانها، وغيومها ونجومها، وأنهارها وأشجارها، وما وصفوه من طبيعة 
ر  فكرَّ وطردها،  وصيدها  وغزلانها،  وثيرانها  وكلابها،  وذئابها  وإبلها،  بخيلها  حيّة 
المتأخرون أغراضَ المتقدّمين؛ لأن من طبع الطبيعة الاستمرار، ومن طبع الوصف 

ر أن ما لا يتغيَّرُ شكلُه قلَّما يتغيرُ وصفه. التكرار، وعذرُه فيما يكرِّ

بحضارة  المتأثرة  العباسية  الحضارة  أن  القديمة  الموصوفات  إلى  أضفْ 
الفرس وضعت تحت أبصار الشعراء مشاهد لم تصافح أعينهَم من قبل، فأضافوا ما 
حَدُثَ إلى ما قَدُم، وشفعوا التليد بالجديد، فوصفوا آلاتِ الطرب، وأدوات الكتابة، 
واللعب بالنرد والشطرنج، ومواكب الأمراء، ومواسم العامة، ولهو الكبار والصغار. 
أحفل  شعرهم  فجاء  تصوروا،  ما  صوروا  إذْ  القيامة،  يوم  وصف  عن  عوا  يتورَّ ولم 

بالموصوفات من شعر الأمويّين. 

كسر  العباسيّ  العصر  في  الحياة  تطور  إن  تقول:  أن  تستطيع  أوضح  وبتعبير 
البرزخ الفاصل بين البداوة والحضارة، أو نقبه، فطغت الحضارةُ على البداوة، وفَسَح 
جانبها  إلى  ظهر  ولكن  القديمة،  الموصوفاتُ  تُنسَْخ  فلم  للجديد،  صدرَه  القديمُ 
موصوفاتٌ جديدة. ولهذا آثرنا أن نلتزم النهجَ الذي نهجناه في العصر الأموي، فبدأنا 

هنا كما بدأنا في الجزء الخامس بالطبيعة غير الحية. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

324

1 - الطبيعة غير الحية 
بطباع  يَتَطبَّعُ  قد  الوصفَ  فإن  والاستمرارَ،  الرتوبَ  الطبيعة  طبعُ  كان  لمّا 
الشاعرُ  به  وصفها  بما  الطبيعة  وصف  على  العباسيُّ  الشاعر  فيحافظ  الموصوف، 
معايشةَ  الطبيعة  عايش  ن  ممَّ العباسيُّ  أكان  ســواءٌ  الأمــويّ،  الشاعرُ  ثم  الجاهليّ، 
الحضارة  مهاد  على  يتقلَّبون  وهم   - قرؤوا  ن  ممَّ أم  والأوابــد،  للفلوات  الأعرابي 
البداوة  بعدوى  فأُصيبوا  وألفوا،  منها  عرفوا  بما  ووصفوها  ألفِوها،  مَنْ  أشعارَ   -

والجفاوة، في التعبير والتصوير. 

العباسيّ  العصر  في  بقيتْ  العربيّ  الشعر  في  التقليد  عوامل  أن  نزعمُ  ونحن 
دوا  دوا، فجدَّ ل أقوى من عوامل التجديد مع أن شعراءَ الشعوبية حاولوا أن يجدِّ الأوَّ

حيناً، وقلَّدوا حيناً. ويمكنُ أن نعلِّل طغيان التقليد على التجديد بعللٍ كثيرة، منها: 

أنَّ العرب من أشدِّ الشعوب تعلُّقاً بالأنساب المحفوظة، والأمجاد الماضية، 
واعتزازاً بما كان لهم في الجاهلية من مفاخر، ومن هذه المفاخر الشعرُ الذي يتغنَّى 

بأيامهم، وهو بدويُّ الخيال. 

بفصاحتهم،  كاً  تمسُّ فزادهم  العرب،  لسان  عظَّم  الكريم  القرآن  أن  والثانية 
ل إلى تمجيد التقليد، وتمجيدُ التقليد لم يتمثل في الحفاظ  كُهم بالفصاحة تحوَّ وتمسُّ
على نقاء اللغة فحسب، وإنما تمثل أيضاً في إكبار البداوة، واستلهام الصور منها؛ أي 

في رسم الطبيعة وتلوينها بريشة الشعر الجاهلي وأصباغه، وأسلوبه وخياله. 

والثالثة أنَّ الخلفاء العباسيين - ولاسيّما المنصور والرشيد - تعصّبوا للعرب 
أبي  قتل  في  السياسيُّ  بهم  تعصُّ ى  فتبدَّ الشعوبيّ،  المدِّ  طغيانَ  دولتهم  عن  ليدفعوا 
بهم الفكريّ بإيثار الشعر القديم  مسلم الخراساني، ونكبة البرامكة، وعبَّروا عن تعصُّ

على الشعر المولَّد، وتقريب الفحول، أو مَنْ يتفحّلون من المولَّدين. 

مقياسَ  الفحولةَ  جعلوا   - اللغة  أهل  من  وجلُّهم   - الشعر  نقاد  أن  والرابعةُ 
الإجادة، والفحولةُ مقترنةٌ بالأصالة والجزالة، ولهذا اضطر المولَّدون، وهم يمدحون 



أول: الوصلا الفصل

325

خيالُهم  فأتى  الصور،  تقليديَّ  وصفاً  مدائحهم  في  الطبيعة  يصفوا  أن  إلى  الخلفاءَ، 
بدويَّ الطابع، مع أنهم كانوا يحيون في البصرة وبغداد وغيرهما من الحواضر الغارقة 

في المتارف والمعازف، المُمْعِنة في التخنث والتأنيث. 

أحمد  بن  الخليل  أنَّ  بالشعر  واستبدادِها  اللغة،  سُلطان  على  يدلُّك  ما  وأدلُّ 
تَبَعٌ لي، وأنا  الشعراء  أنتم معشرَ  »إنَّما  للشعراء:  يقولُ  170هـ{ كان  الفراهيدي }ت: 

فينة، إن قرظتكم ورضيتُ قولكم نفقتم، وإَّل كسدتم«.  ان السَّ سُكَّ

الموصوفاتِ  أن  يعني  لا  الطبيعة  وصف  في  التجديد  على  التقليدَ  وترجيحُنا 
القدماء  محاكاة  في  أمعنوا  الشعراء  أن  كذلك  يعني  ولا  الصور،  تقليدية  كانت  كلَّها 
في كلِّ ما وصفوا. فقد ظهرتْ مخايلُ التجديد في بعض الصور، وتفاوتتْ درجاتُ 
دُ بها طبيعة الخيال، وهي أن مقدار  التقليد في أخرى. ولك أن تقول قوْلةً عامة تحدِّ
بالبداوة كالصحراء والسراب والإبل  ألصقَ  الموصوف  كلَّما كان  التقليد كان يعظم 

ح ما زعمنا.  والظباء والجآذر والحرابي والأفاعي. واستعراضُ الموصوفات يرجِّ

1( الصحراء والسراب 

الشعوب  تاريخ  في  البلاد  وطبيعة  العباد،  طباع  ف  تتعرَّ أن  لك  تــراءى  إذا 
التي  الصحراويةَ  الطبيعةَ  يعرّفك  القديم  العربي  الأدب  فإن  آدابها،  من  القديمة 
احتضنت الشعب العربيَّ من ألوف السنين، وما خلَّفته هذه الطبيعة من آثار لم يستطع 
تطاول الزمن محوها. لقد حملت هذه الطبيعة شعراء العرب على الإمعان في وصف 
أوهام  في  الغرق  إلى  خوفُهم  ودفعهم  منها،  لخوفهم  بل  بها،  لتعلُّقهم  لا  الصحراء، 
 ، كاذبة، فنسجوا حول الصحراء أقاصيص تشبه الأساطير، إذ زعموا أنها موطنُ الجنِّ

ومسكنُ العفاريت. 

قَضَوْا  لأنهم  موا؛  توهَّ فيما  العذر  بعضَ  الجاهلي  العصر  لشعراء  تلتمسُ  قد 
إلى  ق  تتشوَّ ورؤوسهم  رة،  المتسعِّ الشمس  وتحت  المَخُوفة،  المفاوز  في  أعمارهم 
ق من الظمأ والحنين إلى جرعةٍ برود، فلا يجدون، إلَّ  ظلِّ سحابة، وحلوقُهم تتحرَّ

بعد لأيٍ، ظلَّ شجرة، وبللَ قطرة. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

326

أمّا شعراء العصر العباسي، فقد خرجوا من البوادي إلى الحواضر، وغرقوا في 
نعيم الحياة الدنيا، لكن ترف الحياة الجديدة لم يُنسهم شظفَ الذكريات القديمة. بل 

عة.  ظلّوا يَصِفون مخاوفَ الصحراء بقلوب مروَّ

لا  لأنها  للبشر؛  تُخلق  لم  البيداء  أن  إليه  خُيِّلَ  192هـ{  }ت:  النطَّاح  بن  فبكر 
تصلح للحياة، وإنما خُلقت للشياطين. وحسبُك دليلًا على ما خُيِّل إليه أنك لا ترى 
فيها غيرَ عُباب السراب يتلاطمُ ويصخبُ، ولا تسمع فيها غير أصداء الجنّ تتراطنُ 

وتشغب:
ــســراب ــل ــت ل ــق ــل ـــــــــةٍ خُ يَّ ــرُ)))ودَوِّ ــ ــزخ ــ ــهــا ت ــن ــي فـــأمـــواجُـــه ب
ــن أضــعــافــهــا ــي ــا ب ــه ــنَّ ــرى ج ــ حــــلــــولاً، كـــأنّـــهـــمُ الـــبـــربـــرُ ت

قد تقول: كان بكر بن النَّطَّاح فارساً من فرسان بني حنيفة، وانتقالُه من البادية 
إلى بغداد في خلافة الرشيد لم يجتثَّ من قلبه ولسانه جذورَ الحياة البدوية، ولو كان 

ربيبَ الحضارة من طفولته لما جرى لسانُه بمثل هذا الوصف. 

بالسراب  البحار  يقرن  الذي  النحو  الصحراء على هذا  إن وصف  فيقال لك: 
كان شائعاً في العصر العباسيّ لدى العرب والمولدين. فبشار بن برد - وهو فارسيٌّ 
السرابُ  فيها  ج  يتموَّ مهلكة،  بصحراء  مرَّ  أنه  زعم   - سحاباً  ولا  سراباً  يَرَ  لم  ضرير 
تموّج الأمواه في البحر، لكنه كان يلتمع حيناً وينطفئ حيناً، كأنه وجه امرأة بيضاء، إذا 

أسدلت النقابَ اختفى بياضُها، وإذا حسرته أشرق: 
موحشةٍ الأضـــواءِ  اقةِ  خفَّ كــلِّ  يستركضُ الآلَ في مجهولها الحدُبُ)))فــي 
لــهــا ــأنّ فـــي جــانــبــيْــهــا مِـــن تــغــوُّ ــ وتنتقبُ ك أحــيــانــاً،  تحسرُ  بــيــضــاءَ، 

ولم يقنعْ بشار من تقليد الأقدمين فيما وصفَ به الصحراءَ بالسراب المترقرِق 

شعراء مقلون /243. 	(((
التلوّن،  التغول:  الأرض،  من  المرتفع  الحدب:  مضطربة،  متحركة  خفاقة:   ،231/1 بشار  ديوان  	(((

أراد: كأن اختلاف مرآى السراب في هاته المفازة، امرأة بيضاء تحسر اللثام مرة وتنتقب أخرى. 



أول: الوصلا الفصل

327

روا من مسير المها العيناء  ترقرُقَ الماء النمير على صفحة الغدير، بل قلَّدهم فيما صوَّ
في  الحمر  وقيلولة  الشياطين،  وتراطن  الجنادب،  وصرير  البيداء،  واتساع  الحوراء، 
ظلال الشجر هرباً من رمضاء الهاجرة. فإذا هو يعرضُ عليك مشهداً متحرّكاً ملوّناً، 

كأنما رسمه ذو الرمة أو الشنفرى. قال بشار: 
العيـ بها  تَــلْــقــى  زوراءَ  النساءِ)))وفـــاةٍ  مشيَ  يمشينَ  رِفاضاً،  نَ 
بالركـ لُ  ــوَّ ــغَ تَ الخافي  ــادِ  ب بفضاءِ فــي  مــوصــولــة  ــاءٌ  ــض ف ب، 
الجَوْ وللجندبِ  مْتُها،  تجشَّ كالنداء قد  أو  الصبح،  في  ــداءٌ  ن نِ 
الآ وارتكض  اليَعْفورُ  قال  الــنِّــهــاءحين  ارتــكــاض  بــريــعــانِــه  لُ 

2( البرق والرعد والسحاب والمطر  

الأصوات،  خافتَ  الألوان،  باهتَ  وجدته  السابق  اللوح  في  النظر  أَعدْتَ  إذا 
بطيءَ الحركات. كلُّ حظه من التلوين بياضُ الغدير، وسوادُ الجندب، ومن الأصوات 
صريرُ الجُدْجُد، ومن الحركات انسيابُ الماء. والضريرُ معذورٌ؛ لأنه يرسم بلسانه ما 

يُوضعُ في أذنه. والريشةُ إن لم تأتمرْ بأمر العين كلَّت حركاتُها، ونصلت ألوانها. 

وأجملُ من هذه الصورة تخطيطاً وتلويناً، وأحفلُ منها بالحركات والأصوات، 
ره العتابي التغلبيُّ - واسمه كلثوم بن عمرو - }ت: 220هـ{ من أضواءِ البرق،  ما صوَّ

وأصداءِ الرعد، والسحاب المطبق على الأرض، والمطر المغدق من السماء. 

بصريّ،  أحدُهما  والبراعة،  قة  الدِّ في  الغاية  على  أوفيا  لوحين  العتابيُّ  رسم 
، وأجرى الحركات على إيقاع الأصوات، فبهر الأبصارَ بلوامع البرق،  والآخر سمعيٌّ
وصكَّ الأسماع بقعاقع الرعد. في اللوح البصري ترى سيوف البرق تُسَلُّ من أغماد 

ديوانه 109/1، الزوراء: البعيدة، العين: بقر الوحش، رفاضاً: متفرقة، الخافي: الجن، تجشمتها:  	(((
قطعتها متعرضاً لمشاقها، الجندب: ضرب من الجراد ألف الحرّ، في الصبح: إشارة إلى أن وافى 
باكراً، كالنداء: يريد أن بعض الجنادب يصوّت من شدة الحرّ، وبعضها وهو أدربها بالحرّ يكاد أن 
وذهاباً،  جيئة  حركته  ريعانه:  اضطرب،  ارتكض:  الوحش،  حمار  اليعفور:  هجع،  قال:  يصوّت. 

النِّهاء: ج نهي الغدير وشبهه. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

328

الأمة  فم  في  الدريّةُ  الأسنانُ  أو  السوداء،  الجباه  في  الشقراءُ  النواصي  كأنها  الغيم، 
الحبشية، أو فلقُ الصباح منبثقاً من قميص الليل. وكلّما انشقت ثيابُ السحاب عن 
قة، فإذا انطفأ البرقُ، رُتقِ الفتق، فإذا السماء  خيوط البرق حسبت السحب رقاعاً ممزَّ

بساطٌ واحد، لا ترى فيه من فطور، ولا يعروه تمزّق. قال العتابيّ:
يأتلقُِ ثم  يخبو  للبرق،  الأفُُــقُ)))أَرِقْـــتُ  لنا  ويُبديه  طوراً،  يُخفيه 
ةٌ شـــهـــبـــاءُ، لامــعــة في وجه دهماءَ، ما في جلدها بَلَقُكـــأنـــه غـــــرَّ
ضاحكةً تفترُّ  زنــجــيّــة،  ثغرُ  وتنطبقأو  طـــوراً،  مشافرُها  تبدو 
ة الصبح عند الفجر حين بدتْ أو في المساء إذا ما اسْتَعْرَضَ الشفقأو غرَّ
هائلةٌ ــونِ  ــل ال ــمــرُ  حُ ــعُ  ــدائ ب ــه  حلق ل لها  ما  بيضٌ،  سلاسلُ  فيها 
طبقوالغيمُ كالثوب في الآفاق منتشرٌ تحته  ومن  طبقٌ،  فوقه  من 
فإنْ فيه،  فتق  لا  مصمتاً،  سالتْ عزاليه قلت: الثوبُ منفتقُ تظنُّه 

فظلَّت  المتوهج،  البرق  بلون  ناً  ملوَّ سمعيّاً  تصويراً  الرعد  العتابيُّ  ر  صوَّ ثم 
الصورة محافظة على بهائها وتفجرها؛ إذْ تعاون على تفجيرها سيفُ البرق، وقصف 
السحاب،  ثياب  وتمزقت  السمع،  الرعدُ  وصعق  البصر،  البرقُ  فخطف  الرعد. 
وأخذت الرياح تسوطُ الأرضَ بسياط الأمطار، فتجلد ظهرها جلداً متداركاً، يجتاح 

الطين بالمطر، فلا يترك أثراً من وضر. قال العتابي: 
ينخرقُ قلتَ:  فيه  الرعدُ  قعقع  أو لألأَ البرقُ فيه قلت: يحترقُ)))إنْ 
تغشى، إذا نظرت في برقه، الحَدَقُتستكُّ من رعده أذنُ السميع كما
منبعقفالرعد صَهْصَلَقٌ، والريحُ مخترق والــمــاءُ  مؤتلقِ،  والــبــرقُ 
ــه ــلَ ــثٌ أواخـــــرُه تــحــدو أوائ لَثَقُغــي له  ما  حتى  بـــالأرضِ  أربَّ 

نان اللوحين  وما نظنُّك إلَّ مُعجباً بالحيوية الفيَّاضة والفرحة الغامرة اللتين تلوِّ

الأزمنة والأمكنة 225/2، دهماء: سوداء، البلق: سواد وبياض، المشافر: ج مِشْفر: الشفة الغليظة. 	(((
صهصلق: صخّاب شديد الصوت، منبعق: مندفع جارف، أربّ بالأرض: لزمها.  	(((



أول: الوصلا الفصل

329

العربيَّ  الشعرَ  توشّي  بدأت  التي  البديعية  الصنعة  ملامح  على  واقفاً  وإَّل  السابقين، 
دهماء،  شهباء  يبديه،  )يخفيه  في  والمطابقة  مخترق...(  )صهصلق،  في  كالترصيع 
تبدو تنطبق، فوقه تحته، مُصْمَت منفتق، أوائل أواخر(. وهو في رأي د. شوقي ضيف 
التقليد  إلى  كان  العتابي  لأن  سطحيّاً؛  تجديداً  رأينا  في  يظلُّ  لكنه  التجديد،  من  لونٌ 
ه إلى القديم، قيل فيه: »هو شاعر مجيد، يسلك  أقربَ، وتضلُّعه من الثقافة العربية يشدُّ

طريقةَ النابغة... صنَّف كتباً، منها: الخيل، والأجواد، والألفاظ«. 

العربية  الثقافة  من  تضلعهم  والمنطق  الفلسفة  من  المتضلِّعون  الشعراء  أمّا 
سخروا  حينما  ابتكروا  فإنهم   - أوس  بن  حبيب  تمام  أبو  رأسهم  وعلى   - الأصيلة 
على  المنطوي  تمام  أبي  بديع  في  ضيف  شوقي  د.  قال  المعاني.  لإبــداع  البديع 
يخالف  جديد  لون  إلى  أحالته  الفلسفة  من  قاتمة  أصباغ  في  مرَّ  »لقد  التجديد))): 

الطباق المألوف«. ولنا على قوله قول. 

صور أبو تمام السحاب، فجعل له أثداء حافلة بالدرّ الثرّ، الذي تحتلبه الريح، 
البرق، ثم خلعه وألقاه على الأرض،  ثوباً من  السحابَ  به الأرضَ، وألبسَ  وتُرضع 
ترفرفُ  راياتٌ  باب  الرَّ رفارفَ  أن  إليه  وخيِّل  عشبٌ.  والترب  خصبٌ،  الجدبُ  فإذا 
الثرى لقحت أرحام الأرض الولود،  النُّطَفُ على  في كبد السماء، فإذا سقطت منها 

ت الربوعُ ورَبَتْ، كما تبتهجُ الأنثى إذا لقحت بماء الفحل. قال أبو تمام: فاهتزَّ
با يداً، قالت الدنيا: أتى قاتلُ المَحْلِ)))سَحاباً إذا ألقتْ على خِلْفه الصَّ
تَبَعاً، أو يرتدي الروضُ بالبقلِإذا ما ارتدى بالبرق لم يزل النَّدى له 
انتشرت أعلامُه حولَه انطوتْ بطونُ الثرى منه وشيكاً على حملإذا 
لوقعه ارتياحاً  تهتزُّ  الأرض  كما ارتاحت البكرُ الهديُّ إلى البعل)))ترى 

الفن ومذاهبه /249. 	(((
ديوانه 520/4، الخِلْف: حلمة الضرع أو ضرع الناقة، جعل ريح الصبا التي تستدر السحاب كأنها  	(((

حالب تحلب أخلافها.
الهديّ: العروس. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

330

إن المطابقة في أبيات أبي تمام ليست حَلْياً ولا وشياً لفظيّاً، وليست تنميقاً ولا 
الجَدْب والخصب، والعُقْم والحمل،  بين  تزويقاً سطحياً، وإنما هي حكايةُ الصراع 
والترابَ  بالسماء،  الأرضَ  يربط  الذي  الكونيّ  الحَبْل  ثنِيْا  وهي  والحياة.  والموت 
بالنماء، فالمطابقةُ ههنا هي الأفكارُ المتولِّدة من الصور، أو الصورُ الحُبْلى بالمعاني. 

إذا خُيِّل إليك أن تنزعَ من البيت مطابقته فأنت تنوي أن تنتزع منه روحَه؛ لأن 
الألفاظ والمعاني والصور متداخلةٌ ومتكاملةٌ في النصّ كلِّه، وفي كلّ بيت من أبياته، 
الرياضيات  معادلات  من  متوازنة  معادلةٌ  الرفيع  الفن  هذا  أبيات  من  بيت  كلَّ  ولأن 
من  النابت  العشب  يساوي  السحاب،  من  المتحلِّب  فالقطْرُ  النظرية.  لا  الحيوية، 
تخلعُه  الذي  الأسمر  الغيم  وثوبُ  الخصب،  انبعاث  يقابل  المحل  وموتُ  الأرض، 

السماء، ينسجُ الثوب الأخضر الذي تلبسُه الأرض. 

على  والفني  الفكري  التطابق  من  النمط  هذا  تحمل  أن  الإنصاف  من  وليس 
اه  ي هذا الضرب من التصنيع بما سمَّ تضلُّع أبي تمام من الفلسفة والمنطق، وأن تسمِّ
د. شوقي ضيف »نوافر الأضداد«. فنحن نرى أن فيه من الفكر الإسلامي فوق ما فيه 
تفكيراً  الأبيات،  تضاعيف  في  تتخلَّج  المعجزة  الآياتِ  وأن  اليونانية،  الفلسفة  من 

وتعبيراً وتصويراً. 

إذا قرأت قول أبي تمام: »انطوت بطون الثرى على حمل« وقوله: »أتى قاتلُ 
َ فالقُِ الَْبِّ وَالنَّوَى يُرِْجُ الحََّْ مِنَ المَْيّتِِ[  رت قوله تعالى: ]إنَِّ اللَّ المحل« تذكَّ
رت  }الأنعام: 95/6{. وإذا قرأت قول الشاعر: »ترى الأرض تهتزُّ ارتياحاً لوقعه« تذكَّ
فَإذِا  رضَْ خاشِعَةً 

َ
نَّكَ ترََى الأ

َ
أ آياتهِِ  قول الخالق بديع السموات والأرض: ]وَمِنْ 

ءٍ  ِ شَْ
كُّ إنَِّهُ عََ  المَْوْتَ  لمَُحْيِ  حْياها 

َ
أ ِي  الَّ إنَِّ  وَرَبَتْ  اهْتََّتْ  المْاءَ  عَلَيهْا  نزَْلْا 

َ
أ

قَدِيرٌ[ }فصلت: 39/41{. 
نُقِرُّ ببعض ما انتهى إليه د. شوقي ضيف، ونُعْجَب بصنيع أبي تمام  فنحن قد 
وبديعه، وبنقله فنَّ التطابق من التوشية اللفظية الضيِّقة إلى الأفق الفكريِّ الواسع؛ أي 
من التضادِّ بين السلب والإيجاب في المفردات، إلى التضادِّ بين أحوال الطبيعة من 



أول: الوصلا الفصل

331

ا  جدب وخصب، وعقم وحمل، غيرَ أننا لا نرى أنه انتفع بالفلسفة والمنطق أكثر ممَّ
ر  ا سبقه إليه كتابُ الله. بل نرى أنه قصَّ انتفع بالتراث الإسلاميّ، أو أنه أتى بأكثر ممَّ

عن الكتاب، فضيَّق ولم يوسّع. 

إذا رجعت إلى كتاب الله كرةً أخرى أحسستَ أن أفق الشاعر الواسع يضيقُ 
، ووقف  الواقعيِّ التضادِّ  إلى  الطباق  نقلَ  تمام  فأبو  الأوسع.  القرآني  بالأفق  قُرِنَ  إذا 
ع إطاره وأفكاره، إذْ ربط إنبات العشب  عنده. والقرآنُ نقله إلى التضادِّ الكوني، فوسَّ

 . من الترب ببعث الموتى من القبور، ثم بقدرة الله التي لا تُحَدُّ

ه إلى تمثُّل الوحي  د، ولا نردُّ فعلام نردُّ تجديد الشاعر إلى منطق أرسطو المجرَّ
د!؟  المصوّر، والشعر يعبِّرُ بالتصوير الحسّي، لا بالعقل المجرَّ

الذين  بالحضارة  المتأثرين  من  غيرِه  شعر  إلى  تمام  أبي  شعر  من  ينتقلْ  ومن 
عايشوا الخلفاءَ والأمراء في الحواضر فإنه قلَّما يقعُ على جديد فيما وصفوا به البرق 
من  وكان   - 250هـ{  }ت:  الحارثيّ  وهب  بن  فالحسنُ  والمطر.  والسحابَ  والرعدَ 
مفارقاً،  إذْ جعله عاشقاً  بدويّاً خالصاً،  المطيرَ تصويراً  البرق  ر  الخلفاء - صوَّ كتاب 
الشررَ في الآفاق، وكلتا الصورتين  به السماء  يبكي ويستبكي، وزناداً قادحاً، تقتدح 

أعرابية خالصة: 
فــيــه: تـــألَّـــق  إذْ  ــرق  ــب ــل ل ــتُ  ــل أوراكــا)))؟ق مَــنْ  السماءِ،  زنــادَ  يا 
استبكاكا؟أحـــبـــيـــبٌ نَــــأَيْــــتَــــهُ، فــبــكــاكــا الذي  العارضُ  هو  أم 

ك }ت: 213هـ{ - وهو خراسانيّ الأصل  وعليُّ بن جبلة المعروف بلقبه العكوَّ
إليه  نقله  وما  الشعراء،  منها  وَصَف  ما  إلَّ  البداوة  من  يعرف  لم   - الموطن  بغداديُّ 
ا وصف العارض المُمْطر جعله بدويّاً سخيّاً وفيّاً، ينجز ما يعد به الأرض  الرواة، فلمَّ
الظمأى، وألبسه رداءً قاتماً، تتلاعب به الرياح، وتنثرُ ذيوله التي تلاحقه، كما يتلاحق 

بنو تميم إذا وردوا ماء الجفار. قال العكوّك:

المحب والمحبوب 92/3، العارض: السحاب. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

332

ــه نَـــــــــوْؤُه ــ ــف ــ ــألَّ ــ ــه غـــلـــاً أربـــــــــدا)))وغـــــيـــــثٍ ت ــسَـ ــبـ ــألـ فـ
تَــــهــــادَى به الــــريــــاحُ  ــلُّ  ــظـ داتـ ــرَّ ــ عـ أو  تـــحـــيَّـــرَ،  ــا  ــ م إذا 
الظلا دانـــي  المَخيلةِ  ــرْغَــدا صـــدوقُ  تَ أنْ  الأرض  وعــدَ  قــد  لِ 
ــالـــعـــرا ــهُ بـ ــ ــ ــيَ ــ ــ ــوالِ ــ ــ الجَلْمَداكـــــــأنَّ تَ الجَلْمدِ  إلى  أهــوى  ء 
ــمــيــم غـــــداةَ الــجــفــا ــي ت ــداعـ ــداتـ ــبَ ــعْ مَ أو  زُرارةَ  ــو  ــدع ت رِ 

بوا عن  ينقِّ مَنْ يحاولون أن  إلينا أن بين الدارسين المفتونين بالتجديد  ويخيَّلُ 
ة، وينسبونها إلى ثقافة  بعض الظواهر الفنية، التي تتراءى في تضاعيفها مخايلُ الجِدَّ
مون هذه  اليونان أخرى، وإلى منطق أرسطو ثالثة، ثم يعمِّ الفرس تارةً، وإلى فلسفة 
دين بزعامة  الظواهرَ على شعر الشاعر، أو على شعراء العصر كله، لا ليبايعوا المجدِّ

اء بزعامةِ التجديد في النقد.  التجديد في الشعر، بل ليبايعهم القُرَّ

3( الغياض والرياض والأشجار والأزهار 

لا يستقبلُ شعبٌ من شعوب الأرض ماءَ السماء بمثل الابتهاج الذي يستقبلهُ 
الظمأ - ورملُها منداحٌ على تسعة  الجفاف الأبديةَ  العربُ؛ لأن الصحراء الأزلية  به 
يعنيه  لا  السحاب،  بذيول  الأهداب  معلَّق  العربيَّ  الإنسانَ  تركت   - بلادهم  أعشار 
ارتــواءَه  المطر  قطرات  في  لأن  قطره،  ويرتشف  هُ،  دَرَّ يحتلب  أن  يعنيه  كما  شيء 
وغذاءَه، وكلَأ الشاء، وطعامَ الأنعام، وموارد الإبل، ونسغَ الحياة. فمتى احتبس ماءُ 

السماء أشرف الأحياءُ على الفناء. 

ون  ولهذا كلِّه لم يكن وصفُ الغِياض والرياض في شعر العرب ترفاً فنيّاً، يُجِمُّ
به النفوسَ، وإنما كان تعبيراً واقعيّاً عن انتصار الخصب على الجدب، والبقاء على 

شعر علي بن جبلة /48، تألفه: التفّ حوله، النوء: السحاب، الغلل الأربد: يريد السحاب الداكن  	(((
اللون، تحير: لم تحمله الرياح في وجهة معينة، عرّد: سار في وجهةٍ بعينها، المخيلة: الظن، ترغد: 

تخصب، الجلمد )الأولى(: الأرض المجدبة، والثانية: المطر الغزير، الجفار: ماء لبني تميم.



أول: الوصلا الفصل

333

وا المطر غيثاً، ورحمةً، وحَياً؛ لأنه يُغيثهم إذا جاعوا وعطشوا،  الفناء، حتى إنهم سمَّ
دهم الموت. فالحيا هو  إذا هدَّ إذا عصف بهم غضبُ الجفاف، ويُحييهم  ويرحمهم 
وصراعِهم  لحياتهم،  تأريخٌ  ورياض  وغياض  نبات  من  يُحييه  ما  ووصفُ  الحياة، 

الأزليّ الأبديّ مع الجوع والعطش. 

ولو كان وصف الطبيعة ترفيهاً فنيّاً، لا تأريخاً حيويّاً، لما شاركت فيه السماءُ 
يحيوا  أن  عليهم  كُتب  الذين  البشر  كلامَ  ويميت  يُحيي  الذي  الله  وكلامُ  الأرضَ، 
ويموتوا. لقد عبَّر القرآن الكريمُ عن المعاني التي أشرنا إليها مئات المرات في مئات 
الآيات، وجعل في عشرات منها إحياءَ الأرض بالمطر آيةً من آياتِ الله الدالة على 
ماءِ ماءً فَيُحْيِ بهِِ  ِلُ مِنَ السَّ وَيُنَّ وَطَمَعاً  يرُِيكُمُ البَْْقَ خَوفْاً  ربوبيته: ]وَمِنْ آياتهِِ 

رضَْ بَعْدَ مَوْتهِا إنَِّ فِ ذَلكَِ لآياتٍ لقَِوْمٍ يَعْقِلوُنَ[ }الروم: 24/30{.
َ
الأ

وفي  الأخرى،  الشعوب  لدى  الطبيعة  وصفُ  كان  إذا  أنه  ذكرنا  ما  وخلاصةُ 
ثقافة  في  فإنه  للفن،  الفنَّ  إنَّ  القائلة:  النظرية  وفق  خالصاً،  أدباً  الأخرى  الثقافات 
العرب أصبح بعد بزوغ الإسلام أدباً وديناً، وفناًّ وإيماناً، يتعبَّدُ به المسلم المؤمن ربَّه 
من  يُحصى  لا  ما  جانب  إلى  يوم،  كلَّ  مفروضة  صلوات  خمس  في  الرازق  الخالق 

النوافل. 

العصر  في  الطبيعة  وصفَ  أن  الخلاصة  هذه  من  استنبطت  إذا  تُخطئُ  ولا 
إذا ثبت وقوعُه - لم يكن في  العباسي بقي فكراً عربيّاً، وأدباً عربيّاً، وأن تجديده - 
راً ذاتيّاً لم يكنْ بدٌّ من حدوثه  اليونان، بل كان تطوُّ حاجة إلى أدب الفرس، وفلسفة 
إلى  ظف  الشَّ وعن  الحضارة،  إلى  البداوة  عن  ومالوا  العرب،  حياةُ  رت  تطوَّ بعدما 
ضةً للعروبة  الترف، سواءٌ أشابت ثقافتهم أوشابُ الثقافات الأخرى، أم بقيتْ متمحِّ
والإسلام، وأن التجديد تطويرٌ لا تغييرٌ، وحليةٌ أُضيفتْ إلى المظهر، لا روحٌ نُفختْ 

في الجوهر. 

العصر  الطبيعة في  بأن وصف  إذا سلّمنا  يتراءى لك أن تتساءل، فتقول:  وقد 



 الشعر في العصر العباسي الأول

334

ره لم يكنْ تعبيراً عن مؤثرات  ر، أفمعنى الكلام السابق أن تطوَّ العباسي الأول قد تطوَّ
رته؟  أجنبية طوَّ

العصر  إلى  الجاهلي  العصر  من  الطبيعة  وصف  تاريخَ  نوفل  سيِّد  عَــرَض 
ا  عمَّ أجاب  ثم  الأول،  العباسي  العصر  في  الوصف  على  الوقوف  وأطال  العباسي، 

سألت عنه بقوله))):
هذا  عن  للإجابة  وحدَه  يكفي  الدور  هذا  في  الطبيعة  لشعر  العرضَ  هذا  »إن 
راً طبيعيّاً لبعض عناصر  السؤال. فالقديمُ يصحب الجديد، وعناصرُ الجديد تأتي تطوُّ
، لم يخرجْ عن الحدود العامّة القديمة، بل لازمها، ودار  القديم، وهذا التطورُ جزئيٌّ
في نطاقها، كما أنَّه وُجد في جميع العصور الأدبية إَّل حين يقف أو يتأخر الجمود. 
}يعني  الأجنبيِّ  الشعر  فنونَ  لاصطنعَ  أجنبية  بعواملَ  تأثر  العربي  الشعر  أن  ولو 

المسرحيات والملاحم{، ولم يقف عند الفنون العربية الضيقة«. 
من  مزاعمكم  ينقلُ  لا  نوفل  سيِّد  كلام  من  رأيكم  به  ظاهرتم  ما  إن  يقال:  قد 
إطار الظنّ المرجوح إلى إطار الظنّ الراجح، بَلْهَ الحقيقةَ الثابتة. فما النصوصُ الدالّةُ 
على أن التجديد في وصف الطبيعة كان في العصر العباسيّ الأول مظهريّاً لا جوهريّاً، 

وعربيّاً لا أجنبيّاً، وأكثر النقاد يربطونه بالثقافات الوافدة؟ 
نقول: إنَّ أبا تمام - وهو أحد المجدّدين بقيَ وصفُه إلى التقليد أقربَ منه إلى 
لة، فجاء وصفه تقليديَّ المعاني والألفاظ  التجديد. وصف الطبيعة في أرجوزة مطوَّ
مَنْ سبقوه،  ألفناها من شعر  التي  المعاني والصور  أكثر  إذْ ضمّنها  والصور والوزن، 
وهي: تعلُّق الإنسان العربي بالسحاب، وشوقه إلى المطر، وفرحُه بانهماره، وطربُه 
بليغة، وجعلهُ  يسمع خطبةً  كأنه  الرعد،  إلى  والطمع، وهو يصغي  بالرهبة  الممزوجُ 
عصفَ الريح كحنين النوق إلى صغارها، وتشبيهُه الشمسَ بامرأة عربية خفرة تنتقبُ 
بالسحاب، وابتهاجُه بالثوب السندسيّ الذي غطَّى الجدبَ بالخصب، قال أبو تمام 

في وصف السحابة وفيما أثارته من مشاعر، وخلفته من عشب: 

شعر الطبيعة في الأدب العربيّ /192. 	(((



أول: الوصلا الفصل

335

قريبِ مــن  لـــأرض  بـــدتْ  ــا  ــوبِ)))لــمَّ ــكُ ــسَّ ال لوبلها  فــت  تــشــوَّ
للطبيبِ ــض  ــري ــم ال فَ  ــوُّ ــشـ للحبيبتـ الـــمُـــحـــبِّ  وطـــــربَ 
ــةَ الأديــــــب بـــالأديـــب ــ ــرح ــ ــتْ صـــادقـــةَ الــشــؤبــوبوف ــم ــيَّ وخ
كالخطيب ــدُ  ــرع ال فيها  النيبفــقــام  حــنــيــنَ  الـــريـــحُ  ــت  ــنَّ وح
ــروبِوالشمسُ ذاتُ حاجب محجوبِ قــد غــربــتْ مــن غير مــا غ
القشيب ــا  ــه ردائ فــي  ــبِوالأرضُ  ــرٍ مـــن نــبــتــهــا رطــي ــ فـــي زاهـ

ونقولُ أيضاً: إن مروان بن أبي حفصة }ت: 182هـ{ - وهو من شعراء الموالي 
أفكار وصور  المهدي، فجاء وصفه مزيجاً من  الخليفة  إياها  - وصف حديقة وهبه 
عربية جاهلية، وأفكار وصور إسلامية، ولم يشُبْها معنى دخيل، أو صورة مستوردة، 

 . حتى كأنه شاعر إسلامي أو أمويٌّ

جعل أشجارَ الحديقة الشوامخَ هوادجَ مضروبةً على نساء خفرات، وثمارَها 
ى هذه المعاني  اليانعةَ قِرىً لكلّ طارق، لا يُسْدَل دونها حجابٌ، ولا يُغْلَق باب. ثم زكَّ
اها بشكر  أها من رِجس الربا، وزكَّ والصور الجاهلية بالمعاني والصور الإسلامية، فبرَّ

، فقال:  المنعم على ما أنعم، وأطعم منها البائس والمعترَّ
كأنها فيها،  العُمَّ  الباسقاتِ  قبابُها)))ترى  عليها  مضروبٌ  ظعائنُ 
مدفَّع لــكــلِّ  بــابَــهــا ســهــاً  بابهاتــرى  فأُغلق  نخلٌ،  أينعتْ  إذا 
ثمارها من  نجتني  ما  لنا  سحابهايكون  ــلَّ  ق الآفـــاقُ  إذا  ربيعاً 
با الرِّ بأثمانها  يُخْلطْ  لم  يات اكتسابُهاحظائرُ،  ولم يكُ من أخذ الدِّ
مِدْحة كلِّ  من  الله  عطاءُ  ثوابُهاولكنْ  المستخلَفين  من  جزيلٌ 

المُسنةّ،  الناقة  الناب  النيب: ج  المطر،  الدفعة من  الشؤبوب:  تطلعت،  502/4، تشوفت:  ديوانه  	(((
القشيب: الجديد. 

شعر مروان بن أبي حفصة /25، العمّ: ج عميمة، النخلة الطويلة، مدفّع: فقير ذليل، حظائر: ج  	(((
حظيرة، أرض يزرع فيها ويحوط عليها. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

336

أشجار  235هـ{  }ت:   - رغبان  بن  السلام  عبد  واسمُه   - الجن  ديكُ  وصوّر 
ثيابهن عن  العارية الأسافل، فجعلها قياناً متبرجات، شمرن  السرو الكاسية الأعالي 
الرقيقةُ  أوراقُها  الخضراء قد علتْ  الباقلاء  السرو، فرأى  إلى ما دون  سوقهن، ونظر 
سوقَها الدقيقة، فخيل إليه أنه يرى طيوراً تبسط أجنحتها، وترفع ذيولها، كأنها تتأهب 

للطيران، فقال: 
غوانياً العيونُ  تحسبُه  ــرْوُ  أثوابَها)))والــسَّ سوقها  عن  رتْ  شمَّ قد 
ــهُ ــونُ ــهُ ل ــاتُ بـــاقـــاّءَ يــشــب ــبـ أذنابَهاونـ مُشيلةً  الحمام،  زرْقَ 

198هـ{  وربَّما كان فيما وصف به أبو نواس - واسمه الحسن بن هانئ }ت: 
- النخلَ ملامحُ من الترف، قد تُحْمل على محمل التجديد، إذْ نثر في وصفه شذراتِ 
جات،  الذهب، وحبَّاتِ الجمان، وفرائدَ الياقوت. فالنخلاتُ الرشيقاتُ عرائسُ متبرِّ
خيوطها  في  سُلكتْ  نفيسةٌ،  عقودٌ  النحيلة  بأجيادها  المعلَّقة  أقنائها  في  والرطبُ 
، والبلح الأصفر تبرٌ، والرطبُ  جواهرُ نوادرُ من لؤلؤ وذهب وياقوت: فالبسر الفجُّ دُرٌّ
لات والمتعثكلات حافلاتٌ بهذه النفائس.  الأحمر عقيقٌ، وضفائر النخلات المرجَّ

قال أبو نواس: 
زينتها ــان  ــ إبَِّ جُــلـِـيــت  إذا  النُّحَلُ)))نــخــلٌ  أعذاقُها  بأعناقها  لاحتْ 
لآلئُها فيها  عــســجــده  ــاطُ  ــق تتَّصلُأس الـــدرِّ  بسموط  منضودةٌ 
إذا لقحتْ أرختْ عقائصَها جِلحتى  الرَّ عرجونُها  منتثراً  فمال 
صُفراً وحُمراً بها كالجمر يشتعلُ أرْختْ عقوداً من الياقوت مُدْمَجةً

ور من عناصرَ متنافرة  وإذا استجزتَ أن تسمّيَ الخيالَ الوهميَّ الذي يرسم الصُّ
إذ  عندك،  مجدّد  210هـ{  }ت:  غيلان  بن  ل  المعذَّ فإن  الطبيعة،  وصف  في  تجديداً 

ديوانه /65، الباقلاء: نبات عشبي تؤكل بذور قرونه، مشيلة: رافعة.  	(((
أسقاط: ج  الدقيقة،  السقيمة  نحيلة،  النُّحل: ج  النخل،  الأعذاق: ج عذق، عنقود  ديوانه /501،  	(((
سقط، ما يسقط، العسجد: الذهب، السموط: ج سمط، الخيط ما دام الخرز ونحوه منظوماً فيه، 

والقلادة، عقائصها: ضفائرها، عرجونها: عنقودها.



أول: الوصلا الفصل

337

النضارةَ  سحقت  جامدة،  وحجارة  معادن  من  عناصره  ق  لفَّ وصفاً  النرجس  وصف 
تجديد،  لا  تجميدٌ  عندي  وصنيعُه  الثراء.  برفاهة  الروح  رهافة  وخنقت  بالحضارة، 

واغتيالٌ للجمال لا فنّ. 

ة، وسوقه الخضراءَ من  لُ النرجسَ، فجعلَ أعاليه البيضاءَ من فضَِّ وصف المعذَّ
د، والطلع الأصفر في أحداق الأزهار الرواني إلى الشاعر من ذهب، وأمّا الأزهار  زمرُّ

نفسها فعيون بلا جفون، أو أشفار بلا أشعار، فقال:
ــدُبُ)))والنرجسُ الغضُّ لا حانت مقاطعُه هُـ لها  مــا  عــيــون،  كأنهن 
دَةً ــا فـِــضـــةٌ تــعــلــو زُمُـــــــرُّ ــه ــإنَّ خضراءَ، يضحكُ فيها ناظرٌ ذهَبُف

4( النجوم ومنازلها 

على  الطبيعةُ  به  وُصِفتْ  ما  أدلَّ  منازلها  وتحديدُ  النجومِ  وصفُ  يكون  قد 
التجديد الناجم عن تمازج الثقافات في العصر العباسيِّ الأول. ومع ذلك فعلينا أَّل 
إلى  الناس  أحوجَ  كانوا  إذْ  العلم،  هذا  في  وإسهامَهم  فضلهم  العرب  قدماءَ  نبخسَ 
دوا مواقعهم في الأرض،  ملاحظة النجوم، وإلى تحديد مواقعها في السماء لكي يحدِّ

وْا بها وهم يجوزون ما في صحاريهم الشاسعة من مسالك ومهالك.  ولكي يتهدَّ

وحينما وصلتهم الفتوح بالشعوب الأخرى في العصرين الراشديّ والأمويّ 
العصر  في  المُقامُ  بهم  استقرَّ  ا  فلمَّ المتحضرة.  الشعوب  عند  بما  عندهم  ما  شفعوا 
العباسيّ الأوَل بين علماء السريان والصابئة، وترجموا ما عند هؤلاء، وما عند الفرس 
يزعمون  المنجمون  وراح  عاً،  وتنوُّ اتساعاً  بالنجوم  علمُهم  ازداد  واليونان  والهنود 
ونتائجها،  الأحــداث  سير  وفي  ومصائرهم،  الناس  حَيَوات  في  تأثيراً  للنجوم  أن 
ر في معركة عمورية،  المؤزَّ المعتصم نصره  ينتصر  أن  قبل  الذي زعموه  النحو  على 

ويدحضَ ما كانوا يأفكون. 

لقد زعم المنجمون أن عمورية لن تفتح قبل أن ينضج العنب والتين، وعلَّلوا 

المحب والمحبوب 99/3، حانت: هلكت. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

338

مزاعمهم بما تعلَّموا من أباطيل، فقال أبو تمام في ملحمته العصماء يفنِّد ما تنبؤوا به 
بالنبأ اليقين: 

لامعةً الأرماح  شهب  في  بين الخميسين لا في السبعة الشهبوالعلمُ 

صات المنجمين، وتعليلهم ما يأفكون بأوضاع الكواكب في  ثم سخر من تخرُّ
هاتهِم بالوقائع، فقال:  السماء، ودفع تُرَّ

جلودهم قبل نضج التين والعنبتسعون ألفاً كأساد الشرى نضجت

وخرافات  الفلك،  حقائق  من  كثيراً  العربية  إلى  نقلت  الترجمة  أن  ويبدو 
عن  ورثــوا  ما  فيها  جمعوا  الباب،  هذا  في  كثيرة  كتباً  فوا  ألَّ العرب  وأن  التنجيم، 
أسلافهم، وما نقلوا عن رهبان السريان، وتراث الشعوب الأخرى، حتى إننا أحصيْنا 
ج  أربعة عشر كتاباً ظهرت في العصر العباسي الأول وبداية العصر الثاني. أولها لمؤرِّ
إسحاق  بن  الرحمن  لعبد  وآخرُها  195هـــ{  نحو  }ت:  السدوسي  فيد  أبي  عمر  بن 

الزجاجي }ت: 337هـ{. 

وفي المكتبة الظاهرية مخطوطةٌ))) من ثماني عشرة ورقة، منسوبةٌ إلى أحمد 
تغيّر  عن  فُها  مؤلِّ فيها  ث  تحدَّ )الأنــواء(،  عنوانُها:  395هـ{  }ت:  اللغوي  فارس  بن 
أسماء  وسرد  القمريّ،  الشهر  طَوالَ  أطواره  من  طور  كلّ  في  أسماءَه  وذكرَ  القمر، 
د كل منزلة بثلاثة عشر يوماً، وروى ما  م درجات الفلك ومنازله، وحدَّ الشهور، وقسَّ
المناخ، وعزا  أحوال  المنزلة من  يرافق  وما  منزلة،  كلِّ  في  أسجاع  العربُ من  قالت 
ة ما أنزل اللهُ بها من سلطان، ومن ذلك قولُهم: »إذا طلع  إلى كلِّ كوكب دلالةً خاصَّ
بكلّ  الفقير  وبات  الجيرانُ،  وتهادت  الأوطانُ،  ت  واخضرَّ الزمانُ،  طاب  الشرطان 
مكان«. وقولُهم: »أمّا زحلُ فإنه نحسٌ بارد، يابس طبعِ الموت، ودلالتُه على الأجداد 

والآباء والإخوةِ والأكابر والشيوخ«. 

نمطين  فيها  يجد  الشعراء  دواوين  إلى  والتنجيم  الفلك  كتب  من  ينتقل  ومن 

رقمها /4708. 	(((



أول: الوصلا الفصل

339

من وصف النجوم: نمط أدبيّ أو فنيّ. ونمط علميّ أو تعليمي. والثاني إلى التجديد 
أقرب؛ لأن ظهوره، كما يخيل إلينا، اقترن بتطور علم الفلك. 

117هـ{  أمّا النمط الأدبي فقد ذكرنا منه أبياتاً للشاعر الأموي ذي الرمة }ت: 
في كتابنا )الشعر في العصر الأموي( وأبياتاً لابن هرمة }ت: 150هـ أو 176هـ{، وهو 
كما قال الزركلي في ترجمته: »من مُخَضْرمي الدولتين الأموية والعباسية، رحل إلى 

دمشق، ومدح الوليد بن يزيد الأموي، فأجازه، ثم وفد على المنصور«. 

شاعرٌ  فيه  وبرع  الوصف،  من  النمطُ  هذا  استمرَّ  الأول  العباسي  العصر  وفي 
من حَفَدة الفاتح الأموي مسلمة بن عبد الملك، اسمه محمدُ بن يزيد بن مسلمة؛ إذْ 
وصف النجوم وصفاً بديعاً، استمدَّ صوره من خياله الواسع، فجاء بصور طريفة منها 

قوله: 
طالعاً سهيلٌ  بدا  حين  لُ)))فخرجتُ  يتنقَّ قائماً،  المصلَّى  يُسْرَى 
يصهلُوالجَدْيُ كالفرس الحصان شددْتُه لا  ــه  أنـ إَّل  ـــرْج،  بـــالـــسَّ
محلِّق السماء  جــوّ  في  متململُ والــثــورُ  ــرٌ  ــائ ح الــثــريــا  خــلــفَ 

هذا  في  طريفة  صورةٌ  233هـ{  }ت:  الزيات  الملك  عبد  بن  محمد  وللوزير 
خصره  جانبي  ــع  ورصَّ قوساً،  ب  تنكَّ فارساً  فجعلها  الــجــوزاءَ،  فيها  رسم  النمط، 

بقلادتين من ذهب أو فضة، فقال: 
لما ــوزاء  ــجـ الـ ــبَ  ــواكـ كـ ــأن  للمنكبيْن)))كـ ضت  وتعرَّ سمَتْ 

عشر،  الاثني  السماء  بروج  من  والثور  الجدي   ،150/ الخمس  الحواس  بمدارك  النفس  سرور  	(((
وكل  سنة،  في  مسيرها  في  الشمس  ترسمها  متوهمة  دائرة  من  قسماً  عشر  اثني  من  قسم  والبرج 
برج منها ثلاثون درجة تقطع الشمس في كل فصول من فصول السنة /90 درجة أي ثلاثة بروج. 

وأسماء البروج مأخوذة من صور متوهمة لكواكب وقعت فيها. 
مجلة معهد المخطوطات العربية م/27 ج/1 ملاحظات واستدراكات على ديوان محمد بن عبد  	(((

الملك الزيات ص/146. 
المنكبان: منكبا الجوزاء نجمان من نجومها دون رأسها أحدهما على جانبها الأيمن والآخر على  	

جانبها الأيسر. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

340

ــد قـــوس رام ــربٍ، تــقــلَّ ــ ــره بـــقـــادتـــيْـــنِفــتــى ح ــصـ ــد خـ ــ ــلَّ ــ وق

النجوم:  الشاعر  يصف  وفيه   ، التعليميُّ العلمي  الشعرُ  فهو  الثاني  النمط  ا  وأمَّ
النجوم،  أسماءِ  من  الأفكار  أكثر  ويشتقُّ  وشياتها،  وحركاتها  وطبائعَها،  مواقعها 
ةً ومن خياله أخرى، ومن المشاهد المرئية ثالثة. فإذا  ويرسُم صورها من أسمائها مرَّ
قرأت القصيدةَ خيِّلَ إليك أن الشاعر يرسمُ بلسانه خريطةً صوتية لكي تقرأها بأذنيك 

لا بعينيك. 

من  الضرب  هذا  رسم  في  لدِاته  أبرعَ  مسلمة  بن  يزيد  بن  محمد  كان  وربَّما 
الخرائط الكونية، إذْ صور قبَّة السماء بثمانية وثلاثين بيتاً، يقول فيها: 

فَـــمـــتَـــعْ)))لــــمــــا تــــــــــــراءى زُحَــــــــــلٌ الـــعـــشـــاءِ،  ذاتَ 
رَعولــــحــــق الـــنـــســـريـــن شــخـــ الــــدَّ بــالــخــيــل  ــردفِ  ــ الـ صُ 
بــــــطــــــائــــــرٍ، لــــيــــس يـــقـــعْأطــــــــــار نــــــســــــراً واقـــــعـــــاً
ــره ــ ــي ــ س فـــــــي  ذا  ـــــــــــق  ــعْرنَّ ــ ــسَ ــ ــشَ ــ وســـــــــار هـــــــــذا، ف
ــعْوعـــــــــــنَّ ســــــعــــــدٌ ذابـــــــــحٌ ــ ــل ــ يــــتــــبــــعُــــه ســــــعــــــدُ ب
ــده ــ ــع ــ ــدٍ ب ــ ــ ــع ــ ــ ــدُ س ــ ــ ــعـ ــ ــ ــه تَـــــبَـــــعْوسـ ــ ــدي ــ ــع ــ لـــســـعـــد س

صعد  كأَنه  رجل  شعرُ  هذا  قال:  القصيدة  هذه  المأمونُ  سمع  ا  »لمَّ إنه  يقال: 
الفلكَ، فعلمَ ما فيه«.

: »ولا أعلمُ شاعراً تشبَّه به، وتبعه في وصف النجوم والأزمنة،  وقال الصوليُّ
بديعاً،  أكثر  وهو  طباطبا،  بابن  المعروف  العلوي  أحمد  بن  محمد  إلَّ  فأحسنَ 

والمَسْلَميُّ أفصحُ منه«. 

الثمانية  السماء  منازل  من  السعود  وسعد  بلع  وسعد  ذابح  وسعد  النسران  ارتفاعه،  غاية  بلغ  	(((
والعشرين وفي كلّ منها نجم أو أكثر تقطعها الشمس في دورتها السنوية ويقطعها القمر في ثمانية 
فصول  ابتداء  على  وغيابها  بظهورها  يستدلون  الأنواء  وتسمى  الشهرية  دورته  في  يوماً  وعشرين 

السنة وانتهائها وعلى المواسم وهي تختلف من منطقة إلى أخرى. 



أول: الوصلا الفصل

341

العصر  في  الأول  العلمية  الحركة  راعــيَ  وكان   - المأمون  أن  إلينا  ويُخيَّلُ 
ل - لم يعجب بالعينية السابقة لجمالها فحسب، بل أعجبَ بها لما فيها  العباسي الأوَّ
ل الفلك  ى هذه الغلالة بوشي الفنِ، فحوَّ من علم، ألبسه الشاعرُ غلالةً من أدب، ووشَّ
من مقاييس وإسطرلابات ومراصد وأرقام إلى معرضٍ من معارض الفنون التشكيلية. 

وللشاعر نفسه قصيدةٌ دالية أطولُ من العينية، تقع في ثمانية وأربعين بيتاً، رسم 
فيها خريطة كونية أخرى، ومطلعُها: 

ــك صُـــبـــحٌ ــ ــا لـ ــ ــا لــــيــــلُ مـ ــ ــه الـــعـــمـــيـــدُ)))يـ ــيـ يـــــرتـــــاحُ فـ
ــقٍ ــ ــلْ ــ ــبُ ــ ــودُطــــــال انــــتــــظــــاري لِ ــ ــ تــــنــــجــــابُ عـــنـــهـــن س

إلى  الشاعر  ق  تشوُّ على  المنطوي  الشجيّ  العاطفي  الفني  المطلع  هذا  وبعد 
حب أو بالظلمات السوداء، يمضي محمدُ بن يزيد في  النجوم البيضاء المحتجبة بالسُّ
الذي جمع  الشاعرِ  الفلكيِّ  بريشة  أدمن رسمَه وتلوينه  الذي  الكونيّ  المخطَّط  رسم 
ر  ؛ لأنه يصوِّ ة الشاعر، فتعجبُ به فوق إعجاب المأمون والصّوليِّ دقة العلم، إلى رقَّ
في  الشمول  هذا  ولعلَّ  الفضاء.  مراكب  من  مركبة  مِن  يراها  مَنْ  تصويرَ  السماء  لك 
ة على  التصوّر والتصوير، وهذه الرهافة في الشعور والتعبير من أجمل المظاهرِ الدالَّ
شعر  في  التجديد  ملامح  عن  المعبّرة  والفنون،  العلوم  وتداخل  الحضارة،  تمازج 

العصر العباسيّ الأوّل. 

2 - الطبيعة الحَيَّة 
لاحظنا فيما عرضنا من صور الطبيعة الجامدة أن الوصفَ في العصر العباسيّ 
ل كان إلى التقليد أقربَ منه إلى التجديد، ولعلَّ غلَبةَ الاتّباع على الابتداع يعودُ  الأوَّ
الخيال،  إلى  الواقع  من  ينتقل  قد  ورتوبُها  بالرتوب،  تتَّسمُ  الجامدة  الطبيعة  أن  إلى 
ما  روا  صــوَّ إذا  عذراً  للشعراء  نلتمسُ  وحينئذٍ  السابق.  منوال  على  اللاحق  فينسج 

أبصروا بالريشة التي رسم بها أسلافُهم، لأنهم شاهدوا ما شاهد أولئك الأسلاف. 

سرور النفس /148.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

342

ترى أبقي الاتّباع يطغى على الابتداع في رسم الطبيعة الحيَّة، كما كان طاغياً 
تأثّروا  بعدما  الابتكار  إلى  بالشعراء  الحيَّةُ  جنحت  أم  الجامدة؟  الطبيعة  رسم  في 
بالثقافاتِ الجديدة، ورأوْا في الأقاليم المفتوحة ما لم يَرَ آباؤهم في جزيرة العرب؟ 

وما أهمُّ الموصوفات التي وصفوها في ذلك العصر؟ 

1( الناقة والجمل 

ينتزعَ  أن  على  الأوّل  العباسيّ  العصر  أنجزه  الذي  الحضاريُّ  التطورُ  يَقْوَ  لم 
من الشعراء حبَّ الإبل، ولم يضعف كلفهم بتصويرها في الحلِّ والترحال، بل بقيتْ 

ر إلينا من صور الحيوان وحشيّه وإنسيّه.  صاحبةَ الصدارة فيما تحدَّ

ةُ ذلك أن شسوع الفلوات بين أقاليم الدولة العباسية حفظ للجمال مكانتَها  وعلَّ
في الأشعار كما حفظ لها مكانتها في الأسفار، فكان الشعراءُ، وهم يتسنَّمون ظهورها 
في ارتحالهم من نجد والحجاز إلى الأمراء والخلفاء في بغداد يجدون في رفقة الإبل 
ما يجدُه المسافر من إيلاف الرفيق في الطريق. وطولُ الرحلة يربطُ الراحلَ بالراحلة 
برباط من الألفة والرأفة يبلغ أحياناً مبلغَ العشق، فتحتلُّ الناقة من قلب الشاعر، ومن 

صدر القصيدة مكانةً تحسدها عليها المرأة. 

إلى  اليمامة  من  195هـ{  }ت:  السلمي  عمرو  بن  أشجع  الفحل  الشاعر  رحل 
البصرة، ومن البصرة إلى الرقة، ثم انقطع إلى جعفر بن يحيى البرمكي، فكانت الناقة 

في أسفاره أحبَّ المخلوقات إليه، ووصفها وصفاً تقليدي السمات.

ةُ ما تأكل، إذا ارتقى بها الجبالَ كادت  وأحبُّ ما حبَّبها إليه كثرةُ ما تبذلُ، وقلَّ
تطيرُ في الفضاء، وإذا انحدرت به من الشعاب إلى الأوداء أوشكتْ تخترقُ الأرضَ، 
وإن أحاط بها وبربِّها خطرُ السفر لم يثنهِا عن وجهتها ظلامٌ دامس، أو مفازة مَخُوفة، 
بل مضتْ تجوزُ به المسالكَ والمهالكَ بكثير من الجهد، ويسير من الطعام، وأكرمُ ما 
الجَلْد، وبالإمعان  بالجَلَد عن  أنها تستغني  العربيِّ الأبيِّ  الكريم، وطَبْعها  في خلقها 

في النشاط عن الإذعان للسياط. قال أشجع السلمي: 



أول: الوصلا الفصل

343

صعودُها السماء  أعــنــانَ  إليك، وغيطانَ الهضوم حدورُها)))يــنــازعُ 
ها لفَّ الليل  وجسورُهاوإنْ واجهتْ هولاً من  عزمُها  جانبيْهِ  على 
زادُهــا الذراعين  فتلاءِ  كلِّ  وجريرُهاعلى  كُــورُهــا  رحلْناَ  ما  إذا 
ربُّها ــوْطَ  الــسَّ ك  حــرَّ ما  إذا  يَسْتطيرُهايكادُ  يَعْنهِا،  لم  وإن  لأمر، 

عيلان  قيس  من  سُلَميٌّ  بدويٌّ  وهو   - أشجع  شعر  في  التقليد  إن  تقول:  قد 
يصف  أن  قبل  تحضر  أنه  ولو  حضارته،  على  بداوته  لطغيان  التجديد  على  طغى   -
المولّدون  قال  ما  أقرأتنا  فهلّا  وجــدّد.  فولّد،  حواشيه،  ورقت  معانيه،  رت  لتحضَّ

المجددون !! 

الشعراء  من  182هـ{  }ت:  حفصة  أبي  بابن  المشهور  سليمان  بن  مروانُ  كان 
وغرق  بغداد،  في  عاش  زائدة.  بن  ومَعْنَ  والرشيد،  المهديَّ  مدحوا  الذين  الموالي 
الزركليّ في  الثراء ما لم يُصب أكثر الشعراء، قال  الترف والسرف، وأصاب من  في 
ترجمته: »جمع من الجوائز والهبات ثروة واسعة. وكان رسم بني العباس أن يعطوه 

في كل بيت يمدحهم به ألفَ درهم«. 

هذا الشاعر وصفَ في مقدمة مِدْحة، مدحَ بها المهديَّ ناقته السريعة الرشيقة، 
فجعلها السابقة في كلّ مُسْتَبق، إذا سارت اهتزَّ رأسُها وعُنقُها من المرح، وإذا أسرعت 
الجموح  الفرس  تمزق  كما  تجتازها،  التي  والجبال  التلعات  تخترق  أنها  إليك  خُيِّل 
يُعْليها على  فإن هيكلها الضخم  أو سرج. ولكنها، على نحولها،  جُلّ  وما عليها من 

د. قال ابن أبي حفصة:  أترابها، فتنتصبُ انتصابَ الصرح الممرَّ

ج  الهضوم:  الأرض،  من  الواسع  المنخفض  غيط،  ج  غيطان:   ،101/ المحدثين  الشعراء  أخبار  	(((
الناقة  الذراعين:  فتلاء  إقدامها،  جسورها:  علو،  من  الانحطاط  الحدور:  الوادي،  بطن  هِضم، 
العناء،  يعنها: من  به،  تُقاد  الذي  الحبل  الجرير:  الرّحل،  الكور:  القوية،  الذراعين  شديدة عصب 

التعب والمشقة. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

344

ــزُّ مــراحُــهــا ــه ــةً ي ــاجــي وقَــذالَــهــا)))يــتــبــعْــنَ ن تليلَها  النحول  بعد 
ها وتشقُّ بــا،  الــرُّ تــدرّع  جلالَها هــوجــاءَ،  ــراعُ  تُ إذا  الشموس  شقَّ 
وحبالَهاكالقوس ساهمةً، أتتك، وقد تُرى رحلَها  تملُأ  كالبرج، 

ل بالتطبُّع، لكي  وإذا كان أشجعُ السلميُّ فحلًا بالطبع، فإن ابن أبي حفصةَ تفحَّ
المعاني، وجفاوة الألفاظ، والتشبُّه بالأعراب.  ببداوة  العباسيين  الخلفاءَ  يرضيَ عنه 
في  شيوعه  فوق  الإبل  وصف  في  شاع  للبُداة  الحضريين  محاكاة  من  الضربُ  وهذا 

ج الشعراءُ بضاعتهم المزجاة في سوق المدح.  الأغراض الأخرى لكي يروِّ

ومولى  طخارستان،  من  أعجميٌّ  وهو   - 167هـــ{  }ت:  برد  بن  بشار  أدرك 
بني عقيل - سرَّ الاتجار بالجزالة، فاستهلَّ قصيدةً مدح بها داوودَ بن حاتم بأبيات، 
ت به جزالتُه جزالةَ الأقدمين، حتى لكأنَّه واحدٌ من أقحاح  وصفَ بها جملَه وصفاً، بزَّ

تميم لا من مواليهم وألفافهم. 

زعم بشار أن جمله من نسل »الجديلِ« جملِ النعمان بن المنذر، وهذا النسبُ 
جرى  فإذا  العصب،  ة  ومِرَّ العضل،  وقوةَ  الشحم،  وقلةَ  العزم،  مضاءَ  أورثه  العريق 
فإذا  الزعفران.  بنقيع  الشبيه  الشحم  بذوب  ممزوجةً  عنقه،  من  العرق  خيوطُ  جرتْ 
اعترضته تلعات مرتفعات جازها بوثبات واسعات، وبقي بعد ذلك نشيطاً، لا ينحني 

ة:  له جيد، ولا يهتزَّ رأس؛ لأن فيه من العزيمة فوق ما يكابد من المشقَّ
أعــاره الجديلِ  ــدِ  ول مــن  أقرابهِ)))وأحـــدَّ  في  أخذْنَ  النسوع  طرف 

مؤخر  القذال:  العنق،  التليل:  السير،  في  النشاط  المراح:  السريعة،  الناقة  الناجية:   ،97/ شعره  	(((
الذي  الغطاء  جلالها:  تفزع،  تراع:  النضور،  الشموس:  تجتاز،  تدرع:  مسرعة،  هوجاء:  الرأس، 

تُصان به، ساهمة: ضامرة، البرج: الحِصن أو البناء الشامخ. 
أنحله.  أعاره:  مشهور.  الإبل  من  فحل  اسم  الجديل:  العزم.  الماضي  الأحد:   ،282/1 ديوانه  	(((
النسوع: سير من جلد تُشدّ به الرّحال على الإبل. الأقراب: ج قُرْب وقُرُوب، الخاصرة. وأخذن 
الملاب:  عنقه.  صفحة  ليته:  العرق.  الحميم:  السائل.  المنفضج:  اللحم.  عنها  أزلن  أقرابه:  من 
الزعفران. الآكام: ج أكمة، التّل. العَرْب: النشاط. الإنعاب: تحريك الرأس عند السير من الإعياء. 



أول: الوصلا الفصل

345

بليِتهِِ الحميم  منفضجَ  بملابهوكـــأن  ســــوادَه  شــبــبْــتَ  ــنٌ،  ــ ده
لوجهه عرضْنَ  إذا  ــامَ  الإك إَنعابهِيثبُ  من  ليس  أغلبَ  عَرْبِ  من 

المكرورة،  المعاني  الناقة والبعير غيرُ  بين يديك من أوصاف  سُقنا  فيما  ليس 
والصور المألوفة، والألفاظ الغريبة، حتى إن ما في أبيات بشار من الحوشيّ يعدلُ ما 
طَرَفة والعجّاج ورؤبة،  بلغة  جَمَله  الجاهليين والإسلاميين، فكأنه يصف  في أشعار 

غُه، وغريب بشار ينبو به عصره. غيرَ أن غريبَهم في زمانهم كان له ما يسوِّ

أبي  ديوانَ  فانتجعْ  التجديد،  من  شيئاً  الوصف  في  تلتمسَ  أن  إلَّ  أبيتَ  وإن 
في  لدِاته  طرائقَ  تخالفُ  بطريقة  المعاني  تصويرُه  عنده  التجديد  مظاهر  وأبرزُ  تمام. 
التعبير؛ لأنَّ أبا تمام يُخالفُهم في طريقة التفكير، والعبارة لدى كلِّ شاعر هي الصورة 

التي تجسم الفكرة. 

ة من البيئة،  رون أفكارَهم بعناصرٍ مستمدَّ الشعراءُ في زمان أبي تمام كانوا يصوِّ
وأبو تمام، كان يُدخل عناصرَ البيئة في معمل العقل ليصنِّعها تصنيعاً جديداً. فالناسُ 
لا  للناس  شراباً  الخمر  وعهدوا  بالتعب،  كر  السُّ يعرفوا  ولم  بالخمر،  كر  السُّ عرفوا 
للإبل، وأبو تمام جعل التعب خمراً تُسكر الإبل، ثم زعم أن الركبان أطعموا الصحراء 
أسنمةَ المطايا وكواهلها حينما أرهقوها، ثم صاروا لها - وهم فوقها - أسنمةً جديدة، 

بعدما أكلوا أسنمتَها القديمة. فقال: 
زجاجةً الركابَ  يساقون  من السير لم تقصدْ لها كفُّ قاطبِ)))وركب 
رى بالسُّ الغواربَ  منها  أكلوا  فصارت لها أشباحُهم كالغواربفقد 

رياضية  معادلة  البيت  جعلُ  والتفكير  التصوير  من  النمط  هذا  في  والجديدُ 
فحواها أن ركبان الإبل يساوون الأسنمة التي براها التعب، وأبو تمام كان مغرقاً بهذا 
ة إذْ كرّرها في قصيدة أخرى، زعم فيها  ة، وبهذه الصورة خاصَّ النمط من التصوير عامَّ
به السير، فأعاد  أن الجمل رعى الكلأ فسمن، ثم رعت الصحراءُ شحمه حينما جدَّ 

ديوانه 201/1. يساقون: يسكرون المطي بالتعب. قاطب: مازج. الغارب: ما بين السنام والعنق.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

346

الفني،  ثرائه  على  تدلُّ  متعدّدة،  بصور  المعنى  هذا  ر  يكرِّ راح  ثم  منها،  أخذ  ما  إليها 
وبراعته في تقليب الفكرة الواحدة على صور مختلفة. قال أبو تمام: 

حقبةً كــان  بعدما  الفيافي  رعاها وماءُ الروض ينهلُّ ساكبُهْ)))رعتْهُ 
يلاعبُهْفأضحى الفلا قد جدَّ في بَرْيِ نَحْضِهِ ذاك  قــبــلَ  ــاً  ــان زم وكـــان 
غاربٍ ذروةَ  جبَّ  وادٍ  جذعِ  مذانبُهْفكم  أتمكتْهُ  كانت  وبالأمس 

»كان  فقال))):  تمام،  أبي  شعر  في  الصنيع  هذا  على  ضيف  شوقي  د.  علَّق 
هزال  من  إبلهم  في  رى  السُّ كثرةُ  تصنعه  ا  عمَّ كثيراً  ثون  يتحدَّ الجاهلية  منذ  الشعراء 
المعنى حتى  أبو تمام بهذا  يلمُّ  ونحول، حتى ليقولون: إن أسنمتها تتآكل. ولم يكد 

أخرجه بتلك الصورة الخيالية المبعدة في الخيال«. 

وقال د. حسين عطوان))): »ومظهر التجديد عنده أنه - يعني أبا تمام - يجمعُ 
بقدراته العقلية والفنية بين المعاني المتناقضة التي يغيبُ ائتلافها عن البال، ويخفى 

اجتماعها على الفكر، كما يستخرج المعنى الطريف الجديد من المعنى القديم«. 

وزبدة ما عرضنا من آراء أن التقليدَ أظهرُ، وأن تجديد أبي تمام لم يكن أكثر 
من إعمال العقل في الخيال، وعرضِ المعنى الواحد بصور عديدة. 

2( الخيل 

الصيدَ  فإنَّ  والركبان،  الإبل  بين  المحبَّة  أواصر  عقدت  قد  الأسفار  كانت  إذا 
والحربَ جعلا الخيل أحبَّ إلى الفرسان من الإبل، ولذلك كان الجواد يسابق الناقة 
الممدوح على  إلى  الرحلة  غلَّبَ  الشعراء وألسنتهم. فمن  بقلوب  الظفر  في مضمار 
خوض الملاحم كانت النوق أحبَّ إليه من الجياد، وآثَرَ عنده. ومن دفعته أنَفَتُهُ عن 

وارتفع  طال  السنام:  تمك  قطع.  جب:  المكتنز.  اللحم  النحض:  إهزال.  البري:   .222/1 ديوانه  	(((
وامتلأ. 

الفن ومذاهبه /234.  	(((
مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسيّ الأوّل /219.  	(((



أول: الوصلا الفصل

347

الله  خلقَ  ا  ممَّ مخلوقاً  يعشق  لم  الطرد  ومضامير  الفتوح،  سُوح  إلى  الخلفاء  أبواب 
عِشْقَه الجوادَ. 

الذي  الحبِّ  بمثل  وعايشوها  والحرب،  السلم  في  بالخيل  الشعراءُ  عُني  لقد 
وا بآبائهم  وا بها كما اعتزُّ عايشوا به الأزواجَ والأبناء، حتى إنهم حفظوا أنسابها واعتزُّ
وأجدادهم. ووصفوا خَلْقها وخُلُقها، وأسنانَها وألوانَها، وركوبها ووثوبها، وصهلها 
التصوير  من  فيه  ما  مثلُ  النبيلة  المشاعر  من  فيه  وصفاً  ونَضْحها،  وعَدْوَها  وضَبْحَها 

الدقيق. 

فجعل  مصقولان،  وردفــان  طويل،  عنقٌ  له  أصفر،  حصاناً  تمام  أبو  وصف 
عنقَه ساقَ شجرةِ أراك، ورد فيه صخرتين من مرمر، واستعار صفرته من محّ البيضِ، 
الذهب،  ماءُ  أو  الزعفران،  ذَوْبُ  ق سال من جلده الأملس  تعرَّ إذا  القوس،  ومقبض 
وحده  جعلته  بسجايا  دَ  وتفرَّ أمثاله،  بزَّ  حتى  وهذَبه،  فدرّبه  محتده،  كرم  به  وارتقى 
يدورُ في قلب صاحبه وعقله من مشاعرَ  ما  يدركُ  أنه  الخيل، وأهمُّ سجاياه  ةً من  أمَّ

وأفكار. قال أبو تمام: 

ـــةُ الـــ ــه مُـــحَّ ــأن ــجْــسُ)))أصــفــرُ مــنــهــا، ك عَ كأنه  صـــافٍ،  بيضةِ، 
وما الأراك،  مــن  ــذعٌ  جـ ــه  جَلْسُ هــادي صخرةٌ  منه  لا  الصَّ خلفَ 
عِطْ ماء  من  الجادي  يجري  ــوَرْسُيكادُ  الـ متنه  مــن  ويُجْنى  فــيــهِ، 
المدى ــال  ون جنسه،  في  ب  ــذِّ ــو وحْــــــدَه جــنــسُ هُ ــه ــنــفــســه، ف ب
فـــارسُـــه ــاه  ــاجـ نـ ــا  مـ إذا  ــو  ــ ــفــهــمُ الإنـــسُوه ــه مـــا ي ــفــهــمُ عــن ي

وصوّر بشار بن برد خيل المعركة بعد عودتها من ساحة القتال، فإذا هي جرداء، 
رماحُ  واقتلعتْ  مناكبها،  ت  وازورَّ جسومُها،  واغبرّت  وجوهها،  شاهت  قد  كدراء، 

عنقه.  هاديه:  منها.  السهم  موضع  أو  مقبضها  القوس:  عجس  الخيل.  من  منها:   .225/2 ديوانه  	(((
نبت  الورس:  الزعفران.  الجادي:  صلبة.  جلس:  الذنب.  يكتنفان  عظمان  صلوان،  هما  الصلا: 

أصفر. المهذب: الكريم الجنس. المدى: الغاية. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

348

الأعداء أسنانها من مغارسها، فلم يبق في أفواهها ما يُمْضَغُ غيرُ اللجم والألسنة، وما 
يُمْضَغُ به غيرُ اللثات والشفاه، فقال: 

الكتدُ)))والجردُ مثلُ عجوز النار، قد بَرَدَتْ بها  مُزْوَرٌّ  شوهاءُ شهباءُ، 
به تلوك  شــيءٌ  فمها  في  يبق  رِدُلم  الــدَّ رْدُرُ  الـــدُّ وإَّل  اللسانُ،  إَّل 

بن  معن  بها  مدح  قصيدة  في  المحاربة  الخيلَ  حفصة  أبي  بن  مروانُ  ر  وصوَّ
رها غاديةً إلى الميدان،  زائدة أمير اليمن للمنصور، فبزَّ بصوره صورَ بشار؛ لأنه صوَّ
في  المعقودُ  التصميمُ  منها  فأعجبه  منه،  هاربةً  لا  العدوِّ  على  ومغيرةً  عنه،  رائحة  لا 
العيون، والجدُّ الملتهبُ في العَدْوِ، والضمورُ في الخصور، والاعوجاجُ في السوق، 
ا خاضت قبلُ من معارك، والأعناقُ التي  والرشاقةُ في الوثب، والقروحُ المفصحة عمَّ
عناد ولا حران،  بلا  للفرسان  والانقيادُ  الطَّعَناَت،  أطلالَ  المندملةُ  تحملُ جراحاتُها 
والانقضاض على الأعداء في حضرموت بعدما جاء بها معن بن زائدة الشيباني من 

العراق، قال ابن أبي حفصة: 

عوابساً العراق  من  الجيادَ  بــالأرســانِ)))جلبَ  يُــقَــدْنَ  البطون  قُــبَّ 
رى السُّ في  تعُاضِد  محنَّبةً،  ــانِجُرْداً  ــذْعـ ــة مِـ ــلَّ ــم بــالــبــيــد كـــلَّ شِ
بنحرها يبينُ  سَلْهَبة  ــلِّ  ك كالسرحانِمــن  وأقـــبَّ  القنا،  ــعُ  وق
شوازباً بحضرموتَ  أغرن  ــبــانِحتى  ــر الــعــقْ ــواس ــك ةً ك مُــــقْــــوَرَّ

روا  إن أبا تمام وبشّاراً وابن أبي حفصة - على ما أُوتوا من مواهب - لم يصوِّ
حَلَبات  في  يصفوها  لم  لأنَّهم  الاجتياح؛  في  ونشاطٍ  مراح،  من  الجياد  في  ما  كلَّ 

ديوانه 290/2. الجرد: الخيل القصيرة الشعر. عجوز النار: الحجارة توضع القِدر عليها )الأثافي(.  	(((
بردت: يريد ظهر عليها الاسوداد من الدخان. مزور: مائل. الكتد: مجمع كتفي الفرس. به: الباء 

زائدة أي تلوكه. الدردر: منبت الأسنان. الدرد: الذاهب الأسنان لذلك نُزعت لجمها. 
وتساير.  تجاري  تعاضد:  الخيل.  في  به  يمتدح  مما  وهو  وق  السُّ معوجة  محنبة:  ضامرة.   : قبُّ 	(((

الشملة: الخفيفة السريعة. المذعان: المنقادة. السلهبة: السريعة. السرحان: الذئب.



أول: الوصلا الفصل

349

الطَّرْدِ والصيد، ولو رصدوا في قصائدهم السابقة ما رصد منها عليُّ بن جبلة لجاؤوا 
بملاحم حيّة؛ لأنهم منه أشعر، وعلى وصف الصيد أقدر.

أبي دلف  انقطع لمدح  213هـ{ قد  ك }ت:  بالعكوَّ ب  الملقَّ كان علي بن جبلة 
العجلي، وفي واحدة من مدائحه وصف جوادَه المنطلق إلى الصيد، فزعم أنه ينتمي 
إلى أشهر الجياد في تاريخ العرب، وهو جوادُ غنيّ بن أَعْصُر، وانتماؤُه إلى )أعوج( 
ميادين  تجتاح  زوبعةً  فغدا  والمراح،  الأنفة  ووهبه  الحِران،  يورثه  ولم  الإرانَ  أورثه 

رُ بين أذنيه، فتُلْهب عزيمتَه.  الصيد، فهو أبداً مستثارٌ مستطارٌ كأن الصواعقَ تتفجَّ

تَفُتْه طريدةٌ، لأن جواده لم يكن  الفرائس، فلم  ب بجواده  يتعقَّ ك  العكوَّ مضى 
يسابق نظائره من الأفراس، إذْ لم يجد لنفسه نظيراً، وإنما كان يسابق ظلّه، لهذا كان 
أبداً في عَدْوٍ دائم، لا يفوته حمار من حمر الوحش، ولا ينجو منه ثورٌ أو ظليم؛ لأنه 
أملَكَ، ويبلّغك  ق  أنه يحقِّ بالجري، فتستسلم. وأحسنُ ما يعجبك منه  ينهك طرائده 
مطلبَك قبل أن يدركه التعب، ولو بذل بعض الطاقة الكامنة في هيكله الدائم العَدْو 

لسبق الريح، وهو مستريح. قال علي بن جبلة: 

أطفاله ــن  ع ــربَ  ــربـ الـ ــرُ  ــ ــتَــسَــبْ)))وأذعـ ــيِّ الــمُــنْ ــف بــأعــوجــيٍّ دُلَ
ــزِّ به ــعـ ــرحِ الـ ــ ــن مـ ــه مـ ــحــســبُ ــبْ ت ــهَ ــت ــلْ ــة ومُ ــرَوْعـ مــســتــنــفــراً بـ
ــدَ، فــرادَيْــنــا به ــصــي ــه ال واكتسب رُمْــنــا ب فأجْدَى  الوحش،  أوابدَ 
ظلَِّه ــاري  ــب يُ ــري،  ــج ال ــحْــتــدمُ  ويُعرق الأحقَبَ في سوط الخبب مُ
ــا ــن ق ــدَّ ص ــه  ــ ب ــا  ــنـ ــيْـ ــنّـَ ــظَـ تَـ كَـــذَبْ إذا  الــعــيــرَ  فــوتــه  تظنَّى  وإن 
ــه راكـــبُـــه بـ الــجــهــدَ  ــغُ  ــل ــب ي ــه حــيــث طلبلا  ــحَ ب ــري ويــبــلــغُ ال

نسبة  دلفي:  مشهور.  فحل  إلى  نسبة  الأعوجيّ:  الوحش.  بقر  من  القطيع  الربرب:  أُهيجُ.  أذعر:  	(((
إلى أبي دلف الأمير والقائد المشهور. المستنفر: الفَزِع. الروعة: الفزعة. رادينا: تعقبنا. الأحقب: 

حمار الوحش. الخبب: ضرب من العدو. تظنىّ: استرابَ وشكّ. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

350

ومن قصائد الطرد قصيدة من ثلاثة وستين بيتاً، صوّر بها أبو صفوان الأسدي 
ملحمةً حية من ملاحم الصيد، وسلكها في سلك قصصي مشوّق، كالأقاصيص التي 
حفل بها الشعرُ الجاهليّ. ولطول القصيدة نختار منها ثلاثة مشاهد: أولُها في صفة 
ه على قطيع من حُمر الوحش، والثالث فيما نجم  الجواد بطل الملحمة، وثانيها في كرِّ

عن المعركة. 

في المشهد الأول يتجلَّى أمامك جوادٌ أرشقُ من ظبي، وأسرعُ من ذئب، قد 
فارتفعتْ  لحمه،  وجدل  شحمَه،  وأذاب  أعصابَه،  وأمرَّ  شعرَه،  الجري  طولُ  جرد 
تجتاحُ  انطلقت  إذا  كانت  لكنها  د،  ممرَّ صرح  تحت  أعمدةٌ  كأنها  تحته،  قوائمه 
رأسه  وفوق  راسختان،  صخرتان  خلفه  من  وجَنبْاه  واسعات.  بخطوات  المسافات 

أذنان شامختان، انفرج دونهما أنفٌ غائرُ المنخرين، وفم واسعُ الفكين: 

الصباح في  أغتدي  وقــد  ــذاك،  ــوَى)))ف الــشَّ عَبْلِ  يد  كالسِّ بأجردَ 
ــرفٌ ــشـ ــــــــدٌ مـ ــىلــــه كَـــــفَـــــلٌ أيِّ ــوَجَ ال ــى  تَــشــكَّ ــدةٌ، لا  ــمـ وأعـ
ــرةٌ ــ ــش ــ ح مــــؤلَّــــلــــة  ــوفٌ هواوأذن  ــابٌ، وجـ ــ وشَـــدْق رُح
ــى مِــنــخــر ــ ا إل ــدَّ ــ ــ الخُطىولَـــحْـــيـــانِ مُ طــوالُ  وعــوجٌ  رحيب، 

الأصيل،  فرسه  الشاعر  أرسل  الصباح،  مُنبَْلَجُ  وزمانه  الثاني،  المشهد  وفي 
وفارسُهُ غلامٌ رشيق برع في الصيد، على قطيع من حمر الوحش الجوعى، فأجفلتها 
الأرض  على  وقعها  يكسر  قوية،  حوافر  ذوات  رشيقة  بأرجل  منه  وفرت  المفاجأة، 
ب الحمر فيما  الحجارة الصلبة، لعلها تنجو من الموت، وهيهات. فالغلام كان يتعقَّ
ارتفع من الأرض، وفيما انخفض، كأنه صقر مديد القوادم، سريع الانقضاض، فقتل 
على  دمها  تمجُّ  نازفة،  راعفة  الثانية  وترك  نافذة،  بطعنة  أولاها  قتل  فرائس:  خمس 

القوائم.  هنا  الأعمدة:  قوي.  أيد:  والرجلان.  اليدان  الشوى:  الغليظ.  العبل:   .239/2 الأمالي  	(((
يريد واسع  الحافر. مؤللة: محددة. حشرة: لطيفة. رحاب: واسع. هوا:  باطن  الوجى: وجع في 

الجوف. اللحيان: عظمان في وجه الفرس. 



أول: الوصلا الفصل

351

الثالثة والرابعة، وأغرق الخامسة في بحر نجيعها الغزير المتدفّق  ساقها، وبقر بطني 
من جوفها: 

ــي الــغَــطــاط ــةً ف ــان ــه ع خِماصَ البطون صِحاحَ العُجى)))فَــهِــجْــنــا ب

ــرهــنَّ ــفْ ــي نَ ــبــرق ف ــنَ كــال ــيْ ــولَّ فاف الصَّ صُـــمَّ  يكسرن  ــلَ،  ــواف ح
ــا ــره ــي إث ــه الـــعـــبـــدُ فـ بَـ ــوَّ ــصـ ــرى فـ ــوْراً يــغــيــبُ، وطــــوراً يُ ــطَـ فـ
ــرى جـ إذْ  بــمــنــكــبــه  ــوا كــــــأن  ــه ــي ال ــه فـ ــب ــلِّ ــق ــاً، ي ــاحـ ــنـ جـ
مُــقْــعَــصٍ فمن  خــمــســاً:  ل  الكلى فــجــدَّ دامــي  ــاه،  ــراع ك وشــاص 
قُصْبَيْهما خــضــخــضَ  ــةٌ رويــــــــتْ بـــالـــدمـــاوثــنــتــان  ــ ــث ــ ــال ــ وث

جنح  تحت  الصياد  عــودةَ  الأســدي  صفوان  أبو  فيه  ر  صوَّ المشاهد  وثالث 
اه قومُه بالسرور والحبور، فرحين بما غنموا، معتزّين بجوادهم،  الليل بما صاد، فتلقَّ
وحوله  العروس،  اختيالَ  ويختال  بينهم  يتخطَّر  وهو  الأبطال،  استقبالَ  يستقبلونه 
 ، بْنَ للشيِّ ولائدُ العشيرة يُزغرِدْن ويُنشدن، ويحمدن الله على ما أنعم عليهن، ويتأهَّ
على  تُعلّق  كما  الأوسمة  صدره  على  ويعلِّقن  بالتهليل،  الحصان  موكب  ويكنفُن 

صدور الفرسان الشجعان: 
ــد إلــــى أهــلــنــا ــي ــص وقد جلَّل الأرضَ ثوبُ الدجى)))فَـــرُحْـــنـــا ب
ــلَ وقـــف الــعــرو ــه مــث ــنـــا ب الحفاورُحْـ يتشكّى  لا  ــفَ،  ــي أه س 
ذْنَـــه المُشْتَوىوبــــــات الـــنـــســـاءُ يـــعـــوِّ صيده  مــن  ويــأكــلْــنَ 
ــــوا لــه ــىوقـــــد قـــــيَّـــــدوه، وغــــلُّ ــرّق ــمَ يُـــنـْــفَـــثُ فــيــهــا ال ــائ ــم ت

ولكم ودِدْنا لو وضعنا بين يديك هذه الملحمة التي أخلصها صاحبُها للصيد، 

العانة: القطيع من حمر الوحش. الغُطاط: الصبح. خماص: ضوامر. العُجى: ج عجاية وعجاوة،  	(((
مضغة ملتصقة بعصبة تنحدر من ركبة الفرس. مقعص: مطعون. الكراع: مستدق الساق العاري 

من اللحم. شاص: مرتفع. القُصب: المعي.
الوقف: الخلخال. الأهيف: الضامر. الحفى: رقة حافر الفرس من طول العدو والمشي. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

352

أن  أملتْ علينا  الكتاب  بابها. غيرَ أن طبيعةَ هذا  الفرائد في  القصائد  فإذا هي إحدى 
ما  وأمتعُ  صنعنا  ممّا  وأنجعُ  والنسخ.  المسخُ  وأصابها  الملحمة،  وجهُ  فشاه  نختار، 
صنعه أبو عليّ القالي في أماليه، إذْ روى القصيدة كاملة، ودرسها في عشرين صفحة، 
لوح  بعرضِ  ه،  حقِّ بعضَ  الشاعر  سنوفّي  لكننّا  وأسأنا.  وأحسنَ  وأخطأنا،  فأصابَ، 

آخر من هذه الملحمة.

3(الأسد والفيل والهرّة 

إلى  وشدتهم  الصحراء،  عن  الشعراء  من  كثيراً  العباسية  الحضارة  أبعدت 
والأسود  الذئاب  وصف  عن  انصرف  البداوة  في  زهد  فمن  اللينة،  الحياة  متارف 

والأنمار، ووجد في الهرّ ما يغنيه عن الأسد، وفي الديك ما يصرفه عن الصقر. 

في  بحيواتهم  مقترنة  والفهود  بالأسود  بقيت صلتهم  فقد  الشعراء  أعراب  أمّا 
الجاهليّون  به  وصفها  ا  عمَّ فيه  يتخلَّفون  لا  حيّاً،  وصفاً  وصفوها  ولهذا  الفلوات، 

والإسلاميون، ومنهم الراجز العماني، واسمه محمد بن ذؤيب. 

كان العماني - والقول لصاحب الأغاني))) - »شاعراً راجزاً متوسّطاً من شعراء 
ما  وصف  ذلك  ومع  عصره«.  في  شاهدهم  الذين  نظراء  من  ليس  العباسية.  الدولة 
شهد من الكواسر، فصور من الأسد خَلْقَه الموثق، ولبدته الكثيفة، ووطأته الشديدة، 
وقوته وشجاعته الهائلتين، وحميته في الدفاع عن عرينه، وعينيه المتوقدتين، كأنهما 

سراجان وهّاجان، أو جمرتان متوقّدتان، فقال: 
ــاسِ ــمّ ه لـِــبْـــدة  مــن ذي  ـــــاسِ)))أجــــرأُ  ــرٍ مَــضَــبَّــرٍ دهَّ ــفَ ــنْ ــضَ غَ
ــاس ــاعِ أخـــيـــاس إلـــى أخــي ــنَّـ ــراسِمـ ــ ــي مـ ــ ــا عـــيـــنـــاه ف ــمـ ـ ــأنَّ كـ

ــاسِ  ــب ــقْ شـــعـــاعُ مِــقْــبــاس إلـــى مِ

الأغاني 231/18.  	(((
شديداً.  وطأً  الأرض  يطأ  دهاس:  الخَلْق.  موثّق  مضبر:  الغمز،  شديد  هماس:   .231/4 الحيوان  	(((
المقباس:  الصيد،  أثناء ممارسة  بمعنى مع. مراس:  هنا  إلى:  الأخياس: ج خيس، أجمة الأسد. 

شِعلة النار. إلى: بمعنى مع.



أول: الوصلا الفصل

353

بما  الأسد  يصفون  كانوا  الحضريّين  الشعراء  من  كثيراً  أن  ظننّا  على  ويغلبُ 
الشاعر  كان  لقد  الانفعال.  حرارةِ  إلى  مفتقراً  وصفُهم  فيأتي  أبصروا،  بما  لا  سمعوا 
ثم  صفاته،  من  أبصروا  وما  الأسد  أخلاق  من  الأقدمون  عايش  ما  يقتبس  العباسيُّ 
يُلصق ما اقتبس منهم بالممدوح، فإذا الوصفُ معجمُ لغوي، ليس فيه غيرُ المفردات 

الباردة. 

أحدهم  »إن  السخر:  قال))) على سبيل  قد  الصالح  الدكتور صبحي  كان  وإذا 
بالاستقصاء  المغرم  اللغوي  هــذا  تعذر  قد  فأنت  اســم«  خمسمائة  للأسد  جمع 
والإحصاء؛ لأنه جمع ما جمع ليحفظ اللغة من الضياع. لكنك لا تعذر شاعراً مدح 
صفة  أربعين  ضمّنها  أبيات  بسبعة  زعمه  وأيَّد  الأسد،  من  أشجعُ  أنه  فزعم  المهدي 

ألصقها بالخليفة بعدما جمعها من الشعر القديم.

بدأ أبو الخطاب مدح المهدي بهذه الصفات، فقال: 

أسَدُ مستأسدٌ،  خدرٌ،  مُخْدِرٌ،  زئرُِ)))ما  صَوْلةٍ،  ذو  خادرٌ،  ضُبارِمٌ، 

ثم راح يسرد الصفات سرداً مملاًّ، والقارئ ينتظر أن يوافيه بخبر »ما« ليصلَ 
لها إلى أن قال:  آخر الجملة بأوَّ

شجاعته مــن  عشرٍ  عُــشْــرَ  واشتجرواببالغ  الأبطال  تنازلتِ  إذا 
مه تقدُّ فــي  منه  ــرؤُ  أجـ ــت  أن يَجْتئرُِ بــل  حين  منه  أقـــدمُ  وأنـــت 

بما  يقرنه  حتى  تكلُّف  من  الوصف  هذا  في  ما  يدركَ  أن  المرء  يستطيعُ  ولا 
))) أسداً رآه رأي العين، فنقل ما رأى بمنثورٍ أشعرَ من منظوم  وصف به أبو زبيد الطائيُّ

أبي الخطَّاب، وأعمقَ فكراً، وأصدقَ حسّاً، وأدقَّ تصويراً. 

تنجمُ  وإنما  الموصوف،  عظمة  عن  تنجمُ  لا  الوصف  جودة  أن  إلينا  ويُخيَّل 

فقه اللغة /294. 	(((
طبقات الشعراء /133. مخدر: مقيم في عرينه. ضبارم: مجتمع الخلق شديد القوة. 	(((

انظر »النثر في عصر النبوة والخلافة الراشدة« ص/635. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

354

بالخبرة،  الفطرة  مشحونَ  بالفطرة  مبدعاً  الشاعر  يكن  لم  فإن  الواصف،  موهبة  عن 
ل نفسه فوق ما  فإن اختياره الموصوفاتِ الكبرى لا يكبِّره، بل يزيده صغراً؛ لأنه يحمِّ

يُطيق، فينوء بما يحتمل. 

والفيل أضخم الموصوفات من ذوات الأربع، أطراه الجاحظ، فقال))):

»الفيل أضخم الحيوان. وهو مع ضخامته أملح وأظرف وأحكى. وهو يفوق 
في ذلك كل خفيف الجسم رشيق الطبيعة«. ومن المفاخر التي ذكرها صاحب الفيل 
للفيل))): »علوّ سمكه، وعظم جفرته، واتساع صهوته، وطول خرطومه، وسعة أذنه، 
وطول عمره، وثقل حمله، وقلة اكتراثه لما يوضع على ظهره«. وأغرب ما يستغرب 
من الفيل خوفه من الهر، لأنه يشبه الأسد. قال الجاحظ))): »ذكر صفوان بن صفوان 
وفي  الفيل،  إلى  بسيفه  ومشى  حضنه،  تحت  هراً  معه  خبّأ  الأزد  مولى  هارون  أن 

خرطومه السيف، والفيالون يذمرونه. فلما دنه منه رمى بالهرّ في وجهه فأدبر هارباً«.

الفيل  إذ وصف  الأزد،  مولى  لهارون  أبيات  في  الصفات  كثيراً من هذه  تجد 
التي  والضخامة  الصوت،  وضؤولة  البطن،  وضخامة  النابين،  وامتداد  العنق،  بقصر 
جعلته جديراً بالزعامة على ذوات الأربع. ولم يأخذ عليه إلَّ خوفه من الأسد، ومن 

الهر الشبيه بالأسد. قال هارون:
ــه ــقُ ــلْ ــلــفٌ خَ النصيلِ)))وأَوْقَــــــــصُ مــخــت قصيرُ  النيوب  طويلُ 
عظيم ــاب  ــن ب ــدوَّ  ــعـ الـ ــقــى  ــل ضئيلِوي وصــوت  رحيب  ــوفٍ  وج
ــع ــ أربـ ذي  كــــــلّ  ــه  ــ ــازع ــ ــن ــ لــه مــن عديلت فــي الأنــــام  فــمــا 
العرين لــيــثِ  لليث  ميلِويــخــضــعُ  رأسِ  من  الهرَّ  ناسبَ  بــأن 

الحيوان 104/7. 	(((

الحيوان 105/7. 	(((
السابق 77/7.  	(((

السابق 75/7 وما بعد. الأوقص: قصير العنق. يخضع لليث: يخاف الأسد لمشابهته الهرّ. 	(((



أول: الوصلا الفصل

355

ومما يدلُّك على أن موهبة الشاعر قد ترقى بالموصوف الحقير، فتجعلَه عظيماً 
في عينيك أن مولى بني عجل واسمه القاسمُ بن يوسف بن صَبيح }ت: نحو 220هـ{ 
طبائعها،  دراسة  على  القدرةَ  وهبه  بها  وكلفُه  ورثائها.  الحيوانات  بوصف  كلِفاً  كان 
فصور خَلْقَها أبسط تصوير، وحلَّل طباعها ألطفَ تحليل، بأسلوب عفويّ مسترسل 

العرض، واقعيِّ المعاني، بريءٍ من التكلُّف والغريب. 

وأحبُّ ما يُسْتحبُّ من وصفه التعاطفُ النبيل الذي ينعقد بينه وبين مخلوقات 
الحياة،  فيها  وتبثُّ  بهجة،  داره  تملُأ  كانت  ةً،  هــرَّ وصفَ  وصغيرها.  كبيرها  الله 
وتحترف الصيد. لقد برعت في القنص والطرد براعة الصقر والفهد، وأُوتيت رشاقةَ 
ع الفئرانَ. فما خرج فأر من حجره  الوثب، ودهاء التربُّص، وبهما استطاعت أن تروِّ
الأشباح،  من  الأرواح  انتزاع  إليها  ض  فوَّ الله  كأن  إليه.  يعودَ  أن  قبل  افترسته  إلَّ 
الاحتراس،  دائمة  المراس،  شديدةُ  لذلك  فهي  الأرض،  خشاش  على  وسلَّطها 
الدار في  الناس، كأنها ندبت نفسها لحماية  نام  إذا  تحترس وتحرس، وتظلُّ ساهرة 

الليل والنهار. قال ابن صبيح: 

ةٌ ــرَّ ــ ــا ه ــن ــتْ ل ــانـ ــقـــولـــون: كـ ــة عـــنـــدنـــا تــــــالـِـــــدَهْ)))يـ ــبـ ـ ــربَّ مـ
الفهو كــاقــتــنــاص  قَـــنـَــصٌ  لابــــــدَهْلــهــا  أو  فـــيـــه  واثــــبــــةً  د، 
عاً خُشَّ خوفها  مــن  ــفــارَ  ال ــرى  ــرَ، وهـــي لــهــم راصـــدهت ــ ــوَاحِ ــ جَ
ــأرةٌ ــ ــلــعــتْ رأسَـــهـــا ف ــإن أط ــ فــلــيــســتْ إلـــى حــجــرهــا عــائــدهف
ــا ــه ــفِّ ــاصــدهكـــــأن الـــمـــنـــيَّـــةَ فــــي ك ق ــحــوهــا  ن ــتْ  ــل ــب أق إذا 
طو السُّ ظــهــور  ــن  م ــة  ــاح ــيَّ فــاقــدهوص ــةٍ  ــ ــوِل ــ ــعْ ــ مُ إرنـــــــانَ  ح 
الـــراقـــدا تــرقــد  إنْ  تـــكُ  اقــدهولـــم  ــرَّ ــال ب الــلــيــل  ــمِ  ــلَ ظُ ــي  ف تُ 

الزيات  الملك  عبد  بن  محمد  الوزير  فيها  رسم  صورةٌ،  النادرة  الصور  ومن 

أخبار الشعراء المحدثين /172. تالدة: مقيمة. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

356

سلحفاةً بطيئة قميئة، أعجبه اختباؤها تحت درعها، فجعلها كأنها جنديٌّ أعجمي عثر 
ه، فيجهز عليه:  في ميدان القتال، فاختبأ تحت ترسه لئلا يراه عدوُّ

والحركَهْ))) سكونُها  سمجٍ  وسلحفاةٍ 
المعركهْ في  ساقطٍ  بديلميٍّ  شبَّهْتُها 
يهلكَهْ أن  عسى  نْ  عمَّ بترسه  مستترٍ 

4( الصيد بالكلاب

شهدتْ جزيرةُ العرب في الجاهلية والإسلام ضروباً من الصيد، كان الشعراءُ 
يتبارَوْن في تصويرها، حتى ليخيلُ إلينا أن البراعةَ في هذا الضرب من الرسم أصبحتْ 
خ مع الأيام، حتى أدمنها الشاعر العباسيُّ كما أتقنها الجاهلي  سنةً متَّبعة، أخذتْ تترسَّ
الضريرُ  فيها  وحاكى  المتصيِّد،  البدويَّ  دُ  المقلِّ الحضريُّ  فيها  وشارك  والإسلامي، 

رُ ما يرى.  الذي يرسم ما يسمعُ البصيرَ الذي يصوِّ

ه، أبى إلَّ أن يُدْليَ بدلوه، فوصفَ صيد الثور  ار بن برد، على عُجْمته وضُرِّ فبشَّ
ما  بالبصيرة والصنعة  تناولَ  أنه  اللغة، وعذرُهُ  أثقله غريبُ  بالكلاب وصفاً  الوحشي 
تناول غيرُه بالبصر والطبع، متوهّماً أن الجزالة تُغني عن الأصالة، والأذنَ عِوضٌ من 

العين. 

وأرعدتْ،  أبرقتْ  السماءَ  لكن  فلاة،  في  البياتَ  أراد  ثورٍ  عن  بشار  ث  تحدَّ
دنا  ثم  أجمة،  يبحثُ عن  ومضى  المبيت،  الثورُ عن  فأقلع  المطر،  وأرسلتْ شآبيب 
وكادت  الضبابُ،  وانقشعَ  المطر،  وانقطع  مضاجعهم،  من  الناسُ  ونهض  الفجرُ، 
ر عن ثيابه كأنه عُريان، قد أمضى ليلته، وهو  الشمس تبزغُ، فإذا هو تلقاءَ صيَّادٍ مشمِّ
العزيمة  الموفور  الشباب،  المكتمل  الثورُ  فبادرها  للصيد،  ها  ويُعِدُّ كلابَه،  يُسامر 
انطلق  ثم  )زنــاب(،  الكلبة  وعنق  )زانج(  الكلب  صدر  فطعن  مشحوذين،  بقرنين 

مُشيَّعاً بالنصر، كأنه شهابٌ راصد، ينقضُّ من كبد السماء. قال بشار بن برد: 

مجلة معهد المخطوطات العربية، المجلد 27، الجزء الأول /146. 	(((



أول: الوصلا الفصل

357

ليلةٍ بأوجسِ  له  المبيتَ  تَسْكابهِ)))حنفَ  ومن  راعدِه  صوت  من 
بها وغدا  الورى،  غَدَت  إذا  أوصابهِحتى  من  أفــاق  المريض  مثلَ 
جى عن واضحٍ بَتْ مِزقُ الدُّ ضبابهوتجوَّ سماءُ  وانكشفتْ  كالفَرْق، 
بكلابهسبق الشروق إليه أشعثُ شاحبٌ مُــسْــمِــراً  السبية  ــلُ  مــث
برَوْقه الضرّاء  على  الشبوبُ  ــه(كرَّ  ــاب ــج( و)زن ــ فــاخــتــلَّ لــبَّــة )زان
كأنه المتان  على  يــزلُّ  بشهابهِومضى  هــوى  لمسترقٍ  نــجــمٌ 

ومع أن أبا نواس كان مشغولاً بالأكواب عن الكلاب، فقد زعم أنه أسهمَ في 
الصيد، وأنه غدا إليه حينما شقَّ الفجرُ ثوبَ الليل كما يُخرِجُ الكهلُ الأشيبُ رأسَه من 
ردائه، فظهر النورُ من كبد الظلام ظهورَ الأسنان من فم الزنجي. ثم مضى أبو نواس 
نشر  وإذا  عنانه،  إذا سار جاذب صاحبه  الأفعى،  انسياب  ينساب  بكلبٍ،  الصيد  إلى 
ووفرة  سرعته،  لفرط  وهو  وتغمد.  تُشْهَر  حادة،  مواسٍ  كأنها  بدت  وطواها،  مخالبه 

نشاطه إذا زُجر نفر نفرةَ مَنْ يُريد أن يخرجَ من جلده: 
حجابهِ مــن  ــبْــح  الــصُّ ى  تــبــدَّ جلبابهِ)))لما  من  الأشــمَــطِ  كطلعة 
ــه ــدل الـــلـــيـــلُ إلــــى مــآب ــ ــع ــ كــالــحــبــشــيِّ افـــتـــرَّ عـــن أنــيــابــهوان
به هجنا  طالما  بكلب  ــقْـــوَدَ مــن كــاَّبــه هِــجْــنــا  يــنــتــســفُ الـــمِـ
ــه لــــدى انــســابــهِ ــي ــن ــت انسيابه كــــأن م ــي  ف لــجَّ  ــاعٍ،  ــج ش متنا 

ديوانه 284/1. حنف: أمال. أوجس: أخوف. الورى: الناس، أراد خرجت الناس وانقطع المطر.  	(((
يسامر  ليلته  أمضى  اللباس. مسمراً:  عار عن  أنه  هنا  أراد  السبية:  قِطع.  مِزق:  تقطعت.  تجوبت: 
كلابه ينتظر الصباح للصيد. الشبوب: الثور الذي كمل شبابه. الضراء: الكلاب الفتية. زانج: اسم 
الكلب. زنابه: اسم أنثى زانج. اللبَّة: موضع القلادة من العنق. اختل: انتظم وشكّ. يزل: يسرع. 

المتان: ج متن، ما ارتفع وصلب من الأرض.
أثرنا.  القميص. هجنا:  الجلباب:  الشيب.  بياض  ديوانه /101. الأشمط: من خالط سواد شعره  	(((
لب من العصب واللحم من  ينتسف: ينتزع بقوة. انسلابه: سرعته في عدوه. المتنان: ما اكتنف الصُّ

عن يمينه وشماله. لقِناب: الغطاء الذي يستر المخلب أو الظّفر. صناع: ماهر. هاهى به: زجره.



 الشعر في العصر العباسي الأول

358

ــي قــنــابــه ــور فـ ــ ــف ــ ــا الأظ ــم ــأن نصابهِك فــي  ردّ  ــاع،  صــن مــوســى 
به هــاهــى  إذا  الحضر  فــي  إهـــابـــهِتـــراه  ــن  مـ يـــخـــرج  أن  يـــكـــاد 

ومن صور الصيد الطريفة ما رسمه عليُّ بن الجهم }ت: 249هـ{ لطاهر بن عبد 
من  )الشاذياخ(  في  صيد  رحلة  في  يصحبه  وكان  خراسان،  والي  248هـ{  }ت:  الله 
السماء  ضواحي )نيسابور(. وأطرفُ ما في الصورة اشتراكُ كلاب الأرض وصقور 
في قَنصْ الفرائس من ضِعاف الحيوان وبُغاث الطير. فإذا قرأتَ الأبيات خُيِّل إليك 
الدبابات  بهجوم  وتنتهي  القواصف،  الطيَّارات  بانقضاض  تبدأ  معركةً،  تشهد  أنك 

الزواحف لسحق العدو، أينما ظفرت بفلوله. 

الحَجَل  على  لتنقضَّ  الأفق،  في  تحلِّق  كانت  والشواهين  والبُزاة  فالصقورُ 
الكلاب  تتبعها  حينئذٍ  الأدغــال.  خلال  بالانغلال  مخالبها  من  فتحتمي  اج،  رَّ ــدُّ وال
من  انطلقت  سهامٌ  لسرعتها  أنها  إليك  فيُخَيَّل  تتصيَّدها،  لكي  السريعة  الضارية 
الأرض،  من  الكرات  فُ  تتلقَّ التي  الصوالج  أكفُّ  أعناقها  فوق  الرؤوس  وأن  قسيّ، 
في  انغلَّت  فإذا  لغاديدها.  من  نبتت  طويلةً،  لحىً  أشداقها  من  ية  المتدلِّ ألسنتها  وأن 
اللواتي  النساء  أناملَ  حسبتَها  مكامنها  من  الفرائس  تنتزع  لكي  ة،  الملتفَّ الأجََمات 

يستخرجْنَ بذور القطن من النوافج. قال علي بن الجهم: 

رارجِ)))وَطئِنا بأرضِ الزعفران، وأمسكتْ علينا البُزاةُ البيضُ حُمْرَ الدَّ
وإنَّما منَّا،  ــالُ  الأدغ تحمِها  النوابجِولم  بالكلاب  حِماها  أَبَحْنا 
بطونُها سابحاتٍ  على الأرض أمثالُ السهام الزوالجبمستروحاتٍ 
كأنّها بالهوادي،  وما عقَفَتْ منها رؤوس الصوالج ومستشرفات 
فكأنها ــاً،  ــن ــسُ ألْ ــات  ــع دال ــن  لحىً من رجال خاضعين كواسجوم

البيزرة /160. الدّراج: نوع من الطير. النوابج: النوابح. الزوالج: السريعة. الصوالج: ج صولجان،  	(((
من  حالجة،  ج  حوالج:  لحييه.  على  شعر  لا  الرجل  كوسج،  ج  كواسج:  الرأس.  معقوف  عصا 

مَج: طائر.  تخلّص القطن من بذره. الزُّ



أول: الوصلا الفصل

359

كأنها فَلْياً،  الغِيطان  بها  الحوالجِفَلَيْنا  الغانيات  إحدى  أناملُ 
مت وحوَّ بالصقور،  بــزاةً  ــا  ــرَنّ مامجِقَ الزَّ صيدِ  بعد  من  شواهينُنا 

رُ اصطراع الكلب والثعلب، وكلاهما  ومن طرائف الصور صورةٌ نادرة، تُصَوِّ
نها بعضَ المعاني الإنسانية،  نَّاعِ، وضمَّ صيَّادٌ ماهر. رسم الصورة أبو نواس بريشته الصَّ
يعاقبه عقاباً من جنس  ثم  متّهماً،  العبرة، حتى لكأنه قاضٍ، يحاكم  واستخلص منها 

الذنب، ويستنزل العقاب من السماء، ويشفعه بشرائع الحيوان في الأرض. 

المجرمُ ثعلبٌ شبَّ على الصيْد بالكيد، وعاش حياته بالحيلة والغيلة، والمكر 
والغدر. خرج من وجاره، ومضى يتربَّص ناسياً أن قدره ينتظرهُ، فسلَّط الله عليه عدوّاً 
أجرأَ منه وأضرى، لكنه يجاهرُ ولا يماكرُ، ويفترسُ ولا يحترس. انقضَّ الكلبُ على 
الحدادَ في عنقه حتى أورده حتفه، فقال  أنيابه  الثعلب، وأطبق على صدره، وغرسَ 
أبو نواس قولْة مهنئٍ للشجاع بانتصاره على الخداع، شامتٍ بهزيمة الدهاء والجبن 

مسرورٍ بردِّ الدين إلى الدائن: 

اعــتــدائــهِ فــي  الثعلبُ  ــدا  غ ــا  ــهِ)))لــمَّ ورائـ من  المقدورُ  والأجـــلُ 
ــه ــدائ ــن أع ــه م ــل ــبَّ عــلــيــه ال ــ صُــبَّ من سمائهِصَ ــوْطَ عــذاب،  سَ
ــه ــائ ــى ده ــل ــه ع ــي ــج ــن ــهِ ولـــيـــس يُ ــرائ ــب ان فـــي  الأرواح  ــمُ  ــسُّ ــن ت
أمعائهِ على  طبييه  ــهِخضخض  ــائ ــب ــل وشـــــدَّ نــابــيــه عــلــى عِ
ــه ــائِ ــف ــي ع ــ ــب ف ــل ــط قضائهكـــأنـــمـــا ي مـــن  ــدَّ  ــ بُ لا  لـــه،  ــاً  ــنـ ديْـ

التقليد  الصيد، وجدت ملامحَ  فيما وقفناك عليه من تصوير  النظر  إذا أعدت 
بالقديم،  الثائرة  بشعوبيته  المعروف  نواس  أبا  إن  حتى  التجديد،  ملامح  من  أظهر 
وباختياره الأوزان القصيرة التي أثرها المولّدون، صوّر أفكاره التي لا تخلو من جدة 

عصب  العلباء:  الضرع.  حلمة  الطبي:  وحرّك.  خلط  خضخض:  عدوه.  اعتدائه:   .24/ ديوانه  	(((
العنق. العفاء: الهلاك.



 الشعر في العصر العباسي الأول

360

أنفهمُ من  الرجز.  الشعراء، وهو وزن  القدماء من  بمحاكاة  الأوزان، وألصقها  بأقدم 
ذلك أن الشعراء في العصر العباسي الأول لم يصنعوا في الصيد ضَرْباً من الوصف، 

ة؟  فيه بعضُ الجدَّ

5( صيد الحَمام بالسهام 

انتشر في العصر العباسي ضربٌ من الصيد، يتنافسُ فيه حُذّاق الرمي بالقسيّ 
ماً  والنبال، وهو صيدُ الطيور والحمام بالسهام، سواءٌ أكانت جُثَّماً في الأرض، أم حوَّ
البراعة في  إلينا أن هذا الضرب من الصيد كان يرمي إلى إثبات  في السماء. ويُخيل 
وهمُّ  تشبع.  ولا  تُمْتعُ  ممارسته  لأن  الفرائس؛  بلحم  الانتفاع  إلى  لا  الصناعة،  هذه 

هم في تكثير الغلال.  المتنافسين في أن يتبارَوْا في تسديد النبال كان فوق همِّ

كانوا  إذْ  الرمي،  دقّة  عن  ناجمة  وتسميتُهم  الحَدَق،  رماةَ  الرماةُ  هؤلاء  ي  سُمِّ
الصدور  إلى  تسديدها  بَلْهَ  العيون  أحــداق  إلى  سهامهم  يسدّدوا  أن  على  حِراصاً 
ذكره  ما  لكن  واقعة،  حقيقة  لا  مختلقة  أسطورةً  يبدو  قد  التسديدُ  وهذا  والنحور. 
قال  فيه،  ريــب  لا  حقّاً،  يجعله  الشعراء  وصفه  ومــا  اللغة،  وعلماءُ  خون  المؤرِّ
حَذَقَ  إذا  الرامي  النضال. وتقول:  للمهرة في  الحدق:  يقال: »هم رماة  الزمخشري، 

لم يخطئ الحَدَق«. 

الموالي »في  210هـ{ - وهو من شعراء  البصري }ت: نحو  لمحمد بن يسير 
قوا سهامهم  رَ بعده حيناً« - أبيات تصوّر هؤلاء الرماة، وقد فوَّ عصر أبي نواس، وعُمِّ
النافذة النصال على أقواسهم المشدودة الأوتار، وصوّبوها بأيديهم الثابتة السواعد، 
من  أرسلوها  ثم  الطيور،  حوّم  من  والنحور  الصدور  إلى  الأبصار  الثاقبة  وأعينهم 
دة، فانغرست نصولُها المشحوذة في جسوم الطيور  أكفهم الحاذقة إلى أهدافها المحدَّ
كبد  في  مة  المحوِّ المرحة  الأجنحةُ  فإذا  الأشباح،  من  الأرواح  تنتزع  لكي  ة،  الغضَّ
بة بدمائها، كأنما غُمِست  السماء التي يشقُّ على البصر الحديد إدراكُها تتهاوى مخضَّ
قال  والحناء.  بالورس  خُضبتْ  أو  والزعفران،  العطر  أخلاط  في  وأعناقُها  صدورُها 

ابن يسير:



أول: الوصلا الفصل

361

رٍ حُسَّ السواعد  عن  رين  الــتــوتــيــرِ)))لمشمِّ رشــيــقــةِ  بــكــلِّ  عنها 
صُيَّب المقاتل  إلى  الأكفِّ  ونحورِسُدُدِ  بجؤجؤٍ  الحتوفِ  سَمْتَ 
أيــديــهــمُ وتمتطي  عــون،  ــوَّ ــب ــت نتورِ ي ــجــذابِ  ال مُعْطية  كــلِّ  فــي 
ثواقباً الأكــفِّ  جذب  عن  ــر ينفثْنَ  ــدوي ــت مــتــشــابــهــاتِ الـــقـــدِّ وال
وإنها النفوس،  مُهَجُ  بها  التحبير تجري  مــن  ــتْ  ــلَّ سُ ــلٌ  ــوَاص ــنَ لِ
متباعدٍ مــدى  عن  رُ  تقصِّ إنْ  بصيرما  كلِّ  طرفَ  يحسر  الجوّ  في 
ــه ــائ ــدم ــاً ب ــ ــزمَّ ــ ــى تـــــراه م ــت ــخٌ بــعــبــيــرح ـ ــمِّ ــضـ ــتـ ــه مـ ــأنـ ــكـ فـ

6( الجوارحُ والأوالفُ من الطير  
إذا أخذت بقول القائل: إن الأدب نتِاجُ البيئة، فتصويرُ الجوارح والأوالف من 
طير الصحراء تحقيقٌ لهذا القول وتطبيقٌ. فالشعر العربيُّ لم يرتبط بهذه المخلوقات 
الجارحة والوادعة ارتباطاً فنيّاً فحسب، بل ارتبطَ بها ارتباطاً مادّياً واقعيّاً، لأن طعامَ 
والظباء  الحمر  من  يصيد  ممّا  أو  أنعام،  من  يستأنس  ا  ممَّ كان  جلَّه  أو  كلَّه  الأعراب 

ا يقنصُ من البغاث بالجوارح.  والثيران بالكلاب، أو ممَّ
بل  بما يصيد،  يشبعُ  فهو لا  وأفتك،  الجوارح  الإنسان أضرى من  وربَّما كان 
أبو  اعتزَّ  لقد  والبغاث.  الأوالف  على  يُشليها  ثم  له،  تصيدَ  أن  على  الجوارح  ب  يدرِّ
رْبة حتى أتقن فنَّ القنص، وغدا في السماء كالفارس المعلم  نواس بصقر أخذه بالدُّ
ر في  في الأرض، ينقضُّ على غوافل الطير ليفرسها، ويأتي صاحبه بها. فهو أبداً مظفَّ
بوعده،  برَّ  وعد  إذا  بالنجُْح،  ج  متوَّ ومسعاه  النصر،  بشرف  معقودٌ  ولواؤُه  المعارك، 

وأمدَّ الموعودَ برفده. قال أبو نواس:

ديوانه /79. رشيقة التوتير: يريد قوساً. سدد: ج سديد، وهو من يحسن التوجيه والتسديد. صيب:  	(((
ج صائب، وهو من لا يخطئ الهدف. السمت: القصد. الجؤجؤ: الصدر. يتبوعون: الباع مسافة ما 
بين الكفين إذا انبسطت الذراعان يميناً وشمالاً. معطية: يريد قوساً لينة. الجذاب: المجاذبة. نتور: 
شديد الجذب. ثواقب: سهام ثواقب. نواصل: ج ناصل، ذو نصل. التحبير: التحسين والإجادة. 

يحسر: يقطع. مزمل: ملفوف. متضمخ: ملطخ. العبير: الزعفران. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

362

مُعْلَم بدستبان  ــدَوْتُ  ــ غَ صخب الجَلاجلِ في الوظيف مُسَبَّقِ)))ولقد 
ه كفُّ لتحسن  صــنــعــنــاهُ،   ، الأخرقِحـــرٍّ واستلابَ  الرفيقة،  عملَ 
أقلعت الوقيعةَ  به  شهدتُ  المَصْدَقِ وإذا  حرُّ  وهو  الغيابةُ،  عنه 

أبو صفوان الأسديُّ الذي خَبَّرْناك خبرَه في الكلام على الصيد بالخيل رسم 
خ الافتراس  للصقر والقطا صورةً، تقارب الصورة التي رسمها أبو نواس، لكنه ضمَّ
ولم  الموت،  من  بنجاتهن  وفرح  الخطر،  من  القطا  على  أشفق  إذْ  إنسانية،  بعاطفة 

يشمت شماتةَ أبي نواس بفرائسه. 

تخشى  الساقين،  أجردُ  الأظفار،  مشحوذُ  المنقار،  محدودبُ  الأسديّ  صقر 
الكواسرُ - بَلْهَ الأوالفَ - ضراوته، فتحتمي منه بحجورها ووكورها. رأى سرباً من 
القطا ماضياً إلى غدير، لم يشرب منه عابر، ولم يُمْتَحْ ماؤه بدلو، فانقضَّ الصقرُ من 
القَطَوات الظامئات، قبل أن يملأن حواصلهن من الغدير، ليعدن بالماء  مربأته على 
ع  ق صدرها وبطنها، وروَّ غب، ثم أرسل مخالبَه في قطاة ضعيفةٍ، فمزَّ إلى فرِاخهن الزُّ
صُويحباتها، فَعُدْن ظامئاتٍ إلى صغارهن، يساقينها اللعاب بدلاً من الشراب. قال أبو 

صفوان: 
الوظيـ عــاري  المخالب،  قَنا)))حديدُ  فيه  ــورق،  ال من  ضــارٍ  فِ، 
خوفه من  والوحش  الطيرَ  اغــتــدىترى  مـــا  إذا  ــه  مــن ــرَ  ــواحـ جـ
ــا قــــاربٍ ــط ــسَ ســـــربَ ق ــ ــآنَ ــ لــىف الــدِّ ــمِــحْــهُ  تَ لــم  منهلٍ  جَــبَــى 

حر:  الصغيرة.  الأجراس  الجلاجل:  مميزة.  علامة  ذو  معلم:  الصقر.  الدستبان:   .450/ ديوانه  	(((
المصدق:  حرّ  السّتر.  الغيابة:  عملًا.  يحسن  لا  الذي  الأخرق:  ودربناه.  علمناه  صنعناه:  كريم. 

صادق الحملة. 
الأمالي 238/2. الوظيف: فوق الرسغ. القنا: احديداب المنقار. جواحر: لاجئات إلى مكامنها.  	(((
الكدرية:  قتل.  أقعص:  دلو.  ج  الدّلى:  الماء.  حول  ما  الجبا:  للماء.  طالب  قارب:  أبصر.  آنس: 
الجلد  السّلى:  بأفواهها.  مجّته  ما  المجاجات: ج مجاجة،  الصدر.  الحيزوم:  القطا.  العظيمة من 

الرقيق الذي يخرج على المولود. 



أول: الوصلا الفصل

363

ــنَ ــوي ــرت ــةٍ ي ــي ــق ــأس ــاغَـــــــــدَوْنَ ب ــف ــال ــةٍ ب ــ ح ــرَّ ــ ــط ــ ــبٍ م ــ ــزغْـ ــ لـ
ــةً ــ ـ ــدْريَّ ــ ــن كُـ ــه ــن ــصَ م ــعـ ــأقـ ــافـ ــحــشَ ق حَــيْــزومَــهــا وال ــزَّ ــ ومـ
ــيْــنَــهــن ــلــىفـــأُبْـــنَ عــطــاشــاً، فــســقَّ ــن كـــمـــاءِ الــسَّ ــه ــاتِ ــاج ــج مُ

بالخيل  الصيد  حبَّ  أسلافهم  عن  الأعرابُ  العباسي  العصر  شعراءُ  يرث  لم 
الرفيعة،  وأخلاقهم  الرقيقة،  قلوبهم  كذلك  ورثوا  وإنّما  فحسب،  والبُزاة  والكلاب 
ومقاصدهم النبيلة، وعطفهم على الحيوانات والطير جوارحها والأوالف، حتى كأنّ 

هؤلاء الأحياء أبناؤهم وحفدتهم. 

ومن أعراب الشعراء في العصر العباسي الأول جَهْمُ بن خلف المازني، وكان 
ثالثَ  الأحمر  وخَلَف  الأصمعي  مع  يُعَدُّ  الغريب،  ونقلة  واللغويّين  الرواة  كبار  من 
ثلاثة، غير أنَّه كان يبزُّ صاحبيه بما ينظُم من شعر جَزْل حيناً، رقيق حيناً آخر، وأرقى 
فيما  ومشاركتها  والحشرات،  الطير  بصغار  المترفّقة  الإنسانية  مشاعرُه  شعره  في  ما 

ينوبها.

صقر  السماء  كبد  من  عليه  حطَّ  أن  بعد  الوحيد  بفرخها  فُجعتْ  حمامة  رأى 
على  فرخَها  تبكي  الورقاء  وخلَّف  الحداد،  العُصْلِ  أظافره  بين  واحتمله  كالصاعقة، 
فْنَ  غصن أملود بكاء الأمّ الثكلى، والوُرْقُ على الأيك ينحن كنواحها، ولعلَّهن يخفِّ
ى الحمامة تعزيةَ الحكيم  ع عزَّ ا أصغى الشاعر إلى التغريد المتفجِّ عنها ألم الفقد. فلمَّ

ر على كلّ حيّ، وتعزية الجَدِّ الرؤوف بابنته وسِبْطه، فقال:  المؤمن بأن الموتَ مقدَّ
الضحى مِطْرابُ  الأحزان  ــعُ)))هيَّاجةُ  وتَــفــجَّ دائـــم،  بشجوٍ  تبكي 
عُغَرَدتْ بلحن، فاستجابَ لصوتها تَوَجَّ الغصون  فَنَن  على  وُرْقٌ 
لفَرْخها أُتــيــحَ  فــاقــدةً،  أسْفَعُ يُــسْــعِــدْنَ  المخالب  شاكي  سوذانقٌِ 
كأنه السماء،  جــوِّ  من  يلمعُفانقضَّ  مــن ســحــاب  ــألأَ  تـ ــرقٌ  بـ

حماسة الخالديين 315/2. الشجو: الحزن. التفجّع: التألم للمصيبة. الورق: الحمائم. السوذانق:  	(((
الشاهين فارسيّ معرّب. أسفع: لونه أحمر مُشرب حمرة. مذروبة: مشحوذة حادّة. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

364

ــة ــذْروب ــواه بــيــن مــخــالــب مَ ــح ومضى كلمح البرق، أو هو أسرعُف
ها عشِّ من  به  ــارتْ  ط ما  بعد  عُ من  ملمَّ فهو  الطوقُ،  منه  واخضرَّ 
وريبُه الــزمــانُ،  بواحدِها  ــجَــعُ أودى  ــفْ ت ــةِ  ــب ــالأح ب ــا  ــاي الــمــن إن 

، حينما رأى ذكراً وأنثى  وأبو تمام رسم مشهداً حافلًا بالبهجة والمرح والحبِّ
الغرام، في حِضن شجرة تحنو عليهما. فحيَّاهما أحسنَ  يتساقيان خمر  من الحمام، 
تحية، وهنَّأهما أرقَّ تهنئة، ثم التفت عنهما إلى ما هو أبهى وأبهج، إذْ رأى الطواويس 
ن،  الملوَّ ريشها  تنفش  ملتمعة،  أشرعة  كأنها  الأذنــاب،  المنشورةَ  الثياب،  فة  المفوَّ

وترقصُ في الحقل رقصَ البناتِ الغريرات في حفل، فقال: 
ــدُ ي ــرِّ ــرٌ غِ ــائ ــكَ ط ــاقَ ــش ــى، ف ــنَّ ــغــصــونُ تــمــيــدُ)))غ لــمّــا تــرنــم وال
ــةً وتصيدُســـاقٌ عــلــى ســـاق دعـــا قُــمــريَّ الهوى  تُقاسمُه  فدعَتْ 
تألَّفا الــغــصــون  ــلِّ  ظ فــي  معقودُإلــفــان  ــوىً  هـ بينهما  والــتــفَّ 
ــذه ــذا ه ــ ــانِ بـِــرِيـــق ه ــم ــعَّ ــط ــت معيدُي تلك  بـِـريــقِ  وذاك  مَجْعاً، 
ــعــا، هُــنِّــيــتــمــا ــمــتَّ ــران ت ــائـ مَجْهودُيـــا طـ فإنني  الصباحَ،  وعِما 
ــةٍ، وهـــن حــفــودُومضتْ طواويسُ العراق، فأشرقت ــاب مــشــرق ــ أذن
فــاً ــذارى طُــوَّ ــع ــالَ ال العيدُيــرفُــلْــنَ أمــث تدانى  وقد  وار،  الــدُّ حــولَ 

ونظر أبو نواس إلى ديك بين دجاجات، فخيِّل إليه أنه أميرٌ بين جواريه، فهو 
ويشهر  المظفر،  القائد  صياحَ  ويصيح  ملكية،  حديقة  في  طاووس  اختيالَ  يختالُ 
منقاره المشحوذ كالخنجر، متحدّياً به من يجرؤ على منازلته، وفي مقلتيه شررُ الزهو 
والغضب، وعرفُه يتوّج رأسه وعنقه بتاج أحمر، وقد كساه اللهُ ثوباً ملوّناً، يبهر النظر 

ة بين الوصائف، أو ملك يتعالى على الرعية: ف، كأنه عروسٌ مجلوَّ بريشه المفوَّ

كلّ  أي  تصيده. مجعاً:  تصيد:  الشجرة.  والثانية ساق  الحمام  ذكر  الأولى  148/2. ساق:  ديوانه  	(((
واحد منهما يتطعّم ريق صاحبه. أذناب مشرقة: أذناب طواويس مشرقة. مضت: صارت. حفود: 

وار: الصنم.  يريد صارت تحجل بأذنابها وكأنها بجيئتها وذهابها تخدم الناظرين إليها. الدُّ



أول: الوصلا الفصل

365

الهِند ــوك  ديـ ــن  م ــاً  ــك دي ــتُ  ــع أحسنَ من طاووسِ قصر المهدي)))أن
كالجُنْدِ حــولَــه  جَـــاجَ  الـــدَّ ــرى  ــدِت ــرعـ ــاعٌ كــــــدويّ الـ ــ ــق ــ لـــه سِ
ــدِّ ــحَ ــمُ ــوَل ال ــعْ ــمِ ــال ــارُه ك ــق ــن ــقْـــدِم ــره بـــالـــنّـَ ــ ــاق ــ ــا ن ــ يـــقـــهـــرُ م
ــدِّ ــخ كــــالــــوَرْدِعــيــنــاه مــنــه فــي الــقــفــا وال ــنـــق  وعـ ــة  ــامـ هـ ذو 

ــرْدِ ــبُـ ــدِوجـــلـــدة تــشــبــه وشــــيَ الـ ــوقْ ال ــدُ  ــدي ش زِفٌّ  ــا  ــرُه ــاه ظ

 - المترفة  الحضارة  في  غــارقٌ  وهو   - نواس  أبو  به  وصف  ما  يقارن  ومَــنْ 
أوالفَ الطير بما وصفها به جهمُ بن خلف المازني - وهو أعرابيٌّ موغل في البداوة 
والترف  الحضارة  بمظاهر  مفتونٌ  نواس  فأبو  فروق:  من  الأسلوبين  بين  ما  يدركْ   -
مشغولٌ  وجَهْمٌ  ج.  المتوَّ والرأس  الموشّى،  والثوب  المهدي،  وقصر  كالطاووس، 
عن المظهر بالجوهر، قد صرفه عشقُ الطبيعة عن متارف الحضارة، فشارك الحمامةَ 
حزنَها وثكلها، وهذا التناقض في طبيعة الوصف ليس إلَّ تعبيراً عن الصراع الثقافيّ 

خيل في العصر العباسي.  بين الأصيل والدَّ

7( الأفاعي والحشرات  

العرب  أديبَ  الجاحظَ  أن  الأدبية  السلسلة  هذه  من  كثيرة  مواضعَ  في  ذكرنا 
ع إطارَ الأدب، وذهبَ إلى أنه الأخذُ من كلّ شيءٍ بطرف، ولهذا فإنه في  الأكبر وسَّ
كتبه أحاط علماً بكلِّ ما يستطيعُ أن يُحيط به، وعَرَضه عرضاً فنيّاً، فربطَ الأدب منثورَه 

ومنظومَه بالحياة الواقعية، حتى تساوى عنده وصفُ الفيل ووصفُ البعوضة. 

براعة  إلى  نظر  وإنَّما  الموصوف،  ضخامة  إلى  ينظر  لم  أنه  إلينا  ويخيَّل 
الواصف، وأرسل مقلتيه الجاحظتين في كبار المخلوقات وصغارها، فوجدها جميعاً 
تنطوي على آيات الله في الخلق، فاستوحى منها الحكم والمواعظ، وتمتَّعَ وأمْتَعَ بما 
فيها من الكمال والجمال. كأنَّه كان يستلهمُ هذه النظرة الشاملة إلى الحياة والأدب 
مّا 

َ
نْ يضَْبَِ مَثَلًا ما بَعُوضَةً فَما فَوقَْها فَأ

َ
َ لا يسَْتَحْيِ أ من قوله جلَّ ذكره: ]إنَِّ اللَّ

ديوانه /235. سقاع: صياح. زفّ: ذو بريق. الوقد: اللمعان. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

366

 ُ رادَ اللَّ
َ
ِينَ كَفَرُوا فَيَقُولوُنَ ماذا أ مّا الَّ

َ
نَّهُ الَْقُّ مِنْ رَبّهِِمْ وَأ

َ
ِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أ الَّ

}البقرة:  الفْاسِقِيَن[  إلَِّ  بهِِ  يضُِلُّ  وَما  كَثيِراً  بهِِ  ويَهْدِي  كَثيِراً  بهِِ  يضُِلُّ  مَثَلًا  بهَِذا 
 .}26/2

قال الجاحظ: »أولُ ما نبدأ، قبل ذكر الحشرات وأصناف الحيوان والوحش، 
من  كثيراً  فيهما  جمع  قد  قصيدتين،  الباب  هذا  في  له  فإن  المعتمر،  بن  بشر  بشعر 
العجيبة، والموعظة  الحكمة  بهذا على وجوه كثيرة من  الغرائب والفرائد، ونبَّه  هذه 

البليغة«. 

بشر بن المعتمر البغدادي }ت: 210هـ{ الذي ذكره الجاحظ كان من رؤوس 
ةُ أبياتهما مئةٌ  ا قصيدتاه - وعِدَّ المعتزلة، وكان له مصنفات في الاعتزال والأدب. أمَّ
وثلاثون - فملحمتان من ملاحم الصراع بين الأحياء في سبيل البقاء. وصَفَ فيهما 
كبار  بين  يجري  وما  المال،  سبيل  في  اقتتال  من  البشر  بين  يحدثُ  ما  المعتمر  ابنُ 
بالقوت، ثم خرج  الظفر  تنازعٍ وتفارسٍ في سبيل  الحيوانات وصغار الحشرات من 
ا وصف بأن الحكمة الإلهية قضت أن يأكلَ الكبيرُ الصغيرَ، والقويُّ الضعيفَ، وأن  ممَّ

يصبح الآكل مأكولاً لكي تستمرَّ قصة الحياة. قال بشر: 
الغِنى طـِــاب  فــي  ــاً  دأبـ ــاسُ  ــن ــه الـــخَـــتْـــرُ)))ال ــأن ــهــم مــن ش وكــلُّ
أذؤبٌ تــنــهــشــهــا  ــا عـــــــــواءٌ، ولـــهـــا زَفْــــــرُكــــــــــأَذْؤُبٍ  ــهـ لـ
حجرها فــي  ــاءُ  الــصــمّ والـــتَـــتْـــفُـــلُ الــــرائــــغُ والـــــذرُّوالــحــيــة 
ــةٌ تــــأكــــلُ أولادَهــــــــا ــ ــبَّـ ــ ــرُ وضـ ــفـ ــه صِـ ــنُـ ــان بـــطـ ــ ــرِفـ ــ ــتْـ ــ وعُـ
ــن الــصــفــا ــت ــادُه صَـــقْـــرُجــــــرادةٌ تـــخـــرقُ م ــطـ ــصـ وأَبْـــــغَـــــثٌ يـ
كما لــبــعــض  ــم  ــع ط ــامَ الــمــيــســرِ الــقــمْــرُفــبــعــضُــهــا  ــه أعــطــى س

الحيوان 283/6. دأباً: مفعول مطلق لفعل محذوف. يدأبون: يجدون في الطلب. الختر: الغدر.  	(((
ومنقاره  الصقر  بدن  من  أعظم  )طائر(  الأبغث  بدن  الأبغث:  الديك.  العترفان:  الثعلب.  التتفل: 

كسنان الرمح في الطول والحدّة ومع ذلك يصطاده الصقر. القمر: الغلبة.



أول: الوصلا الفصل

367

على هذا النحو يمضي ابن المُعْتَمِر، فيذكر ما في الطبيعة من مخلوقات ذكْرَ 
الصراع  أنواع  من  والبحر  والأرض  السماء  في  حوله  يجري  بما  المتَّعِظ  الحكيم 
والقُنفْذَ،  والخُلْد،  والعقرب،  الأفعى  يذكرُ  البقاء:  وحفظ  الفناء،  لدفع  الأحياء،  بين 
دْر  الصَّ ضيِّقُ  الشاعر  أن  فتحسُّ  رْفَةَ،  والسُّ والجُعَل،   ، والــذرَّ  ، والعتَّ والحِرباء، 

بالحضارة، كلِفٌ بالنظر في عجائبِ المخلوقات، وغرائب الآيات. 

ل القول فيما سرد، فإن الشعراء الآخرين نظروا  وإذا كان بشرٌ قد سَرَدَ ولم يفصِّ
ل  يُفصِّ أن  على  الناظرَ  وتحملُ  لَ،  التأمُّ تُطيل  التي  الرواني  بالعيون  روا  صوَّ ما  إلى 
7/32{، ]فَتَبارَكَ  خَلَقَهُ[ }السجدة:  ءٍ  شَْ كَُّ  حْسَنَ 

َ
أ ِي  اللهُ ]الَّ بَرَأ  فيما  القولَ 

حْسَنُ الْالقِِيَن[ }المؤمنون: 14/23{.
َ
ُ أ اللَّ

نظر أبو صفوان الأسديُّ إلى حنش ضخم، عجز الراقي عن رَقْيه، فإذا هو حبلٌ 
ى ويفغر فماً واسعاً، ينطوي على سُمٍّ قاتل، ويحتوي أنياباً  غليظٌ مديد، ينبسطُ ويتلوَّ
معقوفة، غُرِستْ في رأس ضخم كأنَّه حجرُ طاحون، وهو ذو حفيف مخيف، وعضٍّ 
بها على حجر صُلْب  الرعبَ من حوله، وإن أطبق  تْ أسنانُه نشر  إذا اصطكَّ عنيف، 

خَرقَه، أو سَحَقَه، وإن نفخ في هشيم يابس حَرَقه. قال أبو صفوان: 
قــا الــرُّ يُجيب  لا  ــش،  ــنَ حَ شــا)))ومــن  كــالــرَّ حُــمــة،  ذي  أســمــرَ  ةَ 
السبا طــويــل  ــوتٍ،  ــم ص ــمَّ  القراأصـ الشدق، حاري  منهرتِ  ت، 
يطيرُ نُـــفـــاثٌ  ــيــس  ــبِ ــيَ ال ــي  ف ــه  الــغَــضَــىل كــجــمــرِ  جانبيه  عــلــى 
ــهــمــا ــانِ حـــمـــرٌ مــآقــي ــ ــن ــ ــي ــ ــانِ فـــي هـــامـــةٍ كــالــرحــى وع تــبــصَّ
لــه أبــــــدى  تــــثــــاءبَ  ــا  ــ م ــاً كــالــمُــدىإذا  ــ ــصُ ــ بــــةً عُ مــــذرَّ
ــأنَّ حــفــيــف الــرحــى جــرسُــه ــ ــطــوىك وان أثـــنـــاؤه  ــكَّ  ــط اص إذا 

الأمالي 237/2. ذو حمة: ذو سمّ. الرشا: الحبل. منهرت: واسع. القرا: الظهر وجعله حاري القرا  	(((
لأنه قد حري جسمه أي نقص فكان أخبث. مذربة: ناب محدّدة. عصل: معوجة. جرس: صوت. 

أثناؤُه: أعطافه. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

368

ــفــاولــو عــضَّ حَـــرْفَـــيْ صــفــاة إذن ــي الــصَّ ــبَ أنـــيـــابَـــه فـ ــشـ لأنـ

بها  أرجوزة صوّر  180هـ{  }ت:  الأحمر  بخلف  المعروف  بن حيان  ولخلف 
حية واسعة الفكين، بالغة القصر، لكنَّها من أدهى الأفاعي وأفتكها. وقد زادها عُمرها 
المديد خبرةً في التربُّص والتقنُّص، وبراعة في الكيد والصيد. إذا رأيتها هامدةً لابدة، 
خيل إليك أنها راقدة، لأنها تُغلق أجفانها على مكر، فإذا فتحت عينيها حولت مقلتيها 
عن الفريسة لكي تخادعها قبل أن تنقض عليها. وإذا تحركتْ سمعتَ لجلدها حفيفاً 

مخيفاً، كأنه غليانُ الماء في القِدر، أو حسيسُ النار في الموقد. قال خلف الأحمر: 
الكبَِرْ)))أفعى رخوفُ العيْن، مطراقُ البُكَرْ من  صغرتْ  قد  داهيةٌ، 
القِصرْ من  ينطوي  ما  صفا،  حَسَرْصلُّ  غير  من  الإطـــراق  طويلةُ 
ــرْ ــكَ ــفِ ــه ال ــتْ ب ــب ــد ذه ــمــا ق شَتَرْكــأنَّ في  طــولاً  العينانِ  له  تْ  شقَّ
النظر حــولاءُ  الشدقينِ  ــرْمهروتةُ  زَخَـ أيـــامَ  ــانُ  ــطــوف ال بها  جــاء 
استدرْ إذا  جلدِها  ــوتَ  ص مُقتدِرْكــأن  طــاهٍ  عند  جمرٍ  نشيشُ 

ل }ت: 240هـ{ الناسَ من خطر العقرب؛ لأن لها  ر عبد الصمد بن المعذِّ وحذَّ
حمةً أنفذَ من إبرة خياط وأقتل من خنجر معقوف، وفيها سمٌّ أفتكُ من لعاب الأفاعي، 

وليس للملسوع بها من دائه دواء، وكأنَّ سوادَها نذير شؤم وموت: 
تلسعُهْ ــنْ  مَ مُتْلَفٌ  ذنابى  تُطلعُهْ)))ذاتُ  حين  كالقرنين  ــرَزُ  ــبْ يُ
ــهْ شُنعهتــزحــلــه مـــــرّاً، ومـــــرّاً تــرجــعُ تــلــوح  خـــطَّـــاراً،  أعــصــلَ 
مبضعه فيه  ــبْــجَــة  كــالــسُّ تصنعهأســـودَ  قد  ما  الرقشاءُ  تصنعُ  لا 

مهادَه،  الراقد  على  تقتحمُ  مزعجات،  حشراتٍ  بالعقرب  تُلْحق  أن  ولك 

البُكر:  مطراق  مسترخية.  رخوف:   .230/6 الذبياني  للنابغة  الأبيات  ونسبت   285/4 الحيوان  	(((
ساكنة في الغدوات. صل الصفا: من أخبث الحيات. الإطراق: السكون. مهروتة: واسعة. زَخَر: 

ارتفع. الطوفان: أراد طوفان نوح عليه السلام أي إنها معمرة. استدر: كثرت حركته. 
المصون في الأدب /52. الذنابى: الذنب. عصل: معوج. السبجة: ثوب أسود.  	(((



أول: الوصلا الفصل

369

ولا  وتُمِضُّ  تميت،  ولا  تَعَضُّ  لكنها  العقارب،  من  طعناً  أكثر  وهي  سهاده،  فتطيل 
، ومن يطلب ثأره منها، فقد يلتطمُ ولا ينتقم. وأشيعُ هذه  تقتل، وطعنها خفيٌّ ضريٌّ

قَت ابنَ صبيح، فقال: الحشرات البقُّ والبعوض والبراغيثُ التي أرَّ
ــاتِ)))قـــــــد مُــــنــــيــــنــــا بــــهــــنــــاتِ ــ ــن ــ ــه ــ ــرِّ ال ــ ــن شـ ــ ــنّ م ــ ــ هُ
ــرْش والــقُــمْـــ ــ ــفُ ــ ــي ال ــا فـ ــاتِمــعــن ــ ــ ــبـ ــ ــ واثـ ــا  ــ ــن ــ ــي ــ ــل ــ ع ص 
ــراتٍ ســـــاهـــــراتِجـــــــــارحـــــــــاتٍ داخـــــــــات ــ ــ ــه ــ ــ ــسْ ــ ــ مُ
ــهـــا أنــــفــــذُ فــــي الأبـــــ ــنـُ الـــكـــمـــاةِطـــعـ طـــعـــن  ــن  ــ مـ دان 
ثــــــــار ســــــــوء فــــاحــــشــــاتِكـــم لــهــا فـــي الــجــســم مـــن آ
ـــ ــ ــراتِولــــــــديــــــــغٍ لاطـــــــــــمٍ وجـ ــ ــتِّ ــ ــل ــ هــــــاً طَــــــلُــــــوبٍ ل

اللواتي  الفئران  قِطعانُ  الوصف  المُبْهجات  القَصْف،  المُزْعجاتِ  ومن 
غَزَوْنَ دار الشاعر، وشارَكْنهَُ سكَنهَ، وحَرَمْنهَ سكينتَه، إذْ نقبْنَ الجدران، وأغرنْ على 
خَر من الزاد، وقرضْن الجديدَ من الملابس، وغمسْنَ ذيولَهن  المؤونة، وقضمْنَ المدَّ

في القوارير ليلعقن ما يعتلِقْنَ من زيت. قال ابن صَبيح: 
بُ حــيــطــانــنــا بــالــنــقــوبِ ــرِّ ــخـ ــا جـــاهـــدَهْ)))تـ ــن ــوابَ وتـــقـــرضُ أث
ــة الــخــازنــاتِ ــزْن ــلُ مــن خَ ــأك هـــاجِـــدَهْوت أعــيــنٌ  ــدتْ  ــجَـ هَـ إذا 
الصويق وفضلَ  الرغيفِ  ــعُ الــجــبــنِ بــالــكــاســدَهْوحرفَ  ــط ومـــا قِ
ــا ــرنـ ــواريـ ــنَ قـ ــ ــ ــربُ ده ــا حـــيـــل الـــكـــائـــدَهْوتــــشــ ــهـ ــابـ ــأذنـ بـ
ــرقُ زيـــــتَ مــصــابــيــحــنــا ــ ــس ــ ــةُ الـــمـــاردَهْوت ــصَّ ــل ــرقُ ال ــس كــمــا ت

رأيت  إذا  العجب  يأخذنك  ولا  والنحل،  النمل  الموصوفات  لطائف  ومن 
قد  الصغرى  أجرامها  فإن  المخلوقات،  دقائق  إلى  ينظرون  العباسي  العصر  شعراء 
تنطوي على حكم كبرى. وموهبة الواصف تعظم الموصوف أو تحقره. وليس عالم 

أخبار الشعراء المحدثين /171. هنات: أشياء. 	(((
أخبار الشعراء المحدثين /173. الصويق: لغة في السويق ما يتخذ من الحنطة والشعير.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

370

الفلك الذي يتعقب كبار النجوم بالمراصد أحرص على الحقائق من عالم الحيوان 
كشرفه  العناكب  دراسة  في  العلم  فشرف  بالمجاهر.  الحشرات  صغار  يتعقب  الذي 
في دراسة الكواكب. ولولا هذا الشرف لما سمّى خالق الكون ثلاث سور من كتابه 

المنزل بأسماء النمل والنحل والعنكبوت. 

إذْ  الجوار؛  ترع حقّ  فلم  التي جاورته،  النمل  إلى معسكرات  ابن صبيح  نظر 
السوداء  كتائبها  وأرسلت  تقنع،  ولا  وتجمع  تزرع،  ولا  تقطع  أرضه،  على  أغارت 
الشاعر  دقق  ثم  الجمال.  قطر  النمال  أرتال  كأن  حتى  كالروم،  والحمراء  كالزنوج، 
صغيرات  فهي  هــزال،  من  فيها  ما  على  نشاطها،  من  فعجب  أجسامها،  في  النظر 

الأرجل، ضامرات الخصور، فقال: 
ــؤ ــا جـــــــــــاراتُ ســـــــوء م ــ ــن ــ ــا)))ل ــ ــاورُه ــ ــج ــ ــنْ ي ــ ــ ذيـــــــاتٌ مَ
ــا حـــــــــــوارثُ غــــيــــرُ زارعــــــــةٍ ــره ــاك ــس ع ــرتْ  ــ ــش ــ ــت ــ ان إذا 
ـــ ــب حــي ــائـ ــتـ ــكـ يُـــغـــاوِرُهـــاكـــتـــعـــبـــئـــةِ الـ مَـــــنْ  ــى  ــقَـ ــلْـ تَـ ن 
فـــــآبـــــالٌ قـــــطـــــرت  ــاوإنْ  ــ ــرُه ــ ــاط ــ ــق ــ ــا ت ــ ــهـ ــ مُـ ــوِّ ــ ــقـ ــ يـ
وحــــــــمــــــــرانٌ أكـــــابـــــرُهـــــافــــحُــــبْــــشــــانٌ أصــــاغــــرُهــــا
ــا ــ ــه ــ ــم ــ ــوائ ــ ــاتٌ خــــواصــــرُهــــادقــــــيــــــقــــــاتٌ ق ــ ــف ــ ــي ــ ــط ــ ل

فهن  الخلائق،  دقائق  من  الشعراء  وصف  ما  أرشقُ  نواس  أبي  نَحَلات  ولعلَّ 
بالأبكار،  حواملُهن  اختلطت  الأنوف،  عِراضُ  العيون،  غائراتُ  الجسوم،  ضامراتُ 
الأزهار،  من  الرحيقَ  يرشفْنَ  المزدهرة،  المراتع  إلى  وغدوْنَ  بالأمهات،  وولائدُهن 
بالجُندْ، وخلف  نة  النهار إلى مملكتهن المحصَّ الغدران، ثم يرجعنَ آخر  والماءَ من 
أسوار هذه المملكة المنيعة، ترصفُ العاملات النشيطاتُ أقراص الشمع في أحشاء 
ا رعت، فإذا هو غذاءٌ وشفاء يشتارُه الناس، فكأنها  الخلايا ثم تفرغ فيها ما جمعت ممَّ
رَبّكِِ  سُبُلَ  فاَسْلُكِ  الثَّمَراتِ   ِ

كُّ مِنْ  كُِ  به خالقُها: ]ثُمَّ  أمرها  بما  لتصدعَ  صَنعَتْهُ 

أخبار الشعراء المحدثين /175. آبال: ج إبل. قطرت: كانت كالقطار يتبع بعضها بعضاً.  	(((



أول: الوصلا الفصل

371

لوْانهُُ فيِهِ شِفاءٌ للِنّاسِ إنَِّ فِ ذَلكَِ لآيةًَ لقَِوْمٍ 
َ
ذُللًُا يَرُْجُ مِنْ بُطُونهِا شَابٌ مُتَْلفٌِ أ

رُونَ[ }النحل: 69/16{ قال أبو نواس:  يَتَفَكَّ
ــةٍ وأوديـ غِيطان  ــرَ  ــي أزاه وتشربُ الصفْوَ من غُدْر وأحساءِ)))تــرعــى 
رة مشمِّ مقاريفٌ  الأنــوف  الداءِفُطْسُ  من  بريئاتٌ  العيون  خوصُ 
زمزمةٍ ذات  عشراء  مُــقْــرِب  ــذراءِمن  ــ وعَ منها،  ــع  ــبَ ــتْ مُ ــذٍ  ــائ وع
مساربها عن  ليلًا  وترجعُ  ــاءِتغدو،  ــب وأح عـــزٍّ  ذوي  ــوكٍ  ــل م إلـــى 
إصــداءِحتى إذا اصطَكَّ من بنيانها قُرَصٌ بعد  من  عسلًا  أروَيْــنَــهــا 
أضواءِوآنَ مِن شَهْدها وقتُ الشيارِ، فلم يوم  في  شُيِّرتْ  بأنْ  تلبثْ 

3 - مشاهد الحرب  
إلى  البساطة  تميلُ عن  بدأت  الأول  العباسيّ  العصر  في  الحياة  أن  قبلُ  ذكرنا 
وألسنة  ألوانٌ  لهم  الخلق،  من  أجناساً  اليومية  الاجتماعية  البنية  في  بَثَّتْ  إذْ  التعقيد، 
وعادات لم يكن للعرب بها عهد. ومازجت ثقافتهم ثقافاتٌ وأديانٌ ومفاهيمُ نجمت 
أو  معلنة  دينية  أو  قومية  حركات  منها  رت  وتفجَّ جديدة،  وتناقضات  خلافاتٌ  عنها 
خفية، شغلت الدولةَ عن الفتوح، واضطرتها إلى أن تواجهَ هذه الفتنَ بمثل السلاح 
المشاهد،  هذه  الشعراء  أعينُ  والتقطت  صلبتهم،  أو  أربابها  فسجنت  شهرته،  الذي 

وصورتها. 

دون  ويُخيَّلُ إلى مَنْ يقرأ تاريخ الدولة العباسية، أن الخلفاء والأمراء كانوا يتعمَّ
هيبتهم،  وفرض  قوتهم،  لإظهار  والسلم  الحرب  في  والمواكب  الجيوش  تسيير 

ديوانه /10 دار صادر. الغيطان: ما اطمأن من الأرض. غدر: ج غدير، ما يبقى من الماء بعد ذهاب  	(((
السيل. الأحساء: ج حسي، سهل من الأرض يستنقع فيه الماء. فطس: ج أفطس وفطساء، الذي 
العين.  غائر  وخوصاء،  أخوص  ج  خوص:  لطاف.  ضامرات،  مقاريف:  وجهه.  في  أنفه  انفرش 
المقرب: من قربت ولادتها. عشراء: مرَّ على حملها عشر شهور. عائذ: حديثة النتاج. متبع: يتبعها 

ولدها. اصطك: لصق. إصداء: عطش. آن: حان. الشيار: جني العسل. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

372

}ت:  الطوسي  حميد  ومنهم  والمواكب.  الجيوش  هذه  قيادة  القادة  كبار  ويولُّون 
210هـ{ وكان كما يقول الزركلي في ترجمته: »جبَّاراً، فيه قوةٌ وبطش. وكان المأمونُ 

يندبه للمهمّات«.

سار حميد هذا في يوم عيد على رأس جيش عظيم، ملَأ ظهر الأرض جياداً 
وأصواتاً  الشمس،  نور  حجبَ  متصاعداً  غباراً  السماء  فضاءَ  وملأ  وعتاداً،  وأجناداً 
كُ - }ت: 213هـ{ في  تْ آذان الناس، فقال علي بن جبلة - ولقبهُ العكوَّ مختلطة، صكَّ

وصفه: 
لــلــمــواكــبِ)))وضاقتْ فجِاجُ الأرض عن كلّ موكبٍ مُسْتعلياً  بــه  ــاطَ  أحـ
تحتَهُ والــبــيــضُ  الــنــقْــعِ  ــوَّ  ــمُ سُ ــأن  كواكبِك عن  أسفرتْ  ليلٍ  سماواتُ 

ار الذي قاده خالد بن يزيد بن مزيد  ونظر أبو تمام إلى الموكب العسكري الجرَّ
الشيباني }ت: 230هـ{ - وكان من كبار الولاة والقادة في زمان المأمون - فاجتزأ منه 
بصورة الراية البيضاء المرفرفة فوق رؤوس الجند، إذْ خيل إليه أنها نَسْرٌ أبيضُ، يحلِّقُ 
الرياح،  أذيالَ  تلاعبُ  أو  تحارب  كانت  الطليعة  في  اقة  الخفَّ أطرافَها  وأن   ، الجوِّ في 
بتْ بحمرة الدماء اللاصقة بها، لكنها ظلَّت محافظةً على لينها، ممعنةً في  وقد تخضَّ

اهتزازها، وحركاتها المتواترة: 
يو به  أبْــتَ  الخميس  لــواءُ  ــدِهْ)))نعم  أفِ الضحى  عالي  خميسٍ  م 
ــدَدِهْخلت عقاباً بيضاءَ في حجرات الـ ــ سُ ــي  وف منه  ــارتْ  طـ ملك 
مَسْكنُه ــو  وه  ، ــوَّ ــج ال وقــاتــلَ الــريــح، وهــي مــن مَـــدَدهْفــشــاغــبَ 
ــاه عــلــى ــ ــتـ ــ ــو ذؤابـ ــف ــه ــرَّ ت ــ ــ جَــسِــدِهْوم الوغى  ــومَ  ي متناً  أسمر 

شعر علي بن جبلة /41.  	(((
دد: ج سُدّة، الباب والظُّلَّة بباب  ديوانه 434/1. الخميس )الأولى(: الجيش. الأفد: السريع. السُّ 	(((
المتن: ما  الدار. الشغب: الجلبة والخصام. تهفو: تضطرب. ذؤابتاه: ما أسبل منه من الجانبين. 
ظهر منه من جوانبه كلها. جَسِد: لصق به الدم فصار كالجساد أي الزعفران أو نحوه من الصبغ. 

اص: الذي يهتز.  مارنه: ما لان منه. العَرَّ



أول: الوصلا الفصل

373

ــه ــف ــقَّ ــث ــرِدِهْمـــــارنـــــهِ، لَــــــدْنــــــهِ، م ــفِّ مُـــطَّـ ــ ــي الأك ــه ف اصِـ ــرَّ عَـ

شعراء  من  208هـ{  }ت:   - الوليد  بن  مسلم  واسمه   - الغواني  صريع  وكان 
معركة  الحروب  هذه  ومن  به.  مدحه  فيما  حروبه،  وصوّر  مواكبه،  وصف  الرشيد، 
ليلية، كانت أسنة الرماح ونصول السيوف تظهر فيها وتختفي على نحو متواتر: كانت 
تظهرُ إذا شقَّ بها الفرسانُ ثوب الليل الأسود، وكانت تختفي إذا أُغمدت في جسوم 
الهزيمة، فنجا، وقتيلٍ أدركته  بين جبان ركبَ متن  الأعداء وهاماتهم. وكان الأعداء 
الرماح، فخرَّ ميتاً، ومحارب خدعته قوتُه، فوافته منيته، إذْ شربت أسنتنا دمه، وأكلت 

سيوفنا لحمه. قال صريع الغواني: 
رماحُنا بالحتوف  استقلَّتْ  مُلْبَسِ)))ثم  ىً  مُسَدَّ ليلٍ  في  والخيلُ 
ــدو تـــارةً ــب الأرؤسِوبـــــوارقُ الأغــمــاد ت في  تارة  وتخفى  حُمْراً، 
سِمن هارب ركب النجاءَ، ومُقْعَصٍ المُتَنفَّ على  منيَّتُه  جَثمتْ 
نفسَه الأســنــة  ــرافُ  ــ أط ــسِ غصبتْه  ــهَّ نُ أو  وُلَّــــغٍ  فــريــســةً  فــثــوى 

الرشيد،  شعراء  من  190هـــ{  نحو  }ت:  النَّمَري  برقان  الزِّ بن  منصور  وكان 
أطولَ  سيفاً  بها  وصف  أبيات،  في  وأجــاد  بعطاياه«،  وفاز  عنده،  م  وتقدَّ »مَدَحه، 
الحمراء  الدماء  آثار  وتلتمعُ  برق،  من  صُنع  كأنَّه  يُضيءُ  باع،  من  وأقصرَ  ذراع،  من 
فهو  رأسه،  ج  تتوِّ عمامة،  أو  معدِنه،  من  جزء  الدمَ  كأنَّ  حتى  البيضاء،  حديدته  في 
الكميُّ  به  إذا ضُرب  ته  ته وحِدَّ لشِدَّ أم مغمداً، وهو  داً  أكان مجرَّ أبداً خضيبٌ، سواءٌ 
فارس  هامة  في  غاص  وإذا  حشاشته،  وينتزعُ  سابغتَه،  يشقُّ  سابغة  بدرع  المحتمي 

 : رُه. قال النَّمريُّ أفقدَه رشدَه، كأنَّه يسقيه خمراً تخدِّ
مهنَّدٌ السماء  قلع  مــن  البائعِ)))يكفيكَ  بَوْع  ودون  الذراع،  فوق 

ديوانه /134. استقلت: ارتفعت. مسدى: ممدود. ملبس: قد ألبس الأرض يريد الغبار. البوارق:  	(((
وُلّغٍ:  أقام.  ثوى:  الأنف.  المتنفس:  مقتول.  مقعص:  الهرب.  في  أسرع  النجاء:  ركب  السيوف. 

لاعقي الدم. نُهّس: آكلو اللحم. 
شعر منصور النمري /109. قلع السماء: قطع من السحاب كأنها الجبال.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

374

كأنَّما ــاءُ،  ــدمـ الـ بــرونــقــه  ناقعِذكـــرٌ  بــأرجــوان  الــرجــالَ  يعلو 
النازعِ يمضي من الحلق المضاعَفِ نسجُه نزع  قبل  الحشاشة  ومن 
دتــه جــرَّ إذا  مُـــعْـــتَـــمّـــاً  الفاقعِوتـــــراه  الأديــم  على  الرجال  بدم 
الفتى بجمجمةِ  وقعتَه  ــأنَّ  الهاجعِوكـ نعاسُ  أو  المُدامة  خَــدَرُ 

التي  الفتنُ  العباسية في دورها الأول تلك  الدولةُ  له  ولعلَّ أخطرَ ما تعرّضت 
قد  وكنَّا  الدولة،  تمزيق  إلى  العرقية، ورمتْ  بالأهواء  الدينية  النزعاتُ  فيها  اختلطت 
بابك  فتنة  ومنها  الداخلية،  السياسة  على  وقفناه  الذي  الفصل  في  حديثها  ثْناك  حدَّ
الخرمي، الذي ادّعى الألوهية، أيام المأمون، واستعان على العباسيين بملك إرمينية 
وإمبراطور بيزنطة، ثم قضى المعتصم على حركته الانفصالية سنة 223هـ، وقطع رأسه 
وصلبه. وحينما رأته سكن جاريةُ الشاعر محمود الورّاق مصلوباً على خشبة، قالت: 

منتصباً الجوَ  في  بابكاً  ترى  على ململمةٍ من صنعةِ الناس!؟)))أما 
منزلُه الأرضِ  بين  و  السماءِ  ــاعــدٌ، جــســمٌ بــا رأسبين  ــمٌ ق ــائ وق

ع  ورأى الأخيطلُ برقوقاً مصلوباً آخر، فخيِّل إليه أنه عاشقٌ مفارق، أراد أن يودِّ
فراشه، وفي  من  نهض  أنه  أو  ليعانقها،  يديه  فبسط  كلَّها،  الدنيا  ع  يودِّ محبوبته، وهو 

أوصاله من فتور النوم بقية، فتمطَّى، فانبسطت ذراعاه: 
بسطتَه ــدَّ  مـ قــد  عــاشــقٌ  ــه  ــأن مرتحلِ)))ك توديع  إلى  الفراق  يومَ 
لوثتُه فيه  نــعــاس  مــن  ــمٌ  ــائ ق الكسلِأو  مــن  لتمطِّيهِ  ــلٌ  ــواص م

البصرة،  طريق  في  »عاثوا  طَّ  الزُّ أن  الطبريُّ  ذكر  }219هـ{  سنة  حوادث  وفي 
فقطعوا الطريق، واحتملوا الغلاَّت من البيادر بكسكر وما يليها من البصرة، وأخافوا 
السبيل«، فأنفذ إليهم المعتصمُ مَنْ حاربهم، ولم يذكر أنه صلب شِرارهم. وإذا كانوا 

التي  بعض  إلى  بعضها  المضموم  الأخشاب  أرادت  وكأنها  الململمة:   .423/ الشعراء  طبقات  	(((
صلب عليها.

طبقات الشعراء /412. اللوثة: الاسترخاء. 	(((



أول: الوصلا الفصل

375

خ الخبر، فالشاعرُ دعبل بن عليّ الخزاعي }ت: 248هـ{ ذكر  قد صُلبوا، وأغفل المؤرِّ
السوداء،  جسومُهم  فتراختْ  النخل،  جذوع  في  صُلبوا  زعماءَهم  أن  له  أرجوزة  في 
الأشجار،  على  وعُلِّقت  بالقار،  طُليت  جسومَهم  أن  يشاهدهم  مَنْ  إلى  ليخيل  حتى 

فأخذتهم بعدما عُلِّقوا سِنةٌَ من نوم، لكنهم لم يستغرقوا في الرقاد. قال دعبل: 
الــزطِّ مــثــلَ صــفِّ  ــاً  أرَ صــفّ ــم  )))ل خــطِّ في  صُلبوا  منهم  تسعين 
ــط ــفْ ــم فـــي نِ ــه ــتَ ــسْ ــمَ ــا غَ ــم ــأنَّ ــه بــالــشــطِّ ك ــذع ــال ج ــلّ عـ مــن كـ
ــي جـــذعـــه الــمــشــتــطِّ ــه فـ ـ ــأنَّ التمطِّيكـ ــي  ف ــدَّ  جَـ ــعــاسٍ  ن أخــو 

ــغــطِّ قـــد خـــامـــرَ الـــنـــوم ولــــم ي

الزط،  هيجةَ  ذكــروا  قد  آخــرون  خون  ومؤرِّ الأثير  وابــن  الطبريُّ  كان  وإذا 
وإفسادهم في الأرض، ولم يذكروا صلب كلِّ هؤلاء، فلك أن تحملَ كلام دعبل على 

، والشعرُ، لمخالطته الخيالَ، لا يُعَدُّ وثيقةً تاريخية.  الغلوِّ

4 - صور من الحياة  
والصلب،  والأسلحة  والحرب،  الفتن  صور  من  العباسي  العصرُ  يشهد  مَهْما 
الدور  هذا  بطبيعة  ألصقُ  لأنها  وأمتعَ؛  فيه  أَشْيَعَ  تبقى  المسالمة  الحياة  مشاهدَ  فإن 
ر المُتْرَف من عمر التاريخ العربيّ القديم، وأدلَّ على طبائع البشر المتعلِّقين  المتحضِّ
بالحياة. وعلى هذا الطور من عمر الأمة يصدقُ قولُ ابن خلدون))): »إنه طورُ الفراغ 

ا تنزع طباعُ البشر إليه من تحصيل المال«. عة لتحصيل ثمرات المُلْك، ممَّ والدَّ

قنا أن ذلكَ العصر كان »طورَ فراغ ودعة لتحصيل ثمرات الملك«)))  وإذا صدَّ
فإن المال الذي يصنع الدعة لم يكن ليظفر به إلَّ أقلُّ الناس، وإن »تحصيل ثمرات 
الملك« كان وقفاً على الخليفة أو الأمير »للتوسعة على صنائعه وحاشيته في أحوالهم 

شعر دعبل /179. لم يغط: لم يستغرق في النوم. 	(((
المقدمة /176.  	(((
المقدمة /176. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

376

الكثرةُ الكاثرة من عامة الشعب، فقد كان العصر عندها طور  ا  أمَّ بالمال والجاه«))). 
شقاء وشظف، حتى إن مشاهد البؤس والفاقة والهزال وجوع العيال زاحمت مشاهد 
ظرف  أن  غير  الحياة.  مسرح  على  الكالحة  وجوهها  وفرضت  وزحمتها،  الترف 
وشرُّ  المبكيات،  المُضْحِكات  من  ويجعلُها  كلوحَها،  يلطِّف  كان  أحياناً  الشعراء 

الشدائد ما يضحك. 

»من  245هـ{  }ت:  الموسوس  ماني  بلقبه  المعروف  القاسم  بن  محمد  كان 
هزاله،  ر  المتوكل« وصوَّ أيام  في  بغداد من مصر  إلى  وألطفهم، رحل  الناس  أظرف 
ادُه، وهو على سرير المرض لوقع، فهو أرق من طرس وأدق  فزعم أنه لو نَفَخ عليه عُوَّ

من خيط: 
للبلى ــي  ــن ــط ــقِ ــسْ يُ أنـــــذا،  ــا  ــوّادي)))هـ ــ ع أنــفــاسُ  فرشتي  عــن 
ــةٍ ـ دِقَّ على  السلك  ــحْــسَــد  يُ ــو  ــاديل ــسَّ ــاً لأمــســى بــعــضَ حُ ــقّ ح

شدة  من  كالسكران  يترنح  الحال،  رث  فقيراً  المعذل  بن  الصمد  عبد  ورأى 
الجوع، ويستغيث بمن حوله استغاثة المفجوع، ويود لو يتطفل على مائدة لئيم، لعلّه 

يفوز ببعض القوت، فرسم له هذه الصورة الموجعة: 
العُر من  عَصْب  ثوب  في  ى  ــسْــدولِ)))يتمشَّ مَ ساقهِ  عَظم  على  يِ 
الجُو من  خُــمــارٌ  ــهِ  رأس في  مولِدبَّ  الشَّ الرحيقِ  خمرةِ  سُرَى  عِ 
الخبـ إلــى  ــنَّ  وح شــكــوةً،  وعـــويـــلِ:فبكى  ــرةٍ  ــزفـ بـ ــادى  ــ ونـ ز، 
برغيفيـ مــتــيَّــمٍ  ــبٍ  ــل ــق ل ــنْ  ــ التطفيلِ؟مَـ إلــى  تــاقَــتْ  ونفسٍ  نِ 

رت فقر الشعراء أبياتٌ سلك فيها أبو الشمقمق  ومن أطرف القصائد التي صوَّ
- واسمُه مروان بن محمد - }ت: 200هـ{ مَسْلَكَ القصّ والحوار. فالفئرانُ هجرت 

المقدمة /176. 	(((
شعره /55. 	(((

مختار الأغاني 137/5. عصب: مخطط. 	(((



أول: الوصلا الفصل

377

منزله لخلوّه من الزاد، وانتجعتْ قصر الأمير. والهرُّ صبرَ ما شاء له الصبرُ، فلما لم 
يجد فضلةَ زاد، أو فأراً يُصاد، طأطأَ رأسه من الجوع والكآبة، ولم يُصغ إلى ما نصح 
له به الشاعر من التجلُّد، بل هجره وهجر داره، وهو يقول: إنه لا يُطيق الصبرَ على 

الفقر، والبقاءَ على الخواء، قال أبو الشمقمق:
بيتي ــبْــنَ  تــجــنَّ ــد  ق ــأر  ــف ال ــأرى  ــارهْ)))فـ ــ الإمـ ــدار  بـ منه  عــائــذاتٍ 
حولاً البيت  في  نَّورُ  السِّ فارهوأقــامَ  البيت  جوانب  في  يــرى  ما 
ــرأ ــسَ ال ــاك ــه ن ــت ــا رأي ــمَّ ــتُ ل ــل سِ كئيباً، في الجوف منه حراره:ق
سِنَّوْ خير  من  فأنت  صبراً،  بــحــارَهْ ويْك  ــطُّ  قـ عــيــنــاي  ــه  ــ رأت رٍ، 
مُقامي وكيف  لي،  صبرَ  لا  الحمارَهْ؟قال:  كجوفِ  قفرٍ،  ببيوت 

يعقوبِ  أبا  فإن  الفقر،  بلاءَ  عليه  نتْ  هوَّ قد  الشمقمق  أبي  فكاهةُ  كانت  وإذا 
الخريمي - واسمُه إسحاق بن حسان - شقَّ عليه العَمَى، فلم يستطعْ أن يتلقى الضرَّ 
بالصبر، وثقل عليه أن يكون كَلاًّ على سواه، وأن يجعله فَقْدُ البصر أطوعَ من عبد لمن 
يقوده، وأشقى من سجين بعدما احتجبت عنه الدنيا، وأرغمته على أن يقابلَ الناس 
اللئيم، ولا يعرف كيف يحيّي كلَّ  الوضيع، والكريمَ من  الرفيعَ من  يميز  بأذنيه، فلا 
أذناه.  خذلته  بعينيه  والبشر  الكون  ف  يتعرَّ أن  د  تعوَّ ومن  مكانته.  بحسب  يحييه  عابر 
ر على النور الذي انطفأ، والكنز الذي ضاع، حتى ليخيَّلُ  ولهذا راح الخريميُّ يتحسَّ
إليه أن البصرَ الذي ينعمُ به الفقيرُ خيرٌ من كنوز قارون، ولو عاش يتقلّب فيها بضعة 

قرون، فقال: 
ليخبرَني ــائــدي  ق إلــى  ــي  ــغ ــيــنــي)))أُصْ يُــحــيِّ ــنْ  ــمَّ ع التقينا  إذا 
وأن ــام،  ــس ال ــدل  أعـ أن  ــدُ  ــ والـــدونِأري الــشــريــف  بين  أفــصــلَ 
أن ــرُه  ــأك ف أرى،  لا  ــا  م ــعُ  ــم مــأمــونِأس غير  والــســمــعُ  ــئَ،  ــط أخ

الحيوان 246/5. جوف الحمار: مثل يضرب في الخلاء. الحاره: المحلة دنت منازلها. 	(((
الحيوان 113/3.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

378

ــي فــجــعــتُ بها ــت ال ــلــه عــيــنــي  ــنــيل ــي ــوات يُ ــا  ــه ب دهْــــــراً  أنَّ  ــو  لـ
بها ــذتُ  أخ ما  خُــيِّــرتُ  كنت  ــارونِلو  قـ مــلــك  ــي  ف نـــوح  تعميرَ 

ومهما يثقل المصابُ على الكبار، فإن وقوعه على الصغار أثقلُ؛ لأنه يوجع 
الولدَ والوالد، وأبو فرعون الساسي فاجأه بردُ الشتاء، وأطفالُه السود كفراخ الغربان، 
هم إلى  أو صغارِ النمل حُفاةٌ عراة، يلوذون به، فلا يجد ما يكسوهم به، غير أنْ يضمَّ
من  حضنه  وفي  ضلوعه  بين  بقي  بما  الشتاء،  برد  عنهم  يدفع  لعله  وحجره،  صدره 

دفء. قال الساسي:

ــلِ فــــــراخِ الــــذرِّ ــثـ ــدْرِ)))وصـــبـــيـــةٍ مـ ــقِ ــودِ الــوجــوه كــســوادِ ال س

ــشــرِّ أُزْرِجــــاء الـــشـــتـــاءُ، وهـــــمُ ب ــر  ــي ــغ وب ــصٍ،  ــ ــمْ ــ قُ ــرِ  ــي ــغ ب
الفجر عــمــودُ  لاح  إذا  أسريحــتــى  غــدوت  الصبحُ  وجاءني 
بحجريوبــعــضُــهــم مــلــتــصــقٌ بــصــدري مــنــحــجــرٌ  وبــعــضــهــم 

مَقْمَقِ لم يكونوا أحسنَ حالاً من أولاد الساسي، غير أن تلّقي  وأولادُ أبي الشَّ
ن على الأب ما يعاني بنوه من افتقارهم في  الضرِّ بالسخر، والمصيبة بالدعابة قد يهوِّ
الأعياد إلى أيسر الزاد كالتمر والخبز ولبن العنز. كأنما كتب عليهم أن يكابدوا في دار 
الشاعر ما كابد الفأر والهرّ. ولو أبقى الجوعُ في أرجلهم بقيةً من نشاط لفرّوا من دار 
الجبال.  الطعام في شعاب الأودية، ورؤوس  ليبحثوا عن  الفأر والهر،  فر  أبيهم كما 

قال أبو الشمقمق:

ــا الــفِــطــرُ، وصــبــيــانُــنــا ــد دنـ أُرْزِ)))وقـ ولا  تــمــرٍ  بـــذي  لــيــســوا 
ــمُ ــاداهـ عـ ــرَ  ــ ــده ــ ال أن  ــوزِّوذاك  ــلـ ــن لـ ــيـ ــاهـ ــشـ عــــــــداوة الـ
بها فــــأوْدَى  ــزٌ،  عــن لهم  ــزِكــانــت  ــعــن ــن ال ــب ــن ل وأَجْـــــدَبـــــوا مـ

طبقات الشعراء /376. منحجر بحجري: ملتجئ لائذ بحضني. 	(((
طبقات الشعراء /127. 	(((



أول: الوصلا الفصل

379

شاهق عــلــى  ــزاً  ــب خ رأوْا  ــز بــالــجــمــزفــلــو  ــلــخــب ــوا ل ــ ــرع ــ لأس
فاتَهم ــا  م الــقــفــزَ  أطــاقــوا  ــز؟ولـــو  ــف ــق ــال ــع ب ــائ ــج ــل ــف ل ــيـ وكـ

في  الأمــراض  أعــراض  من  الشعراءُ  رسم  ما  الإنسانية  الحياة  مشاهد  ومن 
ى تصويراً لم  الحُمَّ المعذّل  ر عبد الصمد بن  الشيب للرؤوس. صوَّ الأجسادِ، وغزو 
يه، بل قابل الحمّى بالشكوى، فزعم أنها بنتُ  يبلغْ فيه مبلغَ المتنبي في تجلُّده وتحدِّ
ليلًا ونهاراً، فإذا  تأتيه  أنها  إليه، وذكر  ه؛ لأنها تُفضي  أمَّ الموت، ولو أنصف لجعلها 
وافته على غير موعد، ولم يستطع أن يدفعها عنه بحجاب أو بوّاب أشعلت النار في 
ةً، وبشحوب المرض أخرى، فلا يملك إلَّ  أوصاله، وصبغت مُحيَّاه بحُمرة اللهب مرَّ

أن يجزعَ ويضرعَ، ويقول: 
ــي ــن ــابُ ــت ــن ــةِ ت ــيـ ــنـ ــتُ الـــمـ ــ ــن ــ هـــــدوّاً، وتــطــرقــنــي سُـــحْـــرَهْ)))وب
ــا ــ وردُه يـــدع  لـــم  وردتْ  ــرَهْإذا  ــتْ سُ ولا  حــجــبٌ  القلب  عــن 
الحشا فــي  ــاً  ــرَمـ ضَـ لــهــا  ــأنَّ  ــ ــرهك ــمْ ــهــا جَ وفـــي كـــلِّ عــضــو ل
العشيّ فــي  ــاً  أصُـ تـــرحْ  لــم  ــي مــواعــيــدِهــا بُـــكْـــرَهْإذا  ــص ــأق ف
ــتــي ــي عـــن سَــحْــنَ ــل ــلُ أه ــائـ ــرهْأسـ ــظـ وأمـــنـــحُـــهـــم نــــظــــرةً نـ
حُـــمْـــرةٌ لـــي  ــل  ــي ق إن  ــزعُ  ــأجـ صُــفْــرهْفـ لــي  قــيــل  إن  ــقُ  ــفـ وأُشـ

يُجمعوا  فلم   - رأسَــه  أركبَه  وكلُّهم   - الشيبَ  العباسيون  الشعراء  ر  وصــوَّ
إذْ سخط عليه قومٌ، ورضيَ عنه قوم، والساخطون أضعافُ  إطرائه،  أو  ازدرائه  على 
الراضين. فَمَنْ رأى أنه نذيرُ هَرَم وموت، تلقّاه بالبَرَم والمقت، ومن رأى أن الاكتمال 

في الاكتهال، سُرَّ ببزوغه، فودَّع بمقدمه رعونة الشباب، واستقبل حكمة الشيوخ.

ره  من الكثرة المتذمّرة المتضجّرة بالشيب عليُّ بن الجهم، وأعجبُ ما في تذمُّ
إذْ جعل بواكير الشيب الأولى أسناناً  تناقِضُ أفكاره؛  ر الشيب بصور مشرقة  أنه صوَّ

الوساطة بين المتنبي وخصومه /121. سحرة: آخر الليل قبيل الصبح. الضرم: الاشتعال والاتقاد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

380

في  النور  كانتشار  ذلك  بعد  انتشارَه  وجعل  الألمى،  صاحبته  فم  عنها  يفترُّ  بيضاء 
الظلام. لكنَّه حينما أدرك أن الوافد نذيرُ شؤم راعه مَقْدَمُه، فخيل إليه أن جياد الشباب 
السوداء تغدو به شمطاءَ شهباء، فصحَّ عنده حينئذٍ أن الشيب رسولُ الموت، وطليعةُ 
، واقعٌ، فأذعنَ لقضاء الله،  جيش الفناء الذي لا قِبَلَ لأحد بدفعه، وأن ما يتوقَّعه، لا بُدَّ

وقال: 

ــه ــأنّ ك لاح،  ــب  ــي ــش ال ــل  ــث م أر  ــم  ــل ــمــا)))ف ــسِّ ــب ــت ــا حــبــيــبٍ، زارنـــــا م ــاي ــن ث
ــتْ ــم ــوسَّ ــيـــونُ ت ــعـ ــه الـ ــ ــراءت ــ ــمــا ت ــل ــمــاف ــوسِّ ــمــت بــديــهــة أمــــــرٍ، تـــذعـــرُ ال
ــفــكَّ ساطعٌ ان مــا  الــخــيــر،  ــيــك  مُظْلمافــا وأب الليل  دُجى  من  يجلو  الشيب  من 
ــاد الــدهــمَ شُــهْــبــاً، ولــم يدع ــرحَ أرْثــمــاإلــى أن أع ــ ــات الــخــيــل أق ــي ــن شِ لــنــا م
مــســتــعــارة حِــلْــيــةٌ  إلَّ  ــبُ  ــي ــش ال ــاهـــل  م ــدِّ ــق ــتَ ــا مُ ــ ــاءَن ــ ــذرُ جـــيـــشٍ ج ــ ــن ــ وم

ومن أظرفِ ما قيل في البَرَم بالشيب أبياتٌ لمحمد بن علي الخزاعيّ المشهور 
الخاطر،  الحاشية، سريعُ  196هـ{. وهو شاعرٌ مطبوعٌ، رقيق  الشيص }ت:  أبي  بلقبه 
إليه  نظر  ثم  الأمر،  أولَ  عنه  وتغافل  به صدرُه،  مفرِقه، فضاق  في  يفشو  الشيبُ  أخذ 
في المرآة، فأحسَّ أن كلَّ بيضاء في رأسه شوكةٌ في عينه، ولهذا أشلى المِقَصَّ على 
حمرةُ  نصلت  ثم  ليطمسه،  صبغه  أخرى  كرة  نبت  ا  فلمَّ ناظريه،  عن  ليقصيه  الشيب 
الحنَّاء، وبزغ الرمادُ من تحت الجمر، فاعتمرَ ليحجب البياضَ عن النظر، فما أفلح، 

وظلَّ الشيبُ يضحكُ في رأسه ضحكَ الساخرِ الماكرِ، فقال الشاعر: 

طلعتْ قــد  بيضاءَ  أرى  ــوم  ي ــلِّ  ك ــرِ)))فــي  ــص ــب ــاظــر ال ــي ن ــمــا طــلــعــتْ ف كــأنَّ
بصري عن  بالمقراض  قَصَصْتُكِ  فكريلئن  وعـــن  قلبي  ــن  ع ــك  ــصَّ أق فــلــن 

ديوانه /18. تراءته: نظرته. توسمت: تفرست وتبينت. بديهة: مفاجأة. الشيات: ج شية، وهي كل  	(((
الفرس. الأقرح: الذي في جبهته بياض قدر الدرهم. الأرثم: في طرف  لون يخالف معظم لون 

أنفه بياض. الدهم: السّود.
حماسة الظرفاء 59/2 وتنسب أيضاً إلى أبي الشيص. 	(((



أول: الوصلا الفصل

381

أرديـــــةً بـــالـــحـــنـّــاء  ــكِ  ــوتُـ ــسـ كـ بالخُمُرِوإن  ــتُ  واريـ ــو  ول بالخضاب،  أو 
ضــاحــكــةً قــهــقــهــتِ  أن  ــتِ  ــثْ ــبَّ ــل ت ــرِمـــا  الأشِ الشامتِ  كفعل  الثياب  تحت 

وبشر بن الحارث الحافي }ت: 227هـ{ لم يستقبل الشيب بتحقير ولا توقير، 
لكنه زعم أن حمامات بيضاء صفقت فوق رأسه فتطاير من خوافيها ريش دقيق، حطّ 

على رأسه، فتبرقش سواده بالبياض، فقال: 

نفضتْ ــمــا  كــأنَّ يــلــوحُ،  ــقُ)))شــيــبٌ  ــلْـ بُـ ــمُ  ــائ ــم حَ عليه  ــاً  ــبـ زَغَـ

وعكس أبو دلف طرفي المعادلة، فزعم أنَّ طائره طار عن رأسِه، وحطَّ عليه 
آخر، لكنَّ طائره غرابُ الشباب الأسود المحبب، لا صقر الكهولة البيضاء المقرونة 

بالبغضاء، لقد قلب الشاعر مفاهيم العرب في الفأل والشؤم ليقيم أود البيت، فقال:

عني ــارَ  أط المشيبِ  بــازي  غــرابِ)))!أَرى  من  ذلك  حبَّ  غراباً، 

دعبلًا  فإن  والضجر،  بالامتعاض  الشيب  وا  تلقَّ قد  الشعراء  أكثرُ  كان  وإذا 
الشعراء على  يجرؤ  اللسان، وهجو من لا  به من سلاطة  ما عرف  الخزاعي - على 
ي  هجوهم، وهم خلفاء بني العباس - أمسك لسانَه عن الخوض في الباطل، وتحدِّ
القدر المقدور، وتقبَّلَ رسولَ الهرم والشيخوخة، ونذيرَ الموت بقبول حسن، ورأى 
وأنه  الحلم،  ورزانةِ  العقل،  اكتمال  على  والدليلُ  الورع،  وشعارُ  العفاف،  رمزُ  أنه 
مقارفة  عن  التقوى  بزمام  ويردعُه  بالجلال،  جه  ويتوِّ بالحكمة،  صاحبه  رأسَ  يضيءُ 
مثواه  وإكرامُ  التحقير.  لا  التقدير  ه  حقُّ ضيفٌ  وهو  بالوقار،  التحلِّي  ويلزمه  المنكر، 

بالإقلاع عن السفاه. قال دعبل: 
فإنه بالمشيب،  وســهــاً  ــاً  جِ)))أهـ سِمةُ العفيف، وحيلةُ المتحرِّ

السابق 46/2. بلق: ج بلقاء، في لونها بياض وسواد.  	(((
الشهاب في الشيب والشباب /129. 	(((

الشرف. مخترم:  كناية عن  الأبيض، وهنا  الأغرّ:  الإثم.  المتجنب  المتحرّج:  شعر دعبل /102.  	(((
مستأصل. الاقتصاد: الاستقامة والاعتدال. المنهج: الطريق الواضحة. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

382

ــرٍ زاهـ درٍّ  ــمُ  ــظ ن شــيــبــي  جوكــــأنَّ  ــكٍ أغـــرَّ مُــتــوَّ ــلْ ــاج ذي مُ فــي ت
وافدٍ مشيب  من  أحسنُ  شيءَ  الأهَْــوَجِلا  الشباب  مخترم  بالحلم 
فقَرَيْته النهى،  بي  أحــلَّ  المنهجِضيفٌ  واقتصاد  الغواية،  رفضَ 

5 - وصف الديارات 
في  يكون  يكاد  ولا  الرهبان،  فيه  يتعبَّدُ  بيتٌ  »الديرُ   :((( الحَمَويُّ ياقوت  قال 
راء  الفَّ عن  روى  ثم  الجبال«.  ورؤوس  الصحارى  في  يكون  وإنَّما  الأعظم،  المصر 
أحدَ عشرَ جمعاً للدير منها: الأديار والأديرة، ولم يذكر الديارات. ويبدو أن الديارات 
الدير في  جمع جمع كالجِمالات والرِجالات. وقال ياقوت أيضاً: »وهذا يُشعر بأن 
ص للموضع الذي يسكنه الرهبانُ،  اللغات من الدار، ولعلَّه بعد تسمية الدار به خُصِّ

وصار علماً«. 

يَلْقَوْن  كانوا  ا  عمَّ نجم  الديارات  وصف  على  ان  المُجَّ إقبال  أنَّ  إلينا  ويُخيَّلُ 
وما  الخمر،  أصناف  من  فيها  يعاقرون  وما  اللهو،  وأسباب  الطبيعة،  جمال  من  فيها 
وحرية،  راحة  من  النائية  حاناتها  في  يجدون  وما  والغلمان،  القيان  من  فيها  يعابثون 
في  وأَمْعَنوا  بها،  فُتنوا  القيود الاجتماعية، ولهذا  الرقباء، وتفلُّت من  أعين  وبُعْد عن 
وصفها، حتى خُيِّل إلى بعضهم أنها جنةُ الدنيا لا لجمالِ الطبيعة التي تكنفُها، وإنما 
لوفرة الشهواتِ التي تتوافر فيها. يدلُّك على ذلك أنك قلَّما تقع على قصيدةٍ طويلة 
أو غلام  مغناج،  قينة  الديارات، وقد خلا من  ديراً من  ناظمُها  فيها  ر  أو قصيرة، صوَّ
مخنَّث، أو دنٍّ من خمر معتقة، أو مجلس شراب وغناء، حتى لو كان هذا الدير في 

قمة جبل، أو ثنية واد، أو كبد صحراء. 

يحناّ(،  مر  )بدير  الــوراق  الملك  عبد  بن  عمرو  الماجن  الخليع  الشاعر  مرَّ 
وهو كما يقول ياقوت))):»أقيم إلى جانب تكريت على دجلة، وهو كبير عامر، كثير 

معجم البلدان 495/2. 	(((
السابق 537/2. 	(((



أول: الوصلا الفصل

383

وله  ضيافة،  فيه  ولهم  المجتازون،  به  وينزل  مقصود،  مطروق  والرهبان،  القلايات 
بالوصف غلاماً  وخص  الصافية،  وأمواهه  الفيحاء،  بساتينه  ومزارع«، فصور  غلات 

تعشقه، وزعم أنه أجمل البشر، يسبي العشاق بقده اللدن، وصوته العذب، فقال: 

حَــنَّــا قـــد  قــلــبــيَ  ــر يــحــنَّــا))) أرى  ــر مـ ــ ــى دي ــ إل
ــحِ ــي ــف ــاإلــــى غــيــطــانــهِ ال ــنَّـ ــغَـ ــه الـ ــتـ ــركـ ــى بـ ــ ــ إل
ــن الإنـــس ــى ظـــبـــيٍ مـ ــ ــاإل ــس والــجــنَّ ــ يــصــيــدُ الإن
ــان ــب ــى غــصــنٍ مـــن ال ــ ــاإل ــنَّـ ــيَ قــــد جُـ ــبـ ــلـ بــــه قـ
ــن خــلــق الــلـــ ــس ــىإلـــى أح غــنَّ أو  س  ــدَّ ــ قـ إن  هِ 

وسط  أقيم  دير  عن  يارات  الدِّ كتابه  في  الشابُشْتي  محمد  بن  عليُّ  ث  وتحدَّ
الحيرة، حسن العمارة، كثير الرياض يسمّى )دير ابن مزعوق(. وشفع حديثه بقصيدة 
في  المنهمكين  »من  الشاعر  هذا  وكان  الكوفي.  الثرواني  الرحمن  عبد  بن  لمحمد 
المُرْد« فجاءت القصيدة  اتباع  حين في الحانات، والمُغْرقين في  البطالات، والمتطوِّ
اق  العشَّ تحملُ  التي  الشهوات  بألسنة  ناطقاً  النَّزِهة،  المغاني  لهذه  صادقاً  تصويراً 

وها في الأعياد.  اق على أن يؤمُّ الفسَّ

ان، فإنهم كانوا كلَّما  ا كان الفصحُ أحبَّ الأعياد إلى هؤلاء الشعراء المجَّ ولمَّ
حلَّ يحلُّون الديارات، فيجدون ما ينشدون. ومنهم محمد بن عبد الرحمن الثرواني 
والكواكبُ  الفصح،  عيد  ليلة  مزعوق  ابن  دير  إلى  يرافقه  بأن  صاحبَه  أغرى  الذي 
من  فيه  به  سيحظيان  ما  ولنفسه  له  يزيّن  وراح  ينبلجْ،  لمّا  والفجرُ  بازغة،  تزلْ  لمّا 
أردانها  بين  حاملةً  الشام  بلاد  من  الحيرة  على  تهبُّ  رطبة  ونسمات  خصبة،  مراتع 
أذكى الطيوب، ويمنِّيه باحتساء الصهباء، والإصغاء إلى الغناء بين القيان والغلمان، 

فيقول: 

الديارات /172.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

384

ــتُ لـــه، والـــنـــجـــومُ طــالــعــةٌ ــل حَرِ)))ق السَّ أوّلَ  الفصح  ليلة  في 
ــي مــار فــاثــيــون وفي ــك ف مختصرِهــل ل غير  مــزعــوق  ــن  اب ديــرِ 
جرِيفيضُ هذا النسيمُ من طَرَفِ الشّـ الشَّ على  ــدى  ــنَّ ال ودُرُّ  امِ، 
منابتها ــن  ع الأرضَ  ــع والــمــطــر ونـــســـألُ  ــي ــرب ــال وعـــهـــدِهـــا ب
ــمَّ رائـــحـــةٍ ــ حَرِيـــالـــك طــيــبــاً، وشـ السَّ بنفحةِ  يأتي  كالمسك 
محسنةٍ وسمع  خمرٍ،  شرب  ــرِفي  ــوت ــســانِ وال ــل تُــلْــهــيــك بــيــن ال

ا يُلاحَظ في وصف الديارات أن الشعراء - وجلُّهم من المسلمين - كانوا  وممِّ
يعاملون النصارى معاملة فيها حظٌّ عظيمٌ من الأدب والمجاملة، ويرسمون شعائرهم 
راياتهم  إلى  وينظرون  والعطف،  دة  والموَّ ضا  الرِّ بألوان  ويلونونها  التسامح،  بريشةِ 
ب، ولا يجدون أدنى غضاضة  وصلبانهم بأعين حانية، لا يطوف بها طائف من تعصُّ

في أن يشاركوهم في فرحهم، وأن يحملوا شعائرهم. قال الثرواني:

ــى ــلَ ــرِ الأعَْ ــدي ــي ال ــا)))واصــطــبــحْ ف ــاح ــب ــط فـــي الــشــعــانــيــن اص
ــن الـــزيــــ ــ ــــدْنــــي مـ ــاثــــــمّ قــــلِّ ــاحـ ــون والـــــخـــــوص وشـ ــ ــ ت
لا وإن  ــن  ــيـ ــانـ ــعـ ــشـ الـ ــافـــــي  ــاح ــض ــت اف ذاك  ــي  ــ ف قـــيـــتُ 
ـــ ــ ــره ــ ــمــاحــاعــــظِّــــمِ الأعـــــــــامَ وال ـــلْـــبَ ال بــــــانَ، والـــصُّ

الأديرة  حدائق  بين  عاً  موزَّ جاء  الديارات  وصفَ  أن  كذلك  يلاحَظُ  ا  وممَّ
السّلام  عليهما  والمسيح  مريم  صور  من  رَأَوْا  بما  يُفْتَنوا  لم  الشعراء  وأن  وأبنيتها، 
قة،  المنسَّ بحدائقها  أيضاً  فُتنوا  وإنما  فحسب،  جدرانها  على  المرسومة  يسين  والقدِّ
وأزهارها المتفتحة فبرعوا في وصف المرسوم، براعتهم في وصف المزروع. ومن 

الديارات /230. فاثيون: دير في أسفل النجف. 	(((
الديارات /76. دير الأعلى: دير كبير في أعلى الموصل يطلّ على دجلة. الشعانين أو السعانين أو  	(((

يوم السباسب عيد يقع في الأحد الذي يسبق عيد الفصح. 



أول: الوصلا الفصل

385

أبرعهم الشاعر المصريُّ محمد بن عاصم المَوْقفيّ }ت: 215هـ{ الذي مرَّ بدير طمويه 
قرب حلوان، فسحرته خمرته ونضرته، وخُيِّل إليه أن الشقيق في حديقته أقداحُ راح، 
وأن النرجسَ عيونٌ تتغامزُ، وأن نهر النيل فارسٌ يرتدي درعاً، تنسج الريحُ زردَها من 

الماء، فقال:

تُزري بخمر قرى هيتٍ وعاناتِ)))واشربْ بطمويه من صهباءَ صافية
ار زاهــرة ــوَّ ــن ال جنّاتِ على ريـــاضٍ مــن  بين  فيها  الجداولُ  تجري 
بها العصفريّ  الشقيق  نبت  كاساتُ خمر بدتْ في إثر كاساتِ كأنَّ 
ــدَقٌ حَ حسنه  في  نرجسَها  ــاراتِكــأن  ــالإش ب تتناجى  خفية  فــي 
بها النسيم  مــرِّ  في  النيلُ  ــاتِ كأنَّما  ســابــريَّ دروع  فــي  مستلئمٌ 

فيه،  صورة  فأعجبتْه  المقطَّم،  جبل  على  الرابض  القُصير  دير  الموقعيُّ  وزار   
قيل: إنها تمثل المسيح في حجر مريم عليهما السلام، والأمُّ تنظر إلى ولدها نظراتٍ 
حانية، توحي إلى من يشاهدها بالخضوع لله، وفي قسماتها جمالٌ يتجلّى في حمرة 
الشاعر إلى  العيون. وهذا الجمال كان يشدُّ  ين والشفتين، وفتورِ الجفون فوق  الخدَّ

تكرير الزيارة، ليتملَّى هذا الجمال الآسر الباهر:

ــتْ ر فــيــه ظــلَّ ــوِّ ــص ــن م ــورةٌ م ــ ــارِ)))ص ــ ــص ــ فــتــنــةً لــلــقــلــوب والأب
حسناً ترميه  حين  الجسم  ــارِ يفتر  ــســحَّ ــا ال ــه ــرْف بــفــنــون مــن طَ
ــا إلــــى مـــن رآهـــا ــ ــه ــ ــارات ــ ــوع وذِلَّـــــــة وانـــكـــســـارِوإش ــض ــخ ب
اللمـ والشفة  العينين  وحسنِ  الجُلّناريلا،  هــا  وخــدِّ منها،  يـــاءِ 
لديرٍ مـــزاري  عــن  ــفْــتُ  تــخــلَّ هــي فــيــه، ولــو نــأى بــي مــزاريلا 

الديارات /299. هيت وعانات: بلدتان في العراق على الفرات. السابريات: المنسوبة إلى سابور  	(((
أحد ملوك الفرس. 

الديارات /284. الجلناري: نسبة إلى جلنار، زهر الرمان وهو فارسيّ معرب.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

386

6 - أدوات حضارية 
فَرَضَتْ  مصنوعة،  وسِلعٌ  حضارية،  أدواتٌ  ة  الجدَّ ببعضِ  الموصوفات  من 
اتَّخذت  بعدما  الشعراء،  دواوين  من  أمكنتَها  واتَّخَذتْ  والأدب،  الحياةِ  على  نفسها 
أمكنتَها من مجالس القوم. ومَنْ يُصْغِ إلى ما قيل فيها من شعر، تصافحْ أذنيه أصداءُ 
منها،  واحداً  جانباً  لا  متكاملةً،  حضارةً  تمثّل  لأنّها  واللعب؛  والجدِّ   ، والشرِّ الخير 
، وحينئذٍ يملُأ المرءُ عقله من  لَها الفنيَّ ، وتبذُّ تَها، ووقارَها العلميَّ تَها وتفلُّ فترسم تزمُّ

مِداد الأقلام والكتب، ويُجمُّ نفسه بالمعازف والمتارف. 

وصف أبو تمام يراعَ محمد بن عبد الملك الزيات }ت: 233هـ{ وكان الزيات 
بلغاء  ومن  والأدب،  باللغة  وعالماً  والواثق،  المعتصم  »وزيرَ   - للزركلي  والقول   -
ة،  ه، ينطق بالقول الفصل، وإذا مِدادُه مرٌّ مرَّ الكتاب والشعراء«، فإذا قلمُه خطيبٌ مفوَّ
وحلوٌ أخرى: إذا أصدر حكماً على عدوّ كان أقتلَ من سمّ ناقع، وإذا ترفَّق بصديق 
ا كان حاملُه وزيراً قديراً، فإن قطرات المداد النازفةَ  صار أطيبَ من شهد شاف. ولمَّ
منه تتحول إلى غيث عَمَم تُخصب به البلاد. لكنه لا يبرأ من تناقض: فإذا ركبَ أنامل 
ل سنانُه إلى لسان، وراح يحاضر بأعمق الأفكار، وإذا نزل عن صهوته  الزيات تحوَّ

صَمَتَ وقنت، فكان أعيا من باقل. قال أبو تمام: 
بشباته الــــذي  الأعـــلـــى  ــمُ  ــل ــق ال والمفاصلُ)))لـــك  الكُلى  الأمــر  من  تُصابُ 
ــي الــقــاتــات لــعــابُــه ــاعـ عــواســلُلـــعـــابُ الأفـ أيـــدٍ  ــه  ــارَتْ اشــت الجنى  وأَرْيُ 
ــا ــه ــعَ ــنَّ وق ــ ــك ــ ، ول ــلٌّ ــ ــ ــةٌ ط ــ ــق ــ ــه ري ــ ــاره فــي الــشــرق والـــغـــرب وابــلل ــآثـ بـ
راكــبٌ وهــو  اســتــنــطَــقْــتَــه،  إذا  راجــلفصيحٌ  ــو  وهـ خــاطــبــتــه،  إن  ــمُ  وأعـــجـ
حــوافــل..إذا ما امتطى الخمسَ اللطاف، وأفرغت ــي  وه الفكر،  شعاب  عليه 
ــتْ ضَ ــوَّ ــق ــا، وت ــه ــرافٌ ل ــ الجحافلُأطـــاعَـــتْـــهُ أطـ الــخــيــام  تــقــويــضَ  لــنــجــواه 

العسل.  الأرْيُ:  الحدّ.  الشباة:  الأشياء.  حقائق  هنا  بها  أراد  والمفاصل:  الكلى   .122/3 ديوانه  	(((
الجنى: كل ما يجتنى. اشتارته: جنته. ريقة القلم: حبره. حوافل: ج حافل، ممتلئة.



أول: الوصلا الفصل

387

والقلمُ بلا قرطاس محراثٌ بلا أرض يُزرع فيها الفكر ويمرع. وما يزرعه سنان 
لف إلى  القلم في الكتب أبقى من مواسم الأرض وأرقى؛ لأن الكتب تنقلُ تاريخ السَّ
العلماء  بمجالسة  المكتئب  القارئَ  وتُبْهج  الميت،  بحديث  الحيَّ  وتؤنس  الخلف، 
الكلم،  بجوامع  عينيه  وتملأ  السفهاء،  ومسامرة  اللئام،  مصاحبةَ  وتجنبّه  والأدبــاء، 
مات،  مَنْ  العظماء  من  له  وتُحيي  ويناقشهم،  يعايشهم  كأنَّه  الحكماء،  بأقوال  وعقله 
وتبعثُ من عصور التاريخ ما درس، فتجعل الماضي حاضراً، والمنطويَ ماثلًا. قال 

محمد بن يسير الرقاشي في صفة الكتاب:

لي ــنــطــقُ  وتُ الــمــوتــى،  ثني  يحدِّ الكتبُ)))فـــرداً  منهمُ  عني  غاب  ما  علم  عن 
بهم غــنــيــتُ  فُ،  وأَّل مــؤنــســون  ــم  أَرَبُه غــيــرهــم  ــسٍ  ــي أن ــي  ف ــي  ل فليس 
جــلــيــسُــهــمُ ــاءٍ، لا  ــسـ ــلـ مـــن جـ ــبُلــلــه  ــق ــرت م لــلــســوء  عــشــيــرُهــم  ولا 
رفيقُهم يخشى  الأذى  بـــــادراتِ  ذرِبُلا  مــنــطــقٌ  ــم  ــه ــن م يــاقــيــه  ولا 
منافعُها تــبــقــى  ــاً،  ــم ــك حِ ــا  ــن ل وانشعبواأبـــقـــوا  الأيـــام،  على  الليالي  أخــرى 
ــد شــاهــدتُ عــصــرَهُــمُ ــي ق حِقَبُحــتــى كــأن دهرهم  من  دونهم  مضتْ  وقــد 

وللألواح في طلب العلم شأن أيّ شأن، وأحسنهُا ما خفَّ وزنه، واسودّ لونه، 
وسهل محوه. ومحمد بن يسير سرقت منه ألواح من خشب فخم كانت تجمع إلى 
جانب هذه المحاسن كل ما يحصّل من علم وأدب ولغة وشريعة، وكان يستودعها 
بالطعام؛  بالشعر لا  ما عليها من شعر، وأكرم مثواهم  قرأ  فإذا زاره زملاؤه  قصائده، 

لأنهم على شاكلته عشاقُ أدب لا مآدب:
اللو ــكــةُ  حــال دهـــمـــاءُ  ــوس  ــن الــمِــاح)))أب اللطافِ  من  لُبابٌ  ن 
والمَحْـ القدر  خفيفةُ  نفع  والنواحيذاتُ  الــذرى  حلكوكةُ  مَــلِ 

ديوانه /44. الذرب: السليط. 	(((
شديدة  حلكوكة:  الخالص.  اللباب:  سوداء.  دهماء:  اللون.  أسود  شجر  الأبنوس:   .59/ ديوانه  	(((

السّواد. الزّور: الزائرون. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

388

محاها إن  جــفــوفــهــا  ماحيوســـريـــعٌ  القوم  مُسْتعجلُ  مُمْلٍ  عند 
والآ علومي  على  ــتْ  كــان وسلاحيهــي  تــي  عــدَّ والــفــقــه  داب 
العلـ طلب  على  بها  أغدو  صباحكنت  ــلَّ  كـ غــــدوتُ  ــا  م إذا  م 
زا إذا  زَوْري  غِـــذاءَ  كانتْ  اصطباحيهي  يــومَ  النديم  وريَّ  رَ، 

ا كانت الحضارة مزيجاً من جدٍّ ولعب، وعلمٍ وأدب، ورياضةٍ وفن، تغذو  ولمَّ
اعةً إلى اللهو والجَمَام،  ا كانت النفوسُ نزَّ ة، وتَرُوضُ الجسومَ أخرى، ولمَّ العقول مَرَّ
أنفسهم  وا  أجَمُّ العباسيّ  العصر  شعراء  فإن  المتواصل،  الدرس  على  لها  صبرَ  ولا 
مرة،  العقلي  الترف  أدوات  من  أيديهم  بين  رُ  المتحضِّ عصرُهم  وضع  بما  وقراءهم 

وأدوات العزف الفني أخرى. 

فزعم  الشطرنج،  رقعة   - المأمون  الخليفة  وقيل   - الجهم  بن  علي  وصف 
أنها خريطةٌ عسكرية، أو خطة حربية يرسمها، ويتمرّس بتنفيذها صديقان متعاديان، 
مى اقتتالاً مسالماً، بلا سيوف تساقي الحُتوف، ولا رماح  ويقتتل فيها جيشان من الدُّ
تنتزع الأرواح، ويشن كلُّ فريق الإغارة على خصمه، أو يرتدُّ عنه، بلا طبول تقصف، 
اعتراكاً  ليست  التحقيق  عند  المعركة  لأن  ترفرف،  رايــات  ولا  تهتف،  أبــواق  ولا 

بالجسوم، وإنّما هي تنافس في الذكاء. قال علي بن الجهم:
أَدَمِ مــن  حــمــراءُ  مربّعة  بالكرمِ)))أرضٌ  معروفين  إلِفين  بين  ما 
فطِناً لها  فاحتالا  الحرب،  دمِتذاكرا  بسفكِ  فيها  يأثما  أن  غير  من 
على وذاك  هــذا،  على  يُغيرُ  تنمِهذا  لم  الحزم  حليف  وعينُ  هذا، 
بمعركة جاشتْ  بُهَمَ  إلى  علمِفانظرْ  بلا طبلٍ، ولا  في عسكرين، 

وبعد أن نظر أبو نواس إلى هيكل العود صدرِه وظهرِه، ورأسه ونحره، وأصغى 
إلى نغماته مثناها ومثلثها خُيِّل إليه أن صانعَه انتجعَ غابةً، نبتتْ فيها خِيارُ الأشجار، 

ديوانه /179. البُهم: ج بُهمة، الشجاع. 	(((



أول: الوصلا الفصل

389

العودُ  فيما صنعَ، حتى خرج  اقتطع، وتأنَّق وترفَّق  ما  منها  فاقتطعَ  ثم تخيَّر أجودها، 
من بين يديه أحدبَ الظهر، أغيدَ النحر، صحيحَ المفاتيح، مشدودَ الأوتار، إذا أفصحَ 

أعرب، وإذا صدحَ أطرب، كأن أصداءَه إنشاد شاعر، أو نفثات ساحر، فقال:
ومثلثه مَثنى  إلــى  بــمٍّ  بين  وما خلا ذاك من أصوات أوتارِ)))مــن 
له ليس  بدن كالخلق،  إلى  ــارِنيِطتْ  نــجَّ نحت  مــن  ولكنه  روحٌ، 
جيدَه فــاخــتــارَ  غيطة،  فــي  بمنشارِأتـــاه  قطعاً  لــه  ينحى  وظـــلَّ 
سحّارِمعقرب الرأس كالمسراج صنعته تعقيدُ  ه  مسَّ ومــا  سحرٌ، 
خلقتَها خلت  حتى  ملاويه  تْ  جارِتَمَّ مفصلٍ  من  كت  حُرِّ أصابعاً، 

بالكرة  للَِّعب  حيّاً  مَشْهداً  192هــــ{  }ت:  الأحنف  بــنُ  العبَّاسُ  رَ  وصـــوَّ
أرضاً  موا  ويمَّ أقرانه،  من  ثلّةٍ  مع  الفارهةَ  الخيولَ  امتطى  أنه  فيه  ذكر  والصولجان، 
متنافسين،  فريقين  انقسموا  ثمَّ  الرياضة.  من  الضرب  لهذا  مِضماراً  جُعِلَتْ  فسيحةً، 
بوها صاعدة هابطة، بعيونهم  وراحوا يرمون الكرةَ بعصيِّهم المعقوفة الرؤوس، ويتعقَّ
لكي  الانقياد،  الطيِّعة  النشيطة  بجيادهم  إليها  يتسابقون  وهم  الأبصار،  الحديدة 
ابن  المصيبُ، وينزعجُ المخطئ. قال  فيبتهجُ   ، فوها ويقذفوها حيثُ تحطُّ وتنطُّ يتلقَّ

الأحنف: 
ثُبينا ــدقٍ  ــ ص ــان  ــي ــت وف ــا  ــن ــبْ ــةً قـــرحـــاً يــغــتــلــيــنــا)))رك ـ ــاريَّ ــخـ طُـ
ــدةٍ ــج ن ذوي  ــاً  ــاب ــب ش ــا  ــن ــرج الكُريناخ بــضــرب  عليها  لنلهو 
مجمعٍ فــي  فــريــقــيــنِ  ــا  ــرْنـ قريناوصـ ــاً  ــن ــري ق ــنّ  ــه ب ــنْ  ــسِـ ــأَحْـ فـ
ــافِ ــخ ال ــود  ــع ب ــا  ــوه ــع رف العيوناإذا  إلــيــهــا  جــمــيــعــاً  رفــعــنــا 

ديوانه /261، البم والمثنى والمثلث: من أوتار العود. معقرب الرأس: معقوفه. ملاويه: مفاتيحه  	(((
التي تُشدّ بها الأوتار. 

ديوانه /287. ثبين: جماعات. طخارية: فارهة نشيطة من الخيل. القُرح: ج قارح، الفرس الذي  	(((
شق نابه. يغتلين: يرتفعن في حسن سير.



 الشعر في العصر العباسي الأول

390

ــل نــحــوَهــا ــائ ــضٍ م ــ ــافـــمِـــنْ راكـ ــوه راكــضــون ــح وأصـــحـــابُـــه ن
ــتْ له ــاب حزينا ومـــن مــخــطــئٍ حــيــنَ ط مــنــهــا  فـــات  ــمــا  ل ــلَّ  ــظ ف

7 - الخمر ومجالسها 
في كتابنا )الشعرُ في العصر الأموي( ذكرنا أن وصف الخمر في عصر الأمويين 
لْنا اتساعه وشيوعه بعلل، أبرزُها تسامُح السلطة، وانشغالُها بهموم  اتَّسع وشاع، وعلَّ
سماع  على  الناس  وإقبالُ  الدولة،  على  الأموال  وتدفق  الرعية،  سلوك  عن  السياسة 
المراقبة  من  أظهرَ  غدا  عنها  التغاضي  إن  وقلنا:  الصهباء.  يستدعي  والغناءُ  الغناء، 
والمعاقبة، وإن التغني بأباطيل المخمورين أصبح أرجحَ من ازدرائهم، حتى إنه غدا 

ضرباً من الظرف، يُتملَّحُ به في المجالس، ويرويه الرواةُ بلا استحياء. 

حانات  ــت  وزُرع البلوى،  ت  وعمَّ الموجة،  طَمَت  العباسيَ  العصر  وفي 
الكرخ وما  بغداد خاصة، وأصبح  ة، وأرباض  الحواضر عامَّ المخمورين في دساكر 
والغلمان  ان  للمُجَّ وجحوراً  الفساق،  للعشّاق  أوكاراً  نخاسة  ودور  أديرة  من  يكنفُه 
من  المارقون  والزنادقةُ  والمَرَدة،  الأهواء  أهل  ها  يؤمُّ ولسان،  لون  كل  من  والقيان، 
الدين، المتبرّمون بالطهارة والعفاف، ومن أقام قلبُه على المانوية أو الدهرية، وبقي 
ة الفاروق، ولا  لسانُه يلهج بالإسلام، وظلَّت نفسه متعلِّقة بأم الخبائث، لا يخشى درَّ

ورع ابن عبد العزيز. 

الشعراء، وأكثرهم من  المتهتكين من  ألفافُ  الخمر  إلى  بالانقطاع  لقد اشتهر 
الموالي الذين شقَّ عليهم أن يقتلعوا من غرائزهم جذورَ الفجور، وأقلُّهم من العرب 
أبو  الموالي  وأشهر  السكر،  فاشيةُ  فيهم  وفَشَتْ  الخلاعة،  رقاعةُ  إليهم  سَرَتْ  الذين 
الحباب، وكلُّ واحد من هؤلاء  بن  إياس، وحمّاد عجرد، ووالبة  بن  نواس، ومطيع 
الخلعاء كان يجد متعته العظمى في المجاهرة بالمعصية، وفي الإمعان في الضلال، 

ي ما تواضع العربُ على التزامه من طهارةِ الذيل، والترفُّع عن الأدناس.  وتحدِّ

الخلفاء،  بعضِ  على  التبعة  بعضَ  والدارسين  خين  المؤرِّ بعضُ  ويحملُ 



أول: الوصلا الفصل

391

اللهو،  إلى  انصرافُه  عليه  يُؤخذ  التدبير،  سيّئ  »كان  الرشيد  بنَ  الأمين  أن  فيزعمون 
ومجالسة الندماء«))). ويبالغُ د. شوقي ضيف في رميه بالمجون، فيقول))):

إلى  الخلافة  ل قصر  إذْ حوَّ الأمين،  غايتها في عهد  الموجة  ة هذه  »وتبلغُ حدَّ
ان، واتخذ أبا نواس نديمَه، وكان يعكفُ على الخمر  ما يُشبه مقصفاً للخمور والمُجَّ

والمُجون عكوفاً، يقترنُ بعجيج وضجيج«.

ونحن، على زعمنا أن ما نُسِبَ إلى الأمين مبالغٌ فيه، لا ننكر في الوقت نفسه 
أن اختلاطَ العرب بالشعوب الأخرى نقل إليهم بعضَ العادات المرذولة التي تخالف 
ما فُطروا عليه من عِفة وأنفة، وأن هذه العادات أخذت تؤثر في بناء القصيدة، بعدما 

أثرت في الحياة والأخلاق والسلوك، فكيف تجلّى هذا التأثير؟ 

ر القصيدة  1( الخمر تتصدَّ

في  يتسرب  خَدَرُها  أخذ  العباسيّ  المجتمع  في  الخمر  فاشيةُ  فشتْ  حينما 
يروي  ما  كلَّ  الشعراء  إلى  ويحبِّب  الغرائز،  ويستثيرُ  بها،  فيفتُك  النخوةِ،  شرايين 
والأطلال،  الرمال  على  نان  والدِّ القيانَ  وآثروا  والأنعام،  الخيامَ  فهجروا  الشهوات، 
روا قصائدهم بوصف الخمر، وكان شعراءُ الموالي السبَّاقين إلى هذا التجديد.  وصدَّ

على  الثورة  أربــابُ  المولّدين  أن  على  يجمعون  كــادوا  أو  النقاد  أجمع  لقد 
وأحلَّ  الطللية،  المقدمة  هجر  من  على  الحكم  في  اختلفوا  لكنهم  الطللية،  المقدمة 
محلَّها المقدّمة الخمرية. ثم في تفسير ما انطوت عليه من أفكار سياسية، وما رمت 

إلى تحقيقه من أهداف اجتماعية. 

فالدكتور شوقي ضيف يعزو القيادة إلى أبي نواس، فيقول فيه))): »كان يعكف 
الأطلال  مقدمة  بعجيج وضجيج وهجوم على  يقترن  والمجون عكوفاً  الخمر  على 

الأعلام / ترجمته. 	(((
العصر العباسيّ الأول /179.  	(((
العصر العباسيّ الأول /179. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

392

بذلك  المعتَّقة، صائحاً  الخمر  أن يضعوا مكانها وصف  الشعراء  إلى  القديمة، طالباً 
صياحاً كثيراً في مثل قوله:

درس رســم  على  يبكي  لــن  ــو كـــان جلسقــل  ــا ضـــرّ ل واقــفــاً م
ــع، ومـــن كـــان به ــربـ مــثــل ســلــمــى ولــبــيــنــى وخــنــستــصــف الـ
جانباً وســلــمــى  ــع  ــرب ال ــرك  ــات القبس«ف مثل  كرخية  واصطبح 

الفساد  محمل  على  دعوتَه  ويحملُ  والشعوبية،  الزندقة  من  يبرّئه  ولكنه 
الخُلُقيّ، فيقول))): »الحقُّ أنه لم يكن زنديقاً ولا شعوبيّاً، إنما كان متحلِّل الأخلاق، 

ساقطَ المروءة، وأكبرُ الظنّ أنه اندفع في مجونه هروباً من واقع نشأته«. 

الخمرية  المقدّمة  وراء  أن  رأوا  والعقاد  حسين  طه  طبقة  من  اد  النقَّ وروّاد 
»د. طه حسين  فقال))):  آراءهم،  د. حسين عطوان  ص  أغراضاً سياسية مشبوهة. لخَّ
وإنما هو مذهبٌ سياسي  وفنيّاً فحسب،  مذهباً شعريّاً  ليس  الجديدَ  مذهبه  أن  يزعمُ 
أيضاً، إذْ كانت غايته هي إعلاءَ الفرس ورفعهم، والحطَّ من شأن العرب والإزراء بهم 
وتحقيرهم.. وإلى مثل هذا ذهب الأستاذ عباس العقاد... ويتَّفق عبدُ الرحمن صدقي 
حاه، وخاصّةً في أن دعوته كانت تمتُّ بسبب إلى  معهما في بعض ما ذهبا إليه، ورجَّ
إخفاق  في  الفاعلة  العوامل  من  أن  مندور  محمد  د.  يرى  كذلك  الشعوبية...  النزعة 
دعوته إلى التجديد أنها لم تكن ثورةً على الأصول والرسوم الفنية الجاهلية فحسب، 
بل لأنها كانت مشوبةً بروح الشعوبية والغضِّ من شأن العرب وتقاليدهم، ويدمغ د. 

محمد نبيه حجاب دعوته بالصبغة الشعوبية دمغاً«. 

ويُخيل إلينا أن د. شوقي ضيف ومن وقفوا موقفه من محامي الدفاع عن أبي 
نواس لم يستطيعوا أن يبرّئوا الشاعر من تهمة الشعوبية. وإذا استطاع بعضُهم أن ينفي 
والفساد والإفساد في  والشذوذ  بالفسوق  رميه  كلُّهم على  فقد أجمعوا  الزندقة،  عنه 

السابق /180. 	(((
مقدمة القصيدة في العصر العباسيّ الأول /111. 	(((



أول: الوصلا الفصل

393

مدائحهم  روا  صدَّ الذين  الشعراء  أوزارَ  يحمل  أنه  على  يجمعون  وكادوا  الأرض. 
تُطْري  بأبيات  الطوسي  لحميد  مدحه  استهلَّ  الذي  كُ  العكوَّ ومنهم  الخمر،  بوصف 
العبَّ من الدنان، وتناولَ الكؤوس من أيدي الندمان، وتزعم أن في الراح راحةً من 

الشجن والغمّ: 

ــانِ ــدن ال فــي  مــا  بصفوِ  ــا مــا يــقــولُــه الـــعـــاذلانِ)))عــلّــانــي  ــرك وات
بالعيـ الــمــنــيــة  ــعَ  ــاج ف ــقــا  فانيواســب الجديدينِ  على  فكلٌّ  شِ 
الهـ ــب  ــذه تُ ــةٍ،  ــشــرب ب ــانــي  ــزانِعــلِّ ــ الأح ــوارقَ  ــ طـ وتــنــفــي   ، مَّ

ع مسلمُ بن الوليد عن أن يسلكَ المسلكَ نفسه فيما مدح به هاشمَ بن  ولم يتورَّ
عمِّ يزيد بن قصي، إذْ تباهى في مطلع القصيدة بأن الخُمارَ سَلَبه عقلَه، وأن الإمعان 

ه وسَدَمُه في الحياة، لا يشغلُه عن الخمر والنساء شاغل: في الإدمان همُّ

ةٍ، لا، لا ولا طــربِ لـــذَّ مــن  أصـــحُ  واللعبِ)))لــم  اللهو  قرينُ  يصحو  وكيف 
ــذاتِ دائـــبـــةً ــ ــل ــ ــذاتُ مـــن أربـــينــفــســي تـــنـــازِعُـــنـــي ال ــ ــل ــ ــوُ وال ــه ــل وإنـــمـــا ال
له: قلتُ  الــكــأسَ،  ــاكَ  ه ــال:  ق والعنبِوشـــادنٍ  الماءِ  نتِاجِ  من  اسقِني  هــاتِ 

2( صُنعْها وطَبْعُها 

التغنِّي بطباعها  الخمر، وفي  الحديث عن صُنع  كَلَفٌ شديدٌ في  للمخمورين 
هذا  إلى  الجاهليين  أسبقَ  الأكبرُ  الأعشى  كان  وربَّما  آلاتها.  ووصف  المرذولة، 
الوصف، والأخطلُ أبرع الأمويين فيه. ثم جاء شعراءُ العصر العباسي الأول، فنهجوا 

روا.  روا ما صوَّ لوا وأطالوا، وطوَّ منهجَهما، لكنهم فصَّ

}ت:  اليربوعي  الرياحي  شبث  بن  القدوس  عبد  بن  غالب  الهندي  أبو  منهم 
أوّلُ من  الزركلي في ترجمته: »استفرغَ شعره في وصف الخمر، وهو  180هـ{. قال 

شعره /112. الجديدين: الليل والنهار. 	(((
ديوانه /209. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

394

تفنَّن في وصفها من شعراء الإسلام، وكان سكّيراً، خبيثَ السكر، وكان يُتَّهم بفساد 
الدين«.

وصف أبو الهنديّ جرارَ الخمر الملثمة بالدمقس والحرير، فجعلها كالكراكي 
الخائفة من قصف الرعد، أو كالعرائس اللواتي تأنقت الجواري في تزيينهن، وإفراغ 
ببهرجة  بضاعته،  ترويج  على  حريصاً  ارُ  الخمَّ كان  ولمّا  مفارقهن.  في  الطيوب 
عتَّق  أن  بعد  الأقداح،  أفخم  في  الراح  منها  وصبَّ  الدنان،  أفواه  عطَّر  فقد  صناعته، 
فمتى  الشيوخ،  نفوس  في  وفتكاً  ضراوةً  زادها  وتعتيقُها  قرن.  من  يقرب  ما  الخمرَ 
أيام، لم يكنْ فيها  الهرم ارتجفتْ أوصالُه، وبكى على ما ضيَّع من  الشاربُ  زَها  تمزَّ
حليفَ قَصْف وعزف، كما يبكي السجينُ المقيَّد بالحديد. ولعلَّ الشاعر اختار صورة 
بلا  يكتمُ،  بما  الهندي  أبو  فيبوحُ  الوقار،  إسار  من  الغرائز  تُطلق  الخمر  لأنّ  المقيد؛ 

احتشام ولا حياء، فيقول: 
ــا ــه ــابَ ــأن رق ــ مـــةٌ قــــــزّاً، ك رقابُ بنات الماء، أُفزِعْنَ بالرعدِ)))مـــفـــدَّ
الورديجَلَتْها الجوالي حين طاب مزاجُها والعنبر  بالبان،  وطيَّبْنَها 
صفقت قوارير،  من  سُلافاً  القَدِّتمجُّ  وطاساتِ صُفر، كلُّها حَسَنُ 
ةً مشعشعة، في شربها واجب الحدِّ كميتاً ثوتْ في الدنِّ تسعين حجَّ
الشيخُ أرعشت ذاقها  ما  إذا  مفاصلُه، وازداد وجداً على وجدِعُقارٌ 
شبابه مــن  فاته  مــا  على  القِدِّويبكي  وفي  فاد،  الصِّ في  أسير  بكاءَ 

ا كانت جودةُ الخمر تُقاسُ بتخميرها وتعميرها، لا بفتائها وحداثتها، فقد  ولمَّ
غالى الشعراءُ في نعتها بالقدم، ومدحها بالهرم، وزعم محمد بن علي المشهور بلقبه 
أن  قبل  الجرار  في  وتعتيق عصارتها  الخمر  بين عصر  أن  196هـ{  يص }ت:  الشِّ أبي 
لمكانتها عند  المنذر وعصره، وأنها  بن  النعمان  بين عصر  ممّا  أطولَ  أختامُها  تفترع 

السّلاف: أفضل  عُقار: خمر.  له.  يُشدّ على فم الإبريق سِداداً  ما  الفدام:  الشعراء /139.  طبقات  	(((
الخمر وأخلصها. القِدّ: السير من الجلد يُقيد به الأسير. 



أول: الوصلا الفصل

395

أن  بعد  إلَّ  ه  ماً، يجب حبسُه، ويحرم مسُّ جُعلت وقفاً محرَّ الكتاب والمجوس  أهل 
يص: تؤدَّى له أذكار الأحبار، وزمزمة المرازبة، وصلوات الكهنة. قال أبو الشِّ

ــةٌ ــريَّ ــي ــةٌ مـــن كــرمــهــا حِ ــئ ــي عذراءُ من لمس الرجال شَمُوسُ)))وســب
ولم عُذرتَها،  النعمانُ  يفتق  قابوسُلم  كاسِها  مُجاجةَ  يرشفْ 
دنّها: خواتم  على  اليهودُ  حبيسُكتب  الزمان  على  أنت   ، دَنُّ يا 
حولها ــزم  ــ وزم ــى،  ــلَّ ص ـــيَّـــة  ومجوسُذمِّ هِــربــدٌ  برمك  آل  مــن 

3( إكبار الخمار 

الحقائق،  يقلبُ  الــذي  منطقُه  المخمور  من  الصاحي  يستغربُ  ما  أغــربُ 
ير يحتكمُ في الحكم على الناس إلى الشهوة لا إلى العقل.  وطرائقَ التفكير؛ لأنَّ السكِّ
فقيهاً متضلّعاً  أنه استفتى  فأرداه. وأبو نواس زعم  الهوى،  به  ومن ركب هواه جَمحَ 
من الفقه في الصوم والصلاة والحجّ والزكاة، فأسقط عنه هذه الفرائض، وأباح له أن 
ل إلى  ار، ثم أمره أن يتوسَّ يرتكب كلَّ المحرمات إَّل خيانةَ الأمانة إذا استدان من خمَّ

قضاء دينه بكلّ الوسائل، ولو اضطر إلى بيع ثيابه، فقال: 
عالم فقيه  إلـــى  ــدتُ  ــص ق ــارِ)))إنـــي  ــب الأح مــن  حَــبْــر  ك،  متنسِّ
ــق فـــي ديـــنـــه، مــتــفــقّــه ــمِّ ــع ــت ــي الــعــلــم والأخــبــارِم مــتــبــصّــرٍ ف
لي: فقال  ؟  تُرَدُّ هل  الأمانةُ  قِنطارِقلتُ:  مــن  القطمير  تَــــرْدُد  لا 
ناً مُضَمَّ تــكــون  أن  إلَّ  ــمَّ  هُـ ــارِلا  ــمَّ ــة خ ــان ديـــنـــاً لــصــاحــب ح
ــه عــلــيــه وديــنـَـه ــت ــان ــاردُدْ أم ــ ــ إزارِفـ ببيع  ولـــو  ــذاك  لـ ــلْ  ــت واح

طبقات الشعراء /84. السبيئة: الخمر. شموس: ممتنعة. الزمزمة: أصوات المجوس عند الأكل.  	(((
الهربد:  والريق.  عصارته  الشيء:  ومجاجة  لفظه،  فيه  من  الشراب  أو  الماء  مج  من  المجاجة: 

الكاهن المجوسيّ القائم على بيت النار.
القليل لا  به الشيء  النواة ثم أريد  التي في ظهر  البيضاء  النكتة  القطمير والقطمار:  ديوانه /318.  	(((

قيمة له. القنطار: من الأوزان من السريانية ويعني مئة رطل. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

396

والسكّير يعلم علم اليقين أن الخمّار أحقر التجار، وأبرعُهم في رفع الأسعار، 
تجعله  أدمنه  به حتى  امتحن  بما  المخمور  فإن محنة  كله  ذلك  الزبائن. ومع  وابتزاز 
أطوع من عبد لهذا التاجر الفاجر. لقد طرق أبو نواس باب خمارة في جوف الليل، 
اه صاحبُها، وهو يتطوّح من النعاس، فلمّا أدرك أن الشاعر جاء يخطب ابنة الكرم  فتلقَّ
وأنه لا يطيق فراقها، أغلى صداقها، فأعطاه ما اقتضاه، وزفَّ إليه عِرْسه قبل أن تتزين. 

قال أبو نواس: 
به أطــفْــتُ  ــارٍ  مــنــزلِ خــمَّ رُبّ  ســـوداءُ)))يــا  كالقار  تُه  حلَّ والليلُ 
مضجعه بطن  من  وفــرةٍ  ذو  وسناءُفقام  والعينُ  سُكره،  من  يميلُ 
بعضُ الكرام، ولي في النعت أسماءُفقال: من أنت؟ في رفق فقلتُ له:
إبطاءُ؟وقلتُ: إني نحوت الخمرَ أخطبُِها للمهر  الدراهمَ، هل  قال: 
بَــخَــلٍ ذي  غــيــرُ  أنــي  تبيَّن  ــا  وإبــطــاءُلــمَّ عنها  شــغــلٌ  لــي  ولــيــس 
صافيةً كالمسك  قهوةً  بها  ــرْهــاءُأتــى  مَ الــخــدَّ  منحتْها  كدمعة 

4( الراح والأقداح 

من  ضرب  كلَّ  صاحبه  على  هيمنته  في  يبزُّ  يكاد  بالخمر  المخمور  تعلُّق  إن 
ضروب العشق الأخرى. وعلةُ هذا التعلُّق أن الخمر تخمر العقل؛ أي تغطيه وتلغيه، 
فيما  الفصل  القول  صاحبة  الخمر  وأصبحت  عقالها،  من  الغرائز  انفلتت  ألغته  فإذا 
في  إلَّ  الجمالَ  يرى  لا  المدمنَ  إن  ويستقبح.  ويستحسنُ  ويكره،  المخمور  يحب 
الحان والدنان، والساقي والنديم، والراح والأقداح، فكأسها أحبّ الآنية إليه، ولونُها 
نورُ بصره، وشميمُها ينفحه بكلِّ ما في الربيع من زهر، ولدى العطَّار من عطر، وإيقاعُ 
صبِّها من الأباريق إلى الأقداح أمتعُ من مناجاة الأحبة. فهو لا يرتاح إلَّ في صحبة 

الراح. 

ديوانه /14. الوفرة: الشعر المجتمع على الرأس، وقيل: ما سال على الأذنين من شعر. المرهاء:  	(((
التي لم تكتحل. 



أول: الوصلا الفصل

397

إليه  يحملُ  أنه  إليه  خُيل  جبلة  بن  علي  إلى  الخمر  كأسَ  الساقي  م  قدَّ حينما 
ة الشمس، منقولة بلا آنية، أو شعلة من نار، اتَّقدت بلا وقود، فمن شاء  حزمة من أشعَّ
جة، فعليه أن يرشف منها رشفة، فإذا هو  أن يقتبس منها قبساً، يشعلُ فيه عاطفة متأجِّ
يصْلَى ناراً سريعة الاشتعال، لكنها متى خمدت أخمدته، فإذا هو رمادٌ بارد، وجَسَدٌ 

راقد، بلا حسٍّ ولا حركة. قال عليّ بن جبلة:

لينٌ ــرأس  ــ ال ــي  ف لــهــا  ــةٌ  ــي شِماسُ)))وصــاف لها  النفوس  في  ولكنْ 
منها تـــديـــرُ  ــم  ــدي ــن ال يـــدَ  ــأنَّ  ــ كــاسُك عليه  يُحيط  لا  شُــعــاعــاً، 
ــاءتْ ــ أض مُــزجــت  إذا  اقــتــبــاسُمــعــتَّــقــة  منها  ــســاً  قــاب فــأمــكــن 
ــا نــعــاســاً ــه نعاسُتــخــالُ بــعــيــن شــارب بــه  ــمــدامِ  ال ســوى  وليس 

الماء  تمازج  وهي  أنها،  إليه  فخيل  وبصره،  بسمعه  جمالها  نواس  أبو  وتملّى 
ثوب من دمقس، يوشيه خياط ماهر، وأنها لتوهجها في يد شاربها شمس، أشرقت 
عليه من الزق، وأن ترقرقها من شفة الإبريق إلى جوف الكأس يحاكي عزف طنابير، 

أو رجع مزامير، أو فأفأة متكلّم يعيا بالنطق، فيردد ألفاظه بأصوات مكرورة: 

يقرعُها ــمــاءُ  وال منظرَها،  ــأنَّ  ــاءِ)))ك ـ وشَّ ــمُ  رق أو  غانية،  ديــبــاجُ 
من خمر عانةَ، أو من خمر سوراءِتستنُّ من مرحٍ، في كف مُصْطبحٍ
بينهمُ ــريـــق  الإبـ ــرةَ  ــرقـ قـ ــأنَّ  ــ فأفاءِك ترجيعُ  أو  المزامير،  رجعُ 

ه آراءَ من  وإذا كان بين الدارسين العصريّين مَنْ دافعَ عن عُشاق الخمر، وسفَّ
الدين، والسخر من  برقة  اتَّهامهم  يدفعَ عنهم  أن  فإنه لا يستطيع  بالزندقة،  يتَّهمونهم 
الشعائر. وهذا الاتهامُ لا يُرمى به أبو نواس وحدَه، على النحو الذي أشرنا إليه، حينما 

شعره /72. شماس: نفور. القابس: طالب النار. 	(((
الوشاء:  فارسيّ معرب.  الحرير وهو  من  الثياب سداه ولحمته  من  الديباج: ضرب  ديوانه /15.  	(((
الخمرة  تدفق  صوت  القرقرة:  موضعان.  وســوراء:  عانة  تتحرك.   : تستنَّ الثياب.  ينقش  الذي 

المسكوب من الإبريق. الرجع: تردد الصوت. الفأفاء: الذي تتردد الفاء في كلامه. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

398

خبَّرناك خبرَ استخفافه بالفرائض، وهي من أركان الإسلام، بل يكاد يصدقُ على كلِّ 
ير.  سكِّ

الخمر  قوارير  شبَّه  235هـ{  }ت:  رغبان  بن  السلام  عبدُ  واسمُه   ، الجنِّ فديكُ 
المصفوفات أرتالاً على الرفّ بالجواري المبتسماتِ القائمات للصلاة، وابتسامُهن 
ما  يُفرِغَ  لكي  الشاعرُ،  أركعهن  ا  فلمَّ العبادة.  بقدسية  استهزاء  من  يبرأُ  لا  قيامهن  في 
يُقهقهن قهقهةً  فيهن من الخمر ازداد هزؤه تمادياً؛ لأن الزجاجات الراكعاتِ أخذنَ 

تُسمع في الحوانيت لا في المساجد: 
بالشمـ هـــنَّ  ــرٍ  ــ ــ زواه ــانٍ  ــنـ س من الشمس بالقلائد أحكى)))وقـ
ــنَ قــائــمــاتٍ صــفــوفــاً ــمْ ــسَّ ــب ــت ضحكاي قهقهْنَ  ركــعْــنَ  مــا  ــإذا  ف

مة يحسنُ بنا أن نشير إلى أن بين  مة من الكثرة المتهكِّ ولإنصاف القلَّة المتحشِّ
الشبهات،  من  وبرئتْ  للفن،  ضت  تمحَّ صوراً  وآلاتها  للخمر  رسموا  من  افين  الوصَّ
ومنهم صريع الغواني الذي نظر إلى أصابع الساقي من وراء الكؤوس المترعة، فزعم 
الطافية  البيضاء  الزبد  فقاعات  وأن  أصفر،  بلون  أنامله  خضبت  الصفراء،  الخمر  أن 
فرقابُ  الأباريق  أعناقُ  ا  أمَّ أساور وخلاخيل.  بها  عت  دررٌ، رُصِّ الكؤوس  أفواه  على 

سُ حفيفَ سهام، نرميها قِسيُّ الصيّادين: تت، كأنَّها تتحسَّ ظباء رشيقة، تلفَّ
بلونها المدير  كفِّ  على  بْلِ)))أغارتْ  كالذَّ أناملَ  منها  له  فصاغتْ 
ها يَشُجُّ حين  الماء  حبابَ  حِجْلِكــأنَّ  أو  دماليجَ  في  عقد  لآلــئُ 
رياضها فــي  ــفــاً  عُــكَّ ظــبــاءً  النبلِكـــأنَّ  قعقعةَ  أَوْجَــسْــنَ  أباريقُها، 

5( مجالس الخمر 

زعمنا قبلُ أن الخمر إذا خامرت العقلَ عَقَلَتْه، وأطلقت الغرائز، ونزعمُ الآن 

ديوانه /180. القناني: ج قنينة، القارورة. زواهر: ج زاهر، الحسن المشرق.  	(((
الخمر  على  الماء  انصباب  تشبيه  وأراد  الجرح  ج:  الشَّ صُفر.  عظام  الذّبل:   .37/ مسلم  ديوان  	(((

بالشجّ. الدماليج: ج دملج ودملوج، أسورة في العضد. الحجل: الخلخال. أوجسن: أحسسن.



أول: الوصلا الفصل

399

كانت  التي  السلطة  لغياب  سلوكه  على  السيطرة  يفقد  العقل  المعتقلَ  المخمور  أن 
تَتْ.  تفلَّ إذا  الفوضى  من  وتمنعها  ت،  شذَّ إذا  وتعاقبُها  وتحاسبُها  العواطف  تراقبُ 
وضعفُ المراقبة يعني انكشاف الأسرار، وافتضاح الطباع، وما حَسُنَ منها وما قبح. 
ل  وأدلُّ ما يدلُّك على ذلك أن تُجالسَ السكارى وترصدَ أعمالهم بآلة تصوير، وتسجِّ

أقوالهم بآلة تسجيل. 

الطبائع  تفجّر  الخمر  أن  نواس، فوجدَ  أبو  د  الترصُّ النمط من  إلى هذا  سبقك 
قيدت  ا  ممَّ وبتملُّصها  والأخلاقية،  الاجتماعية  الرقابة  على  بقضائها  لأنها  الكامنة؛ 
السلوك، تعينُ السكران على الافتضاح، فيظهر ما يكتم من خير أو شر،  الشريعة  به 
بين  الصراع  في هذا  الغلبة  أن  غير  لؤم،  أو  ونبل  أو جهل،  أو سفاهة، وحلم  ونباهة 
أبو  قال  المشروع.  على  وللممنوع  المباح،  على  م  للمحرَّ يكونُ  والرذائل،  الفضائل 

نواس: 
فتنتضي العقول  في  تُربي  الخمرَ  ــرُ الـــدواهـــيـــا)))أرى  ــي ــث كـــوامـــنَ أخــــاقٍ تُ
ــهَ الـــقـــوم فـــضْـــلَ ســفــاهــةٍ ــا هياتـــزيـــدُ ســفــي ــم ــرامِ ك ــ ــك ــ ال ــركُ أخــــاق  ــتـ وتـ
انتشى إذا  عقلًا  الــنــاس  أقــلَّ  صــاحــيــاوجـــدتُ  كــــان  إذا  ــاً  ــقـ عـ ــهـــم  ـ ــلَّ أقـ

ولمّا كان ذلك كذلك فقد حَرَص أبو نواس على أن يتجنَّبَ مجالسةَ السفهاء؛ 
يُقْرَنُ برفيقه، ويُنسْب إلى سميره، ودعا إلى أن يكون الندامى من العقلاء  لأن المرءَ 
فيربأ  بحكمته،  يضنُّ   - يملك  ما  أثمنُ  وعقلُه   - العاقل  لأن   !! وهيهات  الحكماء، 
بنفسه عن السكر. ومعنى ذلك أنه لا مفرَّ لأبي نواس من مجالسة السفهاء، لأنه منهم، 

ولو أنكر: 
ــرابٍ ــ ش ــي  فـ نـــديـــمَـــك  ــلْ  ــع ــج ت ــمِ)))ولا  ــ دنـــسَ الأديـ أو  الــعــقــل  ســخــيــفَ 
ــال ــع ف أخـــــا  ــتَ  ــ ــرب ــ ش إن  ــقـــرومِونــــــــادمْ  ــالـ ــربَ يــجــمــلُ بـ ــ ــش ــ فــــإن ال

ديوانه /694. تربي: تنمي. تنتضي: تسلّ.  	(((
السابق /545. القروم: ج قَرْم، السيد المُعظّم. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

400

جيل كــــلَّ  ــبُ  ــح ــص ي ــرءَ  ــ ــم ــ ال ــى الــنــديــمِوإن  ــدام إلـ ــمُـ ويُــنـْـسَــب فــي الـ

على  نديمُه  إبليس  بأن  يُباهي  الــذي  نــواس  أبي  أديــم  من  أدنــسُ  أديــم  وأيُّ 
 ، الجنسيِّ الشذوذ  على  ضه  ويحرِّ المعروف.  عن  وينهاه  بالمنكر  يأمره  وبأنه  أديمه، 

والانحراف الخلقي. وحسبُك أن تقرأ رائيته التي مطلعها:

ــارِ ـ ــمَّ ــخـ ــةِ الـ ــانـ ــحـ ــذول بـ ــعـ ــلـ ــل لـ ــ والـــشـــرب عــنــد فــصــاحــةِ الأوتــــــارِ)))قُـ

نقول حسبُك أن تقرأ هذه القصيدة لكي تدرك أن السكران يكذب على نفسه 
دنساً، ويحتقر  أقذرُهم  الناس، وهو  أدناس  أُ من  يتبرَّ إنه  الناس.  أن يكذب على  قبل 

مجالسة السفهاء، ومجلسه ماخورُ المنحرفين واللاطة، بَلْهَ السفهاء وأهل الرعونة. 

وأدهى من ذلك كله أن أبا نواس الذي تغرقه النشوة في رجس الشهوة، فيقترف 
ا اقترف،  أقذر الفواحش لا يساوره أدنى ندم على ما اجترم، ولا يخجلُ حين يصحو ممَّ

بل يجاهر ويفاخر ويحمل أوزاره وأوزار جلسائه على ظهر إبليس، فيقول: 

تيهه ــي  ف ــلــيــسَ  إب ــن  م ــهْ)))عــجــبــتُ  ــت ــيَّ ــن ن ــا أظــهــر م وخــبــث م
ــدة ــج س ــي  ــ ف آدمَ  عـــلـــى  ــاه  ــ ــهْتـ ــتـ ــذريـ وصـــــــار قـــــــــــوّاداً لـ

ومجاهرته بالفواحش ما ظهر منها وما بطن في داليَّته: 

مشعشعةً أســقــيــهــم  ــتُ  ــ زل ــتَّـــقِـــدُمــا  كــأنــهــا الـــنـــار حــيــن تَـ

شياطين  إلَّ  تَضُمُّ  لا  السكارى،  مجالس  أن  وبيَّنتْ  إبليسَ،  وبــرّأت  دانته، 
الإنس، وأن بعضهم قُوّاد بعض.

وإذا كان أبو نواس قد استقذرَ جلساءَه - وهو منهم - فقد شهد العصر العباسيّ 
اره من الإسفاف والتبذّل،  ضرباً من المجالس، طغى فيه الفنُّ على القذارة، فبرئَ سُمَّ

وكان فيه للتوقيع والترجيع موضع. 

ديوانه /318.  	(((
ديوانه /178.  	(((



أول: الوصلا الفصل

401

رسم صريعُ الغواني صورةً مهذبةً لمجلس من مجالسه، فأراك نداماه المترفين 
حَوَرٌ  زانها  قد  والخُلُقِ،  الخَلْقِ  تامة  الراح من ساقية  أقداحَ  يتناولون  المسرفين،  غير 
كأن  عود،  على  ت  شُدَّ أوتار  من  النغمات  أعذبَ  وأسمعك  ورقة.  ورشاقة  وخَفَر، 
عنقه ساقُ غانية، والضاربةُ عليه أُوتيت من رهافة الإحساس، والقدرة على التلاعب 
لهم ما يشتهون من افترارة ثغر، وبراعة عزف، تُبهجهم  بمشاعر الجُلاَّس ما جعلها تُنوَِّ
أوتارُها باللحن المرِح، ويُبكيهم مزمارُها باللحن الشجيّ، وهم مفتونون بما يُبصرون 

وما يسمعون. قال صريع الغواني: 

الطَّفْلِ)))ودارتْ علينا الكأسُ من كفِّ طَفْلة كالرشأ  ــوراءَ  ح مبتَّلةٍ 
نا بسرِّ فــبــاح  ــودٌ،  ــ ع لــنــا  عُــطْــلِوحـــنَّ  جــاريــة  ســـاقَ  عليه  كـــأنَّ 
ــارةً ت وتبكيه  طـــوراً،  عبلِتضاحكُه  شوىً  ذاتُ  هيفاءُ  ةٌ  خَدَلجَّ
متْ تبسَّ الأقحوانَ  اشتهَيْنا  ما  ثُعْلِإذا  ولا  قصارٍ  لا  ثنايا  عن  لنا 
كأنه يشدو  المزمارُ،  حكى نائحاتٍ بتِْن يبكين من ثُكلِوأسْعَدَها 

ر فيها أشجعُ السلميُّ مجلساً، تداعى إليه نداماه  ومن هذا الضرب أبياتٌ صوَّ
يُسْفرْ  ا  لمَّ والظلامُ  كالسيوف،  ملاح  وقُدودٍ  كالكواكب،  صباح  بوجوه  المترفين 
ا انتهى بهم المطاف إلى المجلس أدار عليهم أكوابَ  سوادُه عن بياض الصبح. فلمَّ
الشراب غلامٌ رقيقُ الإهاب، حلو الشمائل، يضاعفُ برقته نشوةَ الخمر. إذا رأيته، 
ه بصفرة الخمرة، خُيِّل إليك أنه صاغهما من ذهبٍ خالص،  ب رُدْنُه وكفُّ وقد تخضَّ
ورحت  بيانك،  وأعجمَ  لسانَك،  الخُمارُ  عَقَلَ  الإبريق،  من  يُريق  ما  فتَ  ترشَّ وإذا 
تهرف بما لا تعرف. وحسبُك بهذه وتلك تجميداً للعقل، وتقييداً للسان. قال أشجع 

السلميّ:

ديوانه /40. مبتلة: كاملة الخَلق. عليه ساق: يريد الجزء من العود الذي يجعل فيه المفاتيح التي  	(((
تشد بها الأوتار. عطل: لا حلى عليها. تضاحكه... وتبكيه: يريد أنها تضرب على وتر يثير الفرح 
مرة ومرة على وتر يثير الشجا. خدلجة: حسنة الخَلق. الأقحوان: زهر أبيض. الثعل: فيها اعوجاج 

وتخالف. أسعدها: أعانها. الثُّكل: الفقد للأحباء.



 الشعر في العصر العباسي الأول

402

أعجازه في  الليل  طعنتُ  كالأنجمِ)))ولقد  غطارفٍ  بين  بالكأسِ 
كأنهم النعيم،  مــن  مِ يتمايلون  تتثلَّ لــم   ، الــهــنــديِّ مــن  قُــضُــبٌ 
يزيدها الغرير،  الظبيُ  بها  تغشمِوسعى  لــم  إذا  ويغشمها  طيباً، 
ردائــه بفضل  منتقبٌ  ــمِوالــلــيــلُ  أَرْثـ ــرٍّ  أَغَـ عــن  ــاد يحسرُ  ك قــد 
ــفُّ رأيْــتَــهــا ــ ــا الأك ــهـ ــإذا أدارَتْـ الأعجمِفـ لسان  إلى  الفصيحَ  تَثْني 
ــرهــا عِــقْــيــانُــه ــدي ــانِ مُ ــن من سكبها، وعلى فضولِ المِعْصَمِوعــلــى ب

اللواتي  للقيان  أن  يجد  الخمر  مجالس  الشعراء  به  صوّرَ  ما  يستعرض  ومن 
في  لبراعتهن  المكانة  هذه  تبوّأن  وأنهن  الصدارة،  مكانة  بالدربة  النخاسون  أخذهن 
فنون الإغواء كلها، لا في فن الغناء وحده، وأنهن كن ينولن السكارى كل ما يشتهون 
من مجون وفنون، على النحو الذي تجلّى في خمريات العصر العباسي عامة، وفي 

خمريات أبي نواس خاصة. 

عبد  بن  غالب  الهندي  أبو  وبرعوا  المجالس،  هذه  صوروا  الذين  الشعراء  ومن 
القدوس }ت: 180هـ{. ذكر الزركلي »أنه استفرغَ شعره في الخمر والغناء«. ويخيل إلينا 
أنه قدم الفن على الشهوة، فصور قينة، برعت في الضرب على العود والدف، وأتقنت 
التغني بالأشعار على إيقاع الأوتار، حتى إنك لتظنها، وهي تعزف وتهتف ورقاء على 

شجرة وارفة، تردّ بما تصدح على بلبل غريد، قد بسط جناحيه من شدة الطرب:
ــطٍ ــرْبَ بَ عـــودُ  ها  كفِّ فــي  ــة  ــرُهــا)))وجــاري زِي الترنُّم  عند  يجاوبُها 
حمامةٌ قلتَ:   ، الكفُّ حركته  تُجيبُ على أغصانِ أيكٍ تصورُهاإذا 
قــاً ــنَّ مــطــوَّ ــاً أغـ ــاوب قــمــريّ ــج ــورةٌ وشــكــيــرُهــات ــش ــن شــقــائــقُــه م

مختار الأغاني 422/1. أعجازه: أواخره. الغطارف: السادة الكرام. قضب: سيوف. الغرير: الغرّ.  	(((
الغشم: الظلم. الأرثم: ما كان في طرف أنفه بياض ويريد بالأغرّ الأرثم: الفجر. العقيان: الذهب 

الخالص.
طبقات الشعراء /141. البربط: العود والمزهر. الزير: وتر من أوتار العود دقيق. تصورها: تميلها.  	(((

الشكير: صغار الريش.



أول: الوصلا الفصل

403

ولك أن تظن أن هذا القمري لم يكن بلبلًا على فنن، وإنما كان مغنياً محترفاً، 
يتنقل بين المجالس، وأن تستنبط من ظنك أن مجلس الخمر لم يكن يقنع من الطرب 

بقينة أو بضع قيان، بل كان يغشاه المغنون والقيان، كما تغشاه الجواري والغلمان.

و- من سمات الوصف 
في أكثر من موضع أشرنا إلى أن بعض الدارسين حَرَصُوا غاية الحرص على 
الشعراء  أن  إلى  ليذهبوا  ة  الجدَّ فيها مخايل  تتراءى  التي  الملامح  بعضَ  يتصيَّدوا  أن 
دوا في الوصف، وأن تجديدهم كان ثورةً على المأثور  في العصر العباسي الأول جدَّ
مبتكر،  منهاج  والسيرَ على  الأقدمين،  قيود  التملُّصَ من  تعني  والثورةُ  له.  تطويراً  لا 

يرفضُ التقليدَ، ويفرضُ التجديد. قال سيِّد نوفل))):

الجاهليّ  الماضي  عن  الناس  وبُعْدُ  واستقرارها،  الإسلاميةُ  الحضارةُ  »كانت 
من أسباب الثورةِ على القديم والبَرَم بالتقليد. وكانت هذه الحضارةُ ذاتَ أثرٍ عظيم 
أو  مرسومة  للطبيعة  فنيّةً  نماذجَ  الشعراءِ  أمام  وضعتْ  بأنها  ذلك  الطبيعةِ،  شعر  في 

مة«.  مجسَّ

قد يوحي هذا القولُ إلى القارئ أن شعراء العصر العباسيّ الأول ابتعدوا عن 
ماضيهم، وزهدوا فيما ورثوا من تراث الجاهليّين والإسلاميين والأمويين، وضاقت 
دوا ولم يقلّدوا، وأبدعوا ولم  صدورهم بمعاني الأقدمين وصورهم وأساليبهم، فجدَّ

يتبعوا. 

وقد يوحي إليك كذلك أن التجديد في الوصف لم يقتصر على وصف الآلات 
والأدوات التي صنعتها الحضارة، وإنما تناول وصف الطبيعة، فغيَّره تغييراً جوهريّاً، 
ل فيه القولَ أحمدُ الشايب في حديثه عن  تناول أفكاره وخياله على النحو الذي فصَّ

أنماط الخيال.

الطبيعة في الشعر العربي/164.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

404

فما مدى هذه الأقوال والآراء من الصحة والدقة؟ وما أبرز السمات التي اتسم 
بها الوصف في العصر العباسي الأول؟ وما حظ هذه السمات من الابتكار والجدة؟ 

1 - بدء المدائح بالوصف
من ملامح التجديد في الوصف، كما يرى بعضُ المحدثين، أن شعراء الدور 
الخلفاءَ  به  مدحوا  لما  مقدماتٍ  والطبيعة  القصور  وصف  جعلوا  الأول  العباسي 
النزعة  من  بشَوْب  بالضرورة  مَشوباً  هذا  صنيعُهم  يكن  ولم  القوم.  وسراة  والأمراءَ 
على  الوقوفَ  رفضهم  عن  تعبيراً  ولا  المولدين،  بعَضُ  إليها  نزع  التي  الشعوبية 

الأطلال، وإيثار الحضارة على البداوة. 

ووصف  الخليفة،  قصر  فيها  حيّا  بأبيات  الرشيد  مدح  بدأ  لَميُّ  السُّ فأشجع 
جماله، فقال: 

ــامُ ــ الأيـــامُقَـــصْـــرٌ عــلــيــه تــحــيَّــةٌ وس جــمــالَــهــا  عليه  ــرتْ  ــش ن

فيها  أبيات، وصف  وأبو تمام مدح داوود بن محمد بقصيدة، استهلَّها بتسعة 
الومضُ  الفضاء  في  بهما  يتعاقب  ورعــداً  وبرقاً  والترنُّم،  التغريد  يتبادلان  طائرين 

والقصفُ، ويصحبهما انهمارُ المطر، وأولها: 

ــدُ ي ــرِّ ــر غ ــائ تميدُغـــنَّـــى، فــشــاقــك ط والــغــصــون  ـــم  تـــرنَّ ــا  ــمَّ ل

بيتاً،  عشرين  من  مقدمةٌ  الطبيعة  بوصف  للمدح  تمام  أبو  به  م  قدَّ ما  وأشهرُ 
في  المثل  مضرِبَ  لجودتها  فغدتْ  المعتصم،  بها  مدح  رائية  في  الربيعَ  بها  وصف 

لُها: الإجادة والجمال، وأوَّ

تْ حواشي الدهر، فهي تمرمرُ رُرقَّ يتكسَّ حليه  فــي  الــثــرى  وغــدا 

ولا تخطئُ إذا قلت: إن هذا الضرب من التجديد لم يكن ثورة على القديم، 
من  ضربٌ  القصر  فَوَصْفُ  الجوهر.  لا  المظهرَ  تناول  له،  يسيراً  تحويراً  كان  وإنما 
دارس. ووصفُ  عامر، لا على طلل  أنه وقوفٌ على قصر  إَّل  الديار،  الوقوف على 



أول: الوصلا الفصل

405

الطلل،  يكنف  جَدْب،  أو  خَصْب  ربع  من  يصفون  الأقدمون  كان  لما  تطويرٌ  الربيع 
وترتع فيه الآرامُ بعد الأنعام، والوحشيُّ بعد المستأنَس. 

2 - المعاني والصور بين التجديد والتقليد
ما ذهب إليه بعضُ المحدثين في دراسة المقدّمات ذهبوا إلى مثله في دراسة 
وبُعْدُ  واستقرارها،  الإسلامية  الحضارة  »كانت  قائلُهم))):  فقال  والصور،  المعاني 
الناس عن الماضي الجاهليّ من أسباب الثورة على القديم، والبَرَم بالتقليد«. ومضى 
بمثل  أركانه  تزعزع  أن  تستطيع  مرتجلًا،  نقداً  أرساه  الذي  الأساس  هذا  على  يبني 
إذْ  التقليد،  التجديدُ على  ثارها  ثورةً  المقدّمات  في  أن  ادّعى  مَن  ما زعزعتَ دعوى 

أحلَّت وصفَ القصور والربيع محلَّ الأطلال والمراتع.

إذا  مأخذ  أدنى  عليه  يُؤْخَذُ  فلا  المذهبَ،  هذا  يذهبُ  قد  العجلانُ  والقارئُ 
تراءى له أن يستنبط من الأقوال والآراء السابقة أن العصر العباسي الأول شهد ثورة 
ة. وحجّتُه  الطبيعة بصورة خاصَّ التقليديّ بصورة عامة، وعلى وصف  على الوصف 
الموروث،  على  بالثورة  وصفها  تأثر  قد  والحيَّ  جامدَها  الطبيعةَ  أن  يستنبط  فيما 

وحجته على حظٍّ من القوة والإقناع، لكنه لا يبلغ مبلغ اليقين.

المعالم،  الثابتة  الموصوفات  من  الطبيعة  أن  به  يَحْتَجُّ  فيما  الإقناع  وســرُّ 
والثورةُ على وصفها القديم تعني أن الموصوفات الأخرى - ومنها الدور والقصور، 
والأدوات والآلات - أحقُّ منها بالتغيُّر؛ لأن الحضارة الوافدة، وقفتْ شعراءَ العصر 
طريقة  في  بالتجديد  أولى  والجديدُ  أسلافُهم،  يعرف  لم  ما  على  الأول  العباسي 
ا إذا ثبت  الوصف، ولأن الواصف أقدرُ على تطوير الوصف إذا تغير الموصوف. أمَّ
الموصوف - والطبيعة أثبت الموصوفات - فإن تغيُّر الوصف مرهونٌ بتغيُّر الثقافات، 

ل المعايير. واختلافِ المفاهيم، وتبدُّ
من  إليه  ذهبْنا  ما  بها  يدحضُ  أخرى  ةً  حجَّ يعدمُ  لا  نفسهُ  العجلان  والقارئُ 

شعر الطبيعة في الأدب العربي /164. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

406

السابقة  الأقوال  من  أوضحَ  بأقوال  إليه  ذهبَ  ما  يظاهر  كأنْ  التجديد،  في  الارتياب 
مات الثقافية والفنية  تُثبت أنَّ حضارةَ العصر العباسي الأول أنجزت العوامل والمقوِّ
الطبيعة خاصّة، ومن هذه  عامّةً، وفي وصف  الوصف  في  التجديدُ  إليها  يستندُ  التي 

الأقوال قولُ د. سيد نوفل))):
ر شعر الطبيعة لذلك العصر كان طبيعيّاً، تقتضيه الحضارةُ الجديدة.  »إن تطوُّ
أثَّروا  أو  الحضارة،  هذه  بناء  في  ساهموا  ما  بقدر  فيه  حظٍّ  أصحابَ  الأعاجمُ  وكان 
الصور  من  مُ  تقدِّ بأنها  ذلك  الشعري.  الفن  هذا  ر  بتطوُّ الصلة  وثيقةُ  والحضارةُ  فيها. 
م للشعراء نماذجَ فنيّة تساعدُ على  والتماثيل للطبيعة ما يزيد الشعورَ بجمالها، وما يقدِّ
وفتنتهم  ماضيهم  عن  العرب  صرف  في  حظٌّ  للأعاجم  كان  كما  والإتقان،  التجويد 

بالحاضر الباهر، فتعلَّقوا به، وأقبلوا عليه، يجلون محاسنه«.
أن  بنا  فنفتي بلا دليل، يحسنُ  المرتجلة،  ننساق في ركاب الأحكام  أن  وقبل 
، وأن نلتمسَ من د. سيد نوفل نصّاً  نضرب الرأيَ النظريَّ على محكِّ النقد التطبيقيِّ
واحداً يظاهرُ به فتواه، ويثبتُ أن الأعاجم صرفوا العرب عن ماضيهم، وأن حضارةَ 
مت لشعراء العرب نموذجاتٍ فنيةً فتنتهم بتجويدها وتجديدها، وسحرتهم  الفرس قدَّ

بإتقانها وتحسينها، فعافوا ما ألفوا، ونسجوا على منوالها.
لم يعدم د. سيد نوفل نصّاً، يؤيد به ما ذهب إليه، إذ أَقْبَسَنا ما الْتَمَسْنا، فقال))):

الصيد  كلابَ  ويصفون  الفرس،  على  الصيد  يعالجون  القدماء  الشعراءُ  »كان 
حركة  في  از  جَّ الرُّ وأتى  للصيد.  وتجميلٌ  البأس،  إلى  إشارةً  لها،  تقبيحٌ  فيه  وصفاً 
ا في هذا العصر  از العصر الأموي{ فساروا على نمطهم. أمَّ الإحياء }ولعلَّه يعني رجَّ
رُ في الأراجيز تصويراً حسناً: فهو شجاع، خفيف، فاتك،  فقد أصبح كلبُ الصيد يصوَّ
مُسْعِدٌ لأصحابه، جميل الشكل، يصطاد في مهارة وبراعة، وتبدو في هذه الأوصاف 

فتنة بهذا الحيوان، كما في أرجوزة أبي نواس:

شعر الطبيعة في الأدب العربي /194. 	(((
السابق /168. 	(((



أول: الوصلا الفصل

407

حجابه مــن  ــبــحُ  الــصُّ ى  تــبــدَّ جلبابه..«لما  في  الأشمطِ  كطلعةِ 

ولمّا كنَّا قد وقفناك على بضعة أبيات من هذه الأرجوزة في كلامنا على الصيد 
بالكلاب في هذا الباب من هذا الكتاب فقد أمسكنا عن تكريرها ههنا، فالتمسها هناك 

لكي تقرن ما نقول بما قال د. سيد نوفل.

الكلب من نشاط وشجاعة، ومِراح  ما في  إبرازَه  نواس  أبي  ننكر على  إننا لا 
وبراعة، لكننا ننكر أن يكون وصفُ الكلب بهذه الصفات الحميدة من جديد الفُرْس، 
مبتدعها،  نواس  أبو  يكون  أن  أيضاً  وننكر  العرب.  قديم  أنها من  التحقيق  أثبت  وقد 

وهو متَّبع، سبقه إليها كثير من قدماء الشعراء.

فالراعي النميريّ))) وصف كلابه بضمور الظهور، وغؤور الخصور، والسرعة 
ولا  تطيرُ  كانت  الطرائد  على  انقضت  إذا  أنها  فزعم  الفرائس،  على  الانقضاض  في 
تسير، كأنها سربٌ من زنابير. وذو الرمة كان إذا ركب جواده سار إلى جانبه كلبُه الذي 

به، وزيَّن عنقه بقلادة، فكيفُ يُرْمَى العربُ بتقبيح الكلاب؟ اه ودرَّ به، وضرَّ أحبَّه وقرَّ

والبلادة  بالجبن  الكلبَ  يصفوا  لم  القدماءَ  الشعراء  أن  والثانيةُ  واحدةٌ.  تلك 
والشؤم، وأن أبا نواس لم يكن السبَّاق إلى إطرائه بأنه »شجاع، خفيف، فاتك، مُسْعد 
بنجاة  المدائح  في  ينتهي  كان  والكلاب  الثور  بين  الصراع  أن  صحيح  لأصحابه«. 
الثور، غير أن الجاحظ نصَّ على أن النصر كان للكلاب على الثور في المراثي. وهذا 
النصُّ يعني أن الكلاب كانت عند قدماء الشعراء، وقبل أبي نواس بشيرَ سَعْدٍ وفأل، 

ولم تكن نذير نحس وشؤم. قال الجاحظ))): 

التي  الكلابُ  أن تكون  أو موعظةً،  الشعرُ مرثيةً  إذا كان  الشعراء،  »ومن عادة 
تقتلُ بقرَ الوحش. وإذا كان الشعر مديحاً، وقال: كأنَّ ناقتي بقرةٌ من صفتها كذا، أن 
تكونَ الكلابُ هي المقتولةَ. ليس على أن ذلك حكايةٌ عن قصة بعينها، ولكن الثيرانَ 

انظر كتابنا »الشعر في العصر الأموي« /180 وما بعد. 	(((
الحيوان 20/2. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

408

المُصابة،  هي  تكون  فإنها  ذلك  أكثر  في  ا  وأمَّ قتلتها.  وربما  الكلابَ،  جَرَحت  ربّما 
والكلابُ هي السالمة والظافرة، وصاحبُها الغانم«.

التجديد  ملامحَ  نوفل  سيد  د.  فيها  رأى  التي  نواس  أبي  أرجوزة  أن  والثالثة 
كانتْ إلى التقليد أقرب، وتجلَّى تقليدُها في المعاني والصور على السواء. وحَسْبُك 
نواس  أبو  ينظم  أن  قبل  80هـ{  شُرَيْك }ت:  بن  الشمردلُ  بأرجوزة نظمها  تقارنها  أن 

}ت: 198هـ{ أرجوزته))) بقرن كامل لتقف على مبلغ التشابه بين النصين.

حدّد الشمردل زمان الخروج إلى الصيد بالصقر، فقال: »قد أغتدي والصبحُ 
ى الصبح  د أبو نواس زمان الخروج إلى الصيد بالكلب: »لما تبدَّ في حجابه«. وحدَّ

من حجابه«. ووصف الشمردل مخالب صقره، فجعلها كساكين الجزار، إذْ قال: 

ــه ــهِجـــاء وقـــد أنـــشـــبَ فـــي إهــاب ــشــاب ــاً يــنــشــبــن فـــي إن ــب مــخــال

ــه حــراب أو  ــزار  ــجـ الـ مـــدى  ــل  ــث م

ة، فقال:  ووصف أبو نواس إظفر كلبه، فإذا هو مديةٌ حادَّ

ــي قــتــابــه ــورُ فـ ــ ــف ــ ــمــا الأظ نصابهِكــأنَّ ــي  ف رُدَّ  صــنــاع  مــوســى 

إلى  يحتاج  بالتجديد  العباسي  العصر  في  للوصف  الحكم  أن  عندنا  والرأي 
أدلة أقوى من هذه الأقوال والشواهد، وأننا ما زلنا نُرجّح أن ملامح التجديد كانت 

أضعف من أن تطمس التقليد الراسخ الجذور.

3 - تفرد بعض القصائد بالوصف 
قلَّما يقع القارئ في دواوين الشعراء الجاهليين والإسلاميين والأمويين على 
قصائد، وَقَفها أصحابُها على الوصف، وكأنَّ قدماء الشعراء تواضعوا على أن يعدّوا 
المدائح  لتحسين  تكميليّاً للأغراض الأخرى، يسخّرونه  أو  الوصف غرضاً تجميليّاً 

انظر كتابنا »الشعر في العصر الأموي« /182 وما بعد. 	(((



أول: الوصلا الفصل

409

بها  يظاهرون  ــة،  وأدل حجج  استنباط  على  يصفون  بما  يستعينون  أو  والأهاجي، 
أفكارهم المجرّدة، لأن صور الطبيعة المحسوسة أَوْقَعُ في النفس من المعاني الذهنية 

الخالصة.

بمقطَّعات  الوصفَ  ون  يخصُّ الشعراء  بعض  بدأ  الأول  العباسي  العصر  وفي 
للفن.  الفنَّ  أنّ  يرى  مَنْ  رأي  على  الجمال  بتصوير  صة  متخصِّ للوصف،  ضة  متمحِّ
ويُعَدُّ أبو نواس من أبرز الشعراء الذين ذهبوا هذا المذهبَ، على النحو الذي تجلَّى 

فيما ذكرنا قبلُ من أراجيز، وصفَ بها الثعلبَ وكلبَ الصيد والديك الهندي.

ومَنْ يستعرضْ ديوانه يجدْ فيه مقطَّعات كثيرة من هذا النمط، جلُّها في وصف 
بها  وصف  أبيات،  ستة  من  مقطعة  ومنها  الأخرى،  الموصوفات  في  وأقلُّها  الخمر، 
امرأةً، خلعت ثيابها لتغتسل، فاختضبَ خدّاها بدم الخجل، وراحت تصبُّ الماء من 
الماء والهواء. وحينما بدأت بالاستتار فوجئت برجل  أنعم من  إناء على جسد بضّ 
في  النهارُ  فاختفى  الأبيض،  جسمها  على  الأسودَ  ثوبَها  فأسبلت  إليها،  يرنو  ل  متطفِّ

الليل. قال أبو نواس:

ماءِ لصبِّ  القميصَ  عنها  الــحــيــاءِ)))نَضَتْ  فـــرطُ  وجهها  د  ــورَّ فـ
ت تعرَّ ــد  وق النسيمَ،  ــواءِوقــابــلــت  ــهـ الـ ــن  مـ أرقَّ  ــدل  ــت ــمــع ب
منها ــاء  ــم ــال ك راحــــةً  تْ  ــاءِومـــــدَّ ــ ــي إنـ ــ ــاء مُــــعَــــدٍّ ف ــ ــى مـ ــ إلـ
وهمّت وطَـــراً،  قَضَتْ  أن  ا  الـــرداءِفلمَّ أخــذ  إلــى  ــلٍ  ــجَ عَ على 
الضياءِرأت شخصَ الرقيب على التداني على  الــظــامَ  فأسبلت 
ليلٍ تحت  منها  الصبحُ  ــاءِفغاب  وظـــلَّ الــمــاءُ يــقــطــرُ فـــوق م

الصدر  ضيِّق  كان  صحوته،  وقصر  نشوته  لامتداد  نواس،  أبا  أن  إلينا  ويُخيَّلُ 
لات.  ل. ولهذا آثر في وصفه الفني المقطَّعاتِ على المطوَّ ل المفصَّ بالوصف المطوَّ

ديوانه /27. بمعتدل: بقدٍّ معتدل.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

410

ل في بعض ما وقف من شعره على تصوير الطبيعة. ومن  ا أبو تمام فقد أطال وفصَّ أمَّ
مطولاته أرجوزة، كنا قد ذكرنا قطعةً منها في كلامنا على وصف الغياض والرياض 

والأشجار والأنهار، ومنها:

ــعْــبــوبِ ــن مِـــذْنـــبٍ يَ المغلوبِ)))وفــتــقــتْ م الثرى  من  وغلبت 
مكروب ــارضٍ  بـ عــن  ــسَــتْ  ــر الــجــنــوبِونــفَّ ــاف ــن ن ــتْ م ــن ــكَّ وس
ــع الــصــبــيــب ــق مـ ــريـ ــذة الـ ــذيـ ــمــا تــهــمــي عــلــى الــقــلــوبِلـ كــأنَّ

قصيدةٌ  161هـ{  }ت:  دُلامة  بأبي  المشهور  الجَوْن  بن  زَنْد  الساخر  وللشاعر 
طريفة، فيها من رشاقة الظرف، مثلُ ما فيها من أناقة الوصف، مع أنها قيلت في بَغْلة 
دابَّته  الشاعر  فيها  ر  بيتاً، صوَّ أربعةٌ وأربعون  أبياتها  ةُ  بليدة، لا في غانية لعوب، وعدَّ

التي أعياه تواكلُها وتكاسلُها وصفونُها وحرونها، فقال:
وِراداً ــا  ــه ــبُ أرك الــخــيــل  ــدَ  ــع القتالِ؟)))أب إلى  الرعيلِ  في  وشُقْراً 
كــــالٌ ــةً فــيــهــا وَِ ــل ــيْ ــغَ الــوكــالِرُزقـــــتُ بُ فَـــرْطُ  خصالها  وخــيــرُ 
وعــالــتْ كــثــرتْ  عيوبها  مقاليرأيـــت  مــجــتــهــداً  ــتُ  ــي ــن أف ــو  ولـ

دُ بشكلها  ضتْ للوصف الخالص قصيدةٌ كادتْ تتفرَّ ولعلَّ أطولَ قصيدة تمحَّ
منها  بيت  فكلُّ  الازدواج،  نظامُ  يميزه  ما  فأبرزُ  الشكلُ  ا  أمَّ أخواتها:  من  ومضمونها 
جسوماً  العشاق  وصفُ  فجوهرُه  المضمون  ا  وأمَّ يْن،  خاصَّ ورويٍّ  قافية  ذوا  شطران 
ل حتى  ل وفصَّ الحميد، فطوَّ أبان بن عبد  ونفوساً، وخَلْقاً وخُلُقاً. نظمها حمدان بن 

وليُّ على مئة بيت. ومنها: أربى ما اختار منها الصُّ
ــت رهــونُــهــم ــق ــل ــم)))قـــد غ ــهـ ــونُـ ــيـ ــرت عـ ــبـ ــعـ ــتـ واسـ

ديوانه 503/4. المذنب: مسيل الماء. يعبوب: جدول كثير الماء. البارض: أول ما يظهر من النبت.  	(((
الريق: تردد الماء على وجه الأرض وقيل ريق المطر أول دفعة منه.

كتاب البغال /332 )رسائل الجاحظ ج/2(. وراداً: ج وَرد والوُردة، حمرة تضرب إلى الصفرة.  	(((
الوكال: الفتور. عالت: زادت. 
أخبار الشعراء المحدثين /57.  	(((



أول: الوصلا الفصل

411

ــادا ــهـ ـ ــسُّ ــوا الـ ــ ــف ــ ــال ــ ــاداوح ــ قـ ــرُّ ــ ــوا الـ ــ ــف ــ ــال ــ وخ
ــم نـــحـــيـــلَـــهْ ــ ــهـ ــ ــدانُـ ــ ــةٌ عـــلـــيـــلَـــهْأبـ ــ ــب ــ ــع ــ ــت ــ م

4 - بين الجزالة والرقة
ثورة  وعن  التجديد،  عن  المحدثون  الدارسون  ذكره  ما  أن  إلى  قبلُ  أشرنا 
في  الشعراء  أساليب  على  تطبيقُها  يمكن  مطّردة،  قاعدةً  يكن  لم  بالبداوة  الحضارة 
العصر العباسيّ الأول إلَّ في إطار ضيق، وهو الإطارُ الذي لم يكن للماضي المهيب 
ا الموصوفات التي تواضع الشعراء القدماء على تصويرها بالأساليب  سلطان عليه. أمَّ
يستطيع  لا  عليها،  مفروضة  الأصالة  هيمنة  بقيت  فقد  الغريبة  والمفردات  الجزلة، 

وْها بأساليبهم الرقيقة.  دون أن يتحدَّ المجدِّ

النحاة  أيدي  في  بقي  النقدية  الحركة  في  القيادة  زمام  أن  يرى  ولا يخطئُ من 
إلى  مضطرين  كانوا  الشعراء  وأن  التراث،  اق  وعشَّ الشعر،  ورواة  اللغة،  وعلماء 

الانقياد بهذا الزمام لئلا يزدريهم الخلفاءُ والأمراء، وسَدَنةُ اللغة. 

فالخليلُ بن أحمد الفراهيدي كان يقول: »إنما أنتم، معشر الشعراء، تبع لي، 
وفحوى  كسدتم«.  وإَّل  نفقتم،  قولكم  ورضيت  ظتكم،  قرَّ إن  السفينة،  سكان  وأنا 
أنه لا رواج ولا سيرورة لشعر يخالف فيه ناظمه ما تواضعَ عليه الخليل  القول  هذا 
الرقة  الجزالة، ورفض  الفحولة وفرض  التزام  العلاء من  بن  والأصمعيّ وأبو عمرو 
ة في وصف الإبل والخيل والكلاب وحمر الوحش؛ أي في  ة والحداثة، وخاصَّ كَّ والرِّ

وصفِ الطبيعة الصحراوية، وفي تصوير الحياة البدوية. 

ربابة  مداعبة  في  يُسِفُّ  كان  الذي  برد  بن  ار  بشَّ أن  ذلك  على  يدلك  ا  وممَّ
بقوله:

ــتِ ــي ــب ـــــــةُ ال الزيتِربــــابــــةُ ربَّ فــي  الــخــلَّ  تصبُّ 

كان، وهو يصفُ الثور الوحشيَّ في مِدْحةٍ مَدَح بها داوودَ بن حاتم - وكان من 
ا قبس من جزالة بني عقيل وغريبهم، فيقول:  أشراف بغداد - يفرغ في وصفه كثيراً ممَّ



 الشعر في العصر العباسي الأول

412

ــرة ناشط ــهِ)))وكــأنــه مــن وحــش وج بــعــداب آلــفــاً  العقنقل  يــقــرو 
خميلة كلِّ  وصوار  المها،  ــلــه نــجــاء خــبــابــهِجذل  ــن تــجــفُّ ــ لاع
الضحى لَتِ  ترجَّ إذا  القنان،  سحابهِأرج  ظلِّ  تحت  القنابر  صخب 

وينهج النهج نفسه في وصف بعيره، فيقول: 

كأنما الــمــطــيّ،  فــرسَ  إذا  - يغدو - يجرجر دارسٌ في نابهِ)))عَــرد 
بأَرْقةٍ الزميل  كحل  ســرى  قِيقابهوإذا  ومـــن  بـــازلـــهِ،  قـــرع  ــن  م
حدابهِدامي الأظلِّ على الحِداب، كأنما رؤوسُ  بعصفره  خُضِبت 

ويُخيَّل إلينا أنَّ هؤلاء الشعراء المولدين كانوا يتكلَّفون هذه الطريقةَ في النظم 
دون محاكاةَ القدماء  لكي يظفروا من الناقد بالإجازة، ومن الممدوح بالجائزة، أو يتعمَّ
في أساليبهم وتراكيبهم وإغرابهم لكي ينفوا عن أنفسهم تَفَثَ التهمة بالعجمة؛ لأنهم 
العرب  من  وجلُّهم   - القوم  وسراة  والأمراء  الخلفاء  أن  اليقين  علمَ  يعلمون  كانوا 

الأقحاح - لم تخدعْهم بهارجُ الحضارة عن أصالة البداوة. 

وهؤلاء الشعراء أنفسهم كانوا إذا صوّروا الموصوفات الأخرى، ولاسيّما ما 
الإغراب،  ويتجنَّبون  الوحشي،  على  المأنوسَ  يُؤْثرون  اليومية،  بالحياة  منها  اتّصل 
يقول في وصف  الذي  فبشار  ة.  كَّ الرِّ إلى  الرقة  بهم  تفضي  الرقَّة، حتى  في  ويُبالغون 

المعركة: 

ديوانه 284/1. يقرو: يقصد. العقنقل: الكثيب من الرمل. وجرة: موضع بين مكة والبصرة وكان  	(((
مألفاً لبقر الوحش. العداب: جانب من الرمل من الكثيب رقيق. الجذل: الأصل وهنا أراد الفحل. 
الملتف. لا عن تجفله نجاء خبابه:  الشجر  الخميلة:  البقر.  الوحش. والصوار: قطيع  بقر  المها: 
ليس سرعة خببه في السير عن خوف بل عن شدة نشاطه. أرج: عَطرِ الرائحة وهو وصف للعقنقل. 

القنان: ج قنة، أعلى الجبل. القنابر: من الطيور.
لها صوت  فيكون  أنيابه  يريد: يحكّ  بالٍ  282/1. عرد: صلب. يجرجر: يصوّت. دارس:  ديوانه  	(((
شديد. الزميل: المصاحب للراكب على متن بعير واحد. الأرقة: المرة من الأرق. القيقاب: قعقعة 
يريد أن باطن خفه  ارتفع من الأرض وغلظ  الحداب: ج حدب، ما  نيابه. الإظل: باطن الخف. 

يدمى من كثرة المشي في الأرض الغليظة. 



أول: الوصلا الفصل

413

رؤوسنا فــوق  النقع  مُــثــارَ  ــأنَّ  كواكبُهْك ــاوى  ــهَ تَ ليلٌ  وأسيافَنا 

يقول في وصف ربابة: 

ــاجـــات ــرُ دجـ ــشـ وديــــكٌ حــســن الــصــوتلــهــا عـ

بأبيات  الوزن  رشيق  الألفاظ،  واضح  وصفاً  بعلها  لسان  على  الأتان  ويصف 
عيّاً أنها من نظم الحمار، فيستهلُّها بقوله:  مدَّ

ــاً ــان ــذْ بـــي أت ــ ــد بـــاب الأصــبــهــانــيســـيّـــدي خُ عــن

كأنَّه  الفكرة،  سخيف  النسج،  شفيف  شعراً  آخر  منوال  على  ينسج  هو  فإذا 
لشاعر آخر. 

وربّما كان أبو الشمقمق - واسمه مروانُ بن محمد - أكلفَ الشعراء العباسيين 
أو  موصوفاته  كلَّ  لأن  الناس؛  أذهان  من  القريب  الألفاظ،  الواضح  الأسلوب  بهذا 
جلَّها من هذا النمط اليومي الشائع بين العامة: كالهرة والفأر، والذباب، والعنكبوت، 
يتخيَّرُ  والبرغوث، والبيت، والباب، والخبز، والتمر، والضعف، والفقر. ولعلَّه كان 
وتسهل  مؤونتُه،  فتخفّ  والسخرية،  الدعابة  روحَ  شعره  على  ليخلع  الأسلوبَ  هذا 

روايتُه. قال يصف سوءَ حاله: 

حجابي)))بـــرزتُ مــن الــمــنــازل والــقــبــابِ أحد  على  يعسرْ  فلم 
بيتي وسقف  الفضاء،  السحابِفمنزليَ  قطع  أو  الــلــه،  ســمــاءُ 
بيتي ــتَ  دخــلْ أردت  إذا  ــمــاً مــن غــيــر بــابِفــأنــت  ــســلِّ ــيَّ مُ ــل ع
ــدْ مـــصـــراعَ بــاب ــ ــي لــم أج الترابِلأنـ إلى  السحابِ  من  يكون 
قهرماني ــاً  ــوم ي حــاســبــتُ  حسابيولا  فــي  فأغلط  محاسبةً، 
بـــالٍ وفـــــراغُ  راحـــــةٌ،  ذا  ــداً ودابـــيوفـــي  ــ أب ذا  ــرِ  ــده ال ــدابُ  ــ ف

مختارات من شعر أبي الشمقمق /38. الدأب: العادة والشأن. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

414

جفاوة  تزاحم  أن  عن  عجزت  الدخيلة  الثقافاتِ  أَن  إلى  عرضنا  ممّا  نخلصُ 
المولدين،  الشعراء  أساليب  في  تجلَّى  العجز  هذا  وأن  الحضارة،  بغضارة  البداوة 
رون كلَّ ما له صلةٌ بحياة العرب وبيئتهم. ونخلصُ كذلك إلى أن قول د.  وهم يصوِّ
ة  سيد نوفل))): »كان للأعاجم حظٌّ في صرف العرب عن ماضيهم« لا يستند إلى أدلَّ

معقولة، أو إلى نصوص مقبولة. 

المؤثِّر  المسألة، فجعلنا  المعادلة، وعكسنا جانبي  قلبنا طرفي  إذا  نُخطِئُ  ولا 
والتراكيب  الأساليب  على  طغتْ  البداوة  قوة  أن  وزعمنا  مغلوباً،  والغالبَ  متأثّراً، 
بماضي  يتعلَّق  ما  كلَّ  المولَّدون  به  وصف  فيما  المعاني  على  طغيانَها  والمفردات 
الجزالة  يتفلَّتوا من إسار  الشعراء أن  الوقت نفسه لهؤلاء  العرب، وأنها سمحت في 
ل في الموصوفات الحضرية، ولو أفضى بهم  لوا ما شاء لهم التبذُّ والفحولة، وأن يتبذَّ

ل إلى استعمال العاميّ والمعرّب. التبذُّ

شعر الطبيعة في الأدب العربي /194.  	(((



415

الف�صل الثاني

 الـغـــــزل

أ- تمهيد 

بزوغ  مع  أنه،  الراشدة(  والخلافة  النبوّة  عصر  في  )الشعرُ  كتابنا  في  ذكرنا 
الإسلام، هبَّتْ على الغزل رياحٌ أخمدت جذوته، ولم تُطفئْ شهوته، بل قيَّدتها بقيود 
مَ في التصوير والتعبير. بعدما  من الدين والخُلق، ألزمتها السموَّ في التفكير، والتحشُّ

ة والرحمة. نظَّمتْ علاقة الرجل بالمرأة على أساس الزواج المشفوع بالمودَّ

للغزل عوامل  تهيَّأت  أنه  إلى  العصر الأمويّ(  ثم أشرنا في كتابنا )الشعرُ في 
واشتهر  بوار،  بعد  الغزل  سوق  فراجتْ  عقالها،  من  التفلُّت  على  الغرائز  ساعدت 

شعراؤُه بعد خمول، حتى طغى على الأغراض الأخرى.

وأهمُّ هذه العوامل ارتدادُ الفتوح بعد امتداد، ومنافسةُ الجواري في الحواضر 
للحرائر، وانشغالُ الشباب بالجمال عن القتال، وباللهو عن الغزو، وتدفُّق الثراء من 
والمدينة  ومكة  دمشق  وعلى  ة،  عامَّ العربية  المدن  على  المفتوحة،  الأرض  أطراف 
ل  وتبذُّ الخلعاء،  تماجن  الخلفاء والأمراء عن  الغناء، وتغاضي  فاشية  خاصّة، وفشوُّ 
، واقتحمت أمواجُه على الوليد بن يزيد قصره، وكادت  الشعراء، حتى عمَّ السيلُ وطمَّ
تشغله في خلوته عن دولته. فلم يُصْغ إلى الغزل والغناء فحسب، بل أبلى فيهما بلاءَه 



 الشعر في العصر العباسي الأول

416

ورَقَص، وجعلَ  ن ومجن، وغنى  ل، وشرِب وطرِب، ولحَّ وتبذَّ ل  فتغزَّ السياسة.  في 
بطانته من الفَسَقة.

يزلْ  ا  لمَّ والإسلامُ  الانتشارَ،  هذا  انتشرَ  قد  الأمويّ  العصر  في  الغزل  كان  إذا 
مرهوب الجانب، مهيب السلطان، والعروبةُ ما برحتْ تفرضُ قِيَمَها ومفاهيمَها على 
سلوك الناس، فما الحالُ التي آل إليها الغزل في العصر العباسيِّ الأول بعدما اختلط 
الإسلامُ بمِلَل ونحل، لم يكن له بها عهد، وامتزج الشعبُ العربيُّ بشعوب وأجناس 

تخالفُه في الثقافات والعادات؟ 

ب- تأثير الجواري في ازدهار الغزل وانتشاره 
إن ما ذكرناه في كتابنا )الشعرُ في العصر الأموي( عن ازدهار الغزل في ذلك 
في  الغزل  حال  إليه  آل  بما  قورن  إذا  الأصداء  خافت  الأضواء،  باهت  يبدو  العصر 
جارف،  عباسي  سيل  إلى  الأموية  الغزل  موجة  تحولت  إذْ  الأول؛  العباسي  العصر 
يزحم الأغراض التقليدية الأخرى، أو يجتاحُها، حتى ليخيل إليك أنه لم يكن للناس 
عامّةً، وللشعراء خاصّة شأنٌ يعنيهم غير الغزل والغناء، وما يتصل بهما من لهو وخمر 

ومجون. 

كانت  التي  والاجتماعية  والأخلاقية  الدينية  الكوابح  أن  الظن  على  ويغلب 
تردع شعراء العصر الأموي بعضَ الردع، وتعصمُهم من التمادي في الغواية بدأت في 
المقموعة،  الغرائز  وطغت  المكبوتة،  الشهوات  فجمحت  تتراخى.  العباسي  العصر 
وأصبحت لذة الجسد عند هذه الطائفة من الشعراء والمغنيّن فوق المُثل العليا، كما 

يجري في كلِّ مجتمع مُترف، ينتقلُ من البداوة إلى الحضارة. 

ولو خطر لك أن ترسم صورة تمثل ازدهارَ الغزل وانتشارَه لشقَّ على خيالك 
والعناصر  الشخوص  د  المتعدِّ الصاخب  العالم  بهذا  تحيطَ  أن  وريشتك  وأصباغك 
والألوان، الواسع الآفاق. فأنت لا تجدُ نفسك في المربد أو كناسة حيث كان جرير 
غزله  ينشد  جميل  كان  حيث  والحجاز  نجد  في  ولا  التقليدي،  المطالع  غزل  ينشد 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

417

العذريّ وابنُ أبي ربيعة غزله الحسّي، فحسب. وإنما تجد نفسك في حواضر كبرى، 
فيها  يروج  لا  فنية،  أدبية  أسواقاً  غدت  حتى  وحاناتُها  وقصورُها  مجالسُها  اتَّسعت 

غرضٌ من أغراض الشعر رواجَ الغزل. 

الأمويّ  لسلفه  أتيح  ما  أضعافُ  العباسي  العصر  في  الغزِل  للشاعر  أُتيح  لقد 
العميقة  الجنس  غريزة  عن  التعبير  في  والانبساط  الانشراحِ  أسباب  من  الجاهليّ  أو 
ثالثة،  وماجناً  أخرى  ـيّاً  وحِسِّ مرةً،  عفيفاً  غزلاً  يترجمها  فراح  النفس،  في  الجذور 
أشعاره  ويغني  والطنابير،  والدفوف  والمزامير،  الأوتار  أصداء  على  رابعة،  وشاذّاً 
ش، فلا  يُعابث ويجمِّ الغلاميات، وهو  قدود  إيقاعه  والقيان، وترقص على  المغنون 

تُرَدُّ له يدٌ عن جسد، ولا يطوف بوجهه طائفٌ من حياء. 

للجواري  تَفْسَح  أن  إلى  مضطرٌ  فأنت  الغزل،  مشهد  ترسمَ  أن  إلَّ  أبيتَ  وإذا 
الجواري أخذن  الذي تخطّطه وتلوّنه؛ لأن  اللوح  من كلِّ جنس ولون ولسان صدر 
على  يستحوِذْن  والإغــواء،  الإغراء  من  النخاسة  أهلُ  عليه  أهن  نشَّ وبما  جهن،  بتبرُّ
عيونهم  على  استحوَذْن  أن  بعد  والأدب  والفن  والظرف،  بالدعابة  الشعراء  قلوب 

بالمفاتن والتخلُّع والتماجن والفسوق.

صور د. شوقي ضيف هذه الطبقة المتفلِّتة من الضوابط، الغارقة في الشهوات، 
فقال))):

ق أن هؤلاء الجواري والقيان هن اللائي دفعنَ المجتمع العباسي  »من المحقَّ
في بعض جوانبه إلى الفساد الخلقي، إذ كُنَّ يعشن في بيوت النخاسة. وكانت دوراً 
كبيرة للعبث واللهو، ولم يكنَّ يستمعن فيها إلى ما يعدل بهن إلى السيرة السويّة، إنما 
يستهينون  الذين  الشياطينُ  العشق والصبوة، ومن حولهن  إلى أحاديث  كنَّ يستمعن 
بكل شيء. بل كان منهم مَنْ ينكر أصول الدين إنكاراً، غارقاً في اللذة والمجون، من 

أمثال بشار بن برد وأبي نواس«.

العصر العباسيّ الأول /176. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

418

وخصَّ د. شوقي ضيف القيان - أي الجواري المغنيات - بالحظِّ الأوَْفَى من 
الهيمنة على شاعر الغزل، فقال))):

ة، أو بعبارة أخرى القيان يعبثن بقلبه هن ومَنْ حَوْلَهن  »كانت المغنيات خاصَّ
من الجواري والإماء.... وكلٌّ منهن تودُّ لو استحوذت على شاعر، وبادلته حبّاً بحبّ، 
به. وكان منهن  الجواري يحففْنَ  بهيام. وكاد أن يكون لكلِّ شاعر طائفةٌ من  وهياماً 
كثيرات يُحْسِنَّ نظم الشعر. فكن يكتبن أبيات الغزل المثيرة على عصائبهن وثيابهن، 

وقد يطارحن بعض الشعراء أبيات العشق والصبابة«. 

قد تعارضُ - وأنت على حقّ - ما ذهبنا إليه نحن وأكثر الدارسين المحدثين 
يْتُم به هذه الأشواك  من تسمية هذه الجائحة المفسدة »ازدهاراً« فتقول: أليس فيما سمَّ

التي تخدش الخَفَر، زرايةٌ بالزهر والشجر؟ فنقول: 

م، وإنما  الحقُّ أن الازدهار ههنا لا يعني الارتقاءَ بالغزل من التخلُّف إلى التقدُّ
يعرو  فهو  الأحياء،  طبِاع  والنموُّ من  الفنية.  أو  الخلقية  داً من دلالته  النموَّ مجرَّ يعني 
شجرة الزيتون المباركة، كما يعرو شجرة الزقوم الشيطانية، فَيُخْرِجُ من الأصل فرعاً، 
مْ شَجَرَةُ 

َ
ذَلكَِ خَيٌْ نزُُلًا أ

َ
ومن الفرع طلعاً، أيّاً كان شكلُ هذا الطلع. قال جلَّ ذكره: ]أ

صْلِ الَْحِيمِ )*( 
َ
الزَّقُّومِ )*( إنِاّ جَعَلنْاها فتِنَْةً للِظّالمِِيَن )*( إنَِّها شَجَرَةٌ تَرُْجُ فِ أ

ياطِيِن[ }الصافات: 65-62/37{.  نَّهُ رُؤُوسُ الشَّ
َ
طَلعُْها كَأ

وعن افتتان الشعراء الظالمين بهذا الطلع الجهنَّمي النابت من دِمَنِ النخاسة، 
وأحضان القيان. قال د. شوقي ضيف))): 

يفتح  وأن  منهن،  طائفة  سيرةُ  الأقلّ،  على  أو  القيان،  سيرةُ  تسوءَ  أن  »طبيعيٌّ 
، والذي لا يدع فارقاً  ذلك الأبواب للغزل الإباحيّ الذي يدفع إليه الجشعُ الجَسَديُّ
بين الإنسان والحيوان. وهو غزلٌ لم يكنْ يعرفهُ العربُ في العصور الماضية عصورِ 

العصر العباسيّ الأول /176. 	(((
السابق /177. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

419

لم  ولكنَّهم  الصريحَ،  الغزل  عرفوا  حقّاً  النوعية.  الغرائز  درك  عن  والارتفاع  الوقار 
بالفُسوق والإثم  الجَهْر  الصراحة من  الصراحة، وما وراء  العباسيِّين في  مبلغَ  يبلغوا 

دون رادع من خُلُق، أو زاجر من دين«. 

وإلحاحنا على تفصيل القول فيما أفسدت الجواري من غزل العصر العباسيّ 
تغنيّ جرير  الغرض الإنساني من  بهذا  انحدرَ  الذي  الوحيدَ  العاملَ  أنهن كنَّ  يعني  لا 
ومجاهرتهم  الدعارة،  في  المولدين  ولوغ  إلى  للمواجد  جميل  وتحليل  بالجمال، 
بالفواحش، فقد شاركت في دفع الغزل إلى مهواة الرذائل عواملُ أخرى، أبرزُها الغزوُ 
م  يتمِّ أن  قبل  حتى  عهد،  بها  للعرب  يكن  لم  بأدناس،  غُ  الممرَّ والاجتماعيُّ  الثقافيُّ 
الإسلامُ مكارمَ الأخلاق. والثراءُ العريض الذي أغرق الحياة بالمتارف. والغناءُ الذي 
أفسد النخوة بالشهوة، وأغمد السيوف وشهر المعازف. وعن هذه العوامل وغيرها كنَّا 

ثنا فيما درسنا من الحياة الاجتماعية في الباب الأول من هذا الكتاب.  قد تحدَّ

ج- أنماط الغزل
أولُها غزلُ  الغزل:  أنماط من  أربعةَ  العصرَ الإسلامي  الجاهلي أورثَ  العصر 
الغزل  وثالثها  بالمحاسن.  التغنيّ  وثانيها  الأطلال.  على  وقوف  من  فيه  بما  المطالع 
الحسي. ورابعها تصابي الشيوخ. وليس في واحد من هذه الأنماط ما يمرغ الطهارة 
واستمرارها  الحياة  تكامل  من  البشر  عليه  فطر  ما  بالشذوذ  يخالف  أو  بالدعارة، 

باجتماع الذكر والأنثى في حرم المودة والرحمة. 

فروع  إلى  بعضُها  ينشعبُ  كبرى،  أنماط  خمسةَ  العباسيّين  أورثوا  والأمويون 
الغزلُ  وثانيها  الجاهلي.  بالنسيب  النسب  الموصولُ  التقليديُّ  الغزل  أولُها  صغرى: 
بعضَ  المتفلِّت  يِّ  الحسِّ وثالثُها  العرب.  وخَفَر  الإسلام  بشرعة  رُ  المتطهِّ الروحي 
ر. والرابعُ غزلُ  التفلُّت من رقابة الأخلاق، وغيرُ المنغمس في رجس الجنس المتعهِّ
ر على الشباب الآفل. وآخرُها الغزلُ الكَيْدِيُّ المنطوي على  الكهول المشفوع بالتحسُّ
به  ليغيظَ  أدنى صلة،  الشعراء  وبين  بينهن  ليس  بنساء،  مُفْترىً، وتواجدٍ مزعوم  حبٍّ 

ناظموه أزواجَ النساء وذويهن. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

420

العرب  وجد  بغداد  إلى  دمشق  من  العربية  الدولة  حاضرةُ  انتقلت  أن  وبعد 
أنفسهم مضطرين إلى معايشة شعوب ذواتِ ثقافات تزاحمُ ثقافتهم، وأخلاق تخالفُ 
أخلاقهم، ثم تطغى عليها، وتشوبُ غزلهم النقيَّ بأوشاب لم يعرفوها، وإذا عرفوها 
لم يألفوها، لكن كثرة الخَبَث تُفسد النقاء، وتجتاحُ الطهارة بالدعارة. ومتى جمحت 
إلى  ل  الأوَّ العباسي  العصر  قاد  الجموحُ  وهذا  يلجمها،  أن  العقل  على  شقَّ  الغريزة 

أنماط من الغزل داعرة أو شاذة أضيفت إلى الأنماط العربية الأصيلة. 

العصر  من  إليه  رة  المتحدِّ الشعراء  دواويــنُ  عليه  انطوت  ما  يستعرض  ومَنْ 
أولُها  أنماط:  ثمانية  على  نوزعها  أن  رأينا  عدة  أنماط  على  يقف  الأول  العباسيّ 
غزل  والرابع  الطيف،  وصف  والثالث  الظعائن،  وصفُ  وثانيها  الطلليةُ،  المقدمةُ 
، وهذا النمط  يُّ المطالع التقليدي، والخامس الغزل العفيفُ، والسادس الغزل الحِسِّ
المتكلَّف،  الغزل  والسابع  والشاذّ.  والداعر،  ر،  المتعهِّ غير  الحسيُّ  شعب:  ثلاث 
الفروعَ أصولاً، كان لديك عشرة أنماط، أشنعُها  والثامن غزل الكهول. فإذا جعلت 

الغزل الشاذ. 

1 - المقدمة الطللية 
يُخيَّل إلينا أنه لم يظفر نمطٌ من أنماط الغزل العباسي بحظٍّ من دراسات النقاد 
العصريّين ومناقشاتهم، يعدِلُ ما ظفرت به المقدمةُ الطللية الغزلية، حتى ليذهبُ بنا 
الظنُّ إلى أنها - وهي أقلُّ الأنماط اتصالاً بعصرها - أصبحت مضماراً، يستبقُ فيه 
قوميّاً  رمزاً  جُعِلت  أو  والتالي،  والمصلِّي  للمجلّي  مرصودة  بجوائز  ليفوزوا  النقاد، 
ره كلُّ دارسٍ  يمثل جلالة الشعر العربيّ وأصالته، فمَضَوْا يتنافسون في تفسيره، فيفسِّ
ة، والأخلاقُ  منهم على ضوء موقفه من التقليد والتجديد، تفسيراً تلابسُه السياسةُ مَرَّ

أخرى، والفن ثالثة. 

الشعراء  اختلاف  عن  ناجماً  المحدثين  الدارسين  اختلاف  كــان  وربّــمــا 
تليد،  تقليدٌ  بها  الافتتاح  لأن  ومفاخرهم  مدائحهم  بالأطلال  أيفتتحون  العباسيين: 
الذي  البدويّ  التقليد  هذا  عن  ينصرفون  أم  القدسية؟  من  ضرباً  العهد  تقادمُ  أكسبه 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

421

بحَيَوات  يرتبطُ  لا  منسِيّاً،  نَسْياً  وجعلته  ومسخته،  الحضارةُ  فنسخته  القِدمُ،  أَخْلَقه 
الشعراء أدنى ارتباط؟

فكريّاً  الطللية  المقدمة  قيمة  في  اختلفوا  قد  العصريون  الدارسون  كان  وإذا 
ثورة  شهد  الأول  العباسي  العصر  أن  على  يُجمعون  كادوا  أو  أجمعوا  فإنهم  وفنيّاً، 
م هذه الثورة: أهو مطيعُ بن إياس  ة أخرى فيمن تزعَّ عليها. لكنهم عادوا فاختلفوا كرَّ
}ت: 168هـ{ أم أبو نواس }ت: 198هـ{ وكلاهما من المتّهمين بالمجون والفسوق، 
ل  إن لم نقلْ بالتزندق والمروق؟ واحتدامُ الخصام في هذا النمط يحملُنا على أن نفصِّ
القولَ فيما نظنُّ أنه لا يستحقُّ كلَّ هذا التفصيل، لئلاَّ نُرمى بازدراء الآراء، وإغفال ما 

أدلى به النقاد. 
قال أبو الفرج الأصفهاني))): »قال مطيعُ بن إياس: جلستُ أنا ويحيى بنُ زياد 
في  وأخَذْنا  ففاوضناه،  ذلك.  ويكتم  الصبوة،  إلى  يُنسَْبُ  الكوفة،  أهل  من  فتىً  إلى 

أشعار العرب، ووصفِها البيدَ، وما أشبه ذلك، فقال: 
القطا بها  يَحارُ  بيدٍ  من  ومن جبليْ طيءٍ، ووصفِكما سَلْعالأحَْسَنُ 
كلاهما عاشقين،  عينيْ  تَرْعى«تلاحُظُ  صاحبه  وجه  في  مقلة،  له 

استنبط د. مصطفى هدارة))) من هذا النصِّ أنَّ مطيعَ بنَ إياس سبق أبو نواس 
أن  أولُهما  قولان:  قوله  على  ولنا  الطللية.  مة  بالمقدِّ البدءِ  ونَبْذِ  بالأطلال  الثورة  إلى 
العاشق.  الفتى  مذهب  يذهبُ  أنه  بالضرورة  يعني  لا  بهما  وإعجابُه  لغيره،  البيتين 
وثانيهما أنه لو كان يذهبُ مذهبَه لوجدنا فيهما تجريحاً صريحاً للأطلال، ولمن يقفُ 
عليها. ونحن نجد فيهما بَرَماً بالصحراء: رمالاً وجبالاً، لا بالبداوة: ترحالاً وأطلالاً، 
ونجدُ أن هذا البَرَم لا يجعلُ الصحراء مفضولةً أو مرذولةً لحقارتها؛ بل لأنها تشغلُ 
غَ  التفرُّ الثورةَ بالأطلال، وإنَّما يعني  المرأة. وكلُّ ذلك لا يعني  بالطبيعة عن  العاشقَ 

 . للحبِّ

الأغاني 322/13.  	(((
في كتابه »اتجاهات الشعر في القرن الثاني« /151. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

422

أبا  سبقتْ  خافتة  أصوات  إلى  الأطلال  على  بالثورة  بكّار  يوسف  د.  ورجع 
175هـ{ فقال))): »عزَّ  نواس، ومنها صوتُ نصيب الأصغر مَوْلى المهديّ }ت: نحو 
عليه }يعني نصيباً{ أن تجريَ دموعُه من أجل بقايا الرسوم وآثار الديار في قصيدة له، 

في مدح الرشيد:
آيـــاتٍ ورســـمٍ كأنه ــل  مُسَلْسَلُأمِـــنْ أج رداءٌ  أو  وحـــيٍ،  بقيةُ 
لُ«جرى الدمعُ من عينيكَ حتى كأنَّه مفصَّ جــمــانُ  أو   ، درٍّ ر  تــحــدُّ

170هـ{  }ت:  المولى  بابن  المعروف  الله  عبد  بن  محمد  إلى  أيضاً  ورجع 
ا ابن المولى فيَعُدُّ في قصيدة له في مدح المهدي بكاءَ الأطلال والتفجع  فقال))): »أمَّ

عليها سَفاهاً وخَبالاً:
فإنها ــار،  ــدي ال أطـــالَ  تبكِ  عَوْلَقُفــا  الشوقَ  يدفع  لمن لا  خبالٌ 
عاً متفجِّ تُـــرى  أن  سَــفــاهــاً  معلق«وإنَّ  يقودك  أو  دارٍ،  بأطلال 

ثورةً  ولا  الأطلال،  من  سخراً  فيهما  تجدْ  لم  نصيبٍ  بيتي  في  النظر  أعدتَ  لو 
عينا  ها. فإن ادَّ بالوقوف عليها. وإنما تجد فيهما عبرات تنهمر، ولا يقوى الشاعر على ردِّ
عينا أن عينيه كاذبتان فلسانه  بُ هذا الادعاء. وإن ادَّ أنه يسخرُ من الأطلال فعبراتُه تكذِّ

الساخرُ من الأطلال أكذب. والنصُّ على الحالين يخلو من نُذُرِ الثورة على الأطلال. 

ا بيتا ابن المولى ففيهما نهيٌ عن البكاء على الديار، لكن معناهما ليس من  وأمَّ
جديد العصر العباسيّ، فقد سبق إليه أقدمُ الشعراء الجاهليين. قال مهلهلٌ أخو كليب 

واسمه عديُّ بن ربيعة }ت: 100 قبل الهجرة{:
الطُّلولا ي  تُبكِّ أن  النفس  غليلا)))ازجــر  كُلَيْبٍ  من  الصدر  في  إنَّ 
رهنٌ هو  مَنْ  الطلولَ  يبكي  فجيلاكيف  ــاً  ــي ج الأنـــــام  ــانِ  ــع ــط ب

اتجاهات الغزل في القرن الثاني الهجري /99.  	(((
اتجاهات الغزل في القرن الثاني الهجري /99. 	(((

الأغاني 56/5.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

423

وإذا سلَّمنا بأنَّ ابنَ المولى زجر عينيه عن بكاء الديار أفلا ترى أن ما زجر به 
المهلهل نفسه أوضحُ وأصرحُ ؟ فلماذا لا يُعَدُّ زَجْرُه ثورةً على بكاء الديار؟ ثم لماذا 
لا يكون السبَّاقَ في هذا المضمار، وقد قال ما قال قبل ابن المولى بقرنين ونصف ؟ 

تلك واحدة. 

والثانية أننا إذا أقررنا بأن نصيباً سخر من الأطلال ومن مساءلتها، فإن سخره 
126هـ{ قبلَه بنصف  يبلغُ في الإيلام والعُنفْ ما بلغه سُخْرُ الكميت بن زيد }ت:  لا 
قرن. لقد ازدرى الكميتُ مَنْ يكلِّم الرسم، والرسمُ أصمُّ أبكم، أو يذرفُ الدمعَ على 
الربع، والربعُ لا يأبه لمن حلَّ به أو ارتحلَ عنه، فهو لا يُسَرُّ بمن ينزله، ولا يحزنُ على 

مَنْ يفارقُه، فلماذا يبكيه، ويقف على أثافيه؟ 

ــبُ)))ولم تَهِجْني الظُّؤارُ في المنزل القفـ ــ رُكَـ لــهــا  بـــروكـــاً، ومـــا  رِ 
ساكنهِا بــعــدَ  ــدار  الـ فــي  ــيَ  ل أَرَبُمــا  أهلَها-  ــرْتُ  ــذكَّ ت ــو  ول  -
سائلِها جـــوابَ  تْ  ردَّ ــدارُ  الـ اغتربوالا  إذا  أهــلَــهــا  بــكــتْ  ولا 

وإذا كان لنا أن نرى رأياً في هذه النصوص وأمثالها، فالرأيُ عندنا أن نصوصَ 
الشعراء القدماء من المهلهل إلى نُصيب لا تنطوي على الزراية بالأطلال، ولا على 
الثورة بالوقوف عليها، وأنَّ فيها من الإكبار فوقَ ما فيها من الاحتقار، وأن أصحابها 
ون بأن لآثارِ الديارِ - على صَمَمها وبكَمها - سلطاناً عليهم، وأنَّها تفرضُ عليهم  يُقرُّ
كلُّ  تفرضُ  كما  ويبكونها،  فيسألونها  العاطفة،  يغالب  أن  العقل  يستطيعُ  فلا  هيبتَها، 
عاً معتبرين، ولو  الآثار القديمة هيبتَها على كلِّ مَنْ يزورونها، فيقفون على عتباتها خُشَّ

كانت تمثّل حضارةً وديناً وجنساً غير حضارتهم ودينهم وجنسهم. 

ومَنْ ينظر إلى الأطلال بمثل هذه العين الإنسانية المعتبرِة لا المحتقِرة يبرئ 
وعلى  جلالَه،  التاريخ  على  يحفظُ  وحينئذٍ  والكنود.  الجحود  من  القدماء  الشعراء 

الشعراء وفاءهم، ويَسُوغ لديه قولُ الأعشى: 

ديوانه /554. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

424

ــر بـــالأطـــال ــي ــكــب ــاءُ ال ــكـ ــا بـ وســؤالــي، وهــل تــردُّ ســؤالــي؟)))مـ

وقول لبيد: 	
سؤالُنا وكيف  أسألُها،  كلامُها؟فوقفتُ  يبينُ  ما  خوالدَ،  صُمّاً 

الشاعر  سلوك  في  تناقض  أدنى  يجدُ  لا  فإنه  إليه،  ذهبنا  ما  إلى  يذهب  ومنْ 
فاه؛  وكلامه إذا وقف على الأطلال وبكاها، ثم ازدرى وقوفَه، وحكم على نفسه بالسَّ
ه ويزدري بعقله. وقلبُ الشاعر عندنا أصدقُ من عقله.  لأنه يقفُ ويبكي بقلبه، ويسفِّ
المولى  وابن  الأصغر  نصيب  مقدمات  في  أن  على  رُ  يُصِّ بكار  يوسف  د.  أن  غير 
التي  الثورة  فيها مخايلَ  يرى  إكباراً واعتباراً، وكأنَّه  استنكاراً واحتقاراً، لا  وأمثالهما 

ثارها أبو نواس، فيقول))):

ا ابن ربيع راوية ابن هرمة، فمع أنه دعا إلى الوقوف على أطلال صاحبته  »وأمَّ
أم محمود، يسألُ عنها بعد أن شطَّ بها المزار في قصيدة مدحَ بها السري بن عبد الله 
الأطلال  على  الوقوفَ  يستنكر  مدحه  في  أخرى  قصيدة  في  نجدُه  فإننا  اليمامة،  في 

والسؤالَ عن أهلها، والبكاءَ عليها:
ــلَ أهــلُــه هاملُهْ؟أفـــي طــلــلٍ قَــفْــرٍ تــحــمَّ ينهلُّ  العين  وماءُ  وقفتَ، 
بسلمى نوىً شحْطٌ، فكيف تسائلُهْ؟تسائلُ عن سلمى سفاهاً، وقد نأتْ
بناطق آهلُهْ«وترجو، ولم ينطق، وليس  ل  تحمَّ قد  مُحيلٌ،  جواباً 

وهذه الهيمنة الأدبية التي فرضتها الأطلال على شعراء الغزل خاصة، وشعراء 
التعلق  رموز  من  رمز  إلى  الزمن  مرور  مع  تتحول  أخذت  عامة  الأخرى  الأغراض 
التاريخ  وحب  للأجداد،  والإخلاص  العربية،  والقيم  بالتقاليد  والتشبث  بالماضي، 

ديوانه /1. 	(((
اتجاهات الغزل في القرن الثاني الهجري /100. نقول: إن ما ذكره د. يوسف من أن القصيدتين  	(((
لابن ربيع فغير صحيح أولاً: اسمه ابن رُبيح لا ابن ربيع. ثانياً: إن القصيدتين هما لابن هرمة لا 
لابن رُبيح لكن ابن ربيح أنشدهما السّري، وأم محمود التي ورد اسمها في القصيدة الأولى هي 

محبوبة ابن هرمة، انظر »الأغاني 382/4-383« و»شعر ابن هرمة ص/18 وص/185«.



لغــزلاي: نلثااالفصل 

425

التليد، وأصبح وصفها، سواء أكان مقترناً بوقوف عملي، أم بتخيل نظري شعاراً، لا 
يخرج عليه أو يزدريه إَّل من كان مطعوناً في نسبه، أو ظنيناً في انتمائه القومي. 

وإلى رأي يقاربُ ما رأينا ذهب د. محمد نجيب البهبيتي، فقال))):

لَ الأمر، وتعبيراً عن واقع الحياة التي  »ولقد يكونُ هذا التقليدُ كان تحقيقاً أوَّ
ر الحياة العربية، واتّساع نطاق  كان الشاعر يحياها في بيئته، ولكنْ بمرور الزمن، وتطوُّ
التعبير  وسائل  من  وسيلة  إلى  استحالَ  الشعر  هذا  لغةَ  أهلُها  يتحدث  التي  الأرض 
وقال  يهوى«.  من  فراق  إلى  بالقياس  نفسه  حالة  لتصوير  الشاعرُ  يصطنعها   ، الرمزيِّ

أيضاً: 

كان  كما  الفنَّ  هذا  بعدهم  ومَنْ  قبلَهم،  ومَنْ  العباسيون،  الشعراءُ  »استعمل 
القدماء يستعملونه، وذهبوا في ذلك مذاهبَهم، لا يعبؤون بصخب الاحتجاج الذي 
الشعرية  الدلالة  مدى  يُدركون  كانوا  أنهم  ذلك  منهم.  طائفة  به  الصوتَ  ترفع  كانت 

لهذه الوسيلة من وسائل التعبير«.

أنا مَنْ ذكر الدارسون المحدثون من الشعراء القدماء الجاهليين  قد يقال: إذا برَّ
هذه  أُثيرت  فلماذا  الأطلال،  على  بالوقوف  الزراية  تبعةِ  من  والعباسيين  والأمويين 

الزوبعةُ ؟ وعلى مَنْ تُلقى تبعتُها من الشعراء؟

في  القدماء  بمخالفة  بدأ  من  على  كلامه  في  بكار  حسين  يوسف  د.  تحدث 
الوقوف على الأطلال، وسمّى هذه المخالفة ثورة، فقال))):

»اختلف الدارسون المحدثون فيمن بدأ الثورة، فذهب قسمٌ إلى أن أبا نواس 
المذهب،  هذا  ذهبا  دارسين  الحاشية  في  وذكر  لوائها«  وحامل  الأول،  داعيتها  كان 

فقال))):

تاريخ الشعر العربي.. /454 وما بعد.  	(((
اتجاهات الغزل../98. 	(((
اتجاهات الغزل../98. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

426

عبد  وأحمد  العربي،  الأدب  تاريخ  كتابه:  في  بيومي  السباعي  هؤلاء  »ومن 
بل  نواس،  أبي  في  الثورة  ولم يحصر  بغداد«.  في  الشعر  كتابه:  في  الجواري  الستار 
هذه  بزعامة  البيعة  له  د  فجدَّ عاد  ثم  الموالي.  من  أكثرهم  آخرين  شعراء  فيها  أشرك 

البدعة، فقال))): 

شاركه  ولكنْ  الثورة،  هذه  من  الأكبرَ  القسطَ  ل  تحمَّ نواس  أبا  أن  »صحيحٌ 
إهمال  إلى  بقوة  دعا  الذي  هو  نواس  وأبو  عصره...  شعراء  من  آخرون  جماعةٌ  فيها 
الثورة، ورفع شعاراتها،  القصائد بوصف الأطلال، وأهمُّ من حمل رايات  استهلالِ 

وعمل على نشرها وإعلانها«. 

ومع هذا القول الحازم الذي يبدو ظالماً بإلقائه القسمَ الأعظمَ من أوزار هذه 
فيه  ما  بالشاعر فوق  قِ  الترفُّ فيه من  فاً،  يبقى حكماً مخفَّ فإنه  نواس،  أبي  البدعة على 
الأوزارِ  إلقاءَ  غ  تسوِّ التي  بالأدلة  الحكم  نشفعَ  بأن  يقضي  الإنصاف. والإنصافُ  من 
كلِّها أو جلِّها على ظهر المتَّهم، وأن نستمدَّ الأدلة من أفعالهِ وأقواله. والاعترافُ سيّد 

الأدلة.

لو علّل أبو نواس ازدراءَه الأطلالَ تعليلًا واقعيّاً، فقال: على الشاعر في العصر 
ر، والحضارةُ نسخت  العباسي أن يُقلع عن الوقوف على الأطلال وبكائها؛ لأنه تحضَّ
البداوة لما لامه غيرُ المتشبِّثين بحياة الصحراء، وعادات الأعراب. لكنه علَّل الإقلاع 
ر الأطلال ومَنْ يقفُ عليها، وراح يفضل عليها وعلى  غاً بالموبقات؛ إذْ حقَّ تعليلًا ممرَّ
وغِشيانُ  الحانات،  في  المخمور  ح  التطوُّ ومنها  الكبائر،  بأكبر  المجاهرةَ  بها  التغني 

القيان والغلمان، والانغماسُ في الأدناس ما ظهر منها وما بطن، فقال: 
ــذي قـــارِ ــارةٍ بـــالانْـــبـــارِ)))أحـــســـنُ مـــن مـــنـــزلٍ بـ ــ ــمَّ ــ ــنـــزلُ خ مـ
ــمُّ ريـــحـــانـــةٍ ونـــرجـــســـةٍ ــ ــ ــق بـــأكـــوارِوش ــنـ أحـــســـنُ مـــن أيـ

اتجاهات الغزل../98. 	(((
ديوانه /314. ذو قار: موضع قرب الكوفة. الأنبار: مدينة على الفرات غربي بغداد. أينق: ج ناقة.  	(((

أكوار: ج كور، الرحل وما يحمل على الناقة. الزُنَّار: حزام كان يلبسه أهل الذمة.



لغــزلاي: نلثااالفصل 

427

ــةٍ ــ ــي دَعَـ ــان فـ ــي ــق ــل ــــارِوعِــــشْــــرةٌ ل ــدٍ لــــزُنَّ ــ ــاق ــ مَــــــعْ رشـــــأ ع

لا يخفى على أصغر قارئٍ أصاب أدنى حظٍّ من دراسة الأدب ما في الأبيات 
السابقة من تحدٍّ للقيم الدينية، وإشاعةٍ للفواحش، وتفجير للغرائز. فكيف تتوقَّع أن 

يتقبَّل الخلفاءُ والفقهاء والأدباءُ موقفه هذا بقبول حسن؟ 

أبو نواس، وهو  به  ا جاهر  السابقةِ بعضاً ممَّ بالمخزيات  المفاخرةُ  وإذا كانت 
ى  يتحدَّ الشعواءَ على الأطلال، ففي ديوانه مجاهرةٌ بمخزيات أخرى  يحملُ حملته 
أصولاً  العرب  من  السخرية  ها  وأهمُّ الأطــال.  من  بالنيل  متعلِّلًا  كافَّة  العرب  بها 
القبائل  كُبريات  من  وهي  وأسد،  وقيس  بتميم  والزرايةُ  وأرضاً،  وتاريخاً  وفروعاً، 

العربية العريقة، وحطُّها مجتمعةً عن جرعة من كأس مترعة. قال أبو نواس:
يسائلُها دار  على  الشقيُّ  ــاجَ  البلدِ)))ع ارة  وعُجْت أسأل عن خمَّ
ولا شفى وجْدَ من يصبو إلى وَتدِِلا يُرْقئُ الله عينيْ مَنْ بكى حجراً
أسدِ؟قالوا: ذكرْتَ ديارَ الحيِّ من أسد بنو  مَنْ  لي:  قُلْ  ك  درُّ دَرَّ  لا 
الله من أحدِومَنْ تميمٌ، ومَنْ قيسٌ وإخوتُهم؟ ليس الأعاريبُ عند 
معتَّقةً واشربْها  عدمتُك،  ذا،  بَدِدعْ  والزَّ الماءِ  بين  تُعْنقِ  صفراءَ، 

النويهي، ويوسف بكار أن يدفعوا عن  ومهما يحاولْ شوقي ضيف، ومحمد 
أبي نواس نزعته الشعوبية، فأنت لا تستطيعُ بعد وقوفك على الأبيات السابقة إلَّ أن 
ترى طيف هذه النزعة يتراءى بين تضاعيفها. وقد تراءى هذا الطيف لمحمد نجيب 

البهبيتي، فقال))):

التقليدية للقصيدة  »فقد غلا أبو نواس في الدعوة إلى ترك الافتتاحية الغزلية 
القول  في  وأســرفَ  عليها.  والوقوف  عندها،  والبكاء  الديار  بقايا  حول  تدور  التي 
العدوِّ  موقفَ  التقليد  هذا  من  أوقفه  مذهباً،  تحقيرِها  في  وذهب  نبذِها،  بوجوب 

ديوانه /230. عاج: مال. 	(((
تاريخ الشعر العربي../417. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

428

المثل، وغلب اسمُه على هذا الاتجاه  لقد ذهبتْ عصبيتُه عليه مذهبَ  ل، حتى  الأوَّ
بَجْدته، وفاتقُ طريقته. وخلطَ أبو نواس بين  غلبةً، تركته وكأنَّه صاحبُه الأول، وابنُ 
باً  عداوةِ الوقوف على الديار، وعداوةِ أصحابها، حتى قاربَ أن يكون في ذلك متعصِّ
على العرب. فربط ذلك بينه وبين الشعوبيِّين، وجعلهم يحتضنونه، ويُكبرون منه ما 

استحقَّ الإكبار، وما لم يستحقه«.

ه، فإنه يظهر قبحه كذلك. ومَنْ يقرن تعصبَ  وإذا كان الشيءُ يُظْهر حسنهَ ضِدُّ
أبي نواس وجَحْدَه فضلَ العرب بتسامح البحتري وإقرارِه بفضل العجم يثبتْ لديه 
كانت  بل  متوهّماً،  طيفاً  تكنْ  لم  وللبهبيتي  لنا  تتراءى  التي  نواس  أبي  شعوبية  أن 
حقيقةً واقعة، يحرصُ الشاعر على إخفائها لئلا يحرمه إظهارُها من جوائز الخلفاء 

العرب.

عن  فرحلَ  شديد،  غمٌّ  ركبه  عربية  غير  بيدْ  المتوكّلُ  قُتل  أن  بعد  فالبحتريُّ 
حاضرة الخلافة، ومرَّ بإيوان كسرى، فوقفَ على أطلاله، وبكاها، وأطراها، وخلَّدها 
بقصيدة من أعظم القصائد الإنسانية، وختم وقوفَه على الطلل بشكر الحضارة التي 
، وبذكر ما للفرس من حضارة قديمة، لا يُنكَْرُ تأثيرُها في  خلَّفت هذا الأثر التاريخيَّ

حضارة العرب، فقال: 
داري الــدارُ  وليست  عندي،  باقتراب منها، ولا الجنسُ جنسيذاك 
أهلي عند  لأهلها  نُعْمى  غرسِغــيــرَ  خيرَ  ذكائها  من  غرسوا 

البحتري  قول  من  أحد«  من  الله  عند  الأعاريب  »ليس  نواس:  أبي  قولُ  فأين 
»غير نعمى لأهلها...«؟

وعلى وجود هذا التيار المعادي للأطلال، المشوب بشَوْب شعوبي جليّ أو 
الأغراض  أكثر  في  مات  المقدِّ على  التاريخيةَ  هيبتَها  تفرض  الأطلالُ  بقيت  خفيّ، 
التقليدية، لا لأنها تعبّر عن تعلّق العربي المتحضر ببداوته القديمة؛ بل لأنها تنطوي 
على مَعينٍ لا ينضب من مشاعر الوفاء، والإخلاص للأحبَّة، والحنين إلى الماضي، 
بالآباء،  الأبناء  وبرِّ  والصغير،  الكبير  الوطنين:  وحبِّ  بالأصول،  الفروع  وارتباط 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

429

التي نبت منها ثم أجبره شحُّ السماء على مبارحتها، لكنه  وتشبُّث الإنسان بالأرض 
ظلَّ مشدود القلب إليها. 

ا يدلُّك على رسوخ المقدمة الطللية الغزلية في الشعر العربيّ، وعجز مَنْ  وممَّ
عارضوها عن مغالبتها أمران: 

بعضَ  استهلُّوا   - أعجمية  أصول  من  وهم   - المعارضين  أكثر  أن  لُهما  أوَّ
قصائدهم بها. 

والمدح،  كالفخر  الأغراض  من  يلائمُها  ما  على  نفسَها  فرضتْ  أنها  والثاني 
وعلى ما لا يلائمها كالهجاء والرثاء. 

الشعوبية  إلى  نزوعاً  الشعراء  أشدِّ  مفاخره - وهو من  بعض  في  برد  بن  بشارُ 
الوليد وبشار بن برد))) وصفوا  الفخر بالأطلال)))، وأبو نواس ومُسْلمُ بن  - استهلَّ 

الأطلال قبل أن يمدحوا. وبشارٌ وصف الأطلال في قصيدة هجاء))).

وناهضُ بن ثومة))) }ت: نحو 220هـ{ وقف على الأطلال قبلَ أن يهجوَ نافع 
المديح)))  في  قصائده  لبعض  مقدمة  الأطلال  جعل  نواس  وأبو  الحارثي.  أشعر  بن 

وفي الهجاء))) حتى في التي هجا))) فيها العرب ونزار وفخر فيها باليمن.

مة الطللية مهيمنةً على مطالع القصائد في العصر العباسيِّ الأول  وبقاء المقدِّ
المقدمة،  ل  طوَّ من  فمنهم  بالأطلال.  الاحتفال  في  سواء  كانوا  الشعراء  أن  يعني  لا 
ر الأحبة، ومنهم  ها من الوقوف والبكاء والوصف وتذكُّ ل فيها القول، ووفَّاها حقَّ وفصَّ

ديوانه ص/80، 407، ط. دار صادر. 	(((
ديوانه ص/28-31-72-218-229-273، ط. دار صادر.  	(((

ديوانه ص/69، ط. دار صادر. 	(((
الأغاني 175/13. 	(((

ديوانه /21-220-523-524، ط. دار صادر. 	(((
ديوانه /341، ط. دار صادر. 	(((

ديوانه /90-387، ط. دار صادر.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

430

تخالف  بسمات  واتَّسم وصفُه  للتقاليد،  فجاء وقوفه مصانعةً  رها،  رها، وطوَّ من قصَّ
التقاليد بلا تحدّ، ولا ننسى التجديد. 

الشيباني }ت:  بن مزيد  يزيد  بن  بها خالد  لمِدْحةٍ مدح  م  قدَّ الطائي  تمام  فأبو 
ألهم  العرب  إلى  والممدوح  المادح  انتماء  أن  إلينا  ويُخيَّل  أبيات.  بثمانية  230هـ{ 
أخلقت  أزمنة  من  صاحبته  دار  على  تعاقب  ما  ر  فصوَّ والتفصيل،  التطويل  الشاعر 
جدتها، وأطفأت بهجتها، بعد أن كانت موطناً لظباء النساء اللواتي يسحرن بجمالهن 
طُلّاب الهوى. لكن هؤلاء النساء - على جمالهن الشبيه بجمال التماثيل - لم يكنّ 
الريبة. وأجملُ منهن  متصابيات، بل كنّ على حظٍّ من العفاف عظيم، يعصمهن من 
الحسن. وحسنها  في  هن  وتبزُّ السن،  في  تقاربهن  التي  ماوية  الشاعر  وأعفُّ صاحبة 
جعلها سيدة النساء، وجعل الحب عبداً لها، يلازمُها حيث حلَّت، وشدَّ إليها أحداق 

العشاق، فلم تنظر إلى غيرها من النساء. قال أبو تمام: 
أَنَحْلُ المغاني للبلِى هي أم نَهْبُ؟)))لقد أخذتْ من دار ماويّةَ الحقبُ
قرارةَ مَنْ يُصبي، ونُجْعَة مَنْ يصبوتحيَّرَ في آرامها الحُسْنُ، فاغتدتْ
مى الدُّ سكن  كما  برٍِّ  في  السربُسواكنُ  نفرَ  كما  سوء  منْ  نوافرُ 
أصبحتْ لغيداءَ،  أترابٌ  وليس لها في الحسنِ شكلٌ ولا ترِْبُكواكبُ 
يزلْ لم  النواظرِ،  قَيْدُ  منظرٌ  الحبُّلها  خفارته  في  ويغدو  يــروحُ 

ويخيَّلُ إلينا كذلك أن بشاراً حينما مدح يزيدَ بن عمر بن هبيرة الفزاري }ت: 
بني  البدوية في  أولُهما نشأتُه  بعاملين:  متأثراً  132هـ{ فأطال في صفة الأطلال، كان 

عقيل، وثانيهما عروبة الممدوح. 

د مكانها بتسمية المواضع التي  في بداية القصيدة حيّا بشارٌ دارَ سُعدى، وحدَّ

بمعنى  هنا  تحير:  العطية.  النَّحْل:  طويلة.  الزمان  من  البرهة  حقبة،  ج  الحقب:   .177/1 ديوانه  	(((
أقام. آرامها: نساءها. النجعة: الطلب والقصد؛ أي أصبحت مجمع المُصبيات من النسّاء وقصد 
النعمة  الغَيَد،  من  غيداء:  الظباء.  من  الفريق  السرب:  الصلاح.  البرّ:  الغزل.  طلاب  من  الصابين 

ن. قيد النواظر: لا يفارقها النظر. خفارته: عهده وذمته. والتثني. أتراب: متماثلات في السِّ



لغــزلاي: نلثااالفصل 

431

وراح  وأهله،  للطلل  إجلالاً  واستبكاهم  مطاياهم،  عن  أصحابَه  واستنزل  تكنفها، 
يُطلقُ الزفراتِ المحشرجةَ والعبراتِ الحبيسةَ، ويتذكر رَغَدَ الحياة يوم كانت سُعدى 
ترفلُ في هذا الربع، ويقرنُ رحيلَها الموجع بحبّه المقيم، ليثبتَ إخلاصَه لها، وتعلُّقه 

بدارها، فيقول: 
تَنْضُبِ ــذي  ب الـــدار  على  قَعْنَبِ)))سلِّم  فلوِى  حَوْضى،  فشطِّ 
رسْمها على  الركب  تركبِواستوقفِ  ولا  بــالــرســم،  ــلَّ  حُـ ــل  ب
ــه ــعُ ــا جَـــــرَى دم ــاه ــن ــرف الأشــيــبِلــمّــا ع الــعــانــس  ــع  دم بعد  مــا 
ــةٌ ــصَّ ــنُ بــهــا غُ ــي ــع من عَبْرة هاجت، ولم تسكبِ -:أقــــولُ - وال
ــهــا ــانُ وســكَّ الـــــدارُ  ــب  ــذه ت ــذْهــبِإن  يَ لــم  القلب  فــي  مــا  فـــإنَّ 
ــا ــهـ ــرابُـ ــا ســـعـــدى وأتـ ــه ــابُ ــت ــن عــيــشٍ حــافــل معجبِت ظــلِّ  فــي 

يجد  أن  الطليلة،  المقدمة  يدرس  وهو  الــدارس،  عليه  يقع  ما  أغرب  ولعلّ 
خمسة من كبار النقاد والدارسين العصريين يجمعون على مبايعة أبي نواس بزعامة 
الثورة على الأطلال، وعلى أن ثورته هذه تعبيرٌ عن شعوبيته، ثم يجد وصف الأطلال 

ر بعضَ المدائح.  في ديوان الشاعر نفسه، وقد تصدَّ

النقّاد فهم: د. طه حسين، ود. محمد مندور، ود. أحمد محمد الحوفي،  ا  أمَّ
ا المقدّماتُ الطللية فمنها قولُ  ود. محمد نجيب البهبيتي، ود. أحمد كمال زكي. وأمَّ

أبي نواس في مطلع قصيدة مدح بها آل الربيع:
ــومِ رس حسنَ  ــزدادُ  تـ دمــنٌ  على طول ما أَقْوَتْ، وطيبَ نسيمِ)))لمن 
كأنما حتى  عنهنَّ  البلِى  نعيمِتجافى  ــوبَ  ث الإقـــواء  على  لبسْنَ 
همومِوما زالَ مدلولاً على الربع عاشقٌ طليحُ  لــبــانــاتٍ  حَــسِــيــرُ 

الأبيات  معاني  ــدارسُ  ال يقرن  أن  بعد  تبهت  أو  تــزول  الغرابة  هذه  أن  غير 

ديوانه 145/1. تنضب وحوضى ولوى قعنب: أسماء مواضع. العانس: كبير السّن. 	(((
ديوانه /577. أقوت: خلت. الحسير: الكليل. لبانات: حاجات. طليح: متعب. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

432

فأبو نواس يكسو  القدماء على الأطلال.  يقابلُها من وقوف  بما  وصورها وعواطفها 
الطلَل المهجور ثوباً قشيباً، ويُجنبّه عواملَ الهدم، ومظاهرَ الخراب، ويجعلُه مقصِدَ 
ر مجلسَ خمر. فلماذا ظهرَ هذا النمطُ من المقدمات الطللية عند  اق، كأنَّه يصوِّ العُشَّ

أبي نواس، وهو رأس الرافضين لها، الثائرين عليها؟

يغلب على ظننا أنَّ صنيعَ الشاعر الثائر نبعَ من ثلاثة أشياء: أولُها حياتُه اللاهيةُ 
د  التفرُّ وإلى  الفني،  التجديد  إلى  ميلُه  وثانيها   . والهمُّ الغمُّ  يَعْرُها  لم  التي  المترفة 
أبو  فيها  ى  يتحدَّ المخالفة، لكنها مخالفة لا  متميّزة. وثالثها الإصرارُ على  بشخصية 

ياً صارخاً يثير عليه المتشبثين بالتقليد.  نواس القدماءَ تحدِّ

ركاب  في  سار  آخر،  لشاعر  أخرى  مقدمة  في  تتجلَّى  الهادئة  المخالفةُ  هذه 
الصخب  على  والموادعةَ  المصانعةَ  آثر  لكنه  الأطلال،  بوصف  وضاق  نواس،  أبي 

والشغب، وهو مسلم بن الوليد. 

عواطفَه  وبثَّها  الضلِّيل،  الشاعر  بطريقة  الطلل  على  الغواني  صريعُ  وقف  لقد 
ما  مةٍ واقعيَّة الأفكار والصور. وخلاصةُ  بمقدِّ مِيَّة، فجاءَ  لا عواطف غيلان صاحب 
ذهب إليه أنه لا يقفُ على دار ليس فيها معشوقةٌ يهواها، بل يتركها نَهْبَ العواصف 
الدارَ حين تخلو من  ة منطقية، فحواها أن  ع بحجَّ المنهمرة. وتذرَّ المدمّرة والأمطار 
الأحبَّة تفقدُ مكانتها عند الشاعر. ولهذا يجبُ عليه أن يقصدَ داراً أخرى تجمعُه بمن 

رت لعواطفه، وخَلَتْ من أحبَّته. قال مسلم بن الوليد:  ، لا داراً تنكَّ يحبُّ
وأرثيها أبكيها  الــدار  عن  إذا خَلَتْ من حبيبٍ لي مغانيها)))شُغلي 
درجتْ كلّما  تسفي  الروامسَ  تُبليهادَع  الأمــطــارَ  ودع  ــهــا،  ــرابَ ت
يها؟إنْ كان فيها الذي أهوى أقمتُ بها أُعَدِّ لا  لي  فما  عَداها  وإنْ 
ــركِ مــنــزلــةٌ ــت ــال ــةٍ ب ــزل ــن ــقُّ م ــ نواديهاأحَـ نفسي  هوى  مِنْ  تعطَّلَتْ 

ديوانه /216. الروامس: ج رامسة، الريح تثير التراب وتدفن الآثار. تسفي: تحمل التراب وتذروه.  	(((
تعطّلت: خلت.



لغــزلاي: نلثااالفصل 

433

فنية  واقعيةً  ثورةً  بالأطلال  فثارَ  الوليد،  بن  مسلم  منهجَ  نواس  أبو  نهج  ولو 
الله  عند  الأعاريبُ  »ليس  شعارها  يُجْعَلُ  ولا  الشعوبية،  وحولُ  غها  تمرِّ لا  خالصة، 
آراءَه  والمحدثون  قدماؤهم  والنقاد  الأدباءُ  ى  ولتلقَّ الزوبعةَ،  هذه  أثار  لما  أحد«  من 
د وأمتع، أو أفسد ونُبِّه على  إمّا بالقبول المعقول، وإمّا بالرفض المقرون بالنقد، فجدَّ
والمهارشة،  المناطحة  طريقَ  التجديد  إلى  يسلك  أن  إلَّ  أبى  لكنه  فأصلحه.  فساده، 
فكان كبش نطاح، وكلب هِراش، فأثار غباراً ولم يرفع جداراً. وبقي صرحُ التجديد 
في هذا المضمار من صنع مسلم بن الوليد، وطارت الرياح بغبار أبي نواس كل مطير. 

2 - وصف الظعائن
نْ يقفون عليها،  لم يقف أبو نواس ثورته على الأطلال عند السخرية منها وممَّ
ويناجونها، ويبكونها. ولو وقف عند هذا الحدّ لالتمسْتَ له بعضَ العذر. ولكنه تمادى 
فيما دعا إليه، وأوغل في النهج الذي انتهجه، وراح يسخرُ من الأحبة الذين يظعنون 

عن الديار، ويخلِّفونها أطلالاً دوارس سخريةً يرافقُها الجفاءُ، ويفارقها الوفاء. 

بارحه  حجر  لأنه  بالطلل؛  ضيق  من  نواس  أبا  يعرو  ا  عمَّ تتغاضى  كنت  وإذا 
البشر، فأنت لا تستطيع أن تغتفر ازدراءه بمن كان يحبُّهم، ثم أجبرهم الجدبُ على 
مفارقة ديارهم، وانتجاع مرتع خصب، بل تجدُ في استبداله معشوقاً بمعشوق ضرباً 

من الهجر الخسيس، والغدر الذي لا يليقُ بمروءة الإنسان. قال أبو نواس: 
الـــطـــلـــلْ ــى  ــلـ عـ تـــبـــكـــيـــنَّ  رحــــلْ)))لا  إذا  الــحــبــيــب  ــى  ــل وع
ــلْ ــق ــا ت ــ ــاب عـــنـــك ف ــ ــن غـ ــ ــا فـــعَـــلْم ــ ــري م ــعـ ــا لـــيـــت شـ ــ ي
ــه ب بـــــــــدلاً  تـــلـــتـــمـــسْ  ــيْ بـــــدَلْإنْ  ــ ــف ــ ــاً تـــجـــدْ أل ــ ــوم ــ ي

لو  أو  نواس،  أبي  مذهب  الأول  العباسيّ  العصر  في  الغزل  شعراءُ  ذهب  لو 
دت العواطف في الصدور، وحلّت الشهوةُ محلَّ المروءة،  صَدَعُوا بما أمرهم به لتجمَّ

وخلا الغزل من توديع الأحبة، وتشييع الظعائن، وغدا تصويراً لغريزة الجنس.

اتجاهات الغزل.../101. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

434

 - الغزل  في  الروح  على  الجسد  تغليب  من  به  اتّهم  ما  على   - برد  بن  فبشّارُ 
بوصف  الهجوَ  يستهلَّ  أن  عجرد  حماد  هجو  في  ينسَ  ولم  نواس،  أبي  غلوَّ  يَغْلُ  لم 

الظعائن، لا لأنه مقلِّد؛ بل لأن فيه بقية من وفاء بعهد من يحبّ. 

الإبل،  وصف  من  ه  حقَّ التقليديَّ  الغرضَ  هذا  يــوفِّ  لم  بشاراً  أن  صحيحٌ 
من  المطلة  النساء  عيون  رْ  يصوِّ ولم  ومزينة،  ملوّنة  ونمارق  هوادج  من  يعلوها  وما 
ا لإيثاره الحديث عن العواطف الخفيّة على رسم الصور  ه، وإمَّ الوصاوص، إمّا لضُرِّ
المرئية، إَّل أنه وُفِّق في التغنيّ بالمشاعر التي باح بها دمعُه كما يبوحُ العِطرُ برائحته، 
وفي سؤاله صديقه البصيرَ عمّا ترى عيناه اللتان تُشيِّعان الظعائنَ، وهن يَجُزْنَ بحري 

راب. قال بشار: الرمال والسَّ

تلمْني فــا  ــتُ،  هــوي قــد  ــجــرُ  قــرْحُ)))أأب الهجران  من  كبدي  على 
ضميرٍ عن  فأخبرَ  دمعي،  نفحُجرى  عليه  دلَّ  المسكِ  كجاري 
ــار بــنــو يــزيــد؟ ــن سـ المصحُّأســـائـــلُ أيـ الــخــبــرُ  منهم  وعــنــدي 
عِــيــراً بالنقب  ــرى  ت هــل  ــجــرُ  ــحُأأب ــلْ ــهــا سَـــلَـــمٌ وطَ ــلُ، كــأنَّ ــمــي ت
مــتــواتــراتٍ النقا  على  ــنَ  ــرجْ شَبْحُ؟خَ لهن  السراب  في  نواعبَ 

الظعائن،  نهجَ منهجَ بشار في وصف  الحديد،  الوليد، على بصره  ومسلمُ بن 
مكلَّلة  وهي  الأسنمة  على  الهوادج  ترنُّح  ولا  البيداء،  في  الإبل  تهادِيَ  يصوّر  فلم 
أصاب  عمّا  فتحدّث  النفسي،  بأثره  المرئي  المشهد  من  اكتفى  بل  المصبَّغة.  بالبرود 
ف إلى عودتهم، وأتبعهم عينيه وعينيْ صاحبه  قلبه من حزن بعدما فارقه أحبته، وتلهَّ
لكن  الهملان،  عن  وعينيه  الخفقان،  عن  فؤادَه  ونهى  النظر.  واستراق  الأثر،  ب  لتعقُّ

نهيه لم يزد الصدر إَّل خفقاً، والجفن إَّل دفقاً. قال مسلم بن الوليد:

ديوانه /145. أبجر: اسم صاحب الشاعر. القُرْح: الجرح في الجسد والقَرْح بالفتح: ألم النفس  	(((
لم والطلح:  الرائحة. النقب: الطريق في الجبل. السَّ انتشار  النفح:  والكمد وقيل: هما مترادفان. 

ضربان من الشجر له شوك. النقّا: الكثيب من الرمل. متواترات: متتابعات. نواعب: مسرعات.



لغــزلاي: نلثااالفصل 

435

ــولاً ــم ــا بــكــيْــتَ ظــعــائــنــاً وحُ مخبولا)))ه فراقُهم  الــفــؤادَ  تــرك 
لفرقةٍ ــلــون  ــزائ ف الــخــلــيــطُ  ــا  ـ قفولاأمَّ راجــعــيــن  ــم  ــراه ت فمتى 
مخالساً الرقيب  عينَ  كليلاأتبعتهم  الأســيــرُ  نظر  كما  لحظاً، 
الكرى السرورُ ولا  أُديـــاتاللهِ ما جهل  ــاءِ  ــق ــل ال ــن  م الـــفـــراقَ  أنَّ 
وجيبُه زاد  القلب  ــرتُ  زج ــإذا  هُمولاف فاض  الدمع  حبسْتُ  وإذا 

وليس لك أن تعلِّلَ إعراض بشار ومسلم عن تصوير الهوادج المترنحة على 
ظهور النوق، ومن فيها من النساء بما عللت به إعراض أبي نواس. فالحسن بن هانئ 
كان يزدري البداوة وما يتصل بها منطلقاً من شعوبيته. أما بشار على شعوبيته، فقد نشأ 
اب آفاق. وأما مسلم فقد أيفع في الكوفة،  في البصرة، وعاش في بغداد مقيماً لا جوَّ
مات،  أن  إلى  فيها  فأقام  جرجان،  بريد  سهل  بن  الفضل  ولاه  ثم  بغداد،  في  وشبَّ 

فالشاعران حضريان، أو إلى الحضارة أقرب، فكيف يصفان ما لا يعرفان. 
البدوية.  المشاهد  تصوير  في  تمام  أبي  زهد  تعلِّل  أن  تستطيعُ  نفسِها  وبالعلَّة 
بريد  وتولَّى  المعتصمَ،  ولزم  بغدادَ،  في  عاش  حوران،  من  قرويٌ  أوس  بن  فحبيبُ 
ي والحلّ والترحال،  المَوْصل حتى مات، ولهذا لم يُتَحْ له ما أُتيح للأعراب من التبدِّ

ليُتاحَ له أن يصفَ الظعائن وصفاً دقيقاً يُحيط بمشاهدها كلها.
التي  الدار  عن  بالسؤال  عنه  رحلت  التي  الظعينة  وصف  من  تمام  أبو  اجتزأ 
ا عراه بعد سفرها. لقد أطاعت  ى ممَّ تْ شطرها، ثم عاتبها لإغفالها توديعَه، وتشكَّ يممَّ
، وحَرَمتْ قلبَه السلوانَ، وعينيه الرقادَ. وكافأتْ  فيه دواعيَ الفرقة، وأشمتتْ به العدوَّ

وصلَه بالهجر، ووفاءَه بالغدر، فقال:
حلَّتِ الــمــواطــن  أيَّ  ــــتِ)))نُسائلُها  وأيَّ أَوْطــنــتــهــا  ديـــار  وأيَّ 

الخفقان  الوجيب:  وغُلِب.  نُصِر  ــل:  أُدي ضعيف.  كليل:  العقل.  فساد  الخبل:   .53/ ديوانه  	(((
والاضطراب. 

ديوانه 299/1. أوطنتها: جعلتها وطناً. أيّت: بمعنى تأيّت أقامت. إلينا: الجار والمجرور متعلقان  	(((
بأشارت. أسخنت: أنزل بها ما يبكيها. قرّت: سكنت واطمأنت. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

436

فودَّعتْ أشارت  لو  عليها  وأومــتوماذا  الــبــنــان  ــراف  ــأط ب إلينا 
النوى بها  تولَّت  أن  إلَّ  كان  تولتوما  لما  القلب  ــزاءُ  عـ ــى  فــولَّ
فأُسْخِنَت العاشقين  عيونُ  ا  تِفأمَّ فــقــرَّ الشامتين  عــيــونُ  ـــا  وأمَّ
دعا إذْ  وليْتُ  البينُ  دعاني  ولبَّتفلمّا  ــه،  ــتْ ــاوعَ ط دعــاهــا  ــا  ــمَّ ول
بذمةٍ أوفــى  ــان  ك مثلي  أَرَ  تيفلم  وذِمَّ عهدي  تَرْع  لم  مثلها  ولا 

ومَنْ ينتقلْ من الحواضر إلى البوادي، ويستمعْ إلى شعراء الأعراب يُنشدون 
ته. ومِنْ هؤلاء الشعراء عبدُ الله بن عبيد الله المشهور  في وصف الظعائن يظفرْ بضالَّ
بكنيته ابن الدمينة }توفي بين 180-183هـ{. وهو - كما قال الزركليُّ في ترجمته -: 
الغزلُ  أكثر شعره  أو هاجياً.  مادحاً  يُرى  أن  قلَّ  الناس شعراً،  أرقّ  بدوي من  »شاعر 
والنسيبُ والفخر«. ومن مدائحه القليلة قصيدةٌ مدح فيها معنَ بن زائدة الشيبانيّ }ت: 

151هـ{، وصوّر فيها الظعائنَ تصويراً، بزَّ فيه مَنْ ذكرنا مِن كبار الشعراء الحضريين.

الظاعنات،  النساء  إذ صور  الرحلة،  بداية  الظعائن من  الدمينة وصف  ابن  بدأ 
وهن يلقين الرحال الثقال على ضخام الجمال، ويذللنها بأعنة متينة، أحسنت الأيدي 
أنيقة،  الناس هوادج  أعين  فسترتهن عن  ارتقين ظهورها،  ثم  فتلها وجدلها،  الصناع 

أسدلت عليها أستار من نسيج رقيق أحمر ازدان بالوشي: 
ــرٍ ــنَ لــأحــمــال كـــلَّ مُــضَــبَّ بْـ ــرَّ قُنابلِ)))قَـ المنكبين  فَعْم  كالقَصْر 
ـــة بـــأزِمَّ ــا  ــه ــنَ ــعْ ــشَّ خَ إذا  ــى  جوادلِحــت الأكــفِّ  ماهرةِ  صُنْع  من 

ديوانه /74. مضبر: جمل مُوثق الخَلْق. كالقصر: يريد ضخماً. فعم: ممتلئ. قنابل: غليظ شديد،  	(((
أنف  في  أو عود يجعلان  في حلقة  يُشدّ  زمام، خيط  الأزمّة: ج  ذللنها.  الرأس. خشّعنها:  ضخم 
البعير ثم يشدان إلى طرف المقود. وارين: سترن. المحبر: الثوب الذي أجيد صنعه. الرّقم: ثوب 
أو  سمرة  والحوة:  الهودج،  أو  للرحل  صفة  أحوى:  طوال.  سوابغ  غدافل:  الوشي.  من  مخطط 
خضرة تميل إلى السّواد. القاتر: الجيد الوقوع على ظهر المطية من الرحال فلا يعقرها. الطرف: 
الكريم من الخيل وهم يشبهون الهوادج بالخيل. جاف: غليظ. متضائل: صغير منضم بعضه إلى 

تر. بعض. الأرجوان: ثياب حُمر. الريط: ج ريطة: ملاءة. رهاف: رقيق. السديف: السِّ



لغــزلاي: نلثااالفصل 

437

وطولَها جَسَامهن  عَرْض  ــن رقــمــهــنَّ غُــدافـِـلِواريْــنَ  ــرٍ م بــمــحــبَّ
ــوى قــاتــرٍ ــوْنــهــن بــكــلِّ أحـ مُتضائلِوعــلَ ولا  جافٍ  لا  كالطِّرْف، 
مقنَّع ــوان  ــ ــالأرْجُ ــ ب ــبٍ  مُخايلِبــمــحــجَّ السديف  ــافِ  رهَّ يْط  بالرَّ

الشفيف  بالنسيج  المزدانةَ  الــهــوادجَ  المنعماتُ  الظعائنُ  ولجت  أن  وبعد 
باح الملاح، فإذا البدورُ تبزغ من الخدور،  المخطَّط نظر ابنُ الدمينة إلى وجوههن الصِّ
وإذا الزينةُ تزيدهن جمالاً ودلالاً، وأجملُ ما رأى من الجمال الذي لم يبارح مخيلته 
منه ومن  ع  يتضوَّ منها وشاحٌ رقيق من حرير،  الضامرة، وحول كل خصر  خصورُهن 
ترائبها أَرَجُ العبير، وشيءٌ أجملُ من كلِّ جمال، وهو الحياءُ الذي يعصمُ المرأةَ العربية 

لين. قال ابن الدمينة: م مفاتنها على العشاق المتطفِّ العفيفة الشريفة من الريبة، ويحرِّ
منظرٍ ــنَ  ــسَ أحْ ــأْنَ  ــيَّ ه إذا  بتواكُلِ)))حتى  ولا  عُنفٍ،  بلا  حــالاً 
أخْــدارَهــا أتْ  تــبــوَّ الجمال  عواطلِفــوق  غيرُ  لِّ  الـــدَّ مِــاحُ  خُـــرْدٌ 
وشاحُها يجولُ  بهكنة،  كلِّ  عن خَصْرها، والخصرُ ليس بجائلِمن 
بجَيْبها العبير  نــفــحُ  ــةٍ،  ــوب ــب بطائلِرُعْ المُحِبَّ  تصلُ  ولا  عبقٌ، 
بعده قيل  و)ســوفَ(   ) بـ)علَّ بمزايليإَّل  خيالُها  وليس  خُــلْــفٌ، 

ظعائنُ  به  حظيتْ  ما  يعدِلُ  لًا،  مفصَّ وصفاً  العباسيّ  العصر  في  تجدُ  وقلَّما 
بعدما  الغزل  من  الضرب  هذا  عن  الشعراءَ  أبعدت  الحضارة  كأنَّ  السابقة،  الأبيات 
أبعدتهم عن الصحراء، فزهدوا في تصويرِ الظعائن زهدهم في الوقوف على الأطلال. 
وهَبْهم أرادوا أن يقلِّدوا وأن يصفوا ما لم يَشْهدوا، فتقليدهم يكتفي ببيتين أو ثلاثة، 
ك - واسمُه عليُّ بن جبلة - }ت: 213هـ{. وهو  على النحو الذي تلقاه في شعر العكوَّ

ر. شاعر بغدادي متحضِّ

الدل:  الحييّة.  أو  البكر  النساء. خرد: ج خريدة،  الهودج أو نحوه من مراكب  الأخدار: ج خِدر،  	(((
الرائحة.  انتشار  النفح:  الهيئة. عواطل: لا حلي لهن. بهكنة: شابة. رعبوبة: بيضاء ناعمة.  حسن 

العبير: أخلاط من الطيب. الجيب: فتحة القميص في أعلاه كنى بها عن الصدر. مزايل: مفارق. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

438

هوادجهن  فجعلَ  الظعائن،  وصف  من  حظٌّ  له  يكون  أن  العكوكُ  أراد 
تْ  الحمراءَ والصفراء، وهي على ظهور الإبل رُطباً خالطتْ صفرته حمرةٌ، وتدلَّ
قطوفُه من رؤوس النخل متوهّجةً تحت أشعة الشمس، وخُيِّل إليه أن في الهوادج 
ظباءً زانهن الخَفَرُ والحَوَرُ، كأنهن المها التي راحت ترتعُ في ديارهن بعدما رحلن 

عنها، فقال:

ـــ ــكَ حُـــــمـــــولُ الـ ــيْـ ــنـ ــيـ ــعـ ــرُ)))وبـ ــيـ ــيِّ والـــبـــيـــنُ الـــشـــطـ ــ حـ
ــتْ ــ ــاع ــ ــل أش ــخـ ــنـ ــذرى الـ ــ ــ ــورُكـ ــ ــدب ــ زهــــوَهــــا الــــريــــحُ ال
ــورٌ ــ ــــفــــتْ بـــــالـــــدار حـ وغــــــدتْ فـــي الـــظـــعـــنِ حـــورُخُــــلِّ

الهودج،  ظعينةَ  بها  ع  يودِّ التي  اللهفة  بمثل  السفينة  ظعينةَ  الشاعرُ  ع  ودَّ وربما 
كأن يقول مسلمُ بن الوليد: 

يُخبرنا الـــفـــراتِ  ــاءَ  مـ لــيــتَ  ــا  ــفــنُ)))ي الــسُّ بأهلهِا  ــتْ  ــولَّ ت ــن  أي

، فإنَّ بقاءَه، على ضؤولته، دليلٌ  ومهما يضؤلْ حظُّ الظعائن من الشعر العباسيِّ
على سموِّ هذا الضرب من الغزل، وأصالته وإنسانيته واعتلاقه النفسَ العربية الوفية؛ 
أبا  جعلتْ  التي  النفعية  العلاقات  أوضارِ  من  دَها  وتجرُّ ورقيَّها  صفاءها  ر  يصوِّ لأنه 

ر لمن يزعم أنه يحبُّهم، ثم يستبدلُ بالمحبوب ألفيْ بدل، لا بدلاً واحداً.  نواس يتنكَّ

3 - مناجاةُ الطيف 
»ألفيْ  عن  البحث  على  ظعنهُا  يحمله  لم  العربيّ  الشاعر  معشوقة  ظعنتَ  إذا 
بدل« لأنها تخلِّف له بدلاً يوافيه قبل أن يبحث عنه. وهذا البدلُ ليس أكثر من ماضيه 
الوضيء، وحنينه المتّقد، وشوقه المبرّح، وذكرياته المتوهّجة، حتى ليخيل إليك أن 

ن يوصف به النخل  شعره /58. الحمول: الهوادج. البين الشطير: النية البعيدة. زهو: البُسر الملوَّ 	(((
إذا ظهرت فيه الحمرة والصفرة. حور الأولى: بقر الوحش، والثانية النساء.

ربيعة  يصف  حيث   165/ المعتز  ابن  طبقات  انظر  بغلة،  على  الحبيبة  تظعن  وقد   .173/ ديوانه  	(((
الرقي ارتحال حبيبته على بغلة.



لغــزلاي: نلثااالفصل 

439

هذه العناصر النفسية التي تجتمع في طَيْف المحبوبة ضربٌ من المكافأة، وأن الشاعر 
يكافأ بالطيف لإخلاصه ووفائه وإقامته على العهد. 

ا كان الطيف المُلِمُّ بالشاعر ومضةً عارضة، تشتعلُ وتنطفئ، لا بشراً سويّاً  ولمَّ
الشعر  في  يَهُ  تجلِّ فإن  المُقام،  ملَّ  إن  يظعن  ثم  يقيم،  أن  الله  ما شاء  الشاعر  مع  يقيم 
عُ. ولهذا تلقاه لدى أكثر الشعراء  كتمثُّله في الحياة كلاهما سحابةُ صيف عن قليل تقشَّ
دُ  يتفرَّ قلَّما  لكنه  رؤوسها،  به  ج  تُتوَّ إكليلًا  أو  القصائد،  تضاعيفُ  به  تزدان  وشياً، 

بقصيدة كاملة. 

من  آخر  غرض  إلى  الشاعر  منه  يلجُ  باباً  جعلَه  القصائد  مطالع  في  ووقوعُه 
الأغراض التقليدية. وفي العصر العباسيّ الأول زاحم الطيفُ الطلل، وزَحَمه في كثير 
من القصائد عن المطالع، حتى غدا كثيرٌ من الشعراء يستهلُّون مدائحهم به، وكأنَّهم 
كانوا يرونَ أن الانتقال من خيال المحبوب إلى حقيقةِ الممدوح أمرٌ سائغ؛ لأن في 

الغزل والمدح جوهراً واحداً، وهو الإعجابُ والحبّ، والتغنيّ بالسجايا الحميدة. 

سريعة  إلمامة  رصد  المهلبي  حاتم  بن  يزيد  بها  مدح  قصيدة  في  الرقي  ربيعة 
وخلَّفه  مضى،  حتى  يحييه  يكد  لم  فهو  الليل،  منتصف  في  صاحبته  طيف  به  ألمها 

خافق القلب، فقال: 
مُطيفا ــالاً  خــي رأتْ  لعين  ــنْ  وقــوفــا)))مَـ علينا  هــكــذا  واقــفــاً 
فحيَّا  ، ألــــمَّ ــاً،  مَـــوْهِـــنـ ضعيفاطـــارقـــاً  قــلــبــاً  فــهــاج  ــى،  ــ ولَّ ثـــمَّ 

ومسلم بن الوليد ألمَّ به طيف المحبوب إلمامةً طويلةً شفته من ألمٍ، وأصابته 
بآلام، وأمتعُ ما متَّعته به أنها استطاعت أن تخترق سور الرقابة، وتخادع العذال، وتأتيه 

بمحبوبه يساهره ويسامره، والوشاة غافلون. قال صريع الغواني:
إلماما مــنــك  حــمــدْنــا  الــخــيــال  أسقاما)))طــيــفَ  هيَّجْتَ  وقد  سُقماً،  ــتَ  داوي

شعره /47. موهناً: منتصف الليل. 	(((
ديوانه /61. الفلق: الصبح. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

440

بنا ألــــم  زَوْراً  رعــــى  واشٍ  ــه  ــل ــان يــمــنــعُــنــا فــي الــنــوم أحــامــا ل لــو كـ
حارسنا الــلــيــلَ  ــات  وبـ هــجــوداً،  نــامــابتنا  لـــه  اســتــعــلــى  ــقُ  ــل ــف ال إذا  ــى  حــت

وإذا كان العذول قد سهر الليلَ، وهو يراقبُ صريعَ الغواني ليحول بينه وبين 
عليه  هبَّتْ  حفصة  أبي  بن  مروان  فإنَّ  الفجر،  بزغ  حتى  ينمْ  ولم  زيارتها،  يرجو  من 
أنسامٌ عطرة كأنفاس الربيع حينما زاره طيفُ محبوبته الخفرة، وهو نائم، فاستردَّ في 
يعروها سأم.  يحاور صاحبته محاورة لا  الآفل، وراح  الراحل، وشبابَه  صِباه  الحلم 

قال ابن أبي حفصة: 
خيالَها فــحــيِّ  ــرةً،  ــ زائ دلالَها)))طــرقَــتْــك  بالحياء  تخلطُ  بيضاءَ، 
ومثلُها فاستقادَ،  ــؤادَك،  ف فأمالَهاقــادتْ  الصبا،  إلى  القلوبَ  قاد 
روضــة بنفحة  طــرقــتْ  ــمــا  ظلالَهاوكــأنَّ الربيع  ــمُ  دي بها  ت  سحَّ
ساً معرِّ المنام  في  تُسائلُ  سؤالَهاباتتْ  يَمَلُّ  لا  أشعث،  بالبيدِ 

لقد حول طيفُ المحبوبة في الأبيات السابقة صحراءَ الشاعر إلى جنة وارفة. 
الفلواتِ،  المحبوبة  دون  تطويَ  كأنْ  الخوارق،  فعل  على  أسطورية  قدرةٌ  وللأحلام 
من  ثلة  مع  فغطَّ  السفر،  عناء  غلبه  مفارق،  بعاشق  تُلمَّ  لكي  الظلمات  بها  وتخترق 
مسافرين ربطوا أعنة جمالهم بأيديهم. أمّا العاشق فهو الشاعر أشجع السلمي، وأمّا 
لَتْه ما يبتغيه، فقال:  المحبوبة فهي سعاد التي وافته في الحلم، وأبت أن تحييه، لكنها نوَّ

ــعــدَ الــمــنــامِ الــظــام)))حـــيِّ طــيــفــاً أتـــاك ب ــوْلَ  هَـ إليك  يَتَخطَّى 
البيـ ـــةِ  بـــالـــرقَّ ــاك  ــ أت إذْ  الحرامِحـــيِّـــهِ  البلاد  من  يسري  ــاءِ  ض
سُكارى نحو  العقيق  بطْنَ  نيامجــازَ  صَرْعى  المسيرِ،  عقارِ  من 
لفّوا ــم  ث ــقٍ،  ــنـُ أَيْـ عند  ــي كـــفٍّ بــفــضــلِ ثـِـنـْـيِ زِمـــامهَــجَــعــوا  ــنْ ثِ

شعره /96. استقاد: خضع وانقاد. النفحة: الدفعة من الريح. سحّ: انهلّ بغزارة. المعرس: الذي  	(((
ينزل آخر الليل.

أخبار الشعراء المحدثين /117. عقار: خمر. أينق: ج ناقة. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

441

ومنَّا ســعــادَ  مــن  الــشــعْــثَ  ت  ــا مـــن الأحــــاملمَّ ــن ــن ــي رُسُـــــــلٌ ب
وجــادتْ عنا،  بالسلام  ــا وطــيــفــهــا فـــي الــمــنــامبخلتْ  ــواه ــه ب

الطيف معنىً وقع عليه شاعران،  العباسيين في صفةِ  وَرَد عن  ما  ومن ألطف 
كان  وإذا  231هـ{.  الطائي }ت:  تمام  وأبو  198هـ{  الأحنف }ت:  بن  العباسُ  وهما: 
ينطوي  فيما  ى  تتبدَّ المعنى  ابن الأحنف. ولطافةُ  إلى  يعزى  فالفضل  للسابق  الفضل 

عليه من تحليل نفسي.

رُ أن »الحلم مجموعُ الصور التي يراها النائم في نومه.. ومن  علم النفس))) يقرِّ
الأحلام ما يحدث خلال هجوم النوم على الإنسان.. وقد تُطلق الأحلامُ مجازاً على 
للحياة«.  الانتباه  نقص  عن  تنشأ  وهي  يقظته،  في  الإنسان  يتخيَّلها  التي  رات  التصوُّ
ولك أن تضيف إلى ما يقول علم النفس أن نقص الانتباه إلى الحياة ناجم عن انشغال 

الخيال بفكرة تلحُّ عليه، وصورة تلازمه. 

ر هذه الحالة، فذكر أن طيف المحبوبة يتجلَّى له متى  والعبّاس بن الأحنف صوَّ
همّ بالنوم، ويظل متجلّياً ما دام نائماً، وأن هذا الطيف ليس زائراً يوافيه من الخارج، 

ر يفيض من داخل النفس؛ فقال:  وإنما هو تصوُّ
عيني نصبَ  أرقــدُ  حين  ــزولُخيالُكِ  انــتــبــاهــي لا يـ ــت  ــى وقـ إلـ
ــةً، ولــكــنْ ــل ــي ص ــزورن النفس عنك هو الوصولُولــيــس ي حديثُ 

وذهب أبو تمام المذهبَ نفسه، لكنه عَرَض المعنى بصورة حيَّة متحركة. لقد 
ر أن عقله يظلُّ في صحو دائم.  أنكر أن يكون طيفُ المحبوبة ضيفاً أتاه من بعيد، وقرَّ
المحبوبة من ماضيه  الفجر، أخرج عقلُه صورة  الكون عند  الناس، وهدأ  فمتى رقد 
المخزون في غور النفس، فإذا هو يتراءى له، كما تتراءى صورُ الأشياء على سطح 
بعد  ويتصيَّدُه  الطيفَ،  يستدعي  الذي  هو  العاشق  أن  التحليل  هذا  وفحوى  المرآة. 

د، كأنه يقنصُ غزالاً شارداً بفخ من فخاخ الأحلام. قال أبو تمام:  ترصُّ

المعجم الفلسفيّ 497/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

442

أزاركَـــهُ بل  لا  لها،  الخيالُ  فكرٌ، إذا نام فكرُ الخَلْق لم ينمِ)))زار 
له نــصــبْــتَ  ــا  لــمَّ تقنَّصْتَهُ  الحُلُمِظــبــيٌّ  من  أشراكاً  الليل  آخر  في 

4 - غزل المطالع 
العربي  الشعر  في  وأشيعها  الضروب  أقدمَ  الغزل  من  الضرب  هذا  كان  ربَّما 
عامةً، وفي مطالع القصائد خاصّةً. وقِدَمُه ناجمٌ عن لُصوقه بغريزة الجنس، وتعبيره 
مشفوعةً  العلاقة  هذه  أكانت  سواء  بالأنثى،  الذكر  علاقة  عن  المفترى  أو  الصادق 

بتجربة وقعتْ، وحبّ اضطرم، أم كانت لمحةً عابرة صادرة عن نزوة وشهوة.

وشيوعُه ناجمٌ عن ميل النفوس إليه، وتعلُّق القلوب والأسماع به؛ لأنه يقتدحُ 
اختلاف  على  إليه  يُصغون  مَنْ  آذان  الشاعر  فم  إلى  وتشدُّ  ج،  تتوهَّ وضيئة،  شرارة 
إلف  من  به  يحلم  ما  إلى  ف  يتشوَّ المراهق  فالصبيُّ  وأسنانهم:  وألوانهم  أجناسهم 
ر من شبابه ما انطوى، ومن ربيعه ما  النساء، والشابُّ يثار بشرار الغزل، والشيخ يتذكَّ

ذوى، ومن جمره ما انطفأ، فإذا الناسُ كلُّهم مفتونون بما يسمعون. 

ونحن لا ننكر أن غزلَ المطالع قد يكونُ حلْيةً فنية، أو بهرجةً أدبية، لا روح 
ن، لا رائحة له. ومع ذلك كلّه فإن حظَّه من الجمال  فيها، أو ورداً صُنع من شمع ملوَّ
في هذا  يبثُّون  السامعين  كأنَّ  الناس،  نفوس  في  التأثير  القدرةَ على  يمنحه  الصناعيّ 
بها،  وا  مــرُّ التي  التجارب  ودفءَ  تخالطُهم،  التي  العواطف  عبيرَ  الصناعي  الــورد 
قَ الذكريات التي تعمر  ه، وتألُّ ه، وحُلوه ومُرِّ سوا بوصله وصدِّ وأَرَج الحبّ الذي تمرَّ
يبلِّغُ  التعاون  وبهذا   . حيٌّ والمصنوعُ   ، حارٌّ والبارد  صادقٌ،  المكذوبُ  فإذا  قلوبهم، 

السامعُ الشاعرَ غايته.

ا يساعد على بثِّ الحياة في هذا النمط من الغزل أن يحاورَ الشاعر صديقاً،  وممَّ
أبي حفصة استهلَّ  بن  بالتقريع. ومروانُ  نسيبه  ى  يتلقَّ أو عذولاً  يقاسيه،  فيما  يجاريه 

ديوانه 185/3.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

443

قصيدة مدح بها معنَ بن زائدة بأبيات بدأها بالردِّ على عذولين استنكرا حبه، وظلماه 
ب، وذاقا حلاوة ما ذاق ومرارته، لآضَ لومُهما عطفاً عليه،  با ما جرَّ إذْ لاماه. ولو جرَّ
الشاعر في  العاشق. حجةُ  العاذل قد تدحضُ حجة  به. ولكن حجة  قاً  ترفُّ وتعنيفُهما 
تشبثه بحبه عجزُه عن أن يغالب سلطان الهوى. وحجةُ عاذليه في تقريعه أن الشاعر 

اكتهلَ وشاخ، وتصابي الشيخ سفاه لا يليقُ بحلمه وحكمته. قال ابن أبي حفصة: 
عــاذلاكــا ــكٍ  ــالـ مـ أمِّ  فـــي  ــا أنــصــفــاكــا)))لام  ــرُ الإلـــهِ م ــمْ ــعَ ولَ
ــا ــح مــمَّ ــب غــيــرُ هواكاوكـِـــا عــاذلــيْــك أص هـــواهُ  ــواً،  ــل خ ــك  ب
بــاه ــو جــرَّ ــوى، ول ــه ــذلا فــي ال عــذراكــاع أو  بــكــيْــتَ،  إذْ  أســعــدا 
قالا: اللومِ  ذا  بعضَ  قلتُ:  صباكاكلّما  المشيبِ  بعد  جهلًا  إنَّ 
قلباً ــه  وان مــالــكٍ،  أمِّ  عن  ــا فاسلُ  ــاك ــنَّ ــه ع ــ ــاب ــ ــي طِ ــ طـــالـــمـــا ف

الشاعر  ه  يتوجَّ بن منصور  الوليد محمدَ  بن  بها مسلمُ  مدحَ  مِدْحة  وفي مطلع 
ويعاتبُها  الحب،  بلاء  من  أصابه  ما  تبعةَ  لها  ويحمِّ عاذله،  إلى  لا  محبوبته  إلى  بلومه 

عتاباً شجيّاً، يولِّد أفكاره وصوره من الأضداد التي تنطوي عليها تجربته. 

في  إيقاعها  عن  وعجزَ  المحبوبة،  شَرَك  في  وقع  النوم،  قليلُ  الأرََق  كثيرُ  إنه 
شركه، وأسقمه جمالُها، وصدتها قسوتُها عن أن تعودَه، بل تركته محزوناً يبكي قلبَه 
الذي افتقده. ثم اتَّهم صاحبته باقتراف ذنبين، لا مسوغ لاقترافهما: أولُهما أنها صرمتْه 
بعدما وَصَلها، وخانتْه بعدما أخلص لها. والثاني أنها قتلته بحبِّها، وعلى القاتل القَوَدُ. 

قال صريع الغواني:
ــادُ ـــ ــوِسـ ــــ ــهِ ال ــ ــ ــادُ)))نَــــبــــا بـ ــ ــ ــرق ــ ــ ــعَ ال ــ ــن ــ ــت ــ وام
ــادُوصــــــــــــــاده غــــــــــزالٌ ــصـ ــى، فـــمـــا يُـ ــ ــرْمـ ــ يُـ
ــضٌ ــريـ ــي، أنـــــا مـ ــ ــل ــ !؟ وي أُعــــــــادُ  لا  ــيَ  ــ لـ ــا  ــ م

شعره /73. 	(((
ديوانه /240. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

444

ــلـــى فـــــؤادي ــؤادُأبـــكـــي عـ ــ ــفـ ــ الـ ذهـــــــبَ  إذْ 
ــي ــل ــت ــي، وق ــ ــل ــ ــات ــ ــدادُيــــا ق ــ ـ ــسَّ ــ ــره الـ ــ ــي ــ فــــي غ
ــي ــن ــك الــــــــــوِدادُصَــــرَمْــــتَــــنــــي، وم ــ صـــفـــا لـ

التقليدية،  الغزليةَ  ماتهم  مقدِّ الشعراءُ  منها  يصوغ  التي  المعاني  يقرن  ومَنْ 
السابقين وفي  ين  النصَّ بعضُها بعضاً. وأبرزُها، كما رأيت في  ر  يجدْها متشابهةً، يكرِّ
العاشق،  عن  المعرضة  المعشوقة  إلى  الشفعاء  إرسالُ  برد،  بن  لبشار  اللاحق  النصِّ 
ها، والخوفُ من نظراتها السواحر، وأهدابها ذواتِ السهام النافذة  والشكوى من صدِّ
في القلوب. واتِّهامُها بأنها تُسْقم العشاق وتضنُّ عليهم بالعلاج، والدعاءُ على الرقباء 

لأنهم يحرسون النساء. قال بشار في التقديم لإحدى مدائحه: 
ــاءِ ــع ال أمَّ   ، ــيَّ ــب ــاح ص ــا،  ــي ــيِّ الحَوْراءِ)))حَ عينها  طرفَ  واحــذرا 
وداءً دواءً  عــيــنــهــا  ــي  فـ ــلَ الــــدواءِ إنَّ  ــب ، والـــــداءُ ق ــمٍّ ــمــل ل
رغْـ على  إلينا  منها  مَمْشى  إزاءِربَّ  ــشُ  ــيْ عَ طـــابَ  لا  إزاءٍ،  مِ 

صور  من  بأكثر  الفني  الغزل  من  الضرب  هذا  شعراءَ  تطالبَ  أن  لك  وليس 
ألم،  بلا  وشكوى  سطحية،  وعواطف  مشرق،  وأسلوب  قة،  منمَّ وعبارات  ملونة، 
يسمع،  أن  يُحبُّ  بما  الممدوح  يجتذبَ  أن  الشاعر  غرض  لأن  وجد؛  بلا  وتواجُد 

، يكابد حرقتَه ولوعته. ويداعب مشاعره، لا أن يُريح نفسه من حبّ واقعيٍّ

5 - الغزل العفيف
والغِلمان  القِيان  وعلى  عامّةً،  الاجتماعية  الحياة  على  كلامنا  في  ذكرناه  ما 
ل  خاصّةً يدلُّ دلالةً واضحة على أن أحوالَ المجتمع العربيِّ في العصر العباسيّ الأوَّ
لم تكنْ مهيّأة لاحتضان غزل عفيف، كغزل جميل وكُثيِّر، وعلى أن الغزوَ الحضاريَّ 
حمل إلى العرب عاداتٍ ومفاهيمَ وأخلاقاً جديدة، لا تُوافق ما فُطروا عليه من طهارة 

ديوانه 107/1. إزاءٍ: الإزاء القيم على الشيء وهنا الرقيب. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

445

الأعراض، وعفة النفوس، ورفض الانغماس في الأدناس، والانقياد للغرائز. 

وعلى طغيان الإغواء على الوَرَع، والجَسَد على الروح، فقد بقي بعضُ الشعراء 
المشفوع  الموروث  هذا  ومن  الموروث.  العذريّ  الغزل  سُــؤْرِ  من  نُغَباً  فون  يترشَّ
بتجاربهم الشخصية صنعوا غزلاً عفيفاً، لا يبرأُ من وصفٍ غير ماجن لمفاتن النساء. 

فون لم يكونوا أكثرَ من بضعةِ شعراء، لا يستطيعون مجتمعين  وهؤلاء المتعفِّ
أن يشقّوا إلَّ مجرىً ضيقاً تترقرق فيه أوشالٌ من الغزل شبه العذريّ، لا تقوى على 

مضاهاة السيل المتدفّق من الغزل الحسّي.

لُ  المؤمَّ الهوى  قتيلُ  العفيف  التيَّار  هذا  في  شاركوا  الذين  الشعراء  وأشهرُ 
بن  والعبّاس  175هـ{  }ت:  العَمّيّ  الصمد  عبد  بن  وعُكاشةُ  170هـ{  }ت:  جميل  بن 
الأحنف }ت: 192هـ{ وأبو العتاهية إسماعيل بن القاسم }ت: 211هـ{. ويُعَدُّ العباس 

بن الأحنف أشيعَهم ذكراً، وأبدعهم شعراً، وأولاهم بالزعامة. 

ا كان ابن الأحنف زعيمَ هذا النمط من الغزل، فقد كان النقّاد العصريون  ولمَّ
فين الآخرين: مَنْ ذكرنا  ون شعره بالدرس والتحليل والنقد، ويُلحقون به المتعفِّ يخصُّ

موه على لداته. منهم، ومَنْ لم نذكر، وما حكموا به عليه عمَّ

ية وضَعَه في  فالدكتور طه حسين حينما وجد في شعره بعضَ الأوصاف الحسِّ
ئه من الانصياع للغريزة، لكنَّه لم يجدْ في شعره عمق  منزلةٍ بين المنزلتين؛ أي لم يبرِّ

ين في تحليل النفس، وبراعةَ الحسّيّين في تصوير الجسد، فقال))): العذريِّ

لم  الفرنسيّون - لأنه  يقول  الكرسيّين - كما  بين  بن الأحنف سقَطَ  »العباسُ 
يبلغ إتقانَ الغزلين من شعراء بني أمية، وإجادةَ العابثين من شعراء بني العبَّاس. وإنما 
قد  كان  به  يختصَّ  أن  أراد  الذي  الفن  لأن  قويّاً،  أثراً  النفس  في  يترك  لم  فاتراً،  جاء 
والإجادة  إتقانه  من  الناس  نت  ومكَّ أوجدته،  التي  الأسباب  وانتهت  عصره،  انقضى 

فيه«.

اتجاهات الغزل../266. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

446

فين  والدكتور شوقي ضيف جعل شعر ابن الأحنف وأشعار أمثاله من المتعفِّ
مدرسةً واحدة، أو تياراً أدبيّاً، تميز من التيار الحسّي الذي طغى على العصر العباسيّ، 

فقال))):

»كان يجري بجانب هذا التيَّار }يعني تيارَ الغزلِ الصريح{ تيارُ الغزل العفيف، 
أن  وطبيعيٌ  أمية...  بني  عصر  إلى  بالقياس  شديداً  ضِيقاً  يضيقُ  أخذ  مجراه  ولكنَّ 
ةَ  العِفَّ الشعراءُ  فيه  عرف  قلَّما  الذي  الأول  العباسي  العصر  في  التيار  هذا  يضعفَ 
والطهر. ومع ذلك بقيتْ له بقيةٌ عند العبَّاس بن الأحنف، وعند بعض الشعراء الذين 
فعاشوا  صفيق،  حجابٌ  وبينهن  بينهم  وضُرب  بعِْنَ،  ثم  الجواري،  ببعض  هاموا 

، وعاش الحبُّ في قلوبهم قويّاً«.  بون بالحبِّ يتعذَّ

والحسّي،  العذريِّ  النوعين:  من  ميَّزه طه حسين  الذي  الحبِّ  فما طبيعة هذا 
ورآهُ شوقي ضيف جدولاً ضيِّق المجرى ضحْل الماء؟ وما المعاني والعواطف التي 

ا قالوا )الغزلُ العفيفُ(؟  ألحّ أربابُه على تصويرها، فنجم عمَّ

1( طبيعته 

ة  مشقَّ من  أنفسهم  لأراحوا  الله  كتاب  إلى  العفيف  الحبّ  أربابُ  احتكم  لو 
 : تهم في قول الله عزَّ وجلَّ التفكير في طبيعة الحبِّ أو الغزل العفيف، ولوجدوا ضالَّ
بيَنَْكُمْ  وجََعَلَ  إلَِهْا  لتِسَْكُنُوا  زْواجاً 

َ
أ نْفُسِكُمْ 

َ
أ مِنْ  لَكُمْ  خَلَقَ  نْ 

َ
أ آياتهِِ  ]وَمِنْ 

كنَ  والسَّ بالرحمة،  المُظلَّلة  ة  المودَّ رفضوا  لكنهم   .}21/30 }الروم:  وَرحََْةً[  ةً  مَوَدَّ
وخَيْبة،  ورجاءٌ  وجَمْر،  وأرقٌ  وهجر،  قلقٌ  عندهم  الحبُّ  فإذا  الشجن،  من  البريءَ 

وفراقٌ ولقاء، وداءٌ يبحث عن دواء، وشقاءٌ واقع في سبيل سعادة متوقَّعة. 

صوّر بكر بن النطّاح الحنفي }ت: 192هـ{ شقاء العاشق بما يلقى، فقارن بين 
وشرابٌ  لذيذ،  طعامٌ  الحبَّ  أن  يتوهم  كان  عشق:  أن  بعد  وحاله  العشق،  قبل  حاله 

العصر العباسيّ الأول /371. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

447

ه سعادتَه،  س به أذاب عذبُ الحبِّ فؤاده، وأذهب مُرُّ ا تمرَّ ة. فلمَّ سائغ، وسعادة مَرْجُوَّ
فإذا هو تعيسٌ على كل حال: 

فأظنُّه بالهوى،  أسمعُ  كنتُ  ــطــيــبُ)))قد  ــه، وي ــل شــيــئــاً يــلــذُّ لأه
ه ــمــرِّ مــذيــبُ حــتــى ابــتــلــيــتُ بــحــلــوه وب للقلوب  مــنــه  فــالــحــلــوُ 
وصفه عن  منطقي  يعجز  عجيبُوالمرُّ  عَــنــان  يــا  وصـــفٌ  للمرِّ 
ــمــره ــوه وب ــحــل ــيُّ ب ــق ــش ــا ال المكروبُفــأن الهائمُ  المعَنَّى  ــا  وأن

، وتعليل ما فيه من تعاسة، فرأى  وأوجز العبَّاس بن الأحنف في تحليل الحبِّ
أنه قَدَرٌ مقدور، كُتب على الأشقياء، إذْ جُعلت قلوبُهم أهدافاً لسهام ترميها معشوقاتٌ 

قستْ قلوبُهن، فهي كالحجارة أو أشدُّ قسوة: 
ملامكمُ مــن  ــوا  ــلُّ أقِ أو  القدرِ)))فأكثروا  على  محمول  ذلك  فكلُّ 
ي سعيداً لم يكنْ غرضاً الحجرِلو كان جَدِّ من  أقسى  قلبُه  لمن  قلبي 

اختبره،  لأنه  مانعاً،  جامعاً  تعريفاً  الحبَّ  فَ  يعرِّ أن  العتاهية  أبي  إلى  وطُلِب 
ووقفَ على أسراره، فحلف إنه يعرفه ويجهلُه، وكلُّ ما يعرفه عنه أنه مرضٌ عضال، 
فه  فه ليعرِّ هاد، وإذا خطر له أن يتعرَّ قاد، ويُطيل السُّ ر الرُّ قَم، شديدُ الألم، يقصِّ ثقيلُ السَّ

طغتْ عليه حيْرَةٌ غامرة، فَبُهِت وصَمَت، وأعلن عجزَه، فقال: 
الهوى لنا  نعتَّ  لو  أنــاسٌ:  وواللهِ ما أدري لهم كيف أنعتُ؟)))يقولُ 
عٌ موسَّ كثيرٌ  جسمي  على  تُسقامٌ  مُــفــوَّ قليلٌ  عيني  على  ــوم  ون
له وضعُ كفّي فوق خدّي وأسكتُإذا اشتدَّ ما بي كان أفضلَ حيلتي
وأنكتُوأنضحُ وجهَ الأرض طوراً بعبرتي بظفري،  طوراً  وأقرعها 

ولم يكتف أبو العتاهية بما أقرَّ به من العجز، وبما يعرضُ له من أطوارٍ، تُبكيه 

شعراء مقلون /220. 	(((
ديوانه /141. 	(((

ديوانه /501 والمحب والمحبوب 207/2.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

448

الثرى  وجه  يحفر  أن  على  وتحمله  تُرْبكه،  وحَيْرةٍ  الأرض،  تراب  عبراتُه  تبلَّ  حتى 
ة، بل زعم أن الحبَّ ضربٌ من العمى يُصيب العاشق،  بأظافره، كأنه يبحثُ عن ضالَّ

ويعصبُ عينيْ بصيرتهِ، فلا يتهدّى إلى الراحة: 
بي صنيعك  من  أنــا  ما  عُــتْــبُ  أعمى)))يا  الــهَــوَى  ولكنَّ  أعمى، 

ا علمُ النفس فيقول))): »الحبُّ  كذا قال الشعراءُ في تحليلهم طبيعة الحب أمَّ
... وهو مترتبٌ على تخيُّل كمالٍ في الشيء السارِّ أو النافع  هو الميل إلى الشيءِ السارِّ
يُفْضي إلى انجذاب الإرادة إليه كمحبة العاشِق لمعشوقه«. فلماذا تحول الحبُّ من 

سرورٍ وسعادةٍ عند الفلاسفة، إلى همٍّ وشقاءٍ عند الشعراء؟ 

الشعرَ  وأن  بالوصال،  المرتويَ  يَّ  الحسِّ الحبَّ  فت  عرَّ الفلسفة  أن  إلينا  يُخيَّلُ 
المقموعَ  الاجتماعية،  والمفاهيم  والدين  بالخلق  المقيَّدَ  الظامئَ  الحبَّ  حلَّل 
رَ هذه الأعراضَ شعراءُ  بالحرمان. فما أعراضُ هذا الضرب من الحبّ؟ وكيف صوَّ

الغزل العفيف؟ 

2( أعراضه 

 - العباسة  بلقبها  المعروفةُ  211هـ{  }ت:  المهديّ  بنت  عُلَيَّةُ  الرشيد  أختُ 
أكثر  وكانت  وصيانة..  وعقلًا  فضلًا  وأكملهن  وأظرفهن  النساء  أجمل  من  »وكانت 
ف  أيام طهرها مشغولةً بالصلاة ودرس القرآن ولزوم المحراب«)))- حاولتْ أن تتعرَّ
 ، بداية الحب، وتقف على عرضه الأول، فزعمت أنه سفاهةٌ حمقاء تعرض للمحبِّ

ثم تتحول السفاهة العارضة إلى مرض دائم، يشغل صاحبه عن شؤونه الأخرى: 
ــةً ــال ــه ج ــون  ــكـ يـ ــا  ــ م أوّل  ــبُّ  ــ ــح ــ ــار شُــغــاً شــاغــا)))ال ــن صـ ــإذا تــمــكَّ ــ ف

ديوانه /638. 	(((
المعجم الفلسفي 439/1. 	(((

الأعلام. 	(((
أشعار أولاد الخلفاء /80. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

449

ومسلم بن الوليد حاول المحاولة نفسَها، فلم يظفر بعرض يكشف عن مرض 
الحب، فزعم أنه سمّ قاتل، لا ترياق له، وأنه يتزيّا في كل عاشق بزي، ويصطبغ كل 

يوم بصبغة، فقال:
، طــعــمُــه مــتــلــوّنٌ ــمٌّ ــ طــبــائــبِ)))الــحــبُّ س دواءَ  أفــنــى  بفنونه 

ر من توقُّدها المرضى عرضاً لأمراض كثيرة، فإن  ى التي يتضوَّ وإذا كانت الحُمَّ
متعة  اصطلائه  في  أن  غير  الأول،  عرَضَهُ  القلب  في  مه  تضرُّ وإن  منها،  واحدٌ  الحبَّ 

ةً محرقة. قال أبو العتاهية:  قة، ولذَّ مؤرِّ
أنه غير  الغضا،  جــمــرَ  الــهــوى  ــتُ  حُلْوُ)))رأيـ ه - في صدرِ صاحبهِ  - على حرِّ

صدر  في  أن  زعمت  إذْ  وتصويره؛  العَرَض  هذا  ر  تصوُّ في  العبَّاسة  وبالغت 
ناراً  به  يُضرم  بقبسٍ  يأتيَ  أن  أراد  فمن  أواره.  يهدأ  ناره، ولا  تُطْفَأُ  موقداً، لا  العاشق 
في جوف الصحراء، فليلتمسْ عاشقة، طوت ضلوعها على حبّ مقيم، وليقتبس من 

قلبها المصطلي بجمر الحبّ ما يريد: 
قمْ فاصطل النار من قلبٍ بكم قلقِ)))يا مُوقِدَ النارِ بالصحراء من عُمُقٍ
وتُطفئها حيناً،  توقدها  ــارُ  ــن الحُرَقِال من  تُطْفَا  لا  قلبي  ــارُ  ون

ومن أعراضِ الحبِّ العفيف قدرتُه على اختراق الحُجُب والأسَْداد، وتجلِّيه 
في فَلَتات اللسان، وقسمات الوجه. ولهذا يعيا صاحبُه بإخفائه مهما يكذبْ، ويعجز 
ق سِتْرُه، وافتُضِح  عن كبته مهما يتكلَّفْ، ومَن ادَّعى الجلادة والقدرة على سَتْره تمزَّ

ه. قال أبو العتاهية: سِرُّ
حُبَّهُ سيكتُم  أن  يزعمُ  كــان  ــنْ  كذوبُ)))مَ فهو  تْرَ  السَّ يستطيع  أو 

ديوانه /185. 	(((
مختار الأغاني 35/1. 	(((

أشعار أولاد الخلفاء /67.  	(((
ديوانه /483.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

450

بقهره لــلــرجــالِ  أغــلــب  نصيبُالــحــبُّ  فيه  للسرِّ  يُـــرى  أن  مــن 

يعرو  رَعُ  الصَّ كان  وإذا   . المستقرُّ والخبالُ   ، المستمرُّ الجنونُ  أعراضه  ومن 
المصابَ به سُوَيْعةً، ثم يُزايله، فإن صَرَع الحبِّ يلازم صاحبَه في حلّه وترحاله، وفي 

شبابه واكتهالهِ. قال أبو نواس: 
صاحبُه الدهرَ  يُفيق  ليس  وإنَّما يُصْرَعُ المجنون في الحينِ)))الحبُّ 

وإذا اتهمت أبو نواس بالغلو فيما زعم، وقلت: إن الجنون والصرع والخبال 
العباسة أخت  إليه  والسفاه أعراض أمراض، لا يصاب بها العشاق، فخذ بما ذهبت 
الرشيد، إذ رأت أنه ضرب من السكر الدائم، يصاب صاحبه بخمار، لا يصحو منه؛ 
لأنه لا ينجم عن صهباء، يترشفها المحب ساعة، ثم يصحو، وإنَّما ينجم عن شعور 
حتى  يزول  فلا  الأنفاس،  تردّد  الصدر  في  ويتردد  الدم،  مجرى  العروق  في  يجري 

يتجمد الدم، وينقطع النفس:
سكرته بعد  يصحو  الخمر  ــنُ  ــدم سكرانا)))ومُ الدهرَ  يبقى  الحبِّ  وصاحبُ 
ــرُنــي ــخــامِ ــد ســكــرتُ بــا خــمــر تُ إنساناوقـ  - ــاهُ  ــس أن ومـــا   - ــرت  ذكـ ــا  لــمَّ

والغزلُ العفيفُ يؤمن بالوحدانية، ويرفضُ الشرك. وإذا خطر للشاعر أن يشفعَ 
الطائر  القديم عودةَ  التقلُّبَ، وعاد إلى محبوبه  قلبُه  السابق بحبٍّ لاحق، رفض  حبَّه 

إلى وكره. قال أبو تمام: 
الهوى مــن  شئت  حــيــثُ  ــؤادك  فـ ــلْ  لِ)))نــقِّ الأوَّ للحبيب  إَّل  الــحــبُّ  مــا 
الفتى يــألــفُــه  الأرض  ــي  ف ــزلٍ  ــن م ــم  ــزلِك ــنـ مـ ل  لأوَّ أبـــــــــداً  ــه  ــنـُ ــيـ ــنـ وحـ

زعم  إذْ  عزة،  وكثير  بثينة  جميل  طبقة  من  العذريين  مبالغةَ  الدمينة  ابنُ  وبالغ 
أن الحبَّ العفيف خالدٌ وأنه يعزُّ على الموت محوه، ولهذا تمنَّى لو يُدْفَنُ إلى جوار 

ديوانه /630، وفي المحب والمحبوب 181/2 لإسماعيل القراطيسيّ. 	(((
أشعار أولاد الخلفاء /79. 	(((

ديوان ديك الجن /196-195.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

451

تعارفها  سهلَ  الأشباح  من  الأرواح  خرجت  متى  أنه  مدّعياً  الموت،  بعد  صاحبته 
وتآلفها، كما تتلاءَم الأنسام وتتواءم: 

ببلدة جميعاً  نحيا  ليتما  وتبلى عظامي حيثُ تبلى عظامُها)))ألا 
قبلنا المحبُّون  كــان  كما  هامُهانكون  تعارف  موتاها  مــات  إذا 

صوا حُبَّهم تشخيص  ويحق للقارئ أن يسأل شعراء الغزل العفيف بعدما شخَّ
الطبيب الخبير بالأجساد والأرواح عن هذا الداء: أله شفاء ؟ أم هو داءٌ عياء، لا يعمل 

فيه عقار، ولا يرجى لصاحبه برء؟ 

3( دواؤه 

المعتزِّ أشعرَ  ابنُ  قال  198هـ{ - وكان كما  الرقّيّ }ت:  ثابت  بن  ربيعةُ  حاول 
ا سألنا إجابةً أولُها لطيفٌ عفيف، وآخرُها يطوف  غزلاً من أبي نواس - أن يجيبَ عمَّ
إذْ زعم أن داءَ الحب مرضٌ عُضال لا يشفيه إلَّ نفحةٌ  الغزل الحسّي،  به طائفٌ من 
ا. فإنْ لم ينجع الدواء المشروع،  عَطِرة، ينفحُ بها المعشوقُ العاشقَ، من غير أن يتماسَّ
فلا بُدَّ من رشفة من الدواء الممنوع؛ لأن الضرورات - والفتوى شعريةٌ لا شرعية - 

تبيحُ المحظورات: 

له دواءَ  لا  ــاءٌ،  ــي ع داءٌ  النَّسَمِ)))الــحــبُّ  طيِّب  حبيبٍ  نسيمُ  إَّل 
مخالسةً نيِلتْ  فم  من  قبلةٌ  بفمِأو  ألــصــقــتــه  ــمٌ  فـ ــا حــــرامٌ  ومـ

من  فيه  يكون  وقد  الهاجع،  ويوقظ  الكامن،  يثيرُ  قد  الدواء  هذا  إن  تقول:  قد 
التحريض فوقَ ما فيه من التمريض. أفلم يتهدَّ الشعراءُ إلى دواء أنجع منه؟ 

220هـ{ لكنه لم  سبقك إلى هذا السؤال عوفُ بن محلِّم الخزاعي }ت: نحو 
يسأل شاعراً واحداً أو عاشقاً واحداً، بل سلك مسلك الدارسين المحدثين المغرمين 

ديوانه /212. الهام: ج هامة، تزعم العرب أن روح الميت تصير هامة فتطير.  	(((
شعره /55.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

452

العاشقَ  يشفي  لا  قائلهم:  فقال  سبقوه،  مَنْ  كلَّ  يسأل  راح  إذْ  والتقصّي،  بالإحصاء 
غ بين ضلوعه وأحشائه إلَّ واحدٌ من ثلاثة عقاقير:  العفيفَ من مرضه بعد أن يتفشَّ

مثله،  بداء  داءَه  العاشقُ  يداويَ  أن   - وغدر  عُقوق  من  يخلو  لا  وهو   - أولها 
فيحبّ حبّاً جديداً، يُنسيه القديم.

فمتى  وجواراً،  وداراً  وسكناً،  وطناً  عنه  ويبتعد   ، أحبَّ مَنْ  يهجر  أن  والثاني 
غاب الحبيب عن العين غاب عن القلب. 

ع النفسَ علقم اليأس، وهذا الدواءُ أمرُّ الأدوية؛ لأنه ينطوي  والثالث أن يُجرِّ
، لا يعقبه وَصْل، وعلى إخفاق، لا يتلوه أمل. قال عوف:  على صدٍّ

تجشّموا ــن  ــذي ال الــمــحــبّــيــن  ــتُ  ــأل الدهرِ)))س سالف  في  الحبِّ  هذا  تباريح 
بعدما الــحــبَّ  يُــذهــب  مــا  لهم:  ــدرِ؟فقلت  ــص وال ــحِ  الــجــوان بين  مــا  ــبَ  تــنــشَّ
تفيدُه حـــبٌ  ــبّ  ــح ال شِــفــاءُ  ــوا:  ــال ــق الهجرِف عــلــى  طــويــل  نـــأيٌ  أو  لآخـــر، 
بعدما النفسُ  تــذهــلَ  حتى  الــيــأسُ  بْرِأو  الصَّ على  عَوْنٌ  واليأسُ  طمعاً،  رَجَتْ 

ا ديك الجن - واسمه عبد السلام بن رغبان - }ت: 235هـ{ فقد كان يناقِلُ  وأمَّ
الحسَّ على  الحبّ غلَّبَ  فلما تخيَّر دواء   ، العفيفِ والحسّيِّ الغزلين:  بين  في شعره 
ة، والجسدَ على الروح، فكان اختيارُه أقرب الأدوية الثلاثة إلى العُقوق والغدر،  العِفَّ

وأبعدَها عن الوفاء، والإخلاص. 

جديد  بحبٍّ  يُشْقيهم،  الذي  القديم  الحبَّ  يعالجوا  أن  اق  العُشَّ على  اقترح 
مة، فالرطبُ خير من  يُسْعدهم، وأن يبحثوا عن وجوه صِباح تُنسيهم الوجوهَ المتجهِّ
النفس من  إلى  الحبيب الآتي أحبُّ  الرديم، واستقبالُ  اليابس، والقشيبُ أجمل من 
توديع الحبيب الراحل، وحنينُ أبي تمام إلى الوطن الأول غباءٌ، والذكيُّ من يزهد في 

راب، ويطلبُ العامر الزاهر، قال ديك الجن: اليباب والسَّ

طبقات الشعراء /191. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

453

المُتَقبَّلِ)))اشربْ على وجه الحبيبِ المُقْبل م  المتبسِّ الفمِ  وعلى 
ــرُ كـــلَّ حـــبٍّ آخِـــرٍ أولِشُــربــاً يــذكِّ ــبٍّ  ح ــلَّ  ك ويُنسي   ، غـــضٍّ
فؤادَك حيثُ شئت فلن ترى لْ  مُقْبلِنقِّ كوصل  أو  جديدٍ  كهوىً 
مُقْفرٍ خـــراب  ــى  إل أحـــنُّ  إنْ  يُؤْهَلِمــا  لم  كــأنْ  معالمه،  ــتْ  دَرَس
استحدثْتُه الــذي  لمنزليَ  بمنزليمِقَتي  فليس  ولَّـــى  الـــذي  ـــا  أمَّ

6 - الغزل الحسّي 
إن كلَّ ما ذكرنا في الغزل العفيف وما لم نذكر من نصوصه ودواعيه، وطبيعته، 
ومعانيه، وأمراضه وأعراضه، وأدوائه ودوائه لا يمثّل من الحياة الاجتماعية والأدبية 
بالبقية  الإنساني  الغرضُ  هذا  عاشها  انتقالية،  مرحلةً  إلَّ  الأول  العباسي  العصر  في 
ورثها  التي  والقيم  العربيّ،  والحياء  الخلقيّ،  والــوازع  الدينيّ،  الــرادع  من  الباقية 

الشعراء العباسيّون عن الشعر الأموي، ولكنهم لم يرعوها حقَّ رعايتها. 
لقد كانت الموجةُ الحسّية الوافدة مع الثقافات الأجنبية، وما رافقها من غزو 
اجتماعيّ أضخمَ وأعتى من أن يقاومها العربُ بفضائلهم المنهزمة أمام الغرائز التي 
والمفاهيم  المُثل  على  فشقَّ  المكبوتة،  الشهوات  رت  وفجَّ كله،  العصر  اجتاحت 
كانت  الغازية  الموجة  هذه  لأن  واجتياحها؛  جماحها  تكبح  أن  القديمة  والأعــراف 
عليهن  ألقينا  اللواتي  الجواري  من  الأمداد  متتابع  الأعداد،  كثير  جراراً  جيشاً  تجندّ 
في مقدمة هذا الفصل القسمَ الأعظم من الأوزار والتبعات فيما وصل إليه المجتمع 

العباسيُّ من مجون وفسوق. 
وإلى مثل هذا الرأي، وأحسن منه سبقنا الدكتور طه حسين، فقال))):

»كان الإماءُ إذن مظهرَ المرأة في بغداد، ولكنهن كنَّ مظهراً سيئاً جدّاً من جهة، 
وحسناً جدّاً من جهة أخرى: 

ديوانه /195. المتقبل: الشفتان. غضّ: جديد. المقة: الحب.  	(((
حديث الأربعاء 104/2 وما بعد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

454

الخلاعة،  على  يتهالكْنَ  خليعات،  متبذّلات  كنّ  لأنهن  سيئاً،  مظهراً  كُنَّ 
المجون  في  وإسرافهن  الخلاعة  على  تهالكهن  من  ويتخذن  المجون،  في  ويُسرفن 
نات حرباً  ة الرجال وشهواتهم، ويحاربن الحرائر المحصَّ سلاحاً قويّاً، يتملَّقْن به لذَّ

غير متكافئة. 

الأدب  فنون  في  فن  يتصرَّ عالمات،  أديبات  كنَّ  لأنهن  حسناً،  مظهراً  وكنَّ 
نساء  على  الحكم  في  والاحتياطُ  القصدُ  وجب  هنا  ومن  اختلافها.  على  والعلم 
الأغاني  نرى في  نواس، وبما  أبي  نواس وغير  أبي  نرى في شعر  بما  العصر  هذا 
قهن العقليّ من جهة، وانحطاطهن الخُلقيّ من جهة  وغير الأغاني ممّا يشهد بتفوُّ

أخرى.

العربية  المرأة  تمثل  لا  النساء  هؤلاء  من  المطلقة  الكثرة  لأن  القصدُ  يجب 
الذي كان يُجلب  الرقيق  المسلمة الحرة، وإنما تمثل هذا  المرأة  ة، بل لا تمثل  الحرَّ
يُتَّخذ  كما  ولهواً،  تجارةً  فيها  فيُتَّخذ  المسلمين،  حواضر  من  بغداد  وغير  بغداد  إلى 
الحرة،  المرأة  يمثلن  لا  النساءُ  هؤلاء  الرياش.  وحَسَنُ  الثياب،  فاخرُ  ولهواً  تجارةً 
. فقد كن له لذةً ولهواً، وكن لأخلاقه وحياته خارج البيت  وإنما يمثلن الرجلَ الحرَّ

ةً تمثلها أحسنَ تمثيل«.  مرآةً مجلوَّ

أحرار  وإفسادهن  المجتمع،  في  الإمــاء  تأثير  عن  حسين  طه  د.  كلام  وبعد 
شعراء  في  السيئ  تأثيرهن  عن  الجواري  الستار  عبد  تحدث  بالشهوات،  الرجال 

الغزل، فقال))): 

»هبط شأنُ المرأة في الشعر، وأصبح الحديثُ عنها عند أكثر الشعراء ضرباً من 
اللهو والعبث والمجون. ولم تعد المرأةُ تثير تلك المعاني العميقة، أو تلك العواطفَ 
المشبوبة... ولهذا السبب هبط الغزلُ من عليائه عند أغلب الشعراء. ولم نعد نعرف 
الغزل في  قليلًا.. وأصبح  إَّل  نفسه  قرارة  إلى  قلبه، ونفذ  العشقُ  فيهم عاشقاً، خالط 

اتجاهات الغزل../111. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

455

جملته تعبيراً عن لذة عابرة وشهوة طارئة، لا تصل إلى طوايا النفس، ولا تثبت على 
حال... وهكذا كانت الحضارة من بعض الوجوه جنايةً على الغزل«.

وبعد طه حسين والجواري صور د. يوسف حسين بكار ما أشاعت الإماء من 
ة، وفي شعر الغزل  ة، وفي الوسط الأدبيّ خاصَّ فسوق في بنية الحياة الاجتماعية عامَّ

بصورة أخصّ، فقال))):

»كان هذا الصنفُ من النساء المائدةَ التي يأكلُ عليها شعراءُ الغزل الحسّي في 
هذه الفترة، فأكثروا من تناول الأطعمة، ينتقلون من لونٍ إلى آخر، إرضاءً لشرههم، 
وإشباعاً لمتطلَّباتهم. لقد لعبت المرأةُ جاريةً في القصور، وعند الأغنياء والموسرين، 
مجتمع  في  وعضواً  والمُقَيِّنين،  اسين  النخَّ عند  وقينةً  والأديرة،  الحانات  في  وساقيةً 
القرن الثاني دوراً كبيراً على مسرح الغزل، حتى جعلت كثيرين من الشعراء يخلعون 
لوا  دون من الحياء غير آبهين للدين تعاليمه، وللمجتمع تقاليده، فحوَّ العِذار، ويتجرَّ

ج الدارس من ذكره«. بذلك فنَّ الغزل - في أكثره - إلى مُجون فاضح، يتحرَّ

وفصّل د. شوقي ضيف القول فيما أفسدته طبقة القيان من أخلاق الشباب في 
والقيان والشعراء،  النخاسين  الكوفة، فذكر أسماء  العراق، ولاسيما شباب  حواضر 

وحمّلهم القسم الأكبر من أوزار الاندحار الخُلُقي، فقال))):

العصر في  لهذا  البصرةَ وبغداد جميعاً  الكوفة سبقت  أن  فيه  »والذي لا شكَّ 
الفسق والمجون، إذْ غرقت فيهما إلى أذنيها. وكان مما أعدَّ لذلك دارُ نفاسة كبيرة، 
قامت بها منذ أواخر عصر بني أمية، وهي دارُ ابن رامين. وكان قد جلَبَ إليها كثيراتٍ 
وتولَّع  الزرقاء.  وسلاَّمة  ورُبَيْحة،  سَعْدة،  أمثال  المغنيّات  وإمائه  الحجاز  قيان  من 
بهن كثيرٌ من شباب الكوفة وغيرهم أمثال إسماعيل بن عمّار، ومحمد بن الأشعث، 
نْدَبوذ، ونظموا فيهن كثيراً من الأشعار المادية التي لا تخلو أحياناً من  وشُراعة بن الزَّ

اتجاهات الغزل../112.  	(((
العصر العباسيّ الأول /382. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

456

ان الخلعاء أمثال والبة، ومطيع  الفحش. ولم تلبث أن ظهرت جماعة كبيرة من المجَّ
بن إياس، ويحيى بن زياد«.

وإذا كان د. شوقي ضيف قد ألقى القسم الأكبر من أوزار الفجور على ظهور 
النخاسين والقيان، فإنه في الوقت نفسه ربط هذا الانحراف الخلقي بمنابعه الفكرية، 

وأصوله الثقافية الوافدة، فقال))):
كثرة  العصر  هذا  في  الخمر  وصف  من  به  يرتبط  وما  المجون  شعراء  »كثر 
مفرطة. وقد عملت على ذلك أسباب مختلفة. فإن كثرة الشعراء كانت من الفرس، 
اضطراب  على  وساعد  والإلحاد.  الزندقة  ويبطن  الإسلام،  يظهر  منهم  كثير  وكان 
النفوس وتسلط الشك على العقول كثرة المقالات والنحل الدينية، وشيوع المذاهب 
الفلسفية مما جعل كثيرين يستهترون بقيم المجتمع الإسلامية، بل لقد كان من بينهم 

من يريد تحطيمها تحطيماً«.
والزندقة،  بالمروق  أكثرهم  ويتهم  المجّان،  أخبار  ضيف  شوقي  د.  ينقل  ثم 

ويقول))):
»نرى أبا الفرج حينما يتحدث عن كثير من هؤلاء الخلعاء الماجنين ينصُّ على 
ما  الغرّاء، على نحو  زندقتهم ومروقهم من الإسلام وشريعته  أو على  دينهم،  خبث 
نرى في حديثه عن حماد الراوية، وحماد عجرد، ومطيع بن إياس، وكأنهم كانوا على 

مذهب مزدك الذي يدعو إلى اللذات واقتراف الكبائر«. 
ولتمييز نصوص الغزل الحسيّ بعضِها من بعض رأينا أن نميز بين ثلاثةِ أنماط 
ر، والداعر، والشاذّ. وهذا التمييزُ جنَّبنا الاحتكامَ فيما  من الغزل: الحسيّ غير المتعهِّ
م إلى حَيَوات الشعراء وأخبارهم وسلوكهم لكي نصفهم على هذا الأساس، كأنْ  نقسِّ
ر، ومطيعَ بن إياس حسّياً داعراً، وأبا نواس حسيّاً  نجعل عليَّ بن جبلة حسّياً غير متعهِّ

شاذّاً. 

المرجع السابق. 	(((
السابق /385. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

457

منا إلى النصوص؛ فالشاعرُ الواحد قد يعتدلُ مرة، ويتعهر  لقد احتكمنا فيما قسَّ
يصفُه  كيف  شعره  وفي  يحشرُه،  مَنْ  مع  حينئذٍ  الدارس  فيحارُ  ثالثة.  ويشذ  أخرى، 

ويصنفّه، ولهذا جعلنا النصوصَ لا الشعراء أساس التقسيم.

ا حَمَلنا أيضاً على الأخذ بهذا المبدأ في التقسيم أن الخطَّة التي التزمناها  وممَّ
دراســة  على  وقفاً  يديك  بين  الــذي  الكتاب  يكون  بــأن  تقضي  السلسلة  هــذه  في 
على  أشعارهم  نضرب  وأن  الشعراء  دواوين  نستعرض  أن  ذلك  ومعنى  الأغراض، 
القحة  أو  والاحتشام،  الحياء  من  حُظوظها  وَفْقَ  نصنفّها  ثم  والخُلُق،  الدين  محكِّ 

والمجاهرة بالفاحشة، أو الانحراف عن القيان إلى الغلمان، فإذا هي ثلاثة أنماط. 

ر  1( الغزل الحسيُّ غير المتعهِّ

العصر  في  يْناه  لما سمَّ استمراراً  إلَّ  يكن  لم  التيار  هذا  أن  يرى  مَنْ  يُخطئُ  لا 
)الغزلَ  الأموي  العصر  في  يْناه  سمَّ لما  ثم  المحاسن(،  )غزل  والإسلاميّ  الجاهلي 
تغيرت  الأوّل  العباسيّ  العصر  في  الاجتماعية  الحياة  أن  غير  الحضري(.  العمريَّ 
وافدة عملت عملَها  وثقافاتٌ  العربيةَ الإسلاميةَ حضاراتٌ  الحضارةَ  بعدما خالطت 

في تطوير هذا النمط من الغزل.

ر لا يعني بالضرورة تحسينَ القبيح، وتجويدَ الرديء، وارتقاءَ المنحطّ،  والتطوُّ
وشرها،  بخيرها  الجديدة  العوامل  ضوء  على  التغيّرَ  يعني  وإنّما  الناقص.  وإكمال 
يَّ  الحسِّ العباسيّين  غزل  يجعلُ  جوهريّاً،  تغيُّراً  يعني  لا  أنَّه  كما  وفاسدها.  وصالحها 
دون  فيه  المخالفةُ  كانت  وربَّما  والأمُويين.  الجاهليّين  لغزل  المخالفة  كلَّ  مخالفاً 
ومشاعره  وصوره  الحسي  الغزل  معاني  لأن  التجديد؛  من  أظهر  والتقليدُ  الموافقة، 
على  محافظة  ظلَّت  تغيّرت  وإذا  تتغيَّر،  قلَّما   - الجنس  غريزة  عن  تعبير  وأكثرُها   -
أفق  في  يدورُ  المحاسن  تصوير  ولأن  الأبدية.  وغاياتها  الأزلية،  بدوافعها  ارتباطها 
وكلاهما  الطبيعة،  بجمال  المحبوبة  جمال  الشاعرُ  يقارن  أن  وهو  ثابتاً،  يكون  يكاد 

ثابت الأشكال والألوان والحركات والسمات. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

458

في  تسلكها  أن  تستطيعُ  وصــوره  ي  الحسِّ الغزل  معاني  تستقرئَ  أن  وبعد 
مجموعتين: 

تبادل  الحضارة، ومنها  لَمَساتُ  فيها  ة، وتتجلَّى  الجدَّ تتَّسم بسمات  مجموعةٍ 
التزيُّن  في  والمبالغةُ  الملابس،  بتوشية  المُسرف  والاحتفالُ  والهدايا،  الرسائل 

والتحلِّي بالجواهر. 

ومجموعة يطغى عليها التقليدُ ومحاكاةُ القدماء، وتضمُّ المعاني والصور التي 
الشاعر  رسمها  فإن  أخرى.  ومتفرقةً  مرة،  مجتمعةً  تصفها  وهي  المحاسن،  تصف 
م إليك صاحبته في لوح يعرض مفاتنها من الرأسِ إلى القدم، وإن رسمها  مجتمعةً قدَّ

متفرقة تخيَّر أجمل ما فيها وصوّره، وتصوير المحاسن المتخيرة أشيع. 

فليستْ جديدة كلَّ  الحضارة،  فيها مخايلُ  تتراءى  التي  المعاني  ا مجموعة  أمَّ
الجدة؛ لأن احتكاكَ الحضارة العربية بغيرها - وهذه المعاني بناتُ الاحتكاك - بدأ 
لُ النُّدرةِ إلى كثرة،  في العصر الأموي، واتَّسع في العصر العباسي. والجديدُ فيها تحوُّ
والضيقِ إلى اتساع، فجاءت كثرتُها واتساعها في الغزل ترجمةً لكثرتها واتساعها في 

الحياة العامة. 

يتواصلوا  أن  للعشاق  خطر  فإذا  أمية،  ة  أمَّ كانوا  الجاهلي  العصر  في  العربُ 
بالمكتوب  لا  الرسائل  من  والمسموع  بالملفوظ  الرسلُ  بينهم  سعت  يتراسلوا  أو 
ا ثقِفوا القراءةَ والكتابة في العصر الأموي))) أخذوا يتبادلون الرسائل،  والمقروء. فلمَّ
وراحوا يزيّنون قراطيسَها، ويعطِّرونها على النحو الذي ذكرناه في غزل عمر بن أبي 
ربيعة، غير أن تبادل الكتب بقي محصوراً في إطار ضيّق، ولم يتخذ وصف الرسائل 

مكانه من دواوين الغزل. 

فثقِفْنَ  والتأديب،  بالتعليم  القيانَ  النخّاسون  أخذ  الأوّل  العباسي  العصر  وفي 
الرسائل  الشعراء في وصف  الرسل، وتأنَّق  القراءة والكتابة، وحلَّتْ رسائلهن محلَّ 

انظر كتابنا »الشعر في العصر الأموي« ص/276-275.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

459

كما تأنَّق كتابُها وكواتبُها في كتابتها. وأهمّ ما يسم المقطعات التي تصف هذه الرسائل 
السهولة والعذوبة ومخاطبة القيان بأيسر الألفاظ وأقربها إلى حياتهن العابثة اللاهية.

برسالة  رسالته  عن  تجيبه  أن  فيها  يرجو  صاحبته،  إلى  رسالةً  نواس  أبو  ه  وجَّ
كثيرةِ الغلط، كثيرة المحو، وأن يكون المحو برضاب اللسان، ورِطاب الشفاه، ليلثم 
مواضع التصحيح، فتلتقي الأفواهُ العاشقة على قرطاس الكتاب تمهيداً لالتقائها في 

الحياة الواقعية: 
النفـ منية  ــا  ي كتبتُ  إن  ــانِ)))اكتبي  ـــيـ وب ورقّـــــةٍ  ــح  ــصْ ــنُ ب سِ 
يـ ومُحِّ الكتاب  في  هو  السَّ بــالــبــنــانِكثّري  لا  ــان  ــس ــل ال ــق  ــري ب هِ 
ثنايا ــن  ــي ب الـــحـــزامَ  ي  الحسانِوأَمِـــــــرِّ المفلَّجات  العذاب  كِ 
بسطر مـــــررت  ــا  ــم ــلَّ ك بلسانيإنـــنـــي  ــه  ــتُ ــعْ ــطَ لَ ــوٌ  ــحْـ مَـ ــه  ــي ف
بعيد مـــن  ــةً  ــل ــب ق ــك  ــ ذل مكانيفــــأرى  برحتُ  ومــا  أسعدَتْني، 

في  تلطَّف   - وفحولة  جزالة  من  أسلوبُه  به  عُرف  ما  على   - برد  بن  ار  وبشَّ
نها عباراتٍ عذبةً، وألفاظاً مألوفة شائعةً في الحياة  مخاطبة صاحبته عبدة برسالة، ضمَّ
إلى  أحبُّ  لكنَّها  قلبي،  منية  ويا  عيني،  ة  قرَّ يا  مثل:  ة،  العامَّ ألسنةُ  تتداولُها  اليومية، 

الجواري من بلاغة الشعراء، وفصاحةِ الخطباء، فقال:

ــبِّ ــحُـ ــالـ ــور بـ ــهـ ــشـ ــمـ ــبِ)))مــــن الـ ــ ــل ــ ــق ــ ــةِ ال ــ ــي ــ ــاس ــ ــى ق ــ ــ إل
ــرش ــعـ الـ ذي  ــه  ــ ــل ــ ال ــا حِـــبّـــيســـــــامُ  ــ ـــك يـ ـــهـ عـــلـــى وجـ

ـــــــا بـــــعـــــد يـــــــا قـــــرَّ ــيفـــــــأمَّ ــب ــل ق ــى  ــ ــنـ ــ ومـ عـــيـــنـــي  ةَ 
ــي تــســكـــ ــ ــت ــ ــبويــــــا نـــفـــســـي ال ــن ــج وال ــب  ــنْـ ــجَـ الـ بــيــن  نُ 
ــدَ ــبـ ــد أنــــــكــــــرتُ يـــــا عـ ــ ــق ــ ــبِف ــتْـ ــكُـ ــي الـ ــ ــاءً مـــنـــك ف ــ ــف ــ ج

ديوانه /666. محيه: امسحيه. 	(((
ديوانه 206/1. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

460

قّيّ جمعتْ بين الرسول والرسالة، إذْ كلَّفتْ  وسعادُ صاحبةُ ربيعة بن ثابت الرَّ
جاريةً لها خبيرةً بالسعي بين العشاق أن تحمل إلى الشاعر كتاباً أنيق الطرس والخطّ، 
يفضَّ  أن  وقبلَ  الرقباء.  أعين  عن  أسرار  من  فيه  ما  تحجبَ  لكي  بخاتمها،  ممهوراً 
ربيعةُ ختم الكتاب أدرك أن صاحبته تدعوه، فصدع بما أمرته، وهبَّ لزيارتها تحت 

جنح الظلام:
ــهــمِ ــرَ مــتَّ ــي ــولاً غ ــ ــتْ ســـعـــادُ رسـ ــ ـ ــمِ)))دسَّ ــت ــك ــن وصــيــفــةً، فـــأتـــتْ إتـــيـــان مُ
بخاتمه ــاس  ــرط ــق ب ــولُ  ــ ــرس ــ ال ــاء  ــ بالقلمِج خُـــطَّ  ســحــرٌ،  الصحيفة  وفــي 
ــبــه ــتْ تُــغــيِّ ـ ــلَّ ــه فُـــتـــونُ هـــــوىً، ظـ ــي الفهمِف على  يَخْفى  وما  الجهول،  على 
لها: فقلتُ  أخفتْ،  الــذي  فهمتُ  ــمِوقد  ــلِ ــكَ ــن ال ــيِّ ــي بــا ونــعــمْ مــن ب ــوح ب
مستتراً شــئــتَ  ــا  م إذا  ــالَ  ــع ت ــت:  ــال فاحتكمِق  ، ــيُّ رقـ يــا  حكمك  والــحــكــمُ 
ــةٍ ــبٍ وفـــي سَــعَ ــ ــي رحْ ــدمْ ربــيــعــةُ ف ــ فاغتنمِأق والــظــلــمــاءَ  قــمــراءَ،  غير  ــي  ف

ولا يخفى ما في هذه القطعة من تقليد، حتى ليذهبُ بك الظنُّ إلى أن الرقيَّ 
الشكل والمضمون وحبِّ  تبلغُ حدَّ الاحتذاء في  ربيعة محاكاة  أبي  بن  يحاكي عمرَ 
الراغبة  هي  والمرأةُ  الطالب،  العاشقُ  لا  المطلوبُ  المعشوق  هو  فالشاعرُ  الذات. 
الحضارة  بسمات  مرسومةٌ  والرسالةُ  السري،  الحبّ  على  المتهالكةُ  الوصال،  في 
اللفظ، رشيقُ الأسلوب،  أنيق  الظلام، والنصُّ  والترف، والزيارةُ تجري تحت جنح 
لأن  عُذرية؛  لا  ية  حسِّ العاشقين  بين  والصلةُ  الغريب،  من  بريء  بالحوار،  خٌ  مضمَّ

الاستتار يوحي بأن الغرضَ من الرسالة والزيارة الوصالُ، وإرواء الظمأ.

تُبيِّنُ لك أن أكثر الغزل في  ب  ي المهذَّ هذه الأبيات وأمثالُها من الغزل الحسِّ
العصر العباسي الأول كان حسيّاً لا عذريّاً، وأن كلَّ ما كان يرافقه من مراسلة أنيقة، 
الجسد،  شهوة  تغلِّف  حضارية،  قشرةً  إلَّ  يكن  لم  متبادلة  وهدايا  رقيقة،  ومجاملة 
لكي  والمخادعة،  المُوادعة  حرير  من  ضَفَروها  وحبائل،  أشراكاً  الشعراءُ  ليتخذها 

طبقات الشعراء /166. غير قمراء: غاب قمرها. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

461

يتصيَّدوا بها شرائد الإماء بعدما شقَّ عليهم أن يتصيَّدوا خرائد الحرائر.

ا تناهى إلى أنفه  ى مسلم بن الوليد هدية من ثمار الأتُرجِّ الطيبة النشر، فلمَّ تلقَّ
أنها  لو  وودَّ  صاحبته،  ا  ريَّ منه  مَ  فتنسَّ العطِر،  ماضيه  إلى  الذكرى  به  طارتْ  شَذاها، 

ن أهدت الثمر:  ها ليقضي الوطر ممَّ أَهْدَتْه أَرجَها لا أُترجَّ
ــجَ تحيةً ــرُنْ ــتُّ ال مَــنْ أهــدى  الــلــهُ  ــزى  ـــا)))ج ــوى عــلــيــه وعـــجَّ ــه ــنَّ بــمــن ي ــ وم
ــه ــحَ ــن ري ــه ــب ــا مــنــه، أش ــا هـــدايـ ــن ــتْ لاأت المكحَّ الــغــزال  الحُسْن  فــي  وأشــبــه 
ــذَّ وأفـــضـــاولـــــو أنـــــه أهــــــدى إلــــــيَّ وِصـــالـــه ــ ــ ــي أل ــب ــل ــى ق ــ ــان إلـ ــكـ لـ

ره من نشر صاحبته ما كان  وإذا كان ضَوْعُ الأترجّ قد أبهجَ مسلمَ بن الوليد، وذكَّ
برنين الأساورِ والخلاخيل.  اقترن  إذا  وَقَاح  إلى واشٍ  ينقلبُ  العطر قد  ع، فإن  يتضوَّ
والحليُ  العطرُ  ويغدو  عليها،  ينمُّ  ما  أخطرَ  المرأة  به  نُ  تتزيَّ ما  أجملُ  يُصْبح  حينئذٍ 
من  استترتْ  ولو  بزيارته،  الشاعر  صاحبةُ  ت  همَّ كلَّما  العاشقيْن  يفضحان  واشيَيْنِ، 

أعين الرقباء برداء الظلماء: 
ــى بــلــقــائــهــا ــدجـ ــتُ الـ ــ ــ والفجرا)))وزائـــــــرةٍ رعْ الصبح  كوكبَ  فيها  وجاريتُ 
حَلْيهِا نميمةَ  خــافــت  مــشــتْ  ــا  م والعِطراإذا  الخلاخيلَ  المشي  على  تداري 

من  أحرصَ  الرقباء  من  الاستتار  على  كانت  الأحنف  بن  العبَّاس  وصاحبةُ 
صاحبة مسلم، وحرصُها جَعلَها تُقْلِعُ عن الزيارة قبلَ أن تهمَّ بها، لئلّا تشيَ بها طيوبُها 

احة:  احة، وأساورُها الفضَّ الفوَّ
ــاري)))قلتُ: الزيارة، قالتْ - وهي ضاحكةٌ -: ــمـ ــهَ إضـ ــن الــلــهُ يــعــلــمُ فــيــهــا ك
سلموا لا  بــالــواشــيــن،  ــعُ  أصــن بــأســراري؟فكيفَ  تأتيهم  والطيبُ  والحليُ 

ينذرهم  خطر  إلــى  العشاق  تلذُّ  متعة  من  الترف  في  السرف  انقلب  لقد 

ديوانه /335. الترنج: ثمر يشبه الليمون. 	(((
شرح المختار من شعر بشار /99. 	(((

السابق.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

462

والوشاة  الرواصد،  العيون  المحبوبة وتصوّنت، وحاذرت  فمهما تحرجت  بالفراق. 
من  العقود، وحول معصميها  من  ترائبها  فإن على  وتنكرت،  واستترت  المتربصين، 
أن  إذن  الغباء  من  أليس  مستور.  كل  يكشف  ما  العطور،  من  مفرقها  وفي  الأساور، 

يرافق الإنسان أعداءه، ويعانق عذاله؟ قال ابن أبي أمية الكاتب: 
ــامٍ ــت ــي خــفــيــةٍ واكــت ــنــي ف ــتْ مــن رقــيــب وحــاســد وغــيــورِ)))طــرقَ
ا عمَّ ــبُ  ــي ــط وال الــحــلــيُّ  ــان  ــأب نـــا الــمــســتــورِف كــتــمــتْــه مـــن ســـرِّ
يواقيـ من  لنا  أعــدى  شــيءٌ  والعبيرِليس  ومسكهِا  عليها،  تَ 

ويبدو أن الشعراء كانوا في العصر العباسي، كما كانوا ويكونون في كل عصر، 
بجمالهن  افتناناً  وأكثرَ  المصنوعة،  وتطريتهن  المجلوبة،  النساء  بزينة  احتفالاً  أقلَّ 
ى،  الموشَّ بالثوب  عنه  المشغولة  صاحبته  من  برد  بن  بشارُ  غضب  ولهذا  المخلوق. 

ع، والجوهر الوضيء، فقال: والطيب المتضوِّ
لاهيةٌ فيك  ألاقـــي  عــمّــا  ــتِ  بَدِوأنـ والسَّ يِّ  القزِّ والمَلْبَس  بالعِطْر 

قباء وآذانِ الجواسيس،  وإذا كان الشعراء يَخْشَون على صواحبهم من عيون الرُّ
الوُشاة،  أنوف  من  صاحبته  على  يخشى  كان  الكاتب  أمية  أبي  ابن  فإن  أيقاظٌ،  وهم 

وهم رقود، فيقول: 
زارتْ إذا  أَرَجٌ  ــنْ رقــــــــدا)))لـــهـــا  ــ ــ ــه كـــــلَّ مَـ ــبِّـ ــنـ يـ
ــا تـــخـــفـــى زيــــارتُــــهــــا ــ ــم ــ ــداف ــج ه وإنْ  خَــــلْــــقٍ  عـــلـــى 

الدرر  وفرائدُ  الملابس،  وتوشيةُ  التطرية،  ووسائلُ  الزينة،  أدواتُ  تكن  ولم 
ا ندبتهم غرائزُهم للتمتُّع به، ومواهبُهم لإمتاع الناس  لتشغل شعراءَ الغزل الحسّي عمَّ
رونها  يصوِّ المرأة،  بمفاتن  التغني  نظموا على  ا  ممَّ الأعظم  القَدْرَ  وقفوا  لقد  بوصفه. 
لة مرة، لكنهم لا يملّون، ولا يجدون  ة، ومجتمعة في قصيدة مطوَّ مةً متفرقة مرَّ منجَّ

السابق /99.  	(((
شرح المختار من شعر بشار /98.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

463

تجديدهم  فإن  دوا  جدَّ وهَبْهم  وصورهم.  الأقدمين  معاني  تكرير  في  غضاضة  أدنى 
قد يُفضي بهم إلى رسم صور لا تتلاءم معانيها وأشكالُها. وكأنّ إلحاح القدماء على 
بها إلى أذهان الناس وأذواقهم،  تشبيهات واستعارات مألوفة زاد صورهم صقلًا وقرَّ

فأساغوها. 

أحسنَ مسلمُ بن الوليد حينما جعل أثداءَ النواهد الكواعب دون النحور وفوق 
العذارى، وهي تستر  المتعلِّق بالأغصان، وأساءَ حينما جعل أيدي  الترائب كالرّمان 
النهود كأيدي السجناء المثقلة بالأغلال. وقولُك: لعله أراد بالأغلال الأساور لا ينفي 

ما في الصورة من منافرة المادة للمعنى. قال مسلم: 
با وقد فاجأتْها العينُ والسترُ واقعُ)))فأقسمتُ أنسى الداعياتِ إلى الصِّ
نحورها ثــمــارَ  بأيديها  كأيدي الأسارى، أثقلتْها الجوامعفغطَّت 

ويخيل إلينا أن الإساءة نجمت عن وصف المخلوق الحي بصفات المصنوع 
في  الأقدمين  مذهب  الشاعر  ذهب  ولو  والنهود،  القيود  بين  الجمع  وعن  الجامد، 
نضارة  على  لحافظ  المصنوعة  السلع  من  لا  المطبوعة،  الطبيعة  من  الصور  استلهام 

الجمال الإنساني وفطريته وحيويته. 

قد يقال: إذا كانت قَسَمات المرأة ثابتةً، والطبيعةُ الحيَّة وغيرُ الحية ثابتةً أيضاً، 
والبَّدويَّ  بالجامد،  والحيَّ  بالمصنوع،  المطبوعَ  يقرن  لم  إن  الشاعرُ  د  يُجَدِّ فكيف 

؟  بالحضريِّ

على  الطبيعة  من  المستمدة  العناصر  تشكيلَ  يُعيد  أن  الشاعر  يستطيعُ  نقول: 
كلَّ  ون  ويسمُّ دة،  متعدِّ بأساليبَ  نفسَها  العناصرَ  امون  الرسَّ يتناول  كما  جديد،  نحو 
أسلوب مذهباً أو مدرسة فنية. والحسينُ بن الضحاك في تصويره الخدودَ استمدَّ موادَّ 
يرسم  هو  فإذا  الغدير،  في  الماء  وترقرق  الدموع،  وغزارة  الربيع  نضارةِ  من  الصورة 

صورة قديمة جديدة، لا تخلو من رعشة ممتعة، ولمسة مبدعة، إذْ قال:

ديوانه /273. الجوامع: الأغلال. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

464

عجيباً تلقَ  يْك  خَدَّ ي  بخدِّ الضميرُ)))صِلْ  فيها  يحارُ  معان،  من 
ــاضٌ ــ ــعِ ري ــي ــرب ــل يْـــكَ ل ــوع غـــديـــرُفـــبـــخـــدَّ ــدمـ ــلـ يَّ لـ ــدَّ ــ ــخـ ــ وبـ

غير  الطبيعة  من  يستلهم  فلم  أخرى،  صورة  الخدَّ  ر  صوَّ نفسه  الضحاك  وابنُ 
الحياء،  قاً، وهو دم  الورد نضارةً وتألُّ النفس ما يفوق  الورد، لكنه استلهم من  حمرة 
بالماء، وبلا  تجلّيّاً عفويّاً، بلا حناء تعجن  يتجلَّى  ذاتيّاً،  تلويناً  الصورة  يلوّن  فإذا هو 

ريشة تخضبُ الشكل المرسوم باللون المناسب:
ورداً ــه  يْ خــدَّ مــن  عيناي  ــتْ  ــنَ الــحــيــاءُ)))جَ أنبته  ــبْــغ،  الــصَّ أنــيــقَ 
ــمٍ ــ ــارُ وهْ ــ ــم ــ ه إضْ د خــــدَّ ــاءُيـــــورِّ ــدم ــرَتِ ال ــ فـــإنْ لاحــظــتــه جَـ

فهل لك أن تقول: إن الصور الشعرية تخالف الفِطرة، وتشوُهُ، إذا شاب الشاعرُ 
ولاسيّما  المتكلَّفة،  الصور  بعض  على  القول  هذا  يصدقُ  الصناعة؟  بأوشاب  الطبيعةَ 
والفضة  كالذهب  النفيسة  المعادن  من  عناصرها  الشعراء  يستمدُّ  التي  الصور  تلك 
ي  العمِّ الصمد  عبد  بن  عكاشة  يصوغ  كأنْ  الإنسان،  أوصال  من  أجملُ  أنها  مين  متوهِّ
ة، فإذا هي معدنٌ صلب بعد أن كانت من لحم بضّ، وجلد غض:  أصابعَ صاحبته من فضَّ

بنانَها ــأنَّ  كـ ــة،  ــاري ج كــفِّ  ــابــا)))مــن  ــعَــتْ عُــنَّ مــن فــضــةٍ قــد قُــمِّ

ر على استلهام الصور من الطبيعة، لكنه  وقد يحافظ الشاعر العباسيُّ المتحضِّ
يحشدُ في الصورة الواحدة الكبرى صوراً كثيرة صغرى، فيجعلُ الوجه بدراً، والدمع 
لَ  د والإيجاز أوَّ دراً، والعيون نرجساً، والخدودَ ورداً، والأصابع عناّباً، فيعجبك التعدُّ
ل ما رسم أنَّ اللوح  تتأمَّ إذْ تُحِسُّ بعد أن  الأمر، غير أنك ترفضُ المشهد كله آخره؛ 
العاطفي،  الإشعاع  أضعفا  والازدحام  التنافر  وأن  العناصر،  مزدحمُ  الأجزاء،  متنافر 

كقول أبي نواس: 

المحب والمحبوب... 72/1.  	(((
المحب والمحبوب...168/1. 	(((

السابق 235/1.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

465

ــمٌ ــأت أترابِ)))يـــا قـــمـــراً أبــــــرزَه م بين  يندبُ شجواً 
نَرْجسٍ من  رَّ  ــدُّ ال فَــيُــذْري  ــمُ الــــوردَ بــعــنَّــابِيبكي  ــطِ ــل وي

وكان الشاعر العباسي يَسْتملحُ الخالَ في الخدِّ كما يستملح النحلَ في الورد، 
فيرى أن الخال في وجنة المحبوبة المشرقة المحيَّا أجملُ من بقعة سوداء على سطح 
الليل،  طارق  به  استنار  أسفر  إذا  الناس  عيون  عن  المحتجب  وجهها  وأن  القمر، 

وتهدّى به من ضيَّع الدرب. قال العباسُ بن الأحنف: 
ناظرٍ كــلِّ  عــن  ــدْرِ  ــخِ ال فــي  يسري)))ومحجوبةٍ  مَنْ  بالليل  ضلَّ  ما  برزت  ولو 
هــا ــنُ خـــال بــخــدِّ ــس ــع قــلــبــي ح ــطِّ ــقَ بــالــســحــرِيُ ــمَ  ــغَّ ــن ت ــه  عــن ــرتْ  ــفـ أسـ إذا 
منظراً ــنُ  ــس أح ــال  ــخ ال ــذات  بـ ــالٌ  ــخ البدرِلَ وضــح  فــي  ــســوداء  ال النقطة  مــن 

العيونُ  به  ظفرتْ  ما  بمثل  الشعراء  أوصــاف  من  جميلة  جارحةٌ  تظفر  ولم 
إليه جرير في  ما سبقهم  يكرّرون  الغزل  راح شعراء  إذْ  الوطفاء،  الحوراء، والجفونُ 

بيته الشهير:
حَـــوَرٌ طــرفــهــا  ــي  ف ــي  ــت ال ــعــيــون  ال ــنَ قــتــانــاإنَّ  ــي ــي ــح قــتــلْــنـَـنــا، ثـــم لـــم ي

لكنهم لم يكونوا سواءً في تصوير ما ينطوي عليه الحَوَرُ من خطرٍ؛ فأبو نواس 
ة تقتلُ كلَّ من نظرت إليه؛ لأن في  لم يكن موفَّقاً حينما جعل الأهداب عقاربَ سامَّ

العقارب من القُبح ما ينأى بها عن الغزل:
ــقـــربُ ــه عـ ــي ــن ــي ــي ع ــ ــه ف ــ ــا مَــــــنْ ل ــ ــرب)))ي ــ ــض ــ ــرَّ بـــهـــا ت ــ فـــكـــلُّ مَــــــنْ مـ

المطبوعين  الشعراء  من  وكان   - 225هـ{  }ت:  الحميري  وهيب  بن  ومحمد 
المزهوين بأنفسهم - زعم أن عينيْ صاحبته الكحلاوين بلا إثمد راميتان بارعتان، إذا 

رمتا أصابتا المصارع، وأنه واحد من قتلاهما، ولهذا طالب صاحبتهما بالدية:

السابق 233/1.  	(((
السابق 95/1. 	(((

ديوانه /68.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

466

الــعــيــونُ سفكته  ــاً  ــ دم تُــكْــحَــلُ)))أقــيــدي  لا  كــحــاءَ  بإيماضِ 
ــدٌ ــص ــقْ ــا مَـــقْـــتَـــلُفــكــلُّ ســـهـــامِـــكِ لـــي مُ ــهـ ــعِـ ــواقـ وكــــــلُّ مـ

وابنُ الدمينة رسم الصورةَ نفسَها، ثم أضاف إليها لوناً يصلح للحماسة، ولا 
يصلح للغزل، إذْ زعم أن المرميَّ بعيني صاحبته يسيلُ من نحره إلى صدره دمٌ غزير، 
الغزيرة  السحب  ويُرسل  الأفق،  يشقُّ  برقٌ  حاجبيها  من  يخرجُ  وأنه  ثيابَه،  يخضبُ 

الأمطار من العراق والشام إلى نجد والحجاز: 
به رمتْ  كميّاً  لو  بطرف،  ــهْ)))رَمَتْني  وبــنــائــقُ نــحــرُه  نجيعاً  ــلَّ  ــبُ ل
كأنه حاجبيْها،  مــن  بــدا  شقائقُهْبــنــور  لنجدٍ  تُهدى  الحيا  بروقُ 

جديد،  بشكل  القديم  للمضمون  عرضاً  الصورة  هذه  في  أن  إلى  ذهبْتَ  وإذا 
فهذا الشكل إنْ حسُنَ في ميدان القتال، فإنه لا يحسُن في مجالس العشاق. وإذا صلح 
رقّة  من  أثارة  على  ينطوي  ولا  بالمرأة،  للنسيب  يصلح  لا  فإنه  بالشجاعة،  للمديح 

الأنوثة. 

تصويراً،  ألطفَ  كان  الوليد  بن  مسلم  أن  نرى   - الخمر  كرهنا  على   - ونحن 
تليقُ  أن يرسم صورةً  أعانه على  ما  كر وآلاته  السُّ استلهم من  تعبيراً، حينما  وأرهف 
بالغزل؛ إذْ زعم أن عينيْ صاحبتهِ تُساقيانه أقداح الراح، وأنهما بنظراتهما السواحر، 

وأجفانهما المكحلة تفتنان كلَّ من ترنوان إليه، وتذهبان بعقله. 
سالبةً للألباب  الخمرُ  كانت  فإن عينيكِ تجري في مجاريها)))إنْ 
أشربُها الصهباء  من  كأسٌ  تُصبيهاسيَّانِ  حين  عندي  منك  ونظرةٌ 
معانيهافي مقلتيكِ صفاتُ السحر ناطقة ــى  ــتَّ ش ــدةٍ  ــ واحـ بــلــفــظ 

شعراء عباسيون /86.  	(((
ديوانه /54. الكمي: الفارس في كامل سلاحه والشجاع المقدام. البنائق: ج بنيقة، طوق الثوب.  	(((

الشقائق: ج شقيقة المطرة المتسعة أو البرقة إذا استطارت في عرض السحاب. 
ديوانه /217.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

467

معه  يهبط  الوصف  أن  الشفتين يلاحظ  لمى  إلى  العينين  حَوَر  من  يهبط  ومَنْ 
من عُنف إلى لطف، ومن قسوة إلى شهوة، إذْ يترك الرمي بنبال الأهداب، وينتقل إلى 

ترشف الخمر من الرضاب، كأنَّ الفم أقدرُ من العينين على إثارة الغريزة. 

أن في رضاب  بغريزته -  أبي حفصة - وخيالُه موصولٌ  بن  إلى مروان  خيل 
واك يلامسُ  صاحبته ريّاً له من الظمأ، فأطرى سواكها إطراءً يخالطُه الحسدُ؛ لأن السِّ
ر من الشوق  شفتيها، ويحظى بأسنانها اللؤلؤية، ويشمُّ أنفاسَها العطِرة، والشاعر يتضوَّ

والظمأ: 
والــذي المساويك  مــاء  الصدى  طفل)))شفاء  يغازلها  خمل،  مــن  الــريــق  بــه 
ــذا ــب وح ــواك،  ــ ــس ــ ال ذاك  حـــبـــذا  ــا  ــي يحلوف الــذي  الغريض  العذب  البرد  به 

التصويرَ  تألُّق  فيه  يجد  ولا  المساويك«  »مــاء  يستسيغ  لا  ذوقــك  كان  وإذا 
الشعريّ، فإن ابن الدمينة نَفَحك بصورة أنقى وأرقى من هذه الصورة؛ إذْ راح يتغنَّى 
شروب،  ماء  على  له  وفضَّ الأفاويه،  بأطيب  المعطر  العذب  ورضابها  صاحبته  بفم 
تحدر من ديمة سكوب، وازداد صفاء ونقاء بجريانه في شعاب الجبال، وترقرقه بين 
ف أن يردَه، فارعوى،  الأودية، فإنْ رآه مسافر شديدُ الظمأ أحبَّ أن ينهل منه، ثم تخوَّ
بعضَ  الصورة  ي  ويُصَفِّ الحسّي،  بالغزل  يطوفُ  تعفُّف  من  طائفٌ  هذا  ارعوائه  وفي 

التصفية من أوشاب الشهوة، لكنه لا يتورع عن تشبيه الريق بالخمر: 
ــذَى ــقَ حبابُها)))ومـــا نــطــفــةٌ صــهــبــاءُ خــالــصــةُ ال نيق  تحت  يجري  بحجلاءَ 
فأصبحتْ ــاقٍ،  س ــراط  الأش من  ــهــاسقاها  ــلُ مـــجـــاري ســيــلــهــا وشــعــابُ ــي ــس ت

شعره /90. الصدى: أشدّ العطش. ماء المساويك: الريق. الذي به الريق: الفم. الخمل: شبه نبت  	(((
بظلمته.  النهار  على  الليل  إقبال  الطفَل:  ويلاطفها.  يداعبها  يغازلها:  الكساء.  بأهداب  الخميلة 

البرد: الأسنان. الغريض: الأبيض. يجلو: يصقل.
ديوانه /62. حجلاء: موضع، النيق: الجبل. الحباب: طرائق الماء والجبل. الأشراط: الشرطان  	(((
الريق،  الرضاب:  الخمر.  القرقفية:  والكثير.  القليل  الماء  النطفة:  يطوف.  يحوم:  الأنــواء.  من 

والمطر. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

468

دي ويهابُهايحومُ بها صادٍ، يَرَى دونها الرَّ وِردَهــا،  فيَهْوَى  مُحيطاً، 
قَرْقَفيةٌ ولا  فيها،  مــن  رُضابُهابأطيبَ  الزنجبيل  بماء  يُشاب 

وقد يكون اقتحام الخمر حَرَم الشعر ناجماً عن إقبال الشعراء على العبِّ منها، 
الشعراء  بعض  أن  غير  العقلَ.  يخمر  سُكر  من  في شاربها  تخلِّفه  بما  إعجابهم  وعن 
الخمر،  لإدمانهم  أو  البديع  بمحسنات  لكلفهم  كانوا   - الوليد  بن  مسلم  ومنهم   -

يستخرجون من الخمر أفكاراً متناقضة، يصفون بها الرضاب في غزلهم الحسّي. 

ادَّعى مسلمُ بن الوليد أنه حيثما رشفَ من ريق صاحبته أفاق من الخُمار، ثم 
ة،  مرَّ بالصحو  الخمر  قرن  لأنه  نفسه؛  فناقضَ  الخمر،  أنواع  من  نوعٌ  الريق  أن  زعم 

وبالسكر أخرى، وسببُ التناقض مجانستُه الريق بالرحيق حينما قال: 
رحيقاً أم  ــك  رضــاب مــن  ــاً  ــق رشفتُ، فكنتُ من سكري مُفيقا)))أري
ــاءِ أســـمـــاءٌ، ولــكــنْ ــلــصــهــب ريقاول ــاءِ  ــم الأس فــي  ــأن  ب جهلتُ 

وإذا كان فريق من شعراء العصر العباسي قد نظروا إلى الثغر الألمى، والشفة 
واستمع،  نظَرَ  بل  بالنظر،  الجمال  من  يقنع  لم  آخر  فريقاً  فإن  الشهوة،  بعين  اء  الحوَّ
وبالاستماع ارتقى الغزلُ الحسّي بعضَ الارتقاء؛ لأنه أقرَّ بأن في المرأة جمالاً روحيّاً 

غير مرئي، يُترجمه اللسان، ويدركُه الأعمى كما يدركُه البصير. 

ع الأفكار والأساليب، فجعله حديقة  وصف بشار بن برد كلام صاحبته المتنوِّ
عَتْ أزهارها وأثمارها، وخُيِّل إليه أنها تقبس ما تقول من ساحر ماهر:  أنيقة، تنوَّ

زهـــرا)))وكـــــــــأن رجــــــــع حـــديـــثـــهـــا كسين  ــاض  ــري ال قطع 
ــه ســحــراوكـــــــــأن تــــحــــت لـــســـانـــهـــا ــي ــفــث ف ــن هــــــاروت ي

ا  قد تقول: لو لم يكن بشارٌ كفيفاً لسلك مَسْلكَ غيره من المبصرين، لكنه لمَّ

ديوانه /328. 	(((
شرح المختار من شعر بشار /33.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

469

ارتقى وتسامى،  أنه  إليك  أذنه. فخيل  إلى  الجمالَ من عينه  قُه  تذوُّ انتقل  البصر،  فقد 
وهو شهواني داعر. 

فيقال لك: إن حِفظَ الإماء الأشعارَ، وإتقانهن الغناءَ، وبراعتهم في الخضوع 
الإغواء،  على  قدرةً  فزادتهن  الجسدية،  مفاتنهن  إلى  أُضيفت  فنية،  مفاتنُ  بالقول 
محاكاتهن،  على  الحرائر  وحملت  السواء،  على  والبصير  الضرير  إليهن  وجذبت 
ابة خلابة، حتى ليذهبُ  فأصبحت أحاديثهن - كما يقول مروانُ بن أبي حفصة - جذَّ
في  ينثرنَ  أنهن  الموقَّع  وكلامِهن  المتخيَّرة،  ألفاظهن  إلى  تصغي  وأنت   ، الظنُّ بك 

مسمعيك نفيسَ اللؤلؤ والجوهر:
خِــطــابــهــا ــد  ــن ع ــك  ــ تْ ــرَّ ــ غَ ــا  ــمـ ـ ربَّ الــخــرائِــدُ)))ألا  الآنــســاتُ  عليك  وجـــادتْ 
ــةً ــثُ غــضَّ ــ ــادي ــ ــدُتَـــســـاقَـــطُ مــنــهــن الأح ــاقِ ــع ــم ال ــه  ــتْ ــم ــل أس  ، درٍّ تـــســـاقُـــطَ 

وهذا الضربُ الرفيعُ من الكلام جعلَ الهيثمَ بن الربيع المشهور بكنيته ونسبه: 
أبي حية النميري }ت: 183هـ{ مفتوناً بما كان يسمع من قيان البصرة وبغداد، إذْ كان 
والمرجان،  اللؤلؤ  فرائدَ  عليه  ينثرن  أنهن  فيحسُّ  المرقق،  ق  المنمَّ كلامهن  ى  يتلقَّ

ه، وتعروه نشوةٌ من غبطة، فيقول: فينسى همَّ
ــلَّ مــســلــمــاً ــ ــا طـ ــ ــمــاغــمِ)))ولـــكـــنـــه والــــلــــهِ م ال واضــحــاتِ  الثنايا  كــغــرِّ 
حسبتَه الــحــديــث  ــنَ  ــطْ ــاقَ س ــن  ه ناظمِ إذا  كفِّ  من  المرجان  حصى  كمثل 

ثه على السجيّة أنها  وأبو حية هذا كان يحسُّ إذا خلا بصاحبته، وراحتْ تحدِّ
ى، تردُّ عنه الوجومَ إذا وَجَم، وتُعيدُ إليه الروحَ  تُعاطيه أقداحاً من خمر، أو عسل مُصفَّ

إذا احتُضِر أو انتزع ملكُ الموت حُشاشته من بين جنبيه، فيقول: 
ــه كــأنَّ ــاً،  ــن ــي ع ــشَ  ــخ ت لــم  إذا  ــاً  ــث ــدي أطــيــبُ)))ح هو  أو  الشهْدُ  ساقَطَتْه،  إذا 
ســكــرةٍ بــعــد  بـــه  تستشفي  ــك  ــ أنَّ ــوَ  ــ تذهبُلَ الموتِ  الموت كادت سكرةُ  من 

السابق /39. 	(((

السابق /38. 	(((
شرح المختار../38.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

470

وإذا انحدرتَ من الجمال المرئيِّ في الوجه، إلى الجمال الخفي طيَّ البرود 
يستحسنون  فيما  القدماءُ  عليه  تواضع  ما  على  يحافظونَ  الشعراءَ  وجدت  والوشي، 
ويستقبحون. فهم يستحسنون المرأةَ الضامرة الخَصْر، الرشيقة القدّ، التي تبدو كأنها 
حبلٌ مضفور، أو حية متلوّية، إن سارت تأودت تأوّد الغصن الرطيب. قال مطيع بن 

إياس: 
تـــثـــنَّـــتْ مــــشَــــتْ  ــا ثــــعــــبــــانُ)))إذا  ــ ــه ــ ــأنَّ ــ ك
ــاءت ــج ــتْ ف ــ ــدِل ــ ــد جُ كــــــأنــــــهــــــا عِــــــنــــــانقـ

ومأكمة  ثقيل،  بردف  إَّل  د،  المتأوِّ والقدِّ  الضامر،  الخصر  جمالُ  يكمل  ولا 
. قال ربيعة الرقي: موّارة الشحم واللحم؛ لأن الضدَّ يُظهر حُسْنهَ الضدُّ

ديــن، وعــهــدُ عيني تــأوَّ دينا)))وقــمــتِ  تأوَّ الحزون  في  بحسنك 
مشرفاتٍ ــروادفُ  الـ منك  دينابَــدَتْ  لــلــنــاس  تـــدعْ  ــم  ل روادف 
حسناً الناس  رُعْـــتِ  أقبلتِ  العيونا إذا  ــيَّـــدْتِ  قـ ــرتِ  ــ أدبـ وإن 

وفي هذا الضرب من المحاسن المتنافرة المقاييس، قد يقعُ القارئُ العصريُّ 
على ألواح، لا يُسيغها ذوقُه. وربَّما كان تنافرُها ناجماً عن مبالغة الشعراء في تصوّر ما 
ب خيالهم، والغلوُّ في الخيال  رون، لا في تصوير ما يُبْصرون؛ لأن الحقيقة تكذِّ يتصوَّ
، الضخمة الردف رمحاً  قي صاحبته النحيلة القدِّ قد يُفسد الجمال. لقد جعل ربيعةُ الرَّ

عي تجميلها:  مغروساً في تلّ من رمل، فقبَّحها وهو يدَّ
مة مقوَّ سمرا  صَعْدةٍ  من  والمرطُ فوق كثيب منك مُرْتكمِ)))أعــاك 

مات المدائح،  وإذا كان بين الشعراء الحسيِّين مَنْ نثروا محاسنَ المرأة في مقدِّ
تشعَّث  ما  ونجمع  ق،  تفرَّ عما  ر  ننقِّ أن  على  حملونا  حتى  لات،  المطوَّ وتضاعيف 

اتجاهات الغزل../155. 	(((
طبقات الشعراء /163. التأوّد: التثني.  	(((

السابق /167. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

471

رنا وجمعنا في الصفحات السابقة، فإن بينهم مَنْ أحَصَوْا واستقصَوْا،  على نحو ما نقَّ
وجمعوا ما استطاعوا أن يجمعوا من مفاتن النساء في قصائد مستقلَّة، فإذا القصيدةُ 
المحاسن،  متكاملةُ  الخَلْق،  ةُ  تامَّ امرأةٌ  إطاره  في  تتجلَّى  ن  ملوَّ واحد  لوحٌ  الواحدة 
الشاعرُ  فيه  بثَّ  بما  ها  يبزُّ أنه  إلَّ  النهضة،  عصر  من  رة  المتحدِّ والتماثيل  كالألواح 
ريشةُ  تعيا  ق،  مشوِّ وسردٍ  حيّ،  وحــوارٍ  متناغمة،  وحركات  إنسانية،  عواطف  من 
دها كلّها أو جلّها، وبثِّها في اللوح المرسوم، والتمثال  الرسام، وإزميلُ النَّحات بترصُّ

المنحوت.

غير  الحسّي  للغزل  ضت  تمحَّ قصيدة  في  كعاباً  جارية  برد  بن  بشارُ  ر  صوَّ
فاكتمل  أَعْصَرتْ،  بعدما  كَعَبتْ  صاحبته  أن  الصورة  هذه  قسمات  ومن  ر.  المتعهِّ
الأسودُ  شعرُها  وتدلَّى  جيدُها.  وأتلع  عجيزتُها،  وامتلأتْ  قوامُها،  واستقام  نماؤُها، 
باردةَ   ، الخدِّ مشرقة   ، القدِّ لينةَ  وغدت  السود،  العناقيد  يَ  تدلِّ الأبيض  نحرها  على 
انسابتْ  إذا سارت  الخطا.  التثنيّ، رشيقة  المأكمة، طيِّعة  العنق، فخمة  الثغر، جيداء 
نقِيَّة.  ة  ت بزغَ من بين شفتيها رتلٌ فوق رتل من لآلئَ سَوِيَّ افترَّ انسيابَ الأفعى، وإذا 
وإذا انكشف جيبُ قميصها عن ترائبها أشرق من بين لفِْقيه رمّانُ الأثداء، فردت لفِْقاً 

ة، وكفّ بضة. قال بشار: إلى لفق بأناملَ غضَّ
تْ اسبكرَّ فلمّا  با،  الصِّ في  ــلَّ الـــوراءُ)))نَعِمتْ  امُــهــا، وج خــفَّ قُــدَّ
الثنايا ــرُودُ  ــ بَـ فــعــمــةٌ،  ــداءُفــخــمــةٌ،  ــادةٌ غــي ــ ــةُ الــجــيــد، غ ــل ــعْ صَ
عسيباً ــت  وتَــمَّ دعــصــةً،  رتْ  ــاءُأُزِّ مــثــلَ أيْـــم الــغَــضــا، دعـــاه الأبَـ

ــرٌ نــقــيٌّ ــغـ ــا مـــســـفَـــرٌ، وثـ ــهـ ــواءُزانـ ــت اس فــيــه  ــنــظــام،  ال درِّ  مــثــلُ 

وثيرة  الكشح  مجدولة  إنها  الوراء:  وجلّ  قدامها  خفّ  قامتها.  طالت  اسبكرت:   .115/1 ديوانه  	(((
الغادة  العنق.  دقيقة  الجيد:  صعلة  باردة.  برود:  لحماً.  ممتلئة  فعمة:  ضخمة.  فخمة:  العجيزة. 
والغيداء: المرأة الناعمة التي تتثنى ليناً وتدللًا. أُزّرت: ألبست الإزار. الدعصة: القطعة المستديرة 
الأبيض  الحية  ذكر  الأيم:  دقيقة.  مستقيمة  النخل  جريدة  العسيب:  بها.  عجيزتها  شبه  الرمل  من 
اللطيف. الأباء: القصب. القوام الأولى: الاعتدال والثانية: القامة. الأياء: شعاع الشمس. الوارد: 

الشعر الطويل المسترسل. الكرم: هنا العنب. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

472

ــوام، ونــحــرٌ ــقـ ــوامٌ يــعــلــو الـ ــ ــاءُوقـ ــ ــهُ، عــلــيــه الأيَـ ــ ــان ــ ــابَ رمَّ ــ ط
ــانٍ ــن ــا ويــحــه مـــن ب ــانٌ، يـ ــ ــن ــ رَوَاءُوب جــــمٌّ  ســـقـــاهُ  ــات  ــب ــن ك
كالكر ــر  ــدائ ــغ ال وارِدُ  ــا  ــه انتهاءُول منه  ــان  ح قــد  ــواداً،  ــ س م 

في  العربيَّ  الــذوق  وترجمت  كلَّها،  النساء  محاسنَ  جمعتْ  قصيدة  وخيرُ 
اها بعضُ الدارسين اليتيمة ومطلعُها: الجمال داليةٌ مطولة، سمَّ

ردُّ لـــســـائـــلٍ  بــالــطــلــول  ــدُ؟هـــل  ــه ع ــم  ــلُّ ــك ــت ب ــا  ــه ل ــل  هـ أم 

اها بهذا الاسم نظر إلى نسبتها، فوجدها تُنسْب إلى شعراء كثر،  ولعلَّ مَنْ سمَّ
أبرزُهم اثنان ذكرهما د. حسين عطوان، وهما علي بن جبلة، وأبو الشيص الخزاعي. 
ونحن في هذا الكتاب لا يعنينا الغوصُ في التحقيق وإنَّما يعنينا النظرُ في مضمونها 

الأدبي، وشكلها الفني، وأيّاً كان صاحبها فنفاستُها تغنيها عن النسب. 

اها اليتيمة لضياع نسبها، لاستلهم اسمها من فنِّها، وسماها  ولو أنصفَ مَنْ سمَّ
الأول  العباسي  العصر  في  لا  الحسّي،  الغزل  في  العقد  واسطةَ  تُعدُّ  لأنها  التميمة؛ 
وحده، بل فيه وفيما سبقه، وبعضِ ما لحقه من عصور الشعر العربي. ولا يبالغُ من 
»دساتير«  والجمال  للفن  أن  ثبت  إذا  والجمال،  الفنّ  دساتير  من  »دستوراً«  ها  يعدُّ
من  وتحرم  تستبيح  وفيما  النساء،  من محاسن  تستحسن  فيما  الشعوبُ  إليها  تحتكم 

وصف المفاتن. 

ومن يُمعن النظر فيما انطوت عليه هذه التميمةُ من ألواح يُخيَّلْ إليه أنه يقلِّب 
»ألبومَ صور« رسم على صفحاته فنانٌ محترفٌ مفاتنَ ملكةٍ من ملكات الجمال، أو 
التشكيلية، عُرضتْ على جدرانه،  الفنون  لُ في معرض من معارض  أنه يتجوَّ م  يتوهَّ
عليها  تواضع  التي  المعاييرِ  وفقَ  النساء  جمالَ  تمثل  ومنحوتات  ألواحٌ  أبهائه  وفي 

العربُ من العصر الجاهلي إلى العصر العباسي. 
صاحبته  جمال  على  ناظمُها  منها  وقف  بيتاً،  وستين  بضعة  في  القصيدة  تقع 
عصامُ  الجاهلي  العصر  في  رسمته  ما  ر  يتذكَّ يقرأْها  مَنْ  بيتاً،  وأربعين  بضعةً  »دعد« 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

473

حينما  محلِّم  بن  عوف  بنت  إياس  أمِّ  عصرها  في  الجمال  ربة  جمال  من  ةُ)))  الكِنديَّ
سألها عنها الحارثُ بن عمرو ملكُ كِندْة، غير أن منثور عصام، على جماله، لا يرقى 

إلى المنظوم في هذه التميمة.

رُ ما كان العربُ يعشقون، وما  ودِدْنا لو نستعرضُ القصيدة كاملةً؛ لأنها تصوِّ
ا  يُغني عمَّ اكتفيْنا بشطرها. وما تخيَّرناه  ثم  رون من جمال الأنثى،  الشعراءُ يصوِّ كان 

ر المحاسن الظاهرة والخفيّة.  أغفلناه من أبيات تصوِّ

ا يستهوي الناظر إلى دعد بشرتُها البيضاء التي كَسَتْها رداءً متوهّجاً، غلَّف  ممَّ
ومحياها  منكبيها،  إلى  مفرقها  من  المرسل  الأسودُ  وشعرُها  نور،  من  بجلد  جلدَها 
ازداد  إذْ  جمالهما؛  ضاعفَ  الضدين  واجتماعُ  الحالك.  شعرها  تحت  المشرقُ 
قاً بحلوكة حاجبيها  البياضُ نصوعاً بمجاورة السواد، كما ازدادت جبهتُها الوضيئة تألُّ
العينين، وانكسار الجفنين،  الدقيقين. وأجمل ما في وجهها الصبيح حور  الرشيقين 
من  بقية  أو  نوم،  من  سنة  فيهما  أن  توهمت  إليهما  نظرت  إنْ  الأهــداب،  وانسدال 

مرض، وما الوسن إَّل خفر يكسو الجمال كمالاً، ويشفي العيون الرواني إليه:
ــمُ بَــهَــا ــ ــد لــبــس الأديـ ــيــضــاءُ ق جلدُ)))ب لجلدها  فهو  الحُسْن،  ءَ 
حــســرتْ إذا  فَــوْدَيْــهــا  ــدُويَـــزيـــنُ  ــعْ ــمٌ جَ ــاح ــر ف ــدائ ــغ ضــافــي ال
منبلجٌ الــصــبــح  ــلُ  مــث ــوجــهُ  ــال ــودُّف ــس ــل مُ ــي ــل ــل ال ــث ــر م ــع ــش وال
حَسُنا استجمعا  ــا  لــمَّ ان  ــدَّ ــ ــه الــضــدُّضِ ــظْــهــر حــســنَ والـــضـــدُّ يُ

انظر كتابنا »الأدب الجاهلي« ص/699 ط.2.  	(((
شعر علي بن جبلة /115. فوديها: جانبا رأسها. الضافي: المسترسل. صلت: بارز مستوٍ. شخت:  	(((
العرنين: ما صلب من عظم الأنف.  مُدنف: مريض.  ناعسة.  دقيق. أزج: سابغ متقوّس. وسنى: 
الرتل: الحسن مع استواء وتناسق يصف أسنانها. مغزلة: ظبية ذات ولد. تعطو: تمد. المرد: ثمر 
الأراك. القصب: العظام. الفعم: الممتلئ. درد: لا نتوء فيها. البضاضة: النعومة واللين. الرياط: 
ج رائطة وريطة، كل ثوب لين رقيق. الملد: الشباب والنعمة. الهيف: الدقة. كفل: عَجُز. النَّهد: 
أدرم:  الخلخال.  الحجل:  اكتنزت.  عبلت:  ناعمة.  اللحم  كثيرة  العظم  رقيقة  خرعبة:  المرتفع. 

مستوٍ، لا حجم له. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

474

وحاجبُها صَـــلْـــتٌ،  ممتدُّوجبينُها   ، أزجُّ  ، الــمــحــطِّ شــخــتُ 
ــرتْ ــظ ن إذا  ــى  ــنـ وَسْـ ــا  ــه ــأن بــعــدُوك يُـــفِـــقْ  ــا  لــمَّ ــف  ــ ــدْنَ ــ مُ أو 
ــا رَمَــــدٌ ــه ــا ل ــنٍ، مـ ــيـ ــور عـ ــت ــف مْـــدُب ــداوى الأعـــيـــنُ الـــرُّ ــ ــهــا ت وب

أنف  إلى  الأهداب  تسلمه  دونها،  ما  إلى  المنسدلة  الأهداب  ينحدر من  ومن 
ى.  الحياء، وثغر يبسم عن لؤلؤ متألّق، وعسل مصفَّ رفعه الإباء، ووجنتين خضبهما 
الأراك،  ثمر  لتلتقم  تتطاول  ظبية،  عنق  كأنه  أغيد،  عنق  كله  الجمال  هذا  وتحت 
الله  كأنَّ  لدنة،  وأنامل  رخصين،  برسغين  ازدانا  ان،  غضَّ وساعدان  ان،  بضَّ وعَضُدان 

خلق يديها من لحم بلا عظم: 
ــنــه ــاً، يُــزيِّ ــنـ ــيـ ــرْنـ ــك عِـ ــ ــري ــ ــه الـــوردُوتُ ــونُ ــمٌ، وخـــــدّاً، ل ــمَـ شَـ
على الأراك  مِـــسْـــواكَ  ــه الــشــهــدُوتُــجــيــل  ــابَـ ــلٍ، كــــأنَّ رضـ ــ رتـ
ــة ــزِل ــغْ ــدُ مُ ــي ــدُ مــنــهــا ج ــي ــج ــرْدُ وال ــمَـ الـ ــهــا  طــال مـــا  إذا  تــعــطــو 
قصبٌ ــا  ــادِه ــض أع ــن  م دُرْدُوامـــتـــدَّ  ــقٌ  ــ ــراف ــ م ــه  ــت ــل ت فَــــعْــــمٌ، 
لهما يُـــرى  فــمــا  ــدُوالــمــعــصــمــان  ــ ــةٍ وبـــضـــاضـــةٍ زَنْـ ــم ــع ــن ف مـ
له أردْتَ  لـــو  ــانٌ،  ــنـ بـ ــهــمــا  ــدُول ــقْ ــعَ ــن ال ــك ــداً بــكــفــك أم ــقْـ عَـ

ناهدان، وصدرٌ وبطن نُسج جلدهما  أَمْلَد، وثديان  نحْرٌ  الأغَْيَدِ  ودون جيدها 
تقوم  وهي  القعمة،  المأكمة  أثقلته  إذا  ينقصم  يكاد  ضامر،  وخصرٌ  نضير،  حرير  من 
ذَهَبُ  ببضاضتهما  ينعم  وساقان  رخص،  مرمر  من  ساريتان  ردفيها  وتحت  وتقعد. 

الخلاخيل، وتختفي من غضاضتهما صلابةُ العظام:
ــا ــه ــبُ ــرائ ــا سُـــقـــيـــتْ ت ــمـ ـ ــأنَّ تبدووكـ إذْ  الحسن  مـــاءَ  والــنــحــرُ 
خلتهما ـــانِ،  حُـــقَّ ــا  ــدره ــص ــا نَــــدُّوب ــمـ ــاهـ كـــافـــورتـــيـــن عـ
ــويٌّ كــمــا طُــويــت ــط ــطــنُ م ــب الملدُوال يصونها  ــاط،  ــري ال بيضُ 
ــه ــن ــزيِّ ــفٌ، ي ــ ــيَ ــ ــا هَ ــره ــص ــخ ــدُّوب ــق ــن ــاد ي ــ ــك ــ فـــــــإذا تــــنــــوءُ ي
ــا، وفــوقــهــمــا ــذاه ــخ ــتـــفَّ ف نَهْدُوالـ خصرَها،  يــجــاذبُ  كــفَــلٌ، 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

475

ــمــة ــةٌ مــنــعَّ ــ ــب ــ ــرْعَ ــ ــاق خَ ــ ــس ــ منسَدُّوال الحجل  فــطــوقُ  عبلتْ، 
له يــبــيــنُ  لا  أَدْرَمُ،  ــكــعــبُ  حـــجـــمٌ، ولــــس لـــرأســـه حــدُّوال

النفس،  تبلُّد  على  الحسّي  الوصف  هذا  يدلّ  ألا   :- حق  وقولك   - تقول  قد 
خ  يضمِّ أن   - أيضاً  حقٌّ  ومطلبُك   - الشاعر  من  تطلب  وقد  ؟  العواطف  وجمود 
تعترض  الحنين. وقد  الوجد. وتخلّج  ارتعاش  فيها  يبثَّ  الشوق، وأن  بعطر  قصيدته 
فيها  ما  وكلّ  الغزل،  صدر  على  تميمة  تكون  أن  القصيدة  على  وتنكر  تسميتنا،  على 

صور جسدية خالصة، لا ترقى بالغريزة، ولا تسمو بالشهوة.

ا تطلب، غير أننا - ونحن ندرسُ  فنقول: في القصيدة كلُّ ما تطلبُ، وأكثرُ ممَّ
لم  ما  فَ  تتعرَّ أن  إلَّ  أبيتَ  إذا  ا  أمَّ اصطفيْنا.  بما  اكتفينا   - الداعر  غير  الحسيَّ  الغزل 
وصف  من  الرغاب،  ج  يؤجِّ ما  الخفيَّة  المفاتن  تصوير  من  فيها  أن  فاعلمْ  فْك،  نعرِّ

الجسد ما حمل آدمَ وحواء على أن يخصفا عليه من ورق الجنة ليستراه. 

مة في النفس، وتصويرٌ للمواجد المنطوية  وفيها أيضاً تحليلٌ للمشاعر المتضرِّ
على الإخلاص؛ أي: في القصيدة قليلٌ من وصف جنسيٍّ يستثير الغرائز، ويسيرٌ من 
الكثير  وبهذا  الجمال.  يصوّر  حسيّ،  وصف  من  وكثيرٌ  الصدر،  حرارةَ  يفثأُ  تواجد 
انتسبت القصيدةُ إلى الغزل الحسيّ غيرِ الداعر، بعد أن عزَّ عليها الانتسابُ إلى شاعر. 

والتمس  الشوق،  يعاني من حرق  ما  إلى صاحبته  القصيدة  لقد شكا صاحب 
إذا وعدته أن  الواقع بوعد متوقع، لعلّها  اللقاء  الفراق، ثم اكتفى من  اللقاء بعد  منها 
يبث وعدها نسغ الحياة في عروق الحب بعدما جفت، فتورق وتزهر. أو لعل الدهر 
الذي أبعدها عنه أن يعيدها إليه، فيلتئم الشمل. أما ادعاؤها أنها تكتم من الحب مثل 
ما يبدي فادعاء مفترى؛ لأن العاشق الصادق يظهر ما يضمر، ويصل من يود، فإن لم 

يَصِلْه، فقد حكم على صاحبه بالموت، وعلى القاتل القَوَدُ: 
لنا ــكِ  ــدي ل ــلٌ  وصـ يــكــنْ  ــم  ل وَعْـــدُ إنْ  فليكنْ  الــصــبــابــةَ،  يشفي 
زمناً وصلكم  أورقَ  كــان  الصدُّقــد  وأورق  الــوصــالُ،  فَــذَوى 



 الشعر في العصر العباسي الأول

476

نَـــزَحـــتْ إذا  ــي  ــ ــواق ــ أش بُـــعْـــدُلــلــه  ــم  ــك ب ــأى  ــ ونـ بـــنـــا،  دارٌ 
وطــنــي ــهــامــةٌ  فــت ــي،  ــم ــه ــتْ تُ نجدُإنْ  ــوى  ــه ال إنَّ  ــنــجــدي  تُ أو 
لنا تُــضــمــريــن  ــك  أنـ الـــــودُّوزعـــمـــتِ  يـــنـــفـــعُ  فـــهـــاَّ  ودّاً، 
ولم الصدودَ،  شكا  المحبُّ  ــدُوإذا  ــمْ ــفْ عــلــيــه، فــقــتــلُــه عَ ــطَ ــعْ يُ
على ــي  وه  ، بــالــحــبِّ ها  ــدُنختصُّ ــوَجْ ، فــهــكــذا ال ــا لا نُـــحِـــبُّ م

اختلاف  وهو  به،  بدأنا  ما  إلى  نعود  القصيدة  هذه  عن  الحديث  خاتمة  وفي 
نسبها  المنجد  الدين  فالدكتور صلاح  إلى صاحبها.  نسبتها  في  المحدثين  الدارسين 
إلى أكثر من شاعر، ثم رجح نسبتها إلى واحد من شاعرين، راح يناقل بينهما، وهما 

الشاعر الأموي ذو الرمة، وشاعرٌ جاهلي اسمه دوقلة. 

شعر  في  كاملة  رواها  أن  فبعد  آخر،  رأياً  نسبتها  في  رأى  عطوان  حسين  ود. 
)أشعار  في  والمطبوعة  المخطوطة  بمصادرها  كلُّها  »القصيدة  قال:  جبلة  بن  علي 
أبي الشيص الخزاعي(. ويخيل إلينا أن هذا الرأي أقرب إلى الصواب، لأن أسلوب 
القصيدة العذب، وزهدها في الغريب، وإطالتها في النسيب، سمات تشيع في أشعار 

العباسيين أكثر من شيوعها في أشعار الأمويين والجاهليين«.

2( الغزل الحسّي الداعر

فُطر العرب على سجايا، كادوا يتميَّزون بها من شعوب الأرض كافَّة، وأبرزُها، 
من  وعَصَمَتْهُم  الأدناس،  من  أتهم  برَّ التي  الأعراض  طهارةُ  ههنا،  إبرازُه  يَعْنينا  ا  ممَّ
حتى  والإقراف،  الهُجْنة  من  وأنسابَهم  الاختلاط،  من  دماءهم  وحفظتْ  الفواحش، 
بن  أحمد  قال  المحافل.  في  بها  يُدِلُّون  المفاخر  من  مفخرةً  أنسابَهم  حفظُهم  غدا 

فارس))):

النسب عنايةَ  عُنيَ بحفظ  يُعْلَمُ أحدٌ من الأمم  »وللعرب حفظُ الأنساب، وما 

الصاحبي /77.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

477

نْثَ وجََعَلنْاكُمْ 
ُ
يُّها الناّسُ إنِاّ خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأ

َ
العرب. قال جلّ ثناؤه: ]يا أ

شُعُوباً وَقَبائلَِ لَِعارَفوُا[ }الحجرات: 13/49{ فهي آية ما عمل بمضمونها غيرُهم«. 
والعملُ بمضمون الآية يقضي عليهم أن يقيِّدوا غرائزهم، وعلاقاتهم الجنسية بقيود 
مة. قال ابن فارس:  عارة والشذوذ، والشهواتِ المحرَّ صارمة، تحظر عليهم العِهرَ والدَّ

التي  الأدناس  عن  ونزاهتُهم  طهارتُهم  العربَ  به  ثناؤه  جلَّ  الله  خصّ  ا  »وممَّ
مأثرة،  كلَّ  بجمالها  تعلو  منقبةٌ  وهي  المحارم.  ذوات  مخالطة  من  غيرهم  استباحها 

والحمد لله«.

وهذه المنقبة كانت عربيةً أصيلة قبل أن يبزغ الإسلام، ويلحَّ على ترسيخها، 
 - الجاهلي  الشعر  درسوا  الذين  أن  بها  الجاهليين  وتحلِّي  قدمها  على  يدلُّك  ا  وممَّ
نُدْرة الغزل الداعر فيما بلغنا من دواوين  ومنهم د. أحمد محمد الحوفي - لاحظوا 

الشعراء، وعَزَوْا ما وَرَدَنا منه إلى مصادر أجنبية. قال الحوفي))):

»ليست المجاهرة بالفاحشة من أخلاق العرب، لأن العربي يعدُّ العفة من مزايا 
حات السيادة، ويتعفَّف إن لم يكن عفيفاً، ويتستَّر، ولا يُعلن للناس  الرجولة، ومرجِّ
العرب بهذا الأدب المكشوف؟«. أجاب الحوفي نفسه  الفحش. فلماذا جهر بعضُ 

عمّا سأل عنه، فقال: 

الفرس ولا من  لم يجئْ من  العرب،  أنه ضربٌ من الأدب دخيلٌ على  »أرى 
الروم... وإنما جاء من بلاد اليمن، لأنها وصلةٌ بين العرب والأحباش، وصادف في 

بعض الشبان حياةً ماجنةً توائمهُ، فنما وازدهر«. 

أت العرب من  ة، برَّ ه الأدبَ الداعرَ إلى الأحباشِ بأربعةِ أدلَّ ثم شفع الحوفيُّ ردَّ
ة مقبولة، لكنَّها لا تُعلِّل براءةَ الشعر الإسلامي من هذا  هذه الظاهرة العاهرة. وهي أدلَّ
الرجس. ومَنْ يعلِّلْ بها، ويُغفلْ ما جاء في الكتاب والسنة من نصوص، فإنه يبخسُ 

م مكارم الأخلاق. الإسلام حرصَه على أن يتمِّ

الغزل في العصر الجاهلي /259.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

478

قال جلّ ذكره في النهي عن مقاربة الفواحش: ]وَلا تَقْرَبُوا الفَْواحِشَ ما ظَهَرَ 
نْ تشَِيعَ الفْاحِشَةُ 

َ
ِينَ يُبُِّونَ أ مِنهْا وَما بَطَنَ[ }الأنعام: 151/6{ وقال أيضاً: ]إِنَّ الَّ

لِمٌ[ }النور: 19/24{. ومن الأحاديث الشريفة الحسنة، 
َ
ِينَ آمَنُوا لهَُمْ عَذابٌ أ فِ الَّ

وقولُه  البذيء«  ولا  الفاحش  ولا  اللعان  ولا  بالطَّعان  المؤمنُ  »ليس   :((()^( قولُه 
أيضاً: »ما كان الفحش في شيءٍ إلَّ شانه، وما كان الحياءُ في شيء إَّل زانه«. 

الكتاب  به  أمرهم  بما  الشعراء  صدع  الراشدة  والخلافة  النبوة  عصر  وفي 
والسنة، والتزموا ما ألزمهموه ربُّهم ونبيهم من مكارم الأخلاق، في القول والعمل، 
فلم يسمحوا لألسنتهم أن تلغ في مستنقع الشعر الداعر، ولم يتمرغ بوحله إلا بضعة 

نفر، أكثرهم من الأحباش الذي أشار إليهم الحوفي))).
ومَنْ  40هـ{،  نحو  }ت:  الحسحاس  بني  عبد  سُحَيْم  غين  المتمرِّ هؤلاء  ومن 
بينهم لأن دعارته  يُحْشَر  أن  به  يربأ  العباسي  العصر  رين في  المتعهِّ يقرنْ شعره بشعر 

كانت في المعنى المستنبط من الحَدَث، لا في اللفظ الصريح. 
»يقال: إن عمر سمعه ينشد: 

فتاتكم جبين  مــن  ر  تــحــدَّ وطيبُفلقد  الفراش  ظهر  على  عــرقٌ 
فقال له: إنك مقتول«. وصدق عمر، فقد قتله سادته بنو الحسحاس وأحرقوه 

لشعره الفاحش في نسائهم.
وفي العصر الأموي))) تجدُ في ديوان عمر بن أبي ربيعة يسيراً من غزل صريح 
الجمال،  على  الفجورُ  فيها  طغى  قصيدة  الفرزدق  ديوان  في  تجد  كما  ر،  متعهِّ غير 
فجّاً،  فتيات غريرات تصويراً  إغواءَه ستَّ  الشاعر  فيها  الفنّ، وصوّر  والمجونُ على 
يعوزُه فنُّ عمر. غير أن هذه النصوص اليسيرة بقيت شاذة أو نادرة؛ لأن الذوق العربي 

الأموي كان يزدريها ويمقت أصحابها.

رياض الصالحين /508. 	(((
انظر الغزل في العصر الجاهلي /259. 	(((

انظر كتابنا »الشعر في العصر الأموي« /278. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

479

ا قامت الدولة العباسية، وللفرس فيها شأنٌ، تهيَّأت للغزل الداعر عواملُ  فلمَّ
ها من العرض في بداية هذا الكتاب،  يْناها حقَّ ثقافية واجتماعية واقتصادية، كنا قد وفَّ
الداعرُ  الغزلُ  وإذا  كثرةٌ،  والندرةُ  اطّرادٌ  الشذوذُ  فإذا  الموازينَ،  قَلَبت  العوامل  وهذه 

يطغى على الغزل العفيف. 

بوادرُه  ظهرت  الذي  ر  التعهُّ تبعةَ  ألقى  قد  الحوفي  محمد  أحمد  د.  كان  وإذا 
نجد والحجاز  إلى  ثم  اليمن،  إلى  أحباش هاجروا  الجاهلي على  العصر  في  الباهتة 
الجواري  التبعة على  ألقى هذه  فإن د. طه حسين  النوبيّ سُحيم -  الشاعر  - ومنهم 
اللواتي تدفقت سيولُهن من الأقاليم المفتوحة على العراق، ثم تخيَّرَ منهن صنفاً من 
ه بالقدر الأكبر من أوزار الغزل الداعر، وهذا الصنف تمثله القينة المتبرّجة  الإماء خصَّ
طه  د.  قال  للإغواء.  وفنيّاً  جنسيّاً  إعداداً  النخاسون  ها  أعدَّ التي  القيود  من  المتفلّتة 

حسين في صفة هذه المرأة))): 

»لم تكن هذه المرأة عربيةً، ولم تكن بدوية. وإنما كانت أعجمية متحضّرة، قد 
بالحضارة، فرقَّ طبعُها، وصفا مزاجها، وافتنَّتْ في تلطيف  بعد عهدُ أهلها وبلادها 
متعلمةً،  كانت  وإنما  النعيم.  وصنوف  اللهو  ضروب  اختراع  وفي  وترفيهها،  الحياة 
الإنتاج،  عظيمة  واسعة  تجارةٌ  الوقت  ذلك  في  وُجدت  فقد  متقناً.  تعلُّماً  ومتعلمة 
ب أحْسَنَ تدريب  وكان الرقيق موضوعَ هذه التجارة، فكان يُعلَّم أحْسَنَ تعليم، ويُدرَّ
ة محتفظة بكرامتها الشخصية،  على فروع الحياة المختلفة. ولم تكن هذه المرأة حرَّ
تباع وتُشترى،  مُبتذَلةً ممتهنة،  السيدة، وإنما كانت  منزلةُ  لها  أن تكون  حريصة على 

كما يباع المتاعُ ويشترى«. 

ث د. يوسف حسين بكار عن جائحة الجواري، وفشوِّ الغزل الفاحش  وتحدَّ
في المجتمع، وإقبال الشعراء عليهن، فقال))):

حديث الأربعاء 28/2. 	(((
اتجاهات الغزل../133.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

480

»كُنَّ مادة خصبة، وأرضاً معطاء لهذا الغزل، حتى اقترنت أسماء أكثر الشعراء 
- إنْ لم يكونوا كلهم - بجوار معيَّنات. وربّما كثرت في سجلّ بعضهم الأسماء. كما 
الضرب  الشعراء في هذا  تفنن  لقد  الرقيّ.  نواس، وربيعة  وأبي  بشار،  الأمرُ مع  كان 
أعضائها  من  عضوٌ  يُفلتُ  يكاد  لا  حتى  المرأة،  وصف  في  الآخر  ضربه  في  تفننهم 
دون أن يأخذ نصيبه من الوصف والذكر أو التشبيه، مدفوعين إلى هذا بدوافع حسية 
شهوانية ماجنة، تعشق جسد المرأة، لا روحها، وتقصد إلى التمتع بها، لا إلى الإبقاء 

عليها تتسلّى ولا تحب«.

م حينما نعت هذه الجارية الأعجميةَ  ويخيَّل إلينا أن د. طه حسين بالغ أو عمَّ
ر والتعلُّم المتقن، وأن اللواتي أصبن حظّاً من الأدب ورواية الشعر  الفاسدة بالتحضُّ
ا الكثرة الكاثرة  راة وعِليةُ القوم. أمَّ والإلمام بالغناء والتوقيع قلةٌ قليلة، استأثر بهن السَّ
بْن على الإغواء والإفساد، والمتاجرة  من الجواري فمن سقط المتاع، ومن اللواتي يدرَّ
بالأجساد، وأن الشعراء المتعهّرين - وأكثرهم من الموالي - كانوا يتهافتون عليهن 
لا  تافهاتٌ  ساقطاتٌ  منهن  كثيراتٍ  وأن   ، والفنِّ بــالأدب  للتمتُّع  لا  الوطر  لقضاء 
بعشقهن،  يباهي  )كازانوڤا(  كان  اللواتي  النساء  نظائر  من  بات،  متأدِّ ولا  متعلِّمات 

ومعاشرتهن، وهن من أحطِّ الطبقات الاجتماعية. جاء في كتاب )كازانوڤا())): 

»لا مكان أبداً لدى كازانوڤا لكل تلك المظاهر الرومنسية والجمالية التي تميز 
ظباء الأنس )وظباء جمع ظبية(، وهو لا يعرف الانتقاء والاختيار، لأنه )محترف( 
الغث  فيها  متباينات،  متنوعات  محظياته  مجموعة  كانت  وهكذا  ماهر.  جنسي 

والثمين.. ويشهد الله أنهن لا يصلحن أبداً نماذج في متحف الجمال«.

وجاء في هذا الكتاب أيضاً))):

لكازانوڤا،  الماجنة  المغامرات  وصفَ  لنألف  أنفسنا  نوطِّن  أن  علينا  »نعم 

»كازانوڤا« ستيفان زيفايغ. ترجمة الأتاس وواكيم /109.  	(((
السابق /112. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

481

بما تمثله من مشاهد حلوة، وما  الثامن عشر  للقرن  الخليعة  اللوحات  نراها في  كما 
توحي به من شهوة عارمة. علينا أن نألف هذا الماجن الخليع الذي يستبيح كل شيء 
ذلك  للجنس  تبني  التي  المجسدة  الفجة  بواقعيته  وغرائبه...  ومفارقاته  بتناقضاته 

المعبد الشيطاني الأثيم«. 

تصوير  أدقَّ  ران  تصوِّ لأنهما  إَّل  كازانوڤا  كتاب  من  الفقرتين  هاتين  قبسنا  ما 
ر )المعبد الشيطاني  وأصدقَه هذه الطبقة الوضيعة من الجواري والشعراء، كما تصوِّ
اد عجرد }ت: 161هـ{ ومطيعُ بن إياس }ت: 168هـ{ في الكوفة  الأثيم( الذي بناه حمَّ
ثم في بغداد، قبل أن يبني كازانوڤا }ت: 1212هـ = 1798م{ معبده في البندقية ثم في 
في كل  واحدة  أمة  الشيطان  الشهوات، وعباد  عبيد  كأن  ألف سنة،  بأكثر من  باريس 

عصر، وفي كل مصر. 

ا ضعة هذه الطبقة، فأدلُّ ما يدلُّ عليها أخبارَها المنطوية على الانغماس في  أمَّ
في  الجواري  وتجميش  الشتائم،  وتبادل  بالسوء،  والجهر  الألسنة،  وبذاءة  الرذيلة، 

الشوارع، قال أبو الفرج الأصفهاني))):

»أخبرني عيسى بن الحسين قال: حدثنا عبد الله بن أبي توبة عن ابن أبي منيع 
الأحدب، قال: 

وكان  المروانية،  جارية  مكنونة  بنا  فمرت  إياس،  بن  مطيع  مع  جالساً  كنت 
مطيع وأصحابنا يألفونها، فلم تسلّم، وعبثَِ بها مطيع بن إياس، فشتمته، فالتفت إلي، 
وأنشد«. والأبيات لا تعنينا وإنما يعنينا ما في هذا الخبر من تبذل وقحة. وروى أبو 
الفرج خبراً آخر يدل على أن هذه الطبقة من الجواري والشعراء على السواء كانت 

غارقة في البغاء، مجاهرة بالفاحشة، إذْ قال))):

اةَ  المسمَّ جاريتها  منهن  ويهوى  )بربر(  جواري  يألفُ  إياس  بن  مطيعُ  »كان 

الأغاني 312/13. 	(((
السابق 314-313/13. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

482

)جوهر(... قال: فجاءها يوماً، فاحتجبتْ عنه، فسأل عن خبرها، فعرف أن فتى من 
أهل الكوفة، يُقال له ابنُ الصحّاف يهواها، مُتخلٍّ معها، فقال مطيع يهجوها...« وفي 
كازانوڤا  يأنف  ما  الأخلاق،  وانحطاط  المباني،  وبذاءة  المعاني،  ر  تعهُّ من  الهجاء 
من روايته في مذكراته، فكيف يصف د. طه حسن نظيرتها بالتحضر وإتقان العلم ؟ 

ولماذا لم يردعها التحضر عن التعهر؟ 
الأعجمية  المرأة  وصف  في  أخطأ  قد  كان  إذا  نقول:  حسين  طه  ولإنصاف 
فإنه  الشعراء،  جواري  على  الوصف  هذا  تعميم  في  ثم  المتقن،  والتعلُّم  ر  بالتحضُّ
المتاع  يباع  كما  وتشترى  تباع  ممتهنة،  مبتذلة  »كانت  صفتها:  في  قال  حينما  أصاب 

ويشترى«. 
والدليلُ على صوابه أن مطيعَ بن إياس المفتونَ بجوهر جاريةِ بربر لم ينكر أنها 
لم تكن محظيَّته وحده، بل أقرَّ أنها كانت خليلةَ ابن الصحاف، والبغيَّ التي يتداولها 
بها في قصيدة، ذكر فيها أن جوهر لم تكن أكثر من بغي،  أجناد بغداد، حينما تغزل 

ادتُها جوهر على العسكر. ومطلع القصيدة))):  سلَّطتها قوَّ
ــا بَـــرْبَـــرْ ــهَ يـ ــلـ العَسْكَرْخــافــي الـ ذا  أفتنتِ  لقد 
الـــغـــوّا درّةُ  يجبرْوجـــوهـــرُ  يملكها  ــن  م صِ 

وبعد أن يرسل الدارس طرفه في نصوص الغزل الداعر وأخباره، وفيما وراء 
النصوص والأخبار يغلب على ظنه أن هذا الضرب من الشعر الساقط لم يكن ملهاة، 
ان ظرِاف، وإنما كان صورة فنية جلية لردة خفية، قادها زنادقةٌ ماكرون،  يتملّح بها مُجَّ
مة،  شقَّ عليهم أن يلتزموا ما ألزمهم الكتابُ والسنة من قيود، تكبح الشهوات المحرَّ
من  التفلُّت  وغايتهم  الداعر،  الغزل  في  وولغوا  العفيف،  بالغزل  صدورهم  فضاقت 
الشريعة والمثل ومكارم الأخلاق، والعودة إلى الإباحية المطلقة. وفي الخبر التالي 

الذي رواه أبو الفرج الأصفهاني ما يفضح هذه الغاية))). 

اتجاهات الغزل../133.  	(((
الأغاني 316/13.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

483

ــاه،  إيَّ صحبتُه  فطالتْ  الكوفة،  ار  تُجَّ من  مُعاملٌ  إيــاس  بن  لمطيع  »كــان 
وعشرتُه له، حتى شرب النبيذَ، وعاشر تلك الطبقة، وأفسدوا دينه، فكان إذا شرب 
يعملُ كما يعملون، ويقول كما يقولون. وإذا صحا تهيَّبَ ذلك، وخافَه. فمرَّ يوماً 
بمطيع بن إياس، وهو جالسٌ على باب داره، فقال له: من أين أقبلت؟ قال: شيعتُ 
فدعا  والعطش.  والجوع  الحرّ  ألم  من  ميتاً  ترى  كما  ورجعتُ   ، حجَّ لي  صديقاً 
ومن  كذا،  الفاكهة  من  عندي  له:  فقال  عندك؟  شيء  أيُّ  له:  وقال  بغلامه،  مطيع 
البارد والحارِّ كذا، ومن الأشربة والثلج والرياحين كذا، وقد رُشَّ الخيشُ، وفُرِغَ 
من الطعام. فقال له: كيف ترى هذا؟ فقال: هذا واللهِ العيشُ، وشِبْهُ الجنة. قال: 
أنت الشريكُ فيه على شريطةٍ، إنْ وفيت بها، وإَّل انصرفت. قال: وما هي ؟ قال: 
فضحتموني،  قد  عشرتكم،  الله  قبَّحَ  وقال:  التاجرُ،  فنفر  وتنزلُ.  الملائكةَ،  تشتمُ 

وهتكتموني، ومضى«. 

اد عجرد، فأغراه بمثل ما  تابع أبو الفرج رواية الخبر، فذكر أن التاجر مرَّ بحمَّ
أغراه به مطيع، ثم قال له: 

»أنت الشريك فيه على أن تشتم الأنبياء، فإنهم تعبَّدونا بكل أمرٍ مُعْنتٍ متعب، 
ولا ذنبَ للملائكة، فتشتمهم«. 

عنه  فيدافع  المنصور،  إلى  مطيع  أمر  يُرفع  إذْ  نهايته،  الخبر  هذا  في  ما  وأسوأ 
المهدي بن المنصور، ويدفع عنه اتهامه بالزندقة، ولا يعاقبُه على فجوره، ونيله من 
دُ كبائره بالعفو، ويصله بمئتي دينار،  قُدسية الدين، بل يتقبَّل اعتذارَه المفترى، ويتغمَّ

يه الصدقةَ في البصرة.  ويولِّ

الداعرَ لم يكنْ ليظهرَ ويفشوَ لو  الغزلَ  يتَّضحُ لك أن  ومن هذا الخبر وأمثاله 
قِحَةٌ واستطالةٌ كقحةِ مطيع واستطالتهِ،  يُتَحْ لبربر وجوهر ونظائرهما من العواهر  لم 
الاقتصاديةَ  والعواملَ  العواملَ  هذه  إن  وعفوه.  المهديِّ  كتسامح  وعفوٌ  وتسامحٌ 
والاجتماعية الأخرى هي التي دفعت المجتمع العربيَّ في العصر العباسيِّ إلى مَهْواة 

الشهوات.



 الشعر في العصر العباسي الأول

484

وأوزارِ  العواهر،  كبائر  عن  يُغْضي  وهو   ، المهديُّ فعله  ما  يسوؤُك  كان  وإذا 
مجالسهم،  في  ظرفَهم  يستملحُ  وهو  حسين،  طه  د.  قاله  ما  ك  يسرُّ لا  فإنه  ارِ،  الفُجَّ
مجالسهم  في  ما  ويُطري  العربي،  والعقل  العربي،  الأدب  في  العظيم  أثرهم  ويذكر 

وأشعارهم من شَغَف بالتجديد، فيقول))):

وكانت  أسلافهم،  يجتمعُ  كان  ممّا  أكثر  كثيراً،  ويجتمعون  يجتمعون،  »كانوا 
ة، فيها اللهو، وفيها الترفُ. وكانوا لا يجتمعون إلَّ على لذة...  اجتماعاتُهم ناعمةً غضَّ
النساء. فقد كان الإماء الظريفات يأخذْنَ منها  ولم تكن اجتماعاتُهم تخلو دائماً من 
بنصيب عظيم، وكانوا يجتمعون في الحانات والأديرة، وفي بيوت الأمراء والوزراء، 

ونَ ويتحدّثون«. ويقولُ طه حسين أيضاً))): وفي بيوتهم الخاصة، فيَلَذُّ

في  عظيم  أثر  من  هذه  لأحاديثهم  كان  ما  بمقدار  ن  تتكهَّ أن  تستطيعُ  »فأنت 
ثقيلة  ولا  متكلَّفة  غيرَ  عذبةً  الأحاديث  هذه  كانت  العربي.  والعقل  العربيّ  الأدب 
على  حرصهم  وقوةَ  وشعورهم  عقولهم  فتمثّل  عفواً،  عنهم  تصدر  كانت  الــروح. 

اللذات، وشدةَ شغفهم بالجديد أحسنَ تمثيل«. 

وأنت قد تبتهجُ بعضَ الابتهاج، أو تتمتَّع بعض التمتُّع كما نبتهج ونتمتَّع، حينما 
را من رجس الفجور، لكنك  ان من دُعابة وظرف تطهَّ نقرأ ما في أشعار هؤلاء المُجَّ
بالفاحشة،  التصريح  على  إصرار  من  ة  عامَّ شعرهم  في  ا  عمَّ تتغاضى  أن  تستطيعُ  لا 
العربي. ولا يسوغ في ذوقك كما  المجتمع  البنية الأخلاقية في  وإلحاح على تدمير 
لا يسوغ في ذوقنا ما استساغ بعضُ الدارسين المحدثين حينما تقبَّلوا الأدبَ الفاضح 

ين بقولِ طه حسين: محتجِّ

»ليس للأدب أن يعطِّلَ عملَه ليسألَ عن قواعد الأخلاق«. 

وإلى مثل ما ذهبْنا ذهبَ أنور الجندي في استنكاره ما حرص عليه طه حسين 

حديث الأربعاء 33-32/2. 	(((
حديث الأربعاء 33/2.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

485

من إذاعة هذا الأدب ومزاوجته بما يماثله من الأدب الفرنسيّ على سبيل الاستملاح 
لا على سبيل الاستقباح، فقال))):

واحد  وقت  في  جمع  حين  المذاهب  هذه  إذاعة  إلى  سبَّاقاً  حسين  طه  »كان 
بين استخراج ما يمكن أن يُطلق عليه صور الكشف والإباحة من حَيَوات أبي نواس 

ة الفرنسيّة الإباحيّة«.  ار وحمّاد عجرد، وزاوج بينها وبين ترجمة القصَّ وبشَّ

الرأيَ  الدارسُ  يَقْرِنَ  أن  المنصف  الموضوعيِّ  الدرسِ  أصول  من  يقال:  قد 
حيواتهم  الشعراءُ  بها  صوّر  داعــرة،  نصوصٌ  ألديكم  بالشاهد،  والحكمَ  بالدليل، 
الفاجرةَ، وصويحباتهم العاهرةَ يمكن الاستنادُ إليها في الحكم عليهم بالفسوق؟ وما 
قوا الشعراءَ وتقذفوا الجواري، وقد يكون  المعاني والصور التي حملتكم على أن تُفَسِّ
رهم  روا، أفعبَّروا عن فجورهم وتعهِّ بينهن محصنات؟ وإذا سلَّمنا بأنهم فَجَروا وتعهَّ

بالمعنى الموحي، أم بالمعنى الصريح، واللفظ القبيح؟ 

كتابُ  نقله  وما  الدارسون.  يُعلنها  أن  قبل  استعلنتْ  فقد  الأدلــة  أمّا  نقول: 
ا الأحكامُ فقد  الأغاني - وهو يسير من كثير - يُعفينا من الإحصاء والاستقصاء. وأمَّ
أدباء قدماء، ودارسون عصريّون، استقذروا هذا  الشعر  إلى إطلاقها على هذا  سبقنا 

الشعر الرخيص، واشمأزّوا منه، وحكموا عليه، وعلى أربابه بالضعة والسقوط.

اق  اق الفسَّ فأبو الفرج الأصفهاني من القدماء - مع روايته أخبارَ هؤلاء العُشَّ
- لم يستطع إلَّ أن يستنكر شعرهم، أو يذكر استنكار غيره. ولا يبخسُ هذا الاستنكارَ 
ففي  الدين،  وقدسية  العرب،  أخلاق  على  الغيارى  إلى  عَزْوُه  التاريخية  وقيمته  ه  حقَّ
أيّاً كان مصدرُه، حكمٌ قاطع على انحطاط هذا اللون من الشعر الدخيل  الاستنكار، 

على فطرة العرب البريئة من الأدناس، ورميه بالفساد والإفساد. 

إذا عدت إلى أغاني الأصفهاني، وقرأت بقية الخبر الذي أقرأناك بعضَه قبلُ، 
على  يطغى  باستهجان،  يُقابَلُ  عجرد  وحمّاد  إياس  بن  مطيعُ  اجترحه  ما  أن  وجدت 

خصائص الأدب العربي /427. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

486

لم  ان،  المُجَّ هؤلاء  يستظرف  نفسه  دخيلة  في  كان  إذا  الفرج،  أبا  وأن  الاستحسان، 
يستطعْ إلَّ أن يُتْبعَ استحسانهَ باستهجان غيره إذْ قال:

ابنه  »رفع صاحبُ الخبر إلى المنصور أنَّ مطيعَ بن إياس زنديقٌ، وأنه يعاشر 
فقال  مذهبه.  إلى  ويُنسبوا  أديانَهم،  يفسد  أن  بيته، ويوشك  أهل  جعفراً وجماعةً من 
الزندقة فليس من أهلها،  ا  أمَّ به عارف.  أنا  المهديّ - }وهو يومئذ وليُّ عهد{ -:  له 
ولكنه خبيثُ الدين، فاسق، مستحلٌّ للمحارم. قال: فأحضِرْه، وانْهَهُ عن صحبة جعفر 
، وقال له: يا خبيثُ، يا فاسق، قد أفسدت أخي، ومَنْ  وسائر أهله. فأحضرَه المهديُّ
تصحبه من أهلي. واللهِ لقد بلغني أنهم يتقادعون عليك، ولا يتمُّ لهم سرورٌ إلَّ بك، 
رتهم في الناس. ولولا أني شهدتُ لك عند أمير المؤمنين بالبراءة  رتهم، وشهَّ فقد غرَّ

ا نسبت إليه بالزندقة، لقد كان أَمَر بضرب عنقك«))). ممَّ
وأربابه  الداعر  الغزل  من  الضرب  بهذا  العصريين  الدارسين  زرايةُ  تكن  ولم 
الأدب  بأن  عين  متذرِّ عنه  يدافعوا  أن  حاولوا  الذين  حتى  القدماء.  زراية  من  أضعفَ 
، وأن وظيفة الفن تصوير الجمال، لا تهذيبُ الأخلاق، لم تُسِغْ أذواقُهم بذاءةَ هذا  فنٌّ

غه بوحول الرذائل.  الغزل، وتمرُّ
وحسبُنا ههنا أن نثبت هذا الموقف بما قال كبارُ النقاد في شاعر داعر، من كبار 
نَعُدَّ ما قيل فيه حكماً على  167هـ{ وأن  رين، وهو بشار بن برد }ت:  الشعراء المتعهِّ

اق. أمثاله من الفُسَّ
له  يلتمس  أن  حاول  بشار(  )شخصية  دراسته  في  النُّويْهيّ  محمد  فالدكتور 
صفوحاً،  مُصادقاً،  كريماً،  حنوناً،  بارّاً،  كان  أنه  فذكر  مساوئه،  بها  يلطِّفُ  محاسن، 
وسلاطة  للبشر،  وكرهَه  مشاكسته،  ينفيَ  أن  يستطع  لم  لكنه  الــرأي.  شجاعَ  فكِهاً، 

كَه في الدين، وفجورَه في الغزل، فماذا قال في فجوره؟  لسانه، وتشكُّ
))): »رذيلة أخرى ببشار، لا بدَّ أن نسلّم بها، هي شهوانيتُه المفرطة،  قال النويهيُّ

الأغاني 317/13. 	(((
شخصية بشار /57-56. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

487

يرضينَ  حتى  لهن  وتتبُّعه  النساء،  على  تهالكه  مقدار  تبيِّن  قصص  بضعُ  فيها  وسيرتُه 
بمواصلته، أو يشكونه إلى أزواجهن... ورواجُ بشار لدى الكثيراتِ من نساء عصره 
كان ممّا أحنق رجال عصره عليه، وزادهم حقداً. ولكن استنكارهم لهذه الناحية منه 
الفتيانَ  ه  وحضُّ الداعر،  شعره  تأثير  شدةُ  أيضاً  أغضبهم  بل  سلوكه،  على  يقتصر  لم 

والفتيات على سُبل الفسق«. 
والدكتور طه حسين، على ما عُرف به من استملاح الغزل الصريح أو التغاضي 

عن عواره، قال في غزل بشار))):
»كان شعره كلُّه إغراءً بالفجور، وحثّاً على الفسوق، وإفساداً حتى لأشدِّ النساء 
حرصاً على الشرف، وأوفرهن حظّاً من الإحصان.. يمثل تهالكاً على اللذة، وإفحاشاً 
أو  أدباً  أو  خُلقاً  الشاعر في ذلك  يراقب  أن  أيضاً، دون  فيه  التهالك، وافتناناً  في هذا 

ديناً«.
اد مَنْ ذكرنا، بل وصف غزله بالحب  ولم يخالف الأستاذ عباس محمود العقَّ

الحيواني، فقال))):
»كان غزل بشار وصفاً للذات الحسِّ التي يباشرُها أو يشتاق إليها، وكان حبُّه 
حبّاً للنساء، لا حبّاً للمرأة، أو كان هو حبّاً للأنثى التي يراها واحدةً في كل امرأة، على 
ذكيّاً  إلَّ لأن يكون حيواناً  الشاعرُ  يحتاج  فليس  د الأسماء.  الصفات، وتعدُّ اختلاف 

لينظم مثلَ ذلك الغزل، ويجيد فيه أحسنَ الإجادة«. 
ار، وقد سبقك  عَّ ما قاله هؤلاء النقّاد في بشار يمكنكُ تعميمُه على غيره من الدُّ

إلى تعميمه د. يوسف حسين بكار، فقال))):

السابق /159.  	(((
السابق /165.  	(((

اتجاهات الغزل.../133 ويقول الأستاذ أنور الجندي: »وكشف الباحثون المنصفون عن أن حرية  	(((
أبي نواس وبشار وغيرهما، لم يكن مصدرها الأدب العربي أو مفاهيم الإسلام الاجتماعية، وإنما 
مقومات  لهدم  بها  والجهر  إذاعتها  أرادوا  التي  الشعوبية  وأهدافهم  الحسيّة،  تطلعاتهم  مصدرها 

الأدب العربي الأصيلة، وإعلاء مفاهيم المجوسية والإباحية« خصائص الأدب العربي /86.



 الشعر في العصر العباسي الأول

488

الذين عرفَهم  »كان جلُّ الشعراء }يعني لدِات بشار{ من المجّان والمتهتكين 
ا  المجتمع، وارتفعت الصيحات عاليةً ضدهم... تحدث الشعراء في غزلهم هذا عمَّ

كانوا يريدون من النساء، وما كانوا يفعلونه معهن بكل صراحة وجرأة ووقاحة«.

أن  فاعلمْ  المتغاضين،  بتسامح  المعارضين  تعنُّت  تدحض  أن  لك  خطر  وإذا 
طه حسين - على تغاضيه - لم يستطع أن يحتجَّ بأشعار مَنْ تغاضى عنهم، بل تخيَّر 
المتنخل،  أو  المتخيَّر  إلى  ل - وحديث الأربعاء على نخله شهيد - ثم عمدَ  تنخَّ أو 
في  ويضعَ  البذاء،  من  القصائد  ويفرغ  ويهذّب،  ليشذّب  المقصّ،  فكّي  فيه  فأرسل 

مواضعه نقاطاً، ترمز للمرذول المحذوف. 

الأظافر  تقليم  على  حرصاً  المقصّ  هذا  دون  يكون  أن  يمكن  لا  ومقصنا 
موضع،  في  الإغفال  إلى  النصوص  من  به  نحتج  فيما  مضطرون  فنحن  العواهر، 
المعاني  إثبات  إلى  أو  التصريح،  عن  المجزئ  التلميح  إلى  أو  آخر،  في  والاختزال 

وإسقاط المباني.

فما أبرز المعاني التي بُني منها هذا الضرب من الغزل ؟

دون  وكان  م،  المحرَّ بالوصال  الغريزة  إرواءَ  الغزل  هذا  من  الغرض  كان  ا  لمَّ
هذا الوصال أَشْدادٌ وأسوار فإن الشعراء كانوا يحاولون اقتحامها بإرسال الرسُل التي 

تذلِّل الصعب، وتقرب البعيد، على النحو الذي اتَّبعه عمر بن أبي ربيعة من قبل. 

المحبوبة - وزعمه  أن  فيزعمُ زاعمُهم  المعادلة،  يقلبون طرفي  أحياناً  وكانوا 
ل إلى الوصال بجارية بارعة في  عُمَريٌّ أيضاً - هي الطالبة لا المطلوبةُ، وأنها تتوسَّ
بالموعد  والسعي  الأســرار،  نقل  وأتقنت  ر،  التنكُّ احترفت  قد  العشاق،  بين  ل  التنقُّ
المضروب إلى المحبوب. فإن صدعت بما أُمرت به أتى الشاعر تحت جناح الظلام، 
ب  والقومُ رقود، فاقتحم الحراسةَ المضروبة، وفاجأ صاحبتَه بمقدمه، فهبَّتْ إليه ترحِّ
به، وقد عرتها عاطفتان مختلفتان: الفرحُ باللقاء، والحذرُ من الرقباء، ثم يغلب الفرح 
الحذرَ، وتُدْخِلَ صاحبها خدرَها لتخلوَ به وراء الأستار المُسْدَلة. قال عبد الله بن عبد 

الحميد اللاحقي أخو أبان: 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

489

الحـ رقْــدَةَ  ائْتنِا  أَنِ  رسولاً  تْ  غــفــلــوا)))دسَّ علمتَهم  مــا  إذا   ، يِّ
ــقَ أَخْـــتَـــيـــلُفجئتُ، والليلُ مُكتس سُدفَ الظُّلْـ ــ ــري ــ ــط ــ مــــــةِ، وال
ــك حـــــازمٌ بــطــلُحتى أجزتُ الأحماس، إنّي على ــي ــات ــال ه ــثـ أمـ
الـ ويُرْعبُها  مرحباً،  يــا  والوجَلُتــقــول:  الحاضرين  من  خــوفُ 
ــدأ الـ ــد ه ــا، وق ــن والكلِلُفــأُرْخــيــت دون الحجاب  ستورُ  ليلُ، 

طت به، وخوفُها من الفضيحة المتوقَّعة.  وثاني المعاني ندمُ المرأة على ما فرَّ
وموقفُ الشاعر الداعر من ندم المرأة وخوفها إلى النذالة أقربُ منه إلى النبالة؛ لأنه 
لا يستر ما اقترف، بل يُباهي به. لقد أقبل إليها وهو لصٌّ محترِس، وأدبر عنها، وهو 
ذئبٌ مفترس. فأين سموُّ الحب من التذلُّل الذي يسبقُ الاحتراس، ومن الشماتة التي 

تلحق الافتراس؟ وربما كان بشار بن برد أجدرَ زملائه بهذا الوصف. 

د  تفرَّ الشاعر  لأن  الندم؛  الفريسة  أحست  بشار  غامرها  داعــرة  مغامرة  بعد 
منه.  لها  يثأر  أن  الله  إلى  وتضرعت  وبكت،  فشكت  ووصيفتها،  أهلها  من  غفلة  بها 
يفضحها  أن  والثاني  أمرها،  ها  أمُّ تكتشف  أن  أولهما  بخطرين:  مهددة  أنها  وأحست 
ى بشار بن برد تذللها بالسخرية والشماتة: بشار، فحارت، وراحت تتذلَّل للشاعر، فتلقَّ

حاضنتي عنك  اليومَ  غابت  ينتصرُ)))قد  فيك  منك  لــي  والــلــه 
ضَرَعي ترى  فقد  لي،  ــاء مـــا بـــه ســكــرُيا ربِّ خذ  مـــن فـــاســـقٍ جـ
شفتي رأتْ  إذا  ــي  ــأم ب الخبر؟كــيــف  ذا  منك  شاع  إنْ  كيف  أم 
به ابْتُليِتُ  الذي  أخشى  كنتُ  ــولُ يــا عــبــرُ !؟قد  مــنــك، فــمــاذا أقـ
سَكَني يــا  ذاك:  عند  لها  خبرقلتُ  بٌ  ــرِّ ــجـ مـ إنـــي  ــأسَ،  ــ بـ لا 
ــرٌ ــفُ ــهــا ظُ ـــةٌ ل ــم: بـــقَّ ــه ــي ل ــول ظفرُق ــه  ل ــا  م ــقِّ  ــب ال ــي  ف كـــان  إن 

أخبار الشعراء المحدثين /70. الأحماس: ج أحمس، المتشدد.  	(((
ديوانه /315 دار صادر. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

490

أشدّ  تسخط  أن  إَّل  تملك  لا  الصدر  سعة  ومن  الصبر،  من  تؤت  مهما  وأنت 
السخط على الشاعر، لا لدعارته، بل لحقارته؛ لأن في قصيدته من التشفي بالتضحية 
البريئة، أضعاف ما فيها من الفن الساقط، والأدب الرخيص. وقد لا يضيرك خلوها 
الأسرة  وعلى  البلهاء،  العذراء  على  حقداً  امتلاؤها  يضيرك  ولكن  الحب،  من 
المنكوبة، وعلى المجتمع الممتحن بهؤلاء الشعراء الفاسدين المفسدين، تحت راية 

التجديد في الشعر، والتحرر من القيود الموروثة. 

وقد يتحول سخطك إلى نقمة عارمة حينما تجد خواتيم القصائد الدواعر التي 
صور فيها الشعراء الموالي مغامراتهم هذه تتضمن في أغلب الأحيان مثل هذا الحقد 

على من يفترسون من العذارى الغريرات. 

ففريسة عبد الله بن عبد الحميد اللاحقي التي خبرناك خبرها قبل قليل تختتم 
ما  يستر  أن  المغتصب  بعرضها  المفجوعة  سؤال  الشاعر  وتسأل  بالبكاء،  المغامرة 
مفترس  هو  فإذا  حدث،  عما  سألتها  إذا  أمها  بها  تقابل  حيلة  لها  يحتال  وأن  اقترف، 
ا سألت إجابةَ المجرم المباهي بالجرم، لا إجابة النادم على ما فرط  آخر، يجيبُها عمَّ

منه. فيقول، وفي أول قوله شكاة الشاة، وفي آخره عواء الذئب: 
الـ عظمَ  إذْ  ذاك  عند  هِــطِــلُ:)))فهرولَتْ  ودمعُها  وقــالــتْ،  أمــرُ 
علمتْ إنْ  أفـِــرُّ  ـــي  أُمِّ ــن  مِ رجــلُأيـــنَ  ــا  ي صنعتَ  قــد  بما  ـــي  أمِّ
فطنِتْ إذا  لها  احتيالي  العلل؟ كيف  عندها  الــيــوم  تنفعُ  مــا 
ما ليَ  فقلْ  شِقْوَتي،  ــتْ  أَبَ ــالُ، أم مــا أقـــول يــا رجــل؟ لكنْ  ــت أح
ــلُ: ــسَ يَ ــلــذي  ل تقولين  ــتُ:  ــل الــكَــسَــلُق جــوابــك  مــن  يمنعُني 

يجري  ما  تصويرُ  الفاضح  الغزل  من  الضرب  هذا  أفكار  من  الثالثة  والفكرة 
في المخادع والمضاجع، وكشفُ ما أمرت به الأديانُ والأخلاق والتقاليد أن يُسْتر، 

والمجاهرة بالسوء، والمفاخرة بالفاحشة، وتحدّي الأعراف. 

أخبار الشعراء المحدثين /70. يسل: يسأل. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

491

الشعراء، ويغيض  ألسنة  المكبوتة، وتنطلق  الغرائز  تتفجر  المواقف  وفي هذه 
وصف  ويحلّ  النساء،  خــدود  في  الخفر  دم  ويشحب  الحياء،  ماء  وجوههم  في 
كان  فإن  السافر،  الجميل  المستور  القبيح  ويزحم  الوجوه،  وصف  محلّ  العورات 
هوى القارئ كهوى الشاعر حسن عنده القبح، فقرأ بعين الشهوة ما لم يتعود أن يقرأ. 
وإن كان هواه كهوى عباس محمود العقاد حكم على الشاعر بأنه حيوان ذكي، وغض 
حَبُّ إلََِّ مِمّا 

َ
جْنُ أ الطرف، وانصرف، وهو يقرأ قول يوسف عليه السلام: ]رَبِّ السِّ

يدَْعُوننَِ إلَِهِْ[ }يوسف: 33/12{. 
على  والشوابِّ  الشباب  تحريضُ   - الأفكار  أخطرُ  وهي   - الرابعة  والفكرةُ 
أعظمُ  الحسّي  الغزل  الضرب من  أن هذا  الجنسين  وإيهامُ  الشعراءُ،  سَلَك  ما  سلوك 
أربابه  أمام  التي توضع  لة، والعقبات  إلى بلوغه مذلَّ بل  السُّ البشر، وأن  إليه  ما يطمح 
وطلّابه أوهام، يمكن اقتحامُها بالإصرار على طلبها، والإلحاح على اقتناصها. فمتى 
الحرام،  الجامح، وحلَّ  وانقاد   ، العصيُّ أطاع  واقتحموا،  وأقدموا  طمحوا وجنحوا، 

وبلغ المغامرُ حاجته. قال بشار بن برد: 
نَهَجُ)))لا خيرَ في العيش إن كنا كذا أبداً الملتقى  وسبيل  نلتقي،  لا 
لهم: فقلتُ  تلاقينا،  حرامٌ  ما في التلاقي، ولا في قبلة حَرَجُ قالوا: 
اللهجُمَن راقب الناسَ لم يظفرْ بحاجته الفاتكُِ  بالطيِّبات  ــاز  وف

أغرق  الذي  ر  المتعهِّ الغزل  من  ر  المدمِّ الجانب  هذا  على  يدلُّك  ما  وأدلُّ 
مة خبرٌ رواه أبو الفرج الأصفهاني، جاء  المجتمع العربي في مستنقع الشهوات المحرَّ

فيه))):

قال:  مَهْرويه،  بن  القاسم  بن  محمد  حدثني  قال:  عليّ  بن  الحسنُ  »أخبرني 
بشاراً  أتيتُ  قال:  الشعراء  بعض  حدثني  قال:  الكُرَيْزيّ،  عثمان  بن  محمد  حدثني 

ديوانه /167 ط. دار صادر. نهج: واضح. اللهج: المولع بالشيء المثابر عليه.  	(((
الأغاني 203/3.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

492

الأعمى، وبين يديه مئتا دينار، فقال لي: خُذْ منها ما شئت، أو تدري ما سببُها؟ قلت: 
لا. قال: جاءني فتىً فقال لي: أنت بشار ؟ فقلت: نعمْ. فقال: إني آليتُ أن أدفع إليك 
. فهممْتُ  مئتي دينار، وذلك أني عشقتُ امرأة، فجئتُ إليها، فكلَّمتها، فلم تلتفتْ إليَّ

أن أتركها، فذكرتُ قولك: 
مُـــخـــبَّـــأةٍ ــن  مـ ــكَ  ــنَّـ ــسـ ــؤْيـِ يُـ جَــرَحــالا  وإنْ  ــه،  ــظ ــلِّ ــغ ت قــــولٌ 
ــرةٍ ــاس ــي ــاء إلـــى مُ ــس ــن ــرُ ال ــسْـ جمحاعُـ بعدما  يمكنُ  والصعبُ 

فعدتُ إليها، فلازمتُها حتى بلغتُ منها حاجتي«. 

وحصر  الخطب،  لهان  وحده  بشار  صنع  من  ر  المدمِّ الجانبُ  هذا  كان  ولو 
الدمار في الإطار الذي يتحرك فيه بشار. لكنه كان جائحة واسعة الانتشار، شارك في 
نشرها كثير من الشعراء وعلية القوم، ومن سمحوا لأنفسهم أن ينساقوا في ركاب هذه 
الجائحة  العرب. وإلى هذه  والمخنثين من  والمولدين،  الموالي،  المضللة من  الفئة 
أشار إبراهيم عبد القادر المازني إشارة موجعة، نقلها عنه د. محمد النويهي، فقال))):

عذرناه.  لما  زمانه  من  صورةً  فيه  نرى  الذي  الوحيدَ  اراً{  بشَّ }يعني  كان  »ولو 
ولكنَّ الشعراء الذين عاصروه لم يكونوا خيراً منه، بل لم يكنْ بعض الخلفاء وأبنائهم 

وذوي قرابتهم بأهدى وأرشدَ من بشار، أو أقلَّ خلاعةً أو مجوناً وشكّاً وزندقة«. 

قد تقول: إذا كان المجتمعُ العربيُّ في العصر العباسي الأول حافلًا بالجواري 
لا  حسان،  وقيانٌ  وشقرٌ،  حُمْرٌ  والألــوان  الأجناس  هذه  وبين  ولون،  جنس  كلّ  من 
تبلغ العربيَّات المتأبِّيات مبلغهن في الجمال والدلال، وفي الإغراء والإغواء، ففيم 
مُسْتام  مبذولاتٌ لكل  بربر وجوهر  نظائر  الحرائر، والإماءُ من  الشعراءُ على  تهافتَ 

ومماكس؟ 

أن  دون  يتعمَّ كانوا   - العرب  غير  من  وجلُّهم   - رين  المتعهِّ الشعراء  أن  يبدو 
يُغووا عقائل الأشراف؛ لكي يكيدوا لمن يحسدونهم من عِلْية القوم، أو لكي يكسروا 

شخصية بشار /60. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

493

القيودَ التي ظلَّت الصفوة العربية تعتصم بها؛ لأن كسرها قد يُصبح تمهيداً للانقضاض 
بات والمخبَّآت، وأن  هم أن يلاحقوا المحجَّ على ما هو أقدسُ منها. ولهذا جعلوا همَّ

يُفسدوا العفيفات والشريفاتِ، رغم ما كانوا يلقون من تمنعّ وصدّ. 

ا  ثم انتقلت هوايةُ الغواية، وملاحقةُ الحرائر إلى الشعراء العرب أنفسِهم. ولمَّ
عدوى  فإن  العُليا،  بالمثُل  بنائها  من  أهونَ  المنحطَّة  بالشهوات  الفضائل  تدميرُ  كان 

الغواية كانت سريعة السراية بين الشعراء. 

ل بن أُمِيل المحاربي }ت: نحو 190هـ{ وهو - كما  ومن هؤلاء الشعراء المؤمَّ
هذا  جعل  لقد  عيلان«.  قيس  بن  خصفة  بن  محارب  »من   :- الحموي  ياقوت  قال 
ه أن يراود فتاةً حَيِيَّةً مشرقة الوجه، وأن يسومها ما لا يُسام مثلها في مثله،  الشاعر همَّ

فزجرته، لكنه بعد أن انزجر راح يفاخر بما وَزَرَ:
بةٍ محجَّ إلـــى  أســعــى  ــتُ  ــمْ ــقُ والحُجَرُ)))فَ البيوتُ  منها  تضيءُ 
ــرهــا: ــخــفُّ ــدا ت ــ ـــا ب ــتُ لـــمَّ ــل ــق الــخَــفَــرُف يمنعنَّكِ  ولا  ــودي،  جـ
ذا مــقــالَــكَ  ودعْ  ــرْ،  ــوقَّ ت مشتهرُقــالــت:  بــالــقــبــيــح  ــرؤ  ــ ام أنـــت 
ــاول أو ــح ــا ت ــت م ــلْ نِ عَرُوالــلــهِ لا  الشَّ راحــتــي  بطنِ  فــي  ينبتَ 

7 - الغزل المتكلَّف 
أدْنى  وألسنتهم  قلوبهم  بين  يكنْ  لم  الداعر  الغزل  أرباب  أنَّ  لك  يتراءى  قد 
اتّصال، وأنَّهم كانوا يتواجدون بلا وجد، لكي يحبكوا من تواجدهم شباكاً أو شراكاً، 
طيَّ  تحسُّ  فلا  الشواردَ،  القطيع  نعاج  ومن  البغاثَ،  الطير  غوافل  من  بها  يتصيَّدون 
فمتى  بالمتعة،  للظفر  والخدعة  الصيد،  بغيةَ  الكيد  سوى  العواطف  من  قصائدهم 
المُفْتَرى، وعاد الشعراء  المُخْتَلقة، ومات الحبّ  العواطفُ  انطفأت  قضَوْا أوطارهم 

ةً أخرى.  إلى التربُّصِ والتَّقَنُّصِ كرَّ

اتجاهات الغزل.../137. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

494

له  نسيبٌ مصنوع، لا طعمَ  أن يصدر عنهم  يُستغربُ  الشعراء لا  ومثلُ هؤلاء 
ن. وعلى  الملوَّ الشمع  الزينة وأثمارُها من  أزهارُ  تُصْنع  للزينة، كما  نُظم  رائحة،  ولا 

هذا النمط من الغزل في شعر بشار نبَّه طه حسين، فقال))):

فيه  تغنَّى  جــدّاً،  كثيراً  شعراً  فيها  وقال  بعبدة،  مشغوفٌ  بشاراً  أن  أعلمُ  »أنا 
لنا  بقي  ما  أقرأ  ولكني  مودة.  وبينه  بينها  وكان  إليه،  مالت  عبدة  أن  وأعلمُ  المغنُّون. 
وقد  حقّاً.  القويَّ  الصادق  الحبّ  يمثِّل  شيئاً،  فيه  أجدُ  فلا  عبدة،  في  بشار  شعر  من 
أقرأ هذه الأبيات، فأعجب بها، وأتأثَّر لها، وأحسب الشاعر صادقاً، ولكنني لا ألبثُ 
وما  الكذب.  هذا  منه  تعلم  صاحبته  وأن  كاذب،  الشاعر  أن  أعلم  لأني  أضحك،  أن 
أشكُّ في أنها كانت تضحك منه أيضاً، وتقبله لجودته الفنية ليس غير. وهذه الأبيات 

مشهورةٌ، يحفظها الناس جميعاً لبشار، وهي: 
ــمْ أنَ لــم  ولــكــنْ  ليلي،  يــطــلْ  ألَـــمّْلــم  الــكــرى طــيــفٌ  ونــفــى عني 
واعلمي عني  عــبــدَ،  يــا  ــهــي،  لــحــم ودمْرفِّ مـــن  ــدَ  ــب ع يـــا  ــي  ــن أن
نــاحــاً ــرديَّ جــســمــاً  ــ بُـ ــي  ف ــه لانـــهـــدمْإن  ــي ــل ــأت ع ــ ــوكَّ ــ لـــو ت
لنا ــودي  ــ ج ــا:  ــه ل ــتُ  ــل ق ونعمْ«وإذا  لا  عن  بالصمتِ  خرجت 

وأنت لست في حاجة إلى د. طه حسين حتى يضعَ يدك على سرِّ التكلُّف في 
في  قرأتَ  ا  ممَّ تعرف  فأنت  المتكلَّف.  ار  بشَّ شعر  من  أخرى  وأبياتٍ  الأبيات.  هذه 
طويلا،  مجدوراً،  والوجه،  الخلق  عظيم  ضخماً،  »كان  بشاراً  أن  الفرج  أبي  أغاني 
اهما لحمٌ أحمر، فكان أقبحَ الناس عمىً، وأفظعَهم منظراً«.  جاحظ المقلتين، قد تغشَّ
د، لا يهدمُه إَّل  عي النحول، وفي برديه صرحٌ ممرَّ فكيف يكذبُ كذباً مفضوحاً، فيدَّ

منجنيق. أفيهدمه اتّكاءُ عبدة عليه؟ 

سَبَقَنا إلى هذا الرأي د. طه حسين فقال))): »هل أحبَّ بشار حبّاً صادقاً؟ هذا 

حديث الأربعاء 207/2. 	(((
السابق. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

495

سؤال أحاول أن ألتمس الجوابَ عليه في شعر بشار، فلا أجدُ إلى ذلك سبيلًا. فقد 
قلتُ لك: إن شعره كثيفٌ صفيق، لا يدلُّ على عاطفة، وإن الكذبَ فيه كثير، والتكلُّف 

فيه لا حدَّ له، أريدُ تكلُّف المعاني«.

ل فيما  وسَبَقنا إلى هذا الرأي أيضاً د. يوسف حسين بكار)))، غير أنه أطال وفصَّ
أوجز فيه طه حسين وأجمل، وقاده التطويل والتفصيل إلى اكتشاف ضرب جديد من 
وأموية،  جاهلية  أنماط  من  العصريون  الدارسون  عليه  تواضع  ما  إلى  أضافه  الغزل 

اه )الغزل المتكلف(. فهل لهذا النمط سماتٌ تميزه من الأنماط الأخرى ؟  وسمَّ

لا يذهبنَّ بك الظنُّ إلى أن جَعْلَنا )الغزلَ المتكلَّفَ( عنواناً لهذا الضرب من 
يعني  سماتهِ  عن  سؤالنا  وأن  الأخرى،  الضروب  من  تميُّزه  بصحّة  أقررْنا  قد  الغزل 
التي  والحجج  النصوص  ضوء  على  ليناقَشَ  وضع  فالعنوانُ  تسميته.  على  موافقتنا 
رأينا  في  يوضعْ لأنه أصبح  بكار، ولم  د. يوسف حسين  بها واضعوه، ومنهم  احتجَّ 
هذه  فما  الداعر.  والغزل  العفيف  كالغزل  الأخرى،  الغزل  أقسام  من  متفرّداً  قسماً 

النصوصُ والحجج؟ وما مدى صحتها؟ 

ه))): احتج د. يوسف حسين بكار بخبر رواه أبو الفرج الأصفهاني، وإليك نصَّ

فقال:  اق،  الورَّ عمرو  فجاءهما  جالسيْنِ،  الرقاشيُّ  والفضلُ  نواس  أبو  »كان 
هيفاء،  منها:  أحسنَ  رأيتُ  فما  علي،  بن  سليمان  آل  دار  من  خرجت  جاريةً  رأيت 
بأحلى  فأجابتْني  جَدْلُ عنان. فخاطبتُها،  أو  بان،  كأنها خوطُ  زجّاء، دعجاء،  نجلاء، 
: قد والله عشقتُها. فقال أبو نواس:  لفظ وأفصح لسان وأجمل خطاب. فقال الرقاشيُّ

أوتعرفها؟ قال: لا والله، ولكنْ بالصفة، ثم أنشأ يقول: 
لوعةً القلبَ  أورثا  وظنٌّ  متيَّمِصفاتٌ  قلبٍ  أحــشــاءِ  فــي  مُ  تــضــرَّ
فأنثني لعيني،  نفسي  مِتُمثِّلها  المتوسِّ الناظر  بطرف  عليها 

اتجاهات الغزل.../157 وما بعد. 	(((
الأغاني 184/16. واتجاهات الغزل.../158. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

496

طاقتي فــوق  لها  حبّي  لني  مِ«يحمِّ من الشوق دأبَ الحائر المُتَقَسَّ

، وهو في  ق الرقاشيَّ ذكر د. بكار هذا النص، ثم علَّق عليه بقوله: »كيف نصدِّ
طليعة الداعين إلى المجون«. 

واحتج أيضاً بأبيات لمطيع بن إياس منها: 
فما روحـــي  أتلفتِ  قــد  رئـــمُ  الحقيرُ)))يــا  القليلُ  إلَّ  معي  منها 
تُــذنــبــي ــم  ل ــتِ  ــن ك إنْ  ــي  ــب ــأذْن غــفــورُف ربـــي  إنَّ  ذنـــوبـــاً،  فـــيَّ 
لي ــوجــدتِ  ل أهــلــك  على  يــزورُ؟مـــاذا  فيمن  رئــمُ  يــا  وزُرْتـِـنــي 
ــازَيْ به ــرٍ تُـــجـ ــي أجـ ــك ف ــل ل اليسيرُ؟ه منك  يرضيه  عاشق،  في 
ــعــاً ــه طــائ ــدتِ بـ ــ ــا جـ ــلُ مـ ــب ــق كثيرُي لـــديـــه،  قـــلَّ  وإن  ــو،  ــ وه

إياس  بن  مطيعَ  بُ  نكذِّ الرقاشيَّ  بْنا  كذَّ »ومثلما  بقوله:  السابقة  للأبيات  م  قدَّ
الذي يقول في )رئم( الجارية« ثم ذكر الأبيات. 

الشعراء  سلوك  من  المستنبطة  ة  والأدلَّ بالشواهد  المشفوعة  حُججه  وأوضحُ 
الذين يتَّهمهم بالتكلُّف والكذب قولُه: 

 - تقدير  أقلِّ  على   - يوهم  أو  يُشعر  ما  ففيه  كله،  ماجناً  يكن  لم  غزلهم  »إن 
فالحسينُ  ومراراته.  أفاويقَه  وذاقوا  الحبّ،  بنار  تعذّبوا  ومحبّين،  عشاقاً  كانوا  بأنهم 
حاك الذي عرفناه في غزله الغلماني وغزله الفاحش في المؤنث... نقعُ له في  بن الضَّ
إذا ما فارق  بالغربة  إنه كان يشعر  الصدد على أشعار تقطرُ عاطفةً ولوعة، حتى  هذا 

صاحبته ساعة واحدة، كأنْ لم يكن قبله من متيَّم. يقول:
ســاعــةً شــخــصَــكِ  فــارقــتُ  إذا  ــن غــريــبُكــأنــي  ــي ــم ــال ــع لـــفـــقـــدِك بــيــن ال
فخانني ــلــوِّ  الــسُّ ــابَ  ــب أس ــتُ  رمـ ــبُوقـــد  ــي ــواك رق ــ ــن هـ ــه مـ ــي ضــمــيــرٌ، عــل
ــمــا لـــي إلـــى مـــا تــشــتــهــيــن مُـــســـارعٌ قـــريـــبُف ــبُّ  ــ ــ أح لا  ــا  ـ ــمَّ مـ ــلُـــك  ــعـ وفـ

اتجاهات الغزل.../158. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

497

كثيرة ذنــــوبٍ  عــن  صــفــحــي  كِ  ــبُ؟أَغَــــــرَّ ــري ــي عــلــى أشــيــاءَ مــنــك تَ وغَــضِّ
متيَّمٌ قبلي  الــنــاس  فــي  يكن  لــم  ســــواكِ حبيبُكـــأنْ  ــا  ــي ــدن ال ــي  ف ــك  ي ــم  ولـ
يكن فلم  ــرْتُ،  ــ ذُكِ أن  أشكو  الله  نصيبُ«إلــى  الحبيب  عطف  من  لشكوايَ   

برقتها وعذوبتها،  بإطرائها، والإعجاب  الأبيات مشفوعةً  أن روى هذه  وبعد 
وتقطُّرِ اللوعة من أردانها، عاد فَنسََخ ما قال بقوله))):

»لا يملكُ الباحث بعد هذا إلَّ أن يشكَّ في صدق هذا الشعر، وحبِّ صاحبه 
ته، لأنه ما عُرف إلَّ متهتكاً بالغلمان والنساء، وكانت لهن فيهن مذاهبُ وآراء.  يَّ وجدِّ
القول في  الغزل المختلفة على  أنواع  التنويع والقول في  التقليد وحبُّ  وربَّما حمله 
، ولا يعدّ مقصراً في أيٍّ من مجالاته، مجاراةً  مثل هذا الشعر حملًا، حتى يقول في كلٍّ

لغيره من الشعراء«.

واحتج د. يوسف حسين بكار بأبيات من شعر مسلم بن الوليد، وهي: 
كبدي ــوى  ــه ال ــرق  أحـ ــدا  ــب عِيلَ اصطباري، وخانني جَلَدي)))واك
ــوبَ الــبــلــى لألــبــسَــه ــ فقد جفا - والمليكِ - عن جسديكُــســيــت ث
وقد البكاءِ  مــن  ــدّي  خ كبديأعــشــبَ  على  الهوى،  غصنُ  أورق 
حكومتها فــي  الــنــاس  أعـــدل  ، فاقتصدييــا  جُرْتِ علينا في الحبِّ

روى هذه الأبيات، وعلَّق عليها تعليقاً استعان فيه برأي مَنْ يذهب مذهبَه لكي 
يحكم عليها بالتكلُّف فقال))): 

غزله  في  مسلم  تناقضَ  لاحظ  من   - ترزي  فؤاد   - المحدثين  الباحثين  »من 
مع  ولا  معها،  جميعُه  ينسجم  لا  أنه  فوجد  حياته،  حقائق  مع  عرفناها  التي  بأشكاله 
نفس صاحبه. وقد عزا هذا إلى تقليد الشاعر لغيره في معانٍ، تتصل بفنهّ، ولا تتَّصل 

اتجاهات الغزل.../163. 	(((
السابق /164.  	(((

السابق. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

498

بحياته، وأخذ عليه إسرافه في التقليد في غزله، والتنويع فيه، حتى تلاقتْ فيه معظم 
المدارس التي سبقته وعاصرته. إن هذا الرأي يدلُّ على فهم الباحث لطبيعة غزل هذا 
النفر عامةً ومسلم خاصّةً. وهو عندي يصدق على بشار وأبي نواس وغيرهما صدقه 

على مسلم نفسه«. 

يديك من مقطَّعات، سُميت ونظائرها )الغزلَ  بين  ما وضَعْناَ  إلى  إذا رجعت 
أخبار  من  والتراجم  الأدب  كتبُ  نقلت  ما  ضوء  على  إليها  ونظرت  المتكلَّف(، 
الشعراء وفجورهم، وجدتَ أنها تناقض هذه الأخبار بعضَ المناقضة، وعجبت من 
يدّعونها. وحينئذٍ  التي  يأتونها، والطهارة  التي  الدعارة  بين  لمناقلتهم  الشعراء  هؤلاء 
اً  المقطعات غزلٌ متكلَّف، محتجَّ قد تقول كما قال د. يوسف حسين بكار: إن هذه 

بهذا التعارض بين الفعل والقول، وبهذا التناقض بين السلوك والادعاء.

النقد  بعيني  وقرأتها  الشعراء،  حيوات  عن  معزولةً  فيها  النظر  أعدت  إذا  ثم 
عن  معزولاً  النصِّ  في  ينظر  مستورد  غربيٌّ  وكلاهما   - التفكيكي  والنقد  البنيوي، 
على  محتجّاً  داعراً،  سمي  الذي  بذاك  متكلَّفاً  سُمّي  الذي  هذا  بْتَ  كذَّ لما   - صاحبه 
ر، وكأن الأصل في  ر برذيلة التعهُّ ة بغشيان الدعارة، أو ناسخاً فضيلة التطهُّ تكلّف العفَّ

الغزل المجاهرة بالفاحشة. 

على  الدخيلين  والتفكيكيَّ  البنيويَّ  النقدين  نظاهر  أننا  كلامنا  من  يُفهمنَّ  ولا 
النقد العربي الأصيل الذي يربط النصوص بأصحابها، ويستنبطُ دوافعها وغاياتها من 

حيوات أربابها، فقد سبق أن قلنا))):

ى النصَّ مقطوعاً من غصنه، يحلِّل  »إن الدارس البنيويَّ أو التفكيكيَّ الذي يتلقَّ
قاً نضراً على شجرته يستطيعُ أن يجد فيه ما  اه متألِّ قطعةً من حطب يابس، والذي يتلقَّ

يلتمس من نسغ الحياة، وتدفق الروح«. وقلنا أيضاً))): 

على محك النَّقد /12.  	(((
على محك النقد /15.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

499

دْر  السِّ ظلال  وفي  والقيصوم،  الشيح  بين  نبتت  التي  القديمة  النصوص  »إن 
خوها بعطر التوحيد البريء من الرمز  والنخيل، وصوّر فيها أصحابها تجاربهم وضمَّ
والأسطورة، لا يجوز إخضاعُها بشكل من الأشكال لقانون واحد من قوانين البنيوية، 
ي، لأنها لا تُفْهم إلَّ في  ونمط واحد من أنماط التفكيك، وناقد دعيٍّ من أدعياء التلقِّ
إطارها الذاتي والتاريخي. فإن لم يكن بدٌّ من الإفادة أو الاتكاء على النقد الجديد، 
فليكنْ رديفاً للقديم لا بديلًا منه، نأخذ منه ما نشاء، وننبذ ما نشاء، والحَكَمُ فيما نأخذ 

وننبذ مصلحةُ الأدب العربي، لا طغيانُ النقد الغربي«. 

النصوص  بين  الفصلَ  والتفكيك  البنيوية  أهــل  على  ينكر  مَــنْ  تقول:  قد 
السابقة  الغزلية  القطع  رمي  من  إليه  ذهب  ما  على  يوسف  د.  وافق  فقد  وأصحابها 
أصحابها،  بحيوات  قرنها  أن  بعد  إلَّ  الحكم  هذا  عليها  يحكم  لم  لأنه  بالتكلُّف؛ 
. ففيم  فوجد نقاءَها المستعارَ من الغزل العذريِّ ينافر تمرّغهم بوحل الغزل الجنسيِّ

المحاورةُ والمنافرة، والمتحاوران متفقان؟ 

اعتمادَ  لأن  النتيجة؛  على  الموافقةَ  تعني  لا  الطريقة  على  موافقتنا  إن  نقول: 
أحكام  إلى  بالضرورة  يُفضي  لا  آثارهم  درس  في  الشعراء  حَيَوات  على  الدارسين 
متشابهة، لأن كلَّ دارس ينظرُ إلى المدروس من جهة، ومتى اختلفتْ جهاتُ النظر 
عن  ناجمٌ  النصوص  هذه  على  وحُكمنا  عليه.  الأحكام  تختلفُ  فقد  المنظور،  إلى 

أمور، يمكن الاحتكام إليها: 

الكثير، ولو كثر  بالداعر  اليسير  الطاهر  تنسخَ  أن  أنه ليس من الإنصاف  أولها 
الخَبَثُ، فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره. 

رين قد تنطقُ ألسنتُهم بغرائزهم، وهم في عُرام  وثانيها أن هؤلاء الشعراء المتعهِّ
الفتوّة، وتوقُّد الشهوة، ثم تنطق بقلوبهم وعقولهم إذا اكتهلوا واكتملوا، فيتجاور في 
دواوينهم الغث والثمين، والرفيع والوضيع، أو قد يطوف بهم، وهم شباب، طائفٌ 

، فيجلو عنهم الضلال الشيطانيّ، ولو إلى حين.  رحمانيٌّ

والثالث أنه قد يكون بين المتعهّرين عربٌ أقحاح، تستيقظُ فيهم البقيةُ الباقية 



 الشعر في العصر العباسي الأول

500

يتخلّقون  فيهم مولَّدون  البذَاء والبغِاء. وقد يكونُ  العربي، فتعصمهم من  الخلق  من 
ن يجالسونهم، أو ليتوددوا إليهم  أحياناً بأخلاق العرب، ليُرضوا الخلفاء والأمراء ممَّ

بالمدائح المضمخة بالغزل العفيف. 

الأطلال،  على  الوقوفَ  الغزل  أنماط  من  عرف  العباسي  العصر  أن  والرابعُ 
وتوديعَ الظعائن، والمقدمات الغزلية التقليدية. ولو نسبت هذه الأنماطَ إلى أصحابها 
أدنى  والظعائن  الأطــال  وبين  بينهم  ليس  حضريّين،  شعراء  إلى  أكثرُها  لانتسب 

ارتباط. أفتحمل ما قالوا على الغزل المتكلف؟ 

والخامس أن أغزل بيت قالته العرب هو:

حَوَرٌ طرفها  في  التي  العيونَ  قتلاناإن  يُحيينَ  ــم  ل ــم  ث قتلْننَا، 

ما  »لولا  جرير:  قال  النساء.  عن  بالهجاء  مشغولاً  كان  لشاعر  البيتُ  وهذا 
شغلني من هذه الكلاب لشبَّبْتُ تشبيباً، تحنُّ منه العجوز إلى شبابها«. فلماذا لم يُرْمَ 

جريرٌ بالتكلُّف، وغزلُه معزولٌ عن حياته؟ 

رين نفَرٌ من الذين قال فيهم أصدقُ  والسادسُ أنه قد يكون بين الشعراء المتعهِّ
 )*( يهَِيمُونَ  وادٍ   ِ

كُّ فِ  هُمْ  نَّ
َ
أ ترََ  لمَْ 

َ
أ  )*( الغْاوُونَ  يتََّبعُِهُمْ  عَراءُ  ]وَالشُّ القائلين: 

هُمْ يَقُولوُنَ ما لا يَفْعَلوُنَ[ }الشعراء: 224/26-226{. وحينئذٍ تستطيعُ أن تقول:  نَّ
َ
وَأ

ر لكي يتباهوا بالفتك،  ربَّما كان بين المتعهرين مَن قالوا ولم يفعلوا؛ أي وصفوا التعهُّ
مين أن الفحولة المنحولة ضرب من الرجولة بعد ما كان هذا التباهي في العصر  متوهِّ
الأموي نقيصةً مرذولة. فإذا أخذت بهذا الرأي جاز لك أن تحمل هذا الغزلَ الداعر 

على التكلُّف، وأن تصفَ العفيفَ بالصدق. 

والسابعُ - وهو أهمُّ من كلِّ ما سبقه - أن د. يوسف حسين بكار رمى بالتكلُّف 
في  التكلُّف  ا  أمَّ فنيّ.  لا  خُلُقيٌّ  للتكلُّف  المفهوم  وهذا  فعلَه.  قوله  خالف  شاعر  كلَّ 
فإذا  مُعَنَّى.  به  وأنت  له،  تتحمَّ وأن   ، شاقٌّ عليك  وهو  أمراً،  م  تتجشَّ أن  فمعناه  اللغة 
التصنُّع  على  إطلاقه  فإن  نقديّاً،  مصطلحاً  لتجعله  الأدب  إلى  اللغة  من  اللفظَ  نقلت 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

501

أَوْلى من إطلاقه على الكذب. أفكان كلُّ الشعراء المتعهرين الذين نظموا غزلاً بريئاً 
ة في نظم ما نظموا؟  من الدعارة يجدون مشقَّ

الحقُّ أنهم لم يكونوا كلُّهم ولا جلُّهم يتكلَّفون ما لا يُحْسنون، ويتصنَّعون فيما 
مون ما لا يُطيقون، أو ينحِتون غزلَهم العفيفَ من صخر الفرزدق.  ينظمون، أو يتجشَّ
بل كان بعضُهم يغرفُ هذا الغزل من بحر جرير، حتى إننا - والقولُ للدكتور يوسف 

نفسه -: »نقع على أشعار تقطرُ عاطفة ولوعة«))) تنتمي إلى هذا الضرب من الغزل. 

مطبوعين،  شعراء  بالتكلُّف  المتَّهمين  بين  نجدُ  واللوعة  العاطفة  تقطُّر  وعلى 
في  الأصفهاني  الفرج  أبو  ذكره  ما  إلى  عدتَ  ولو   .((( يُّ قِّ الرَّ ثابت  بن  ربيعة  ومنهم 
النظم، وعذوبةً في الأسلوب، وبعداً  يُسْراً في  لدِاته  أكثر  أنه كان من  إطرائه لعلمتَ 

عن التكلُّف، واسترسالاً مع الفطرة والطبع. قال صاحب الأغاني))):

حَفْصَة:  أبي  بن  لمروانَ  قلتُ  قال:  المُجيدين.. عن دعبل  المُكثرين  »هو من 
مَنْ أشعرُكم جماعةَ المحدثين يا أبا السمط؟ فقال: أشعرُنا أيسرُنا بيتاً. فقلتُ: ومن 
، فقال: كان ربيعةُ أشعرَ غزلاً من  ... وذكرَه عبد الله بن المعتزِّ قِّيُّ هو؟ قال: ربيعة الرَّ

أبي نواس، لأن في غزل أبي نواس بَرْداً كثيراً. وغزلُ هذا سليمٌ سهل عذب«. 

ونحن نزعمُ أن الحكم المنصفَ على هذا الضرب من الغزل يستندُ إلى سوء 
الظن أو حسنه. فإنْ أسأتَ الظنَّ فيه ألحقته بالغزل التقليديّ الذي يقع بَيْنَ بيْنَ، إذْ لم 
أحسنت  وإذا  وقحته.  الجنسي  الغزل  لَ  تبذُّ ولا  وصدقه،  العذريّ  الغزل  عمقَ  يُؤْتَ 
الظنَّ فيه قلت: إنه لونٌ من ألوان الغزل العفيف يعبِّرُ عن سويعات طاهرة من حَيَوات 

عاهرة، وأنَّ مَنْ رموه بالتكلُّف أشدُّ تكلُّفاً في النقد من شعرائه في النظم. 

 - ــدارس  ال لــذوق  أن  الغزل  من  النمط  هذا  على  الكلام  به  نختمُ  ما  وآخــرُ 

اتجاهات الغزل.../163.  	(((
السابق /178-177.  	(((

الأغاني 189/16.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

502

والذوقُ زئبقيُّ القوام نسبيُّ الأحكام - القولَ الفصلَ في الاستملاح أو الاستقباح، 
غيرُك  عليها  حكم  التي  القطع  تستجيدُ  قد  فأنت  الاستهجان.  أو  الاستحسان  وفي 
يَرْقى  ما  السجية  على  النظم  ومن  والفطرية،  العفوية  من  فيها  أن  وترى  بالتكلف، 
من  بُدَّ  لا  أنه  وترى  أصحابها،  أوزار  من  تبرّئها  وحينئذ  الرفيع.  الأدب  رتبة  إلى  بها 
ألقيا  اللذين  التعهر  وخبث  التكلف،  تفث  عنها  لتنفيَ  والتفكيك  بالبنيوية  الاستعانة 

عليها، وهي منهما براء. 

8 - غزل أهل الحرف 
والطرائف  اللطائف  من  فيه  غزلٌ  الغزل  أنماط  من  عليه  وقعْنا  ما  أظرفَ  لعلَّ 
ا فيه  عابة أكثرُ ممَّ فوق ما فيه من العواطف، ومن التصوير الرامي إلى الإضحاك والدُّ
من لواعج الهجر، ومباهج الوصل، حتى كأنَّ أربابه رَمَوْا من نظمه إلى إمتاع الناس 

بما لم يألفوا.

أننا ظفرنا بهذا الضرب من الغزل في رسالة من رسائل الجاحظ  وإذا عرفتَ 
الذي أحاط بما لم يُحِطْ به لدِاتُه، أدركتَ أن هذا الكاتب الكلِفَ بالغرائب يرمي إلى 
ة والهازلة. ومقدمةُ الرسالة تنمُّ على ما  تثقيف العقل بكلّ لونٍ من ألوان المعرفة الجادَّ

رمى إليه، وإليك نصَّ المقدمة:

المؤمنين  أمير  على  دخلت  الجاحظ))):  بحر  بن  عمرو  عثمان  أبو  »قــال 
بها  يظهر  أداةٌ  اللسان عشرُ خصال:  في  المؤمنين،  أمير  يا  له:  فقلتُ  بالله،  المعتصم 
البيان، وشاهدٌ يخبر عن الضمير، وحاكمٌ يفصل بين الخطاب، وناطقٌ يُرَدُّ به الجواب، 
وشافعٌ تُدْرَك به الحاجة، وواصفٌ تُعرف به الأشعار، وواعظٌ يعرف به القبيح، ومُعَزٍّ 

تُرَدُّ به الأحزانُ، وخاصّةٌ يزهى بالصنيعة، ومُلْهٍ يوافق الأسماع. 

أفردتهم  إنْ  فإنك  الأدب،  يتعلَّموا من كلِّ  بأن  أولادَك  المؤمنين  أمير  يا  فخذْ 
بشيءٍ واحدٍ، ثم سُئلوا عن غيره لم يُحْسنوه«.

رسائل الجاحظ ج/1 رسالة صناعات القُواد ص/379 وما بعد. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

503

الحرف من  نظم أصحابُ  ما  الخليفةَ  ينشدُ  الجاحظ  المقدّمة مضى  بعد هذه 
وحركات،  أدوات  من  حرفته  في  ما  لغزله  يسخّر  منهم  واحد  كلُّ  فإذا  غزلية،  قطع 
ف.  وألفاظ تخصُّ عمله، ليولِّد منها أفكاره وصوره توليداً، يجمع بين التكلُّف والتظرُّ

اللفظي،  اللعب  من  ضرباً  يجدْه  الغزل  من  النمط  هذا  في  النظر  يُمعن  ومَنْ 
والعبث الفني، يعبِّر عن الجانب الضاحك من حياة الجاحظ وثقافته، حتى خيل إلى 
بعض المتأخّرين أنَّ الجاحظ نظم كل هذه المقطوعات، ونحلها السائس، والطبيبَ، 
الشراب، والطبَّاخ  ام، وبائع  الحمَّ والخيَّاط، والفلاح، والخبَّاز، والمعلِّم، وصاحب 
اش. وحسبُنا ههنا أن نضعَ بين يديك ثلاثةَ أبياتٍ من كلّ منظومة، بلا تمهيد ولا  والفرَّ
تعليق؛ لأنها عند التحقيق، ليست أكثر من مَلْهاة فنية، يجدُ فيها القارئ بعضَ الجمام 

. من التفكير الجادِّ

قال الجاحظ: لقيت حِزاماً - وهو صاحبُ خيل المعتصم -.. وعمل أبياتاً في 
الغزل، فقال:

معمورُ)))إنْ يهدم الصدُّ من جسمي معالفَه الوجد  بقتِّ  قلبي  فإن 
، يكبحُه معذورُإني امرؤٌ في وثاق الحبِّ الأسقام  على  هجْرٍ  لجامُ 
في ذلك  بعد  هجرٍ  بُرْقُعَ  منثورُلبسْتُ  الحبّ  فَرَوْثُ   ، ودٍّ إصطبلِ 

وسألت بختيشوع الطبيب... وعمل أبياتاً في الغزل، فكانت:
ــنٍ ــيْ ــي بــقــولــنــج بَ ــبِّ الِ)))ورمـــانـــي حِ ــةِ الـــعُـــذَّ مــذهــلٍ عــن مــام
ـــ ــه الــسُّ ــحِــلُ ــنْ ــؤاد الــحــبــيــبِ يُ ــف بــالــمــالِف بٌ  مـــعـــذَّ وقــلــبــي   ، لُّ
ســقــامٍ ذو  ــبَـــرْسَـــمٌ  مُـ ــؤادي  ــ احتياليوفـ عني  ضَلَّ  ماسوه،  ابنَ  يا 

وسألت جعفراً الخيَّاطَ... وعمل أبياتاً في الغزل، فكانت:

السابق /382. القت: الفصفصة وهي من علف الدواب. معذور: مشدود عليه العذار وهو السير  	(((
يكون عليه اللجام. 

السابق /383. القولنج: مرض معوي سببه التهاب القولون. مبرسم: مصاب بداء ذات الجنب. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

504

الــهــوى دروزَ  بالهجر  )))فــتــقــتُ  الـــصـــدِّ إبــــرةُ  وَخَـــزتْـــنـــي  إذْ 
مــوصــولــةٌ ــكِ  ــي ف عــيــنــي  ــدّي أزرارُ  ــى خـ ــل ــع ع ــدمـ ــروة الـ ــعـ بـ
وصله ــن  م يعهد  ــا  م قـــصَّ  ــد  ــف الــحــدِّق ــره مـــقـــراضُ بــيْــنٍ م

اعاً - وعملَ أبياتاً في الغزل، فكانت: وسألتُ إسحاق بن إبراهيم - وكان زرَّ
فا العهدِ)))زرعتُ هواه في كراب من الصَّ الدوامِ على  ماءَ  وأسقيتُه 
آلُ جاهداً بالوصل، لم  الصدِّوسرجنتُه  آفةِ  من  السرجينُ  ليحرزه 
يانعاً واخضرَّ  النبتُ،  تعالى  ا  الودِّفلمَّ سُنْبُل  في  البيْنِ  يرقانُ  جرى 

خَجيَّ - وكان خبَّازاً - وعمل أبياتاً في الغزل، فكانت: وسألت فَرجاً الرُّ
الهوى دقــيــقَ  الهجرُ  عَــجَــنَ  )))قــد  ــدِّ ــصَّ ال خشب  مــن  جفنةٍ  فــي 
ــارُ الــهــوى ــن ــنُ، ف ــي ــب ــدِواخــتــمــر ال ــعْ ــبُ تُــذكــى بــســرجــيــن مــن ال
ــمــحــراكــه ــلَ الـــهـــجـــرُ ب ــ ــب ــ ــن أرغـــفـــةِ الـــوَجْـــدِوأق يــفــحــصُ ع

باً - وعمل أبياتاً في  مد بن أبي داوود - وكان مؤدِّ وسألت عبدَ الله بن عبد الصَّ
الغزل، فكانت:

أطـ فما  كبِْدي  لــوْحَ  البينُ  وصـــالِ)))كسرَ  فــي  هويتُه  ــن  مــمَّ مــع 
لوحيـ فــؤادي  في  الحبُّ  لالِمشقَ  بالسُّ جوانحي  فــأغــرى  نِ، 
ـــ ال ــدادُ  ــمـ فـ ــه  ــان ــن ب قــلــبــي  انهمالِلاق  أعينِ من هجرِ مالكي في 

الغزل،  في  أبياتاً   - ام  حمَّ صاحبَ  وكان   - يزيد  بن  الجهم  بن  عليُّ  وعمل 
فكانت:

صناعات القواد /384.  	(((
السابق /385. سرجنته: سمدّته، السرجين: السّماد. الكِراب: مجاري الماء في الوادي وكأنه أراد:  	(((

الكريب وهي الأرض لا ماء فيها ولا شجر. 
السابق /386. المحراك: أداة تحرك بها النار.  	(((

لال: السّل. السابق /387. المشق: سرعة الكتابة ومدّ حروفها. السُّ 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

505

فا الصَّ حلقتِ  الهجْرِ،  ــورةَ  ن )))يا  ــي لــيــفــةُ الــصــدِّ ــا بـــدتْ ل ــمَّ ل
الجَهْدِ؟ يــا مــئــزرَ الأســـقـــام حــتــى متى مــن  ــوضٍ  ح فــي  تُــنْــقَــعُ 
ةً ــي مــرَّ ــوصــل ل ــلٍ مــــن الـــــودِّأَوْقِـــــدْ أتـــونَ ال ــيـ ــبـ ــزنـ ــك بـ ــنـ مـ

وسألت أحمد الشرابي... وعمل أبياتاً في الغزل، فكانت:
ــهــوى نـــبـــذةً مــعــاً ــل ــأس ل ــك ــت ب ــرب ورقرقتُ خمرَ الوصل في قدح الهجْرِ)))ش
با الصِّ يدفعها  الــبــيــن،  دِنـــان  صدريفمالت  على  حزني  ــاتِ  اب ــرَّ ق رن  فكسَّ
ــةٍ ــوع ــأس غـــلّـــة ل ــكـ ــزاج الـ ــ ــان مـ ــ ــذريوكـ ع وقــنّــيــنــتــي  هـــجـــران،  ودورق 

وسألت عبد الله بن طاهر - وكان طبَّاخاً - وعمل أبياتاً في الغزل، فكانت:
الخـ حمرةِ  في  الفالوذ  شبيهَ  الظِّماءِ)))يا  النفوسِ  ولوزينجَ   ، دِّ
عرسٍ يــوم  في  الــقــدور  نسيم  ــراءِيا  ــفـ وشــبــيــهــاً بـــشـــهـــدةٍ صـ
ــاءِقد غلا القلبُ مُذْ نأت عنك داري ــصِّ غــلــيــانَ الـــقـــدورِ عــنــد ال

9 - غزل الكهول 
ربما ذهب بك الظنُّ إلى أن الغزل وقْفٌ على الشباب والشوابّ، وأنَّ الإنسان 
متى اكتهل اكتمل، ومتى اكتمل زجر عقلُه قلبَه عن التصابي، وعقلتْ حكمتُه عاطفته، 
القديمُ أطلالٌ  الغزل  الشباب تحت رماد الشيب، فإذا  فلم تجمح فانطفأت جمراتُ 

دوارس، وذكريات غوابر، لا تكاد تتجلّى له، حتى تتولى عنه.

بالأفول،  غزلهم  وتصفَ  بالذبول،  الكهولَ  ترمي  أن  لك  يخطرُ  وحينئذٍ 
ا لا  الدهر من قهر، وتنصح لهم بالإعراض عمَّ يلتزموا ما فرض عليهم  وتُلزمهم أن 
عياً - ودعواك لا تجانب الحقّ - أنّ لكلّ مرحلة من  يليق بهم من أغراض الشعر، مدَّ

السابق /388. النورة: أخلاط من كلس وزرنيخ تستعمل لإزالة الشعر. الزنبيل: القفة.  	(((
السابق /390. قرابات: ضرب من الأواني.  	(((

السابق /391. الفالوذ واللوزينج: ضربان من الحلوى فارسي معرب. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

506

إَّل  الحبّ  قلوبهم وقدة  أطفأ في  ما  الزمان  الشعر، وأن  أغراضاً من  أو  العمر غرضاً 
فاه أن ينظم الشعراء فيما لا يشعرون، فيأتي  ليشعل في عقولهم نورَ الحكمة، ومن السَّ

، بارد العاطفة. فاً خامد الحسِّ شعرهم متكلَّفاً متعسَّ

إليك  ارتدَّ  الكهول  إذا أرسلْتَ طرفَك في غزل  فإنك  تدّعي،  ما  ة  وعلى صِحَّ
أَرَجُ الزهر  عُ من هشيمها اليابس  الطرفُ، وقد اعتلق قِطعاً من الغزل الصادق، يتضوَّ
النضر، ويتوقَّد في رمادها المتراكم بعضُ الجمر، فكأنّ يقظة الذكريات القديمة تُلهب 
بعد  بتقاويهم  الكهول  كأنَّ  أو  أفل،  ما  الشباب  من  وتستردُّ  خمد،  ما  العواطف  من 
الموات،  اليأس، ويبثّون الحياة في  يبعثون الأملَ في  ضعف، وتصابيهم بعد اكتهال 
خاً بالحسرات، يؤثّر  مُفْعماً بالألم مضمَّ الباكي على الماضي المنصرم  فيأتي غزلُهم 
في  بالرغبة  الفتيان  غزلُ  يؤثر  كما  الشباب،  على  ر  وبالتحسُّ الضعف،  من  بالشكوى 

وصال متوقّع، أو التمتع بوطر واقع. 

ولا يذهبن بك الظن إلى أن غزل الكهول كله ينطوي على التصابي المستنكر، 
فقد عرف العصر العباسي الأول كهولاً توقّروا بعد مراح، وأقروا بسلطان الزمان على 
الإنسان، وبالعجز عن مغالبة الدهر بصبغ الشعر، وتحدي الاكتهال بادّعاء الفتاء. لأن 

الخضاب مهما يدمْ فإلى نصول، والافتراء مهما ينطل على الناس فإلى افتضاح. 

وأراح  استراح  الذي  حفصة  أبي  بن  مروان  المتوقرين  الشعراء  هؤلاء  ومن 
الوشاة،  عيون  مراقبته  عن  وكفت  الهوى،  ضلال  فزايله  الغزل،  عن  أقلع  حينما 
وزهدت في وصاله النساء مذ أبصرن صباغ رأسه ينهزم أمام الشيب، فإذا هو حائل 

ناصل، وإذا الأصول البيضاء تفضح الكذب الذي يغلف الفروع الحمراء:
عواذلُهْ فاستراحتْ  جهلٍ،  بعد  ــهْ)))صحا  بــاطــلُ أقــصــرَ  حين  عنه  وأقــصــرْنَ 
ــال الـــغـــوانـــي: قـــد تـــولَّـــى شــبــابُــه ــ ــهْوق ــلُ ــقــات ــاب ي ــض ــخ ــال ــاً ب ــب ــي ل ش وبُــــــدِّ
ــولَ خِـــضـــابُـــه ــ ــح ــ ــا ي ــم ــي ناصلُهْيـــقـــاتـــلـــهُ ك اللحظ  على  يخفى  لا  وهيهاتَ، 

. الناصل: من زال خضابه. شعره /94. صحا: كفَّ 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

507

اها ابنُ  ةِ برأسه ولحيته بمثل ما تلقَّ ى عليُ بن جبلة نُذُر الشيخوخة المُلِمَّ وتلقَّ
أبي حفصة من الاستسلام للقدر، فأقلع عن اللهو، واعترفَ بالضعف، وودَّع طرب 
لهن  التمس  بل  عنه،  المُعْرضات  النساء  ولم يسخط على  الكهولة،  بحكمة  الشباب 
ر تهافت النساء عليه في  العذر، وشفع العذر بالألم، وشيَّع الشباب بالندم، وراح يتذكَّ

ماضيه ليصبر على فراقهن في حاضره))): 
طروبُ وهو  الفتيان،  طربَ  مشيبُجفا  الشباب  قــربَ  وأعقبه 
وربَّما عنه،  البيض  عيونُ  حبيبُتجافتْ  وهو  الوصلَ،  إليه  مــدَدْنَ 

وهذا الضربُ من الغزل قد يُصبح لدى بعض الشعراء نافذةً يطلُّون منها على 
الراحل  الشباب  إلى  الذابلة،  الحاضرة  الكهولة  يعبرون فوقه من  الماضي، أو جسراً 
، وضجر وكآبة، ويتذكرون ما كان يكنفهم من  النضر، فينسون ما هُمْ فيه من غمٍّ وهمٍّ
مة، ونعيم غير مقيم، ومن هؤلاء الشعراء  ة متوهَّ حبور وسرور، فإذا هم غارقون في لذَّ

القاسم بن يوسف المشهور بابن صَبيِح.

بدأ ابنُ صبيح الغزل بما يشبه الرثاء، فبكى على ما فات من عمره، واستعاد ما 
كان له في صباه وفتائه وشبابه من صِلات بالغانيات. لقد كان يصبو إليهن، ويُصْبيهن، 
ويسحرْنَهُ بجمالهن، ويُغويهن بشعره، فلا يدري أكان الرابح أم الخاسر، والطالب أم 
ات،  ةً، ويفتتنُ بهن مرَّ المطلوب، والراغب في وصالهن أم المرغوب؟ كان يفتنهن مرَّ
بأمره وينقدن له حيناً، وينصاعُ لهن، وينقادُ لإغرائهن أحياناً، ويرميهن  يأتمرْنَ  وكُنَّ 

بنبال الحبِّ تارة، ويرمينه بمثلها فيصبن فؤاده تارات. 

ويُخيَّل إلينا أن الشاعر بتصويره هذه المعركة العاطفية، كان يستعيد ما كان يدورُ 
بينه وبين النساء، لكي يتقاوى ويتناهض، ويخرج من جمود الرتوب الذي يطغى على 
ر عوضاً من التمرس،  حياته، ويعيش في ظلال المغامرات القديمة، لعلَّه يجد في التذكُّ

لكنه لا يلبثُ إلَّ قليلًا حتى يعود إلى ما بدأ به، فيبكي ما شيَّع من عمره، ويقول:

شعره / 44. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

508

عهده من  خلا  وما  الشبابَ  طَــرُوبُ)))فابْكِ  الحسان  إلى  أنت  أيامَ 
وتستبي لال،  ــدَّ ــال ب لبَّكَ  ــبٌ وســلــيــبُيسبينَ  ــال ــس ــن، ف ــه ــابَ ــب أل
ويُطعِنه الهوى،  يسامحْنَ  وتُصيبطــوراً  بالجوى،  قلبكَ  ويُصبن 
إجابةٍ بحسن  معصيةً  ــدك أنــعــمٌ وذُنــــوبُيخلطْنَ  ــن فــلــهــن ع
بعده شيْبٌ  وحلَّ  الشبابُ،  حبيبُرحل  ــدَّ  وص لَـــذاذاتٌ  فمضتْ 

وأبو تمام حبيبُ بن أوس المعروف بالإمعان في التصنيع، والكلف بمحسنات 
بالجناس  دةُ  المولَّ معانيه  فكانتْ  الغزل،  من  الضرب  هذا  في  النظمَ  تكلَّف  البديع 
الملونة  العقل،  بريشة  المرسومة  وصــورُه  والعلل،  بالحكم  المشفوعةُ  والطباق، 
عة من  المتوجِّ أو  الراحل،  الشباب  عة على  المتفجِّ المنطق أظهرَ من عواطفه  بأصباغ 

الحبيب الهاجر. 

وعلَّة ذلك عندنا أنَّ أبا تمام الذي لم يعش أكثر من ثلاث وأربعين سنة }ولد 
سنة 188 وتوفي سنة 231هـ{ وطىءَ عتبةَ الكهولة، ولم يجاوزْها، ومعنى ذلك أنه لم 
البذل،  بعد  والبخل  الوصل،  بعد  الهجر  آلام  من  المتصابون  الكهول  كابد  ما  يكابدْ 

ولهذا جاء غزلُهُ إلى المحاكاة أقرب منه إلى المعاناة.

ثوباً  الريان  عليها صباها  ناهد، خلع  فتاة  بالحديث عن  تمام غزله  أبو  استهلّ 
جديداً من نضارة وفتنة، فرفلت به ما شاء الله لها أن ترفل، والشاعر عنها وعن مرور 
لَ الأمر، وفاضحاً آخرَه،  العمر غافل. ثم انقضى شبابه، وغزا رأسَه الشيبُ مازحاً أوَّ
كأنه  أسفاً،  وجهها  فاحمرَّ  المستور،  أبصرت  صاحبته  لكن  بالحناّء،  الفضيحة  فستر 
لا  والإنسانُ  المصاب،  فداحةَ  الشاعر  أحسّ  فارقته  وحينما  الخفر.  بدم  اختضب 
يقدّر النعمة حقَّ قدرِها حتى تفارقه. وأبو تمام فارق في وقت نعمتين: طلعة الحبيبة، 
وميعة الشبيبة، وهدده خطران: خطر الشيب الذي لا دواء له، وخطر الموت المتوقع، 
وحسبُك بالشيب ضَرَراً أنه يجعل فضائل الرجل رذائل في عين المرأة، فالشيبُ إذن 

أخبار الشعراء المحدثين /168. أنعم: ج نعمة، منةّ وفضل.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

509

شرٌّ خالص، ولو كان فيه أثارةٌ من خير لبعثَ اللهُ المؤمنين شيوخاً يوم القيامة. قال أبو 
تمام: 

ــا ــه ــتْ ــسَ ــبَ ــمــا أَلْ قشيبا)))وكـــعـــابـــاً كــأنَّ ــرْداً  بُـ الشباب  غَــفَــاتُ 
يُعـ قلّما  فــقــدهــا،  الــبــيــنُ  ــنَ  ــيَّ تغيبابَ حتى  الشموس  فَــقْــدُ  رفُ 
جَـ بل  بالمفارق  الشيبُ  ولــعــوبــالعبَ  تُــمــاضــراً  فــأبــكــى   ، دَّ
العقـ لؤلؤ  إلــى  ها  خدَّ خضيباخضبت  شــواتــي  رأت  أنْ  ــاً  دم دِ 
إل ــه  ل الــــدواءُ  ــرجــى  يُ داء  ومشيباكــلُّ  ــةً  ــت مــي ــنِ  الــفــظــيــعــيْ لا 
أبقى ــك  ــبُ ذن الــثــغــام  نــســيــبَ  ــا  ذنوباي الــحــســانِ  عند  حسناتي 
فضلًا للشيبِ  أن  الله  رأى  شيبالــو  الخُلْد  في  ــرارُ  الأب جاورتْه 

نجد  لم  المُبدعين،  دين  المجدِّ كبار  تمام كان من  أبا  بأنَّ  إقرارنا  ونحن، على 
في أبياته السابقة ما يُمتع، لا لأنه اقتسر المعاني اقتساراً، وتكلَّف رسم الصور تكلُّفاً، 
ج معانيه وصوره  فحسب؛ بل لأنه افتقر إلى التجربة. وهذا الضربُ من الغزل لا تتوهَّ
إَّل بعد معاناة، يتعاورها الوصل والقطع، والبذل والمنع. وأشجع بن عمرو السلمي 
السجية.  استرسل على  فأمتع؛ لأنه  تغزل  تمام -  أبي  - وإن كانت طبقته دون طبقة 

ولعل سجيته كانت مشفوعة بتجربة. 

مة، ضامرةُ الكشح، ثقيلةُ الردف، حافظ نعيمُها  صاحبةُ أشجع صبيةٌ مترفة منعَّ
ا يحتمل، فلم يُصْغِ أحدٌ  على نعومتها، لكنَّ مأكمتها أثقلتْ خصرها النحيل، فشكا ممَّ
فُتن بها الشاعر، وحاول أن  الرقيقة عن محاسنَ مثيرة،  إلى شكواه، وشفَّت غلائلُها 
با، وعرامَ الشباب، غيرَ أنَّ بزوغَ الشيب في رأسه فضح  يستعيدَ بالنظر إليها مرحَ الصِّ
كهولته، فأعرضت النساءُ عنه، لأنهن لم يجدْنَ فيما أبقى الدهر منه غيرَ حطب يابس، 

لا ينبضُ فيه عرق، ولا يجري في عروقه نسغ. قال أشجع السلمي: 

شاب  أنه  يريد  الرأس  جلدة  الشواة:  جديد.  قشيب:  ثديها.  نهد  الفتاة  الكعاب:   .158/1 ديوانه  	(((
فخضّب شيبه. الثغام: نبت أبيض شبه به الشيب. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

510

نــظــرةً الــشــمــسُ  تملك  ــم  ل ــةٍ  ــاريـ ــرُ)))وجـ ــده ال تها  بجدَّ يعبثْ  ــم  ول إليها، 
خَصْرُها  - الظلامةُ  تغني  لو   - مَ  الخَصْرُ تظلَّ أُنْصِفَ  فما  إتعاباً،  الــردف  من 
وشاحِها مَجْرى  فــوق  ما  وَصَــفَــتْ  الأزُْرُ إذا  ــا  ــه ــادَتَ ــه ش تْ  ردَّ ــهــا  ــلُ غــائ
مــتْ ــا تــصــرَّ ــا، فــلــمَّ ــي ــا بــهــا الــدن ــن الشعرُوصَــلْ رأســه  في  الشيب  نجومَ  وأبــدى 
ــرُرأيـــنـــا نـِـــفــــاراً مـــن ظـــبـــاءٍ أوانــــس ــفْ نَ ــا  ــب الــصِّ ــالَ  ــق ــت ان إلَّ  بــهــا  ــيــس  ول
ــتْ مـــيـــاه جــمــالــه ــاضـ ــن فـــتـــىً غـ ــ الخُضْرُرأيـ الـــورقُ  أغصانه  مــن  ــبــسَ  وأي

عليها  يشكو  فالخصرُ  المأكمة)))،  محاكمةُ  السلمي  أبيات  في  ما  أبدعَ  ولعلَّ 
ادّعى،  ما  بصحة  للخصر  لتشهد  عنها  تشفّ  والغلالة  احتمالُه،  أعياه  الذي  لثقلها 
من  الضرب  وهذا  الغلالة.  شهادة  ويدحض  الحقيقة،  ليخفي  عليها  يلتفُّ  والإزار 
الغزل يحسن بهذا الضرب من الدعابة، ولا يحسن بالعقل الجاد، والمنطق الزميت، 
من  المعاني  باقتسار  القيامة، ولا  يوم  الأبرار شباباً  وبعث  والسيئات  بالحسنات  ولا 
الذي  النحو  على  ذنوب(  حسناتي   - جد  بل  لعب   - البين  )بيّن  والطباق:  الجناس 

اتضح في تواجد أبي تمام، ومحاكاة الكهول والشيوخ، وهو ابن أربعين. 

وإذا كان السلميّ قد حاكم رِدْف صاحبته الفَعْم، فإن أبا دُلَف العِجْليَّ حاكم 
دت أهدابها  صاحبته الجائرة بأسلوب ألطف وأرقَّ من أسلوب السلميّ. فصاحبتُه سدَّ
دة، ثم هجرته حينما  دة متعمِّ النافذة، مترصِّ القاتلة إلى قلبه، وراحت ترميه بسهامها 
له،  ترقُّ  لعلّها  ل،  المتوسِّ العاشق  د  تودُّ لها  دُ  يتودَّ فأخذ  رأسه.  يغطّي  الشيبَ  رأت 
وتصلُه بعد هجر، لكن شيبه الغادر خانه، وشهد عليه بالضعف والعجز، وأشار على 

له. فقال:  صاحبته بأن تُعرض عنه، وترفض توسُّ
يعدلِ لم  ــنْ  مَ بعين  إلــيَّ  مقتلي)))نظرَتْ  من  طرفُها  ن  تمكَّ ا  لمَّ

أشعار الشعراء المحدثين /99.  	(((
الردف.  	(((

الأمالي 109/1.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

511

مفارقي بالمشيب  م  تبسَّ ــا  للــمَّ متحمِّ مــفــارقٍ  ــدودَ  ت ص ــدَّ صَ
بتعطُّفٍ وَصْلَها  أطلبُ  تفعليفجعلتُ  بـــأَّل  يغمزُها  والــشــيــبُ 

يُّ الشاذ 10 - الغزل الحسِّ
شعوب  من  يتميّزون  كادوا  العربَ  أن  ذكرنا  الداعر  الغزل  على  كلامنا  في 
هذه  فيهم  رسّخ  الإسلام  وأن  الفواحش،  من  ؤ  والتبرُّ الأعــراض،  بطهارة  الأرض 
وأدباء  قدماء  لعلماء  وأقوال  شريفة،  وأحاديث  كريمة  بآيات  كلامنا  دْنا  وأيَّ السجايا. 
محدثين. ونذكر الآن أن الغزلَ الشاذَّ أي غزل الشعراء الموالي بالغلمان، وبالغُلاميات 
في  ولا  الجاهلية،  في  لا   ، قطُّ العربُ  يعرفها  لم  دخيلة،  رذيلة  بالذكران  المتشبهات 
قبل  والشرقية  الغربية  الأمم  بعض  لدى  كانت شائعةً  الآفة  أن هذه  من  مع  الإسلام، 

ظهور الإسلام وقبل ميلاد المسيح عليه السلام. 

)ول ديورانت( في قصة الحضارة تحدث عن هذا الشذوذ الجنسي البغيض 
عند الرومان، وذكر أنه لم يكن قاصراً على الرعاع، وإنَّما كانت فاشيته تفشو في عِلْية 
أشرف  من  ر  المتحدِّ }100-44ق.م{  قيصر  يوليوس  أباطرتهم  أعظم  ومنهم  القوم، 
الأسر الرومانية. قال ديورانت في وصفه))): لقد سيطرت عليه شهواته الشاذة، حتى 

قيل فيه: »إنه زَوْجُ كلِّ امرأة، وزوجةُ كلِّ رجل«. 

الشعوب  بعض  لدى  شائعة  كانت  الذميمة  العادة  هذه  أن  الجاحظ  ولاحظ 
الشرقية، قبل الإسلام، فقال))):

كثرةُ  ذلــك  دَهــم  وعــوَّ الــلــواطَ  خراسان  أهــل  في  أشــاع  الــذي  السبب  »كــان 
خروجهم في البعوث. وكانوا لا يستطيعون إخراج النساء والجواري معهم. ولم يكن 
والنهار،  بالليل  صاحبه  مع  الغلام  مكث  طال  فلما  مؤنهم.  تهيّئ  غلمان  من  بدٌّ  لهم 
بهم  تهيج  الغلمة  وكانت  والستر،  اللباس  حال  وفي  والتكشف،  ل  التبذُّ حال  وفي 

الوجيز في قصة الحضارة 151/2. 	(((
ثمار القلوب في المضاف والمنسوب /554-553.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

512

نت  إلى منازلهم، وقد تمكَّ دوا ذلك في أسفارهم، ورجعوا  فتعوَّ بغلمانهم...  شغفوا 
تلك الشهوة فيهم«. 

وبرّأ الجاحظ العرب من هذه الفاحشة، فقال:

قوهم  قوا الغلمانَ، ولو تعشَّ »ولو كانت هذه الشهوةُ شائعةً في الأعراب لتعشَّ
في  ولتنافَسُوا  وتفاخروا،  به  ولتهاجَوْا  النسيب،  من  بابٌ  فيه  ولجاءهم  بهم،  لنسبوا 
الغلمان، ويجري في ذلك ما لا يخفى، ولحدثت فيه أشعارٌ وأخبار. والذي يدلُّ على 

سلامتهم من ذلك عدمُ هذه المعاني«. 

انتقال هذه الآفة من الشرق الفارسي إلى العرب ما رواه علي بن  ا يؤكّد  وممَّ
حمزة الأصفهاني إذْ قال:

كان  أمية  بني  آخر  إلى  الإسلام  قبيل  الشعر  وُلد  أيام  من  قاطبةً  الشعراء  »إن 
ا أقبلت دولة  تشبيبُهم بالنساء، لا غير، إذْ كانت دواعي عشقهم من جهة النساء. فلمَّ

دة من الشرق مع أهل خراسان أُحْدِث فيهم اللواط لارتباطهم الغلمانَ«. المسوِّ

ر)))، وشفع  ار في حديثه عن الغزل بالمذكَّ ولاحظ ذلك د. يوسف حسين بكَّ
الملاحظة بخبر عن أبي مسلم الخراساني: وفحوى الخبر أنَّ أبا مسلم سُئِلَ عن ألذِّ 
العيْش، فقال: »طعامٌ أحبر، ومدامٌ أصفر، وغلام أحور«. ثم سُئل عن تقديم الغلام 
الخلوة أهل«.  الطريق رفيق، وفي الإخوان نديم، وفي  الجارية، فقال: »إنه في  على 
}ت:  الصيقل  بلقبه  المشهور  اج  الحجَّ بن  يوسف  شعر  من  ببيتين  الخبر  هذا  وأيّد 

ين بأبي نواس، إذْ قال))): 200هـ{ وكان من الفساق الظرفاء الملمِّ

ديـــ الــــلــــواطَ  هــــذا  الأســــــــاورَهْإن  تــــــراهُ  نٌ، 
ــه مــنــصــفــو ــيـ ــرَهْوهُــــــــمُ فـ ــاش ــع ــم ال بــحــســن  ن 

اتجاهات الغزل.../196. 	(((
السابق / 197. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

513

د.  قال  ــنٌ...«.  دي اللواطَ  هذا  »إنّ  قال:  حينما  حقّ  على  يقل  الصَّ كان  وربَّما 
يوسف حسين بكار))):

ن أُولع بهذا الغزل في مجتمع، فشا  انُ ممَّ »ولا عجبَ فقد وُجد العشراءُ المجَّ
فيه هذا الميلُ حتى شمل الشعراءَ وغير الشعراء. يذهبُ محمد بديع شريف إلى أن 
ة، معتمداً في ذلك على ما قاله البيروني  الفاحشة والغزل منحدران من أصول مانويَّ
أمردَ  غلاماً  يصطحبُ  كان  مانويٍّ  كل  أن  من  المانوية،  على  الكلام  عند  تاريخه  في 

ويستخدمه في شؤونه«.

كافيةً  علَّة  وحده  يُعَدُّ  لا  مانوية  أصول  إلى  الشاذّ  الغزل  رد  إن  نقول:  ونحن 
لشيوعه في العصر العباسي الأول. فلا بدَّ من البحث عن عوامل جسدية واجتماعية 
بذهاب  يقضي  المانوية  ذهاب  لأن  القديم؛  المانويِّ  الدينيِّ  العامل  هذا  إلى  تُضاف 
اللواط، أو حصره في إطار ضيِّق، كأن يقتصر على البقية الباقية من أتباع هذه النحلة 

التي كادت تنحسر حينما دان الشرق بالإسلام.

يرى علماء النفس))) أن هذا الضرب من الشذوذ الجنسي ترجمة عملية لبنية 
فطر  ما  بانسياقه  لها، ولو خالف  فينساق  يقاومها،  أن  المنحرف  يستطيع  جسدية، لا 

عليه الناس. يرى هؤلاء العلماء أن الطفل يمر بثلاث مراحل: 

يرتضع  أن  ومظهرها  الأولى،  الطفولة  وزمانها  الذاتي،  الحبّ  مرحلة  أولاها 
الطفل أصابعه، متلذذاً بهذه الرضاعة. 

الطفولة  بين  ما  آخر من جنسه وزمانها  فرداً  فيها  التي يحبُّ  المرحلة  والثانية 
واليفاعة. 

والثالثة مرحلة النضج، وفيها يميل الإنسان إلى فرد آخر من غير جنسه وبدايتها 
تنضج  المرحلة  هذه  بداية  وفي  العمر،  آخر  إلى  بالإنسان  يمتدّ  وزمانها  المراهقة، 

السابق /257. 	(((
انظر »نفسية أبي نواس« للنويهي /64 وما بعد. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

514

البنية الغريزية الجنسية، ويتطلع المراهق إلى إرواء غريزته بالجنس  الغدد، وتكتمل 
نْثَ[ }الحجرات: 13/49{. 

ُ
يُّها الناّسُ إنِاّ خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأ

َ
الآخر. ]يا أ

الجنسي  نموه  فإن  المنحرف  أما  السويّ.  الطفل  يمر  الثلاث  المراحل  بهذه 
الثانية، ومن يتوقف من الذكران عند هذه المرحلة تغلب عليه  يتوقف عند المرحلة 
طباع الأنثى، ومظاهرها الجسدية الناعمة، على النحو الذي اتصف به يوليوس قيصر. 
فقد ذكر ول ديورانت، أن هذا الإمبراطور الكبير كان حلو القسمات، ناعم السمات، 

حتى إنه ادّعى أنه حفيد ڤينوس. 

ها  ر فكُّ ويرى علماء النفس كذلك أن الشذوذ قد ينجم عن عقدة نفسية، يتعذَّ
المراهق،  إلى  النساءَ  تبغِّض  العقدة  وهذه  ل،  وتتأصَّ جوانحه،  بين  تنعقد  من  على 
امُ الإيطالي المشهور  ين المعقّدين الرسَّ فيميلُ عنهن إلى الغلمان. ومن هؤلاء الشاذِّ
ديورانت،  ول  خ  المؤرِّ شخصيته  حلَّل  الذي  }1452-1518م{  داڤنتشي(  )ليوناردو 

وإليك ما جاء في تحليله))):

اكتفى  الغلام  مولدِ  وبعد  الحرام.  الحبِّ  من  فاجرة  نزوة  بعد  ليوناردو  »ولد 
الوالد من الزنى بالثمرة، وتخلّى عن الشجرة، وانتزع الولدَ من حضن الوالدة، فنشأ 
نساء،  أربعَ  الأبُ  ج  تزوَّ أن  بعد  أبيه  عن  الولد  انفصل  ثم  للنساء...  كارهاً  ليوناردو 
ح  ويرجِّ لوقا(.  القديس  )جماعة  ى  تُسمَّ والفنانين،  الأطباء  من  بجماعة  والتحق 
خون أنه اكتسب من هذه الجماعة خير ما فيه، وشرَّ ما فيه: اكتسب منها المعرفة  المؤرِّ
فانحرفَ  الخُلقي،  الفساد  عنها  وأخذ  وتشريحه،  البشري  الجسم  لتركيب  الدقيقة 
إيطاليا كلِّها، لا في  فَشَتْ فاشيتُه في  الذي  باللواط  مُفتراة  واقترف، واتُّهم تهمةً غير 

)جماعة القديس لوقا( وحدها«.

ولك في شخصية أبي نواس ما يُغنيك عن الشخصيّات الأجنبية، فقد درسها 
لًا معلّلًا، يُغْنيك عن النظر فيما ذكر ديورانت عن قيصر  د. محمد النويهيّ دَرْساً مفصَّ

الوجيز في قصة الحضارة 129/5.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

515

وليوناردو، وردَّ شذوذه إلى عُقدة نفسية انعقدت خيوطها في نفسه بسبب موت أبيه، 
ه في طفولته، وإعراضها عنه في يفاعته، ثم زواجها في مراهقته،  اه من تدليل أمِّ وما تلقَّ

وممّا جاء في هذا التحليل قوله))):

ة،  »توفّي والدُه، وهو لا يزالُ طفلًا صغيراً، فَنشَأ لا يجدُ له أباً يرعاه رعاية الأبوَّ
ويَمُدُّ له كَنفَ الرجولة، ويضعُ أمام عينيه قدوةَ الذكورة القوية المستقلَّة. ولم يكنْ له 
ه يهرع إليها، ويلتمسُ في صدرها الحماية والغَوْثَ... ونحن لا نعرفُ هل  سوى أمِّ
ه أعطته كلَّ ما يبغي من الرعاية  ه بما يحتاجُه من العطف أو لا... قد تكونُ أمُّ ته أمُّ أَمَدَّ
ا يصلحُ له، وأسرفتْ في حبِّه وحمايته... وقد  والحنان، بل قد تكون أعطته أكثرَ ممَّ

ت بشؤونِ معيشتها وبالرجال«.  تكون انصرفت عنه، وأهملتْ تربيته، وتلهَّ

بالرجال  عنه  ي  التلهِّ في  ه  أمِّ إمعانُ  نفسه  في  العُقدة  خَ هذه  رسَّ ما  أسوأ  ولعلّ 
ادة« ثم بالمحلَّل  ها قوَّ م بهم أول الأمر، »حتى إن بعض الروايات تعدُّ واتّصالُها المحرَّ
الذي  الثاني  الخيط  طرف  زواجُها  فجاء  طفلًا،  يزلْ  ا  لمَّ وولدها  جت،  تزوَّ حينما 

انعقدت به وبموت أبيه عقدته النفسية. قال د. محمد النويهي))):

ه  »فلننتقلْ إلى الحدث الثاني العظيم ذي التأثير البيِّن في نفسيته، وهو زواجُ أمِّ
بعد زمن وجيز من رجل آخر... فإن زواجَها هذا حَرَم الطفل الحسّاس حرماناً نهائياً 
أمه رجلٌ  أن يشركه في حبِّ  يُطيق  الضعيفة. ومثلُه لا  الوحيد في طفولته  من ملاذِه 
آخر، بَلْهَ رجلًا أجنبيّاً عنه... إن الطفل يُحسُّ بغَيْرة شديدة آكلة، نعني الغيرةَ الجنسية 
من هذا الرجل الغريب الذي يستحوذُ على والدته... وهذه الغيرة الواخزةُ هي التي 
ر بالعلاقة الجنسية بين  ستنفّره عن جميع النساء، فهو يحسُّ باشمئزاز شديد، كلَّما فكَّ

ه الخائنةَ في كلِّ أنثى يلقاها«.  الرجال والنساء... وسببُ هذا أنه يتمثَّل أمَّ
العصر  في  الجنسيّ  للشذوذ  تهيَّأ  أنه  الآن  فيه حتى  القولَ  بسَطْنا  ما  وخلاصةُ 
العباسي الأول ثلاثةَ عوامل، وهي: المانويةُ الوافدة من خراسان، والبنيةُ الجنسية غير 

نفسية أبي نواس /79.  	(((
السابق /79 وما بعد.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

516

الناضجة عند المنحرفين، والعُقَدُ النفسية الناجمة عن اضطراب الحياة الأسرية. ترى 
ألم تتهيّأ لهذا الانحراف وما رافقه من غزل بالمذكر عوامل أخرى؟ 

رابعُ العوامل الأحوالُ الاجتماعية التي أخذت تتغيَّر مع امتزاج العرب بغيرهم 
من الشعوب، ومع ما رافق هذا الامتزاجَ من تدفق الغلمان والغلاميات اللواتي أخذن 
ومحاكاة  السلوك،  وأساليب  الملابس،  وأزياء  الشعور،  قصِّ  في  بالذكور  يتشبَّهن 

الغلمان في كلِّ ما يثير اللاطة. 

إليك  ليخيَّل  حتى  الموجة،  هذه  تصوير  في  المحدثون  الدارسون  بالغ  وقد 
والغلمان،  اللاطة  غيرُ  فيه  يبقَ  ولم  الفطرة،  وخالف  شذَّ  كلَّه  العباسي  المجتمع  أن 

والغلاميات والخصيان، والزناة والفَجَرة. قال د. يوسف حسين بكار))):

»هناك أسباب أخرى ساعدت على الشذوذ أوّلُها شيوعُ الجواري في مجتمع 
القرن الثاني، وما كن يبذلنه من مجون وانحطاط، ويشعنه بين الناس من فساد...

الناس  بهروا  الذين  الأجناس  مختلف  من  الملاح  الغلمان  وجود  والثاني 
الحانات  في  السقاةُ  كان  فمنهم  رة،  ميسَّ بهم  الالتقاء  فرص  وكانت  بجمالهم. 
يقوم  كان  مَنْ  ومنهم  والموسرين،  القصور  خدمُ  كان  ومنهم  الأديــرة،  ارات  وخمَّ

بخدمة الشعراء في مجالسهم وبيوتهم، وينادمونهم...

بغداد  في  الخصيان  الغلمان  كثرةُ  وهو  م،  المتقدِّ بالسبب  يتعلَّق  والثالث 
عين على اقتناء الخِصيان،  وغيرها من المدن، وكان الخليفة الأمين في طليعةِ المشجِّ

والانقطاعِ إليهم...«.

وسلكَ د. محمد النويهي المسلك نفسه في التحليل والتعليل، وربَطَ الشذوذ 
بعوامله الاجتماعية، وأدارَ كلامه حول محور واحد، ليجيب عن سؤال واحد، طرحه 

على نفسه، وعلى القراء، فقال))):

اتجاهات الغزل.../208 وما بعد. 	(((
نفسية أبي نواس /87 وما بعد.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

517

في  بدأت  التي  الجنسي(  الشذوذ  )أي  الطاغية  الموجة  هذه  نعلّل  »كيف 
الثلاثة  القرون  في  جارفاً  امتداداً  طوفانُها  امتدَّ  ثم  الهجري،  الثاني  القرن  منتصف 
التالية، حتى يخيل إلينا أنه ما كاد ينجو منها شاعر أو أديب، أو فنان أو وزير أو فردٌ من 

أفراد الطبقة الموسرة؟«.

لة، نكتفي منها بالفقرات التالية:  ا سأل إجابةً مطولة مفصَّ ثم أجاب عمَّ

في  رأيناه  الذي  الــداء  بنفس  ابتُليتْ  الإسلامية  الحضارة  أن  هي  »الحقيقةُ 
الانحلالُ  إليها  ق  يتطرَّ وبدأ  نضجها،  طور  بلغت  حينما  كثيرة،  أخرى  حضارات 
في  تجتمع  لم  الخلقي،  للانهيار  أسبابٌ  فيها  اجتمعتْ  قد  تكون  ربَّما  بل  الخلقي، 

حضارة أخرى«.

ثم مضى يسردُ الأسبابَ سرداً مفصّلًا مشفوعاً بالأدلة، فيقول: 

فيما  المختلفة  البشرية  الأجناس  من  كبير  عدد  اختلاطُ  الأسباب  هذه  »أهمّ 
المقاييس  وفي  والتقاليد،  العادات  وفي  والعقائد،  الأديان  في  عظيماً  اختلافاً  بينها 
ةٍ واحدة...  الخلقية... ومن الخطأ والظلم أن نعزو هذا الانحلال الخلقي إلى أثر أمَّ
فالحقُّ أن الانحلال الخلقي إنما نشأ عن اختلاط كلّ هذه الأجناس اختلاطاً، نجم 
رأوْا  نْ  ممَّ الكثيرين  صدور  في  الشكُّ  عنه  وتولَّد  والبليّة،  الاضطراب  من  كثير  منه 
الشكُّ  هذا  وانتشر  والخير...  الحق  أنه  تعتقد  فيما  الأمم  هذه  بين  الاختلاف  مقدار 
النظرة  في  تهاون  إلى  وقاد  فين،  المثقَّ من  الكثيرين  في  والفلسفي  والخلقي  الدينيُّ 

الخلقية، وتساهل في السلوك«. 

أرهفت  الحضارة  وأسباب  الترف،  عواملَ  أن  إلى  النويهيّ  محمد  د.  وذهب 
قال  م.  حُرِّ وما  منها  أُبيح  ما  اللذات  إلى  بصاحبها  تُسرع  الحسِّ  ورهافةُ  الأذواق، 

النويهي))):
 . الحسِّ إرهــاف  في  فعلَها  تفعلُ  الجديدة  الحضارةُ  كانت  هذا  أثناء  »وفي 

نفسية أبي نواس /88. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

518

العيش:  مرافق  في  مٍ  وتنعُّ حضرية،  وثقافة  فنون  من  أنتجتْه  بما  الفنيّ  الذوق  وشَحْذ 
فالشعر الجديدُ، والموسيقى، والغناءُ، والرقص، والتفنُّن في أنواع الملابس وألوان 
والزهور، وغيرُ هذه  البساتين  وكثرةُ  المساكن،  في  هُ  والترفُّ الراحة،  المآكل ووسائل 
نتيجتُه  تكونُ  أولئك  كلُّ  الحضارة.  ومبتكرات  الغنى  وآثــار  الرخاء  علامات  من 
، وترقيق الشعور، فتكون العاطفة أشدَّ توافراً، وأعظمَ  إرهافَ الذوق، وتنشيطَ الحسِّ

استعداداً للاضطراب، وأسهلَ انحرافاً إلى المسالك الغريبة في التنفيس«. 
بعض  تتحمل  وحده  ر  التطوُّ لا  الحضاري  ر  التطوُّ سرعة  أن  النويهي  ولاحظ 
تبعة التفلُّت من قيود الدين والأخلاق والمثل العليا، لأنها بلبلت العقائد والمفاهيم 

والقيم، وأتاحتْ لأصحاب الأهواء أن يفسدوا في الأرض، فقال))):
ل الآنَ عاملًا آخر هامّاً، هو سرعةُ وصول الحضارة الجديدة إلى طور  »ثم تأمَّ
قرن  على  تزد  لم  الإسلامية  الإمبراطورية  في  نت  تكوَّ التي  الحضارة  إن  نضجها... 
السرعة  هذه  تدبرنا  فإن  مقوماتها...  وتجمع  عناصرها،  احتشادُ  يتمَّ  أن  قبل  واحد، 
التي  والثقافية  الجنسية  العناصر  بين  والاختلاف  التفاوت  مبلغَ  رْنا  وتذكَّ الخارقة، 
ضمتها الحضارة الجديدة لم نعجب أن نشهد مقدار الزعزعة والاضطراب الذي نتج 

عنها في المذاهب الفكرية، والمعايير الأخلاقية«. 
فهو  الانحراف  لهم سبب  وهيأ  الفساد،  أهل  أغرى  الذي  المباشر  العامل  أما 
الحواضر  الوجوه ونعومة الأبدان، وتدفقوا على  تميزوا بجمال  الذين  الغلمان  كثرة 

حتى كادوا يبزون أجمل الجواري. قال النويهي))):
بيض  الوجوه،  ملاح  والروم  الفرس  أبناء  من  الغلمان  وجود  هذا  »وصادف 
الأجساد، ناعمي البشرة، ممن صقلتهم حضارتهم القديمة، وأكسبتهم فنوناً من الرقَّة 
العهد  القريبي  الألوان،  السمر  الخشنين  للعرب  فتاناً  فريداً  جمالُهم  فبدا  والظرف، 

ر الشعراءُ هؤلاء الغلمان؟  بجفاوة البداوة«. فكيف صوَّ

السابق /90.  	(((
السابق /89.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

519

في تصوير  يكونوا سواءً  لم  الشعراءَ  أن  يتراءى لك  النصوص  استعراض  من 
س بهذه الآفة، فجاء شعرُه  روا من تجاربهم في هذا الغزل الشاذّ. فبعضُهم تمرَّ ما صوَّ
وألم  الوصل،  ة  بلذَّ والإحساس  الفطرة،  عن  بالغريزة  الانحراف  عن  صريحاً  تعبيراً 
، وترجمةً فاضحةً للانغماس في الفاحشة، تبلغُ أحياناً حدَّ المكابرة والمفاخرة،  الصدِّ

ي الطبائع والشرائع.  وتحدِّ

حَمَلت  وزعامتُه  198هـ{  }ت:  هانئ  بن  الحسنُ  نواس  أبو  التيَّار  هذا  زعيمُ 
وه بدراسات، ويفردوا أخباره في كتب)))،  الأدباءَ القدماء والمحدثين على أن يخصُّ
الدارسَ،  يُربك  ما  بالرذيلة  المجاهرة  ومن  والبذاءة،  القحة  من  وفيها  أكثرها.  طُبع 
أبي  كلفَ  فإن  لْ،  ويتنخَّ يتخيَّرْ  ومهما  الأشعار.  هذه  من  ويختار  يُسْقط  فيما  ويحيِّره 
الألفاظ،  مغسولة  أبياتِ  على  يقع  قد  لأنه  الــدارس؛  يُعيي  الشاذّ  الغزل  بهذا  نواس 

مرذولة المعاني، فيمسك عن روايتها، ثم يُضطَّر إلى انتقاء الرذال من الأرذل. 

ن عليك بلاءَ البذاء ظرفُ الشاعر، وميلُه إلى الإضحاك. فمجونُه لا  وممّا يهوِّ
فيما يصف من  عابة  الدُّ يتخذُ أسلوب  إذْ  الفرزدق،  ثقل مجونُ  قلبك كما  يثقل على 
الافتتان بغلام من جيرانه، مليح صبيح، وملاحتُه أضرمت في أبي نواس نارَ الوجد، 
وحده  والشاعرُ  المنير،  المستدير  وجهه  إلى  نظروا  إذا  يُبْصرون  بما  ون  يُسرُّ فالناسُ 
شقيٌّ بحبِّه؛ لأنه كلَّما رآه أحسَّ أنه يعبثُ به كما يعبثُّ الهرُّ بالفأر، أو يلدغهُ كما تلدغ 

العقربُ الفريسة، فيقول: 
ــارَهْ ــجـ الـ لا  ــي،  ــانـ أبـ ــارُ  ــجـ ارَهْ)))الـ ــدَّ ــ ال مستوي  وجــهٍ  بحُسن 
ــاً ــف ــدْن ارهْأبـــيـــتُ مـــن وجــــدٍ بـــه مُ ــتُ جــــــرَّ ــ ــع ــ ــسِ ــ ـــمـــا أُلْ كـــأنَّ

الداية  بن  يوسف  نواس«  أبي  »أخبار  ت/255هـــ،  المهزمي  هفان  أبو  نواس«  أبي  »أخبار  منها  	(((
ت/265هـ، و»أخبار أبي نواس« الوشاء ت/325هـ، و»أخبار أبي نواس« ابن منظور ت/711هـ، 
الحديث  العصر  وفي  لمؤلف مجهول،  نواس«  أبي  أحوال  في  اللذات  ومجمع  الشهوات  »غاية 
»الفكاهة والائتناس في مجون أبي نواس« الطبعة الأولى القاهرة /1898م وضم ما في شعر أبي 

نواس من مجون.
ديوانه /295. جرارة: عقرب.الدارة: الهالة المنيرة التي تطيف بوجهه كإطافتها بالبدر.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

520

مَـــنْ لا أرى بـــاءً حـــبُّ  ــي حــارهكــفــى  ، وفـ ــيٍّ ــ ــن فــي ح ــح ون
الهوى بــنــار  ــى  ــلَ أصْ ــذي  الـ ــاقُ نــظَّــارهأنــا  وحــــــديَ، والـــعـــشـ
كما بــقــلــبــي  ــبُّ  ــحـ الـ ــب  ــعَّ ــل ــوْرُ بـــالـــفـــارَهْت ــ ــنَّ ــ ــسِّ ــ ــبَ ال تــلــعَّ

اك هام بغلام،إذا غاب عنه نظر إلى البدر، فرأى فيه مُحيَّاه،  والحسينُ بن الضحَّ
اه، وقبَّل كلَّ ما كان الغلام يعبثُ به أو يلاعبه، فيحسُّ  مَ الزهرَ، فوجد في نفحه ريَّ وتنسَّ
أنه قبَّل ثغره، فيشكر للقمر لأنه يشبهه في الوضاءة، وللورد لأنه يضارعه في الطيب، 
ويقرُّ في الوقت نفسه بأنه مخدوع، وهو مع ذلك راض عمّا يتعلَّلُ به في الاكتفاء من 

الأصل بالشكل، وبالحاضر عن الغائب، فيقول:
البدرُ حسنَ وجهك حتى أراكا)))وصفَ   - أراكَ  وما   - أني  خلْتُ 
الغـ الــنــرجــسُ  ــسُ  تــنــفَّ مــا  شــذاكــاوإذا  ــمَ  نــســي ــه  ــتُ ــمْ ــوهَّ ت ضُّ 
أنيسي لــثــمــتَ  الـــذي  ــالُ  ــ ــه يــداكــاوإخـ ــرت ــاش وجــلــيــســي مـــا ب
فيه ــك  ــم ــث ل ــت  ــم ــث ل مـــا  ــذاك قـــبَّـــلْـــتُ فــاكــافـــــإذا  ــ فــكــأنّــي بـ
فيـ ــي  ــن ــلُ ــلِّ ــع ت لــلــمــنــى  ــدَعٌ  ــ ــ ــاخ ذاك ونــفــحــةِ  ذا،  بـــإشـــراقِ  كَ 
الشكـ على  حييتُ  مــا  حــكــيــاكــالأقيمنَّ  إذْ  وذاك  لـــهـــذا  ر 

وصالحُ بن الرشيد افتتن بخادم، اسمه »لاتَسَلْ« فجعله ظبياً، فاتك النظرات، 
ضامر الكشح، ثقيل الردف، مشرقَ الوجه، إذا نظر إلى العاشق جرحه بمقلتيه، وإذا 

يْه: خامره الخجلُ، تفتَّح الوردُ في خدَّ
ــا ــن المُقَلْ)))وشـــــــــــــادنٍ مـــــــرَّ ب باللحظ  يجرحُ 
ــمٌ ــال الــكــفــلْمــظــلــومُ خـــصـــرٍ ظ يــمــشــي  إذا  مــنــه 
ــه ــتـ ــامـ ــا عَـــدَلْاعـــــتـــــدلـــــتْ قـ ــحــظُ مــنــه م ــل وال

الأغاني 169/7. 	(((
أشعار أولاد الخلفاء /86. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

521

ــلْبــــــــدر تــــــــــراه أبــــــــداً ــا أفـ طـــالـــع ســـعـــد، مـ
ــن اســـمـــه ــ ــه عـ ــ ــتُ ــ ــأل ــ ــلْ«س ــسَ »لاتَ اسمي  فــقــال: 
ــن وجــنــتــيـــ خــجــلْوطــلــعــتْ مـ مـــن  وردتـــــــانِ  ه 
به الـــحـــســـنُ  ــلْ«تـــنـــاصـــفَ  ــسَ ــسَــلْ عــن »لاتَ فــا تَ

في  الرومان  بقول  يذكّرك  ما  الشاذّ  الغزل  هذا  معاني  في  وجــدت  وربَّما 
وصفه))):  في  قالوا  إذْ  الرذيلة،  بهذه  ممتحناً  كان  الذي  قيصر  يوليوس  إمبراطورهم 

»كان زوجةً لكل رجل، وكانت كلُّ امرأة زوجةً له«. قال عبد الله بن أيّوب التَّيْميّ:
ممكورِ أغيدَ  على  بمسحورِ)))ويْلي  ليس  وساحر 
كما علينا  الــحُــورُ  ــرُهُ  ــؤثِ الحورِتُ على  نحن  نُــؤْثــره 

ولا ندري أكان أبو تمام قد انساق في ركابِ الشذوذ، أم قال ولم يفعلْ؛ ففي 
التكلُّف، وتبدو معانيه وصورُه إلى الصناعة  النمط، يغلبُ عليه  ديوانه غزلٌ من هذا 

الفنية أقربَ منها إلى المعاناة العاطفية.

ل بغلام اسمُه خضر، ضخم الكفل، ضامر الكشح، مشرق الوجه، حسن  تغزَّ
الطلعة، ليِّن القامة، لؤلؤي الابتسامة، كأنه قمرٌ منير، أو غصن أطود، أو عروسٌ ليلة 
ولوعَه،  دموعهُ  وفضحتْ  صبرُه،  منه  وعِيل  سترُه،  أعياه  حبّاً  الشاعر  أحبَّه  الزفاف. 

فقال:
خَــصْــرِ ــقُ  ــيـ دقـ ردفٍ،  ــلُ  ــي ــب ــدرِ)))ن ــ ــسٍ، نــتــيــجُ ب ــم ســلــيــلُ ش
ــيـــق قــدٍّ ــيُّ ثـــغـــرِبـــديـــعُ حُــــسْــــنٍ، رشـ ــ ــق ــ ، ن ــيـــح خـــــــدٍّ ــلـ مـ

ــدرٌ ــ ــه ب ــي ــل ــروسُ خـــدرِقـــضـــيـــبُ بــــــان، ع ــ ــن، عـ ــس ــال ح ــث م

الوجيز في قصة الحضارة 151/2. 	(((
حياته وشعره / مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، ع/55 سنة /1998. الأغيد: الناعم المتثني،  	(((

ممكور: ممتلئ الساقين.
ديوانه 203/4. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

522

استتار ذا  كــنــتُ  ــد  ق خــضــرُ  ــا  ستريي هتكْتَ  حتى  الحبِّ  في 
ــي ــزائ ــى ع ــل ــت دمـــوعـــي ع صبرينــمَّ جميلُ  عني  ــاب  غ مُـــذْ 

يناجونهم  وراحــوا  بالنساء،  الأسوياء  تعلُّق  بالغلمان  المنحرفون  تعلَّق  لقد 
بن  فالحسينُ  حقيقة.  الوهمَ  يجعل  وصفاً  بهم  الطيف  إلمام  ويصفون  الأحلام،  في 
ر غلامه في اليقظة، لكي يراه في الحلم،  اك الذي كان ممتحناً بهذه الآفة تصوَّ الضحَّ
وراح  بزيارته،  الضحاك  ابن  فسرّ  مرتقب،  موعد  على  معه  كان  كأنه  يوافيه  هو  فإذا 

م عطره، ويستجدي بالممازحة بشره، حتى أنس به، فقال:  يتلمس محاسنه، ويتشمَّ
ــزالِ الــحَــرَمْ ــ ــتُ طــيــفَ غ ــفْ ــألَّ صـــرمْ)))ت قــد  بعدما  فــواصَــلَــنــي 
ــمْومــــا زلـــــتُ أقـــنـــعُ مـــن نــيــلــهِ ــلُ ــح ــانُ ال ــنـ ــا تــجــتــنــيــه بـ ــم ب
ــةٍ ــبـ ــى رِقْـ ــل ــالٌ ع ــيـ ــمْبــنــفــســي خـ ــه الـــشـــوقُ فــيــمــا زعـ ألــــمَّ بـ
ــمْتــــمــــجُّ ســــوالــــفُــــه مــســكــةً ــسـ ــنـ ــه والـ ــ ــقُ ــ ــرةً ري ــ ــب ــ ــن ــ وع
ــد تــجــمــيــرهِ ــع ــن ب ـــخَ مـ القدمتـــضـــمَّ حتى  ــرْن  ــقَ ال مــن  فــطــابَ 
ــتُ أبـــسُـــطُـــه مـــازحـــاً ــ ــا زلـ ــم ابتسمْف حتى  اللهو  فــي  وأفـــرطُ 

اق في الغزل بالغلمان، فقد كان زعيمهم أيضاً  وإذا كان أبو نواس زعيمَ الفُسَّ
ل بالغلاميات، كأنه أخذ على نفسه موثقاً أن يكون في العصر العباسي قائد  في التغزُّ

الشعراء إلى جهنَّم، كما كان امرؤُ القيس قائدهم إليها في الجاهلية.

لأن  الغلمان؛  في  قصائده  عن  وبذاءةً  فسوقاً  تقلُّ  لا  الغلاميّات  في  وقصائدُه 
مجانة  من  يبرأ  أن  يمكن  لا  يهذّبه،  أن  صاحبه  يحاولْ  مهما  الانحراف،  عن  التعبيرَ 
المجانة  يزد  لم  عليه  اللهُ  فطرهن  ا  عمَّ الغلاميات  وانحرافُ  اللفظ.  وبذاءة  المعنى، 
والبذاءةَ إَّل إسفافاً، والغرضُ إرواءُ الغرائز الظماء إلى الفاحشة، وإرواؤها لا يكونُ 

بالفن الرفيع، والمعاني السامية، والألفاظ المهذبة. 

الأغاني 182/7.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

523

أبو نواس جارية من هذا الضرب المنحرف ذات محيا وضيء، وخلق  صور 
يرتاضون،  كما  وترتاض  يرتدون،  ما  ترتدي  كانت  الغلمان،  كأزياء  وزي  متمرد، 
بالنبال، ورمي الكرة بالصولجان، وتتبرج بملابس الذكران، وترى  التراشق  فتحسن 
ينبع من  التحقيق  عند  تأتيه  ما  الدعارة. وكل  وأبعث على  للإثارة،  أدعى  تأتيه  ما  أن 
فأين  الفاحشة،  وهو  واحــد،  مصب  في  ويصب  الجنس،  غريزة  وهو  واحــد،  منبع 

التغزل من هذا التعهر؟ قال أبو نواس: 
ــهُ بــحــســن وجـــهٍ ــي ــت ــرةٍ ت ــاطـ الظلامِ)))وشـ جنح  في  البرق  كضوء 
حسناً أتـــمَّ  ــام  ــغ ال زيَّ  ــوق ولـــأثـــامِرأت  ــس ــف ــل وأدنــــــى ل
ف فــيــه حتى ــت تُـــصَـــرِّ الكلامِفــمــا زالـ ــي  وف الفعال  فــي  حكته 
الجواري على  تستطيلُ  ــرامِوراحتْ  ــع وال الــشــطــارة  ــي  ف بفضل 
وفتكاً تــكــريــهــاً  ــدفَّ  ــ ال ــبُ لــلــمــجــانــة بــالــحــمــامِتــعــاف  ــع ــل وت
ــوم ــلَّ ي ــ ــج ك ــوال ــص ــل ــامِوتـــغـــدو ل ــه ــس ــادق وال ــن ــب ــال وتـــرمـــي ب
صدغاً وتطيلُ  شعرَها،  ــلُ  ــامِتــرجِّ ــغ ــلَ ال ــع ــهــا ف وتـــلـــوي كــمَّ

خين القدماء،  وإذا كنا قد بايعنا أبا نواس بزعامة هذا الغزل، فإن بعضَ المؤرِّ
الزعامة  عليه  وأنكروا  الفنية،  الزعامة  عليه  ينكروا  لم  المحدثين  الدارسين  وبعض 
يوسف  د.  قال  زبيدة.  ه  وأمِّ بالأمين  اقترنَ  الغلاميَّات  أن ظهورَ  إلى  العملية، وذهبوا 

ار))): حسين بكَّ

خون الخليفة الأمين نفسه،  »كان السبب المباشر في وجودهن كما يذكرُ المؤرِّ
بحيث لا نكادُ نقع على أخبار وروايات تتعلَّق بالغلاميات قبل خلافة الأمين. ويقال: 
إن أمه زبيدة لما رأت ولعه الشديد بالغلمان من خدمه، ورفعه لمنازلهم، وإيثارهم، 

كُريّة من  البندقة:  الرأس.  معقوفة  الصوالج: ج صولجان، عصا  الشراسة.  العرام:  ديوانه /612.  	(((
الطين يُرمى بها عن قوس. ترجل: تسرّح وتمشط.

اتجاهات الغزل.../128. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

524

الشكل  حيث  من  كبير  حدٍّ  إلى  الغلمان  يشبه  إعــداداً  أعدتهن  جواري  له  اتخذت 
والخلقة«. 

خ علي بن الحسين المسعودي }ت: 346هـ{  وما أجمله د. يوسف كان المؤرِّ
ا فعلت زبيدة - وكنيتُها أمُّ جعفر - لإرضاء ولدها  ث عمَّ ل القول فيه؛ إذْ تحدَّ قد فصَّ

الأمين، فقال))):

ككوثر  منازلهم،  ورفَع  وآثرهم،  الخَدَم،  م  قدَّ ولدها...  إلى  الأمرُ  أفضى  ا  »لمَّ
اتخذت  بهم،  واشتغاله  بالخدم،  شغفه  شدة  جعفر  أمُّ  رأت  ا  فلمَّ خَدَمهِ.  من  وغيره 
الطُّرَرَ  لهن  وجعلتْ  رؤوسَهن،  مت  وعمَّ الوجوه،  الحسانَ  المقدودات،  الجواري 
قدودُهن،  فماست  والمناطق.  والقراطقَ  الأقبيةَ  وألبستهن  والأقفيةَ،  ــداغَ  والأص
قلبه  واجتذبْنَ  فاستحسنهن،  يديه،  بين  فاختلفْنَ  إليه،  بهن  وبعثتْ  أردافُهن،  وبرزتْ 
والعامة  الخاصة  من  الناس  واتَّخذ  ة،  والعامَّ ة  الخاصَّ من  للناس  وأبرزهن  إليهن، 

وْهن الغلاميات«.  الجواري المطمومات، وألبسوهن الأقبية والمناطق. وسمَّ

وإذا أخذنا بقول من قال: الناس على دين ملوكهم، صدقنا ما جاء في الخبر 
على  اقتصر  التقليد  هذا  وأن  القصر،  نساء  قلّدن  الخاصة  نساء  أن  وزعمنا  السابق، 
الجواري، فشاع الزي الغلامي في عصر الأمين، وتغنى به وبمن كن يمسن به الشعراء 

المجان من طبقة أبي نواس. 

اك غلاميَّةً تزيَّت بهذا الزي، تخرج من قصر الخُلْد،  رأى الحسين بن الضحَّ
الهيفاء، وأطرافها  بقامتها  د  تتأوَّ النهار، وراحت  المشرقة في رابعة  الشمس  كأنَّها 
نظرت  ثم  المكحولة،  وأهدابها  المعقربين،  بفَوْدَيْها  فسحرته  بالحناء،  بة  المخضَّ
العبرات،  ويذرف  فرات،  الزَّ د  يصعِّ وتركته  مقتلًا،  فؤاده  من  أصابتْ  نظرة  إليه 

ويقول:

23/4. المقدودات: ذوات القوام الممشوق. الطرر: ج طرّة، الشعر الموفي على  مروج الذهب  	(((
أو قميص ويتمنطق عليه.  الثياب  يلبس فوق  قباء، رداء  الأقبية: ج  القصّة.  الجبهة مصففاً، وهي 

المناطق: ج منطقة، حزام يشد في الوسط.



لغــزلاي: نلثااالفصل 

525

الخُلْدِ من  شمسٌ  السبت  غــداةَ  بسهم الهوى عمداً، وموتُك في العمدِ)))رَمَتْك 
الحشا مهضومةُ  ــال،  ــســرب ال رةُ  ــدِّمــــؤزَّ ــق ــرةُ ال ــاطـ ــقــطــيــع، شـ ــت غـــامـــيّـــةُ ال
ــهــا ثــيــابُ رؤدٌ  الأطـــــــراف،  ــأةُ  ــنَّـ ــن، كــاذبــةُ الــوعــدِمـــحـ ــدْغــي ــصُّ مــعــقــربــةُ ال
ــرةٍ ــ ــيــن شـــوق وزف ــفــســي ب ــول، ون ــ :أقـ وقد شخصتْ عيني، ودمعي على الخدِّ
ــؤادَه ــتِ فـ ــرك ــد ت ــنْ ق ــزي عــلــى مَـ ــي ــدِأج ــه ــج ـــف وال بــلــحــظــتــه بــيــنَ الـــتـــأسُّ

في  الغلاميّاتُ  به  تخطَّرت  الذي  الجماليّ  المظهر  على  وَقَفْناك  قد  كُنا  وإذا 
ان عامّةً، وأبو نواس خاصّةً، حتى  المُجَّ الشعراء  العباسي الأول، كما صوّره  العصر 
المظهر الجماليِّ من فجور وانحراف  نَقِفْك على ما وراء هذا  فإننا لم  به،  دُ  يتفرَّ كاد 

ر، وإشاعة للرذيلة.  وغزل شاذ، وسلوك مدمِّ

ر أسراب الغُلاميات تسرح وتمرح في الحانات، ومجالس  وحسبُك أن تتصوَّ
البنية الاجتماعية من تدمير أخلاقي، نجم عن  الغناء والشراب لكي تقدّر ما أصاب 

هذه الموجة المتعهرة. 

د- الغزل العباسي بين التقليد والتجديد 
إذا خطر لك - وأنت تضربُ الغزل على محكِّ التقليد والتجديد - أن تقسم 
سبيل  على  ولو  الآخر،  من  أحدهما  يتميَّزُ  فريقين،  إلى  العصريّين  والدارسين  النقاد 
ل أي أدباء النصف الأول  التقريب لا الحسم، والتخمين لا القطع، فاجعل الجيلَ الأوَّ
الثاني  النصف  أدباء  الثاني أي  بالتقليد، والجيلَ  القول  إلى  أَمْيَل  العشرين  القرن  من 
من القرن نفسه أميلَ إلى القول بالتجديد، وهي قسمةٌ غير مطّردة، لكنها تُعين القارئَ 

ر في حركة النقد الأدبي.  على تتبع التطوُّ

في  درس  بعضهم  أن  مع   - كانوا  الأوائــل  أن  إلينا  يخيَّلُ  كما  ذلك،  وتعليلُ 
الأدبية  العصور  ربط  على  وأقدرَ  التقليدية،  العربية  بالثقافة  ارتباطاً  أشدَّ   - الغرب 

اتجاهات الغزل.../130. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

526

إلى  رة  المتأخِّ العصور  تشدُّ  التي  الخفية  الخيوط  اكتشاف  وعلى  ببعض،  بعضها 
مة، ومنهم د. طه حسين، ود. يوسف خليف، وطه أحمد إبراهيم. العصور المتقدِّ

الغربي، وأحرصَ على أن يطبِّقوا ما  بالنقد  تأثراً  ا الأواخرُ فقد كانوا أشدَّ  وأمَّ
درسوا على الأدب العربي القديم، متوهّمين أنهم بهذا التطبيق يكشفون عن سِمات 
يكتشف  لم  ما  اكتشفوا  أنهم  ليثبتوا  عصر،  إلى  عصر  من  ينتقلُ  وهو  فيه،  التجديد 
الكشف  شرفَ   - جامعيَّة  رسائلُ  وجلُّها   - دراساتهم  على  وليخلعوا  السابقون، 

والابتداع، ولو تكلَّفوا فيما اكتشفوا، وتصنَّعوا فيما ابتدعوا.

ث  يتحدَّ فقال))) وهو  الشايب  أحمد  الأستاذ  سَبَقنا  الفكرة  يشبهُ هذه  ما  وإلى 
يناهم الجيل الثاني: ن سمَّ عمَّ

»إن الذين درسوا الآداب الغربية، ووقفوا على ما فيها من أصول النقد الأدبي، 
المحدثين  الكتاب  آثار  طبعت  التي  والاجتماعية  السياسية  المذاهب  هذه  وعلى 
بطوابعها الخاصّة، حاولوا أن يفرضوا هذه المذاهب والأصول على الأدب العربي 
من  حفظوا  لما  مثلًا  نصوصه  في  يجدوا  أن  عابثين  أو  مخلصين  واجتهدوا  فرضاً، 

قواعد وقوانين«. 

يْناهم الجيلَ الأول:  ن سمَّ وقال عمَّ

»وهناك فريقٌ آخر لم يظفر بهذه الدراسات الأجنبية، فوقف في مباحثه النقدية 
عند ما كتبه الأقدمون من نقاد الأدب العربي... وهكذا بقي النقدُ عند هؤلاء لأسباب 

شتّى محصوراً في دائرة شكلية، هي جسم الأدب لا روحه«.

م الشايبُ لكتاب »تاريخ النقد الأدبي عند العرب«  مْنا، وما قدَّ على ضوء ما قدَّ
ننظرُ في غزل العصر العباسيّ الأوّل لنميز تجديدَه من تقليده، فإذا نحنُ أمامَ هذين 

؟  الفريقين: فما آراءُ كلِّ فريق، وأيُّهما أقربُ إلى الحقِّ

تاريخ النقد الأدبي عند العرب /المقدمة. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

527

رائد الفريق الأول - وهو د. طه حسين))) - رأى أن الغزل في العصر العباسيّ 
العصرُ  يعرفه  لم  صادق،  عاطفي  تيّارٌ  أو  مذهبٌ  فيه  يظهر  ولم  تقليديّاً،  بقي  الأول 
ت فيه مدرسة فنية تُضاف إلى ما عهد العربُ من أساليب التصوير  الأموي، ولا جدَّ

والتعبير لدى الإسلاميين والأمويين. ولهذا أمسك عن وصفه بالتجديد. 

وذهبَ إلى أبعدَ من ذلك، إذْ حكم على شعراء العصر العباسيّ بأنهم تخلَّفوا 
في الغزل عن شعراء العصر الأموي، فبين الأمويين من انقطع إلى الغزل، لا يخوضُ 
ا شعراء الغزل في العصر  فيما عداه كعمر بن أبي ربيعة، أو كاد ينقطع كجميل بثينة. أمَّ
سوا به على أنه غرضٌ من أغراض كثيرة يخوضون فيها، فلم  العباسي الأول فقد تمرَّ
صُ به، ويخلصُ له، ويصدق في التعبير عن عواطف تخامره  يظهر بينهم شاعرٌ يتخصَّ

بعد تجربة ومعاناة. 

ثم رأى أنَّ شعراء الغزل العباسيّ لم يرتقوا بهذا الغرض الإنساني، بل حوّلوه 
من عاطفة إنسانية نبيلة المشاعر، سامية الأهداف إلى عبث لفظي، ومجون جنسي، 
أبو  والشاذ  الداعر  الغزل  من  الضرب  بهذا  اشتهر  من  وأشهرُ  بالفاحشة.  ومجاهرة 

ان والفَسَقَة والمخمورين.  نواس، والحسينُ بن الضحاك وأمثالُهما من المُجَّ

فيما  دوا  جــدَّ الشعراء  أن  الأمر  لَ  أوَّ يوحي  رأيــاً  إبراهيم)))  أحمد  طه  ورأى 
جنحوا إليه من غزل بالغلمان والغلاميات، ويوحي آخره أنَّهم متَّبعون لا مُبتدعون، إذْ 
ردّ هذا التجديد إلى مواكبة التطوّر الاجتماعي الذي فرض هذه الفواحش على ألسنة 
روها. قال طه إبراهيم: »كلّ هذا ليس بجديد، وإنما هو مسايرةُ الشعر  الشعراء، فصوَّ
للحياة الجديدة، وتمشٍّ معها في بعض صُوَرها، وإن ظلَّ في كنهه وجوهره على ما 

كان عليه من قبل«. 

وذهب د. عبد الحميد يونس)))مذهب طه حسين، لكنه كان أصرح منه، فلم 

اتجاهات الغزل.../342 وما بعد. 	(((
السابق /343 وما بعد. 	(((

السابق /345.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

528

بالافتراء، وهتك الأستار، واستباحة  اتهمه وأربابه  الغزل عبثاً ومجوناً، بل  يسم هذا 
الحرمات، وتحدي العادات والقيم، فقال:

استغلال  من  بأساً  أصحابه  يجدُ  لا  الجماعيّ،  العُرْف  قيود  من  مطلقٌ  »إنه 
مناسك الحجّ، وهتك أستار المحصنات من النساء، ووصف مشاهد تخييلية لم تقعْ، 

أو تعديل مشاهد وقعتْ، تسريةً عن نفوس القائلين والمتلقّين جميعاً«.

ا أربابُ الفريق الثاني القائلون بالتجديد، فهم كثرٌ، وحسْبُنا أن نختار منهم د.  أمَّ
صين  يوسف حسين بكار، لا لأنه من القائلين بالتجديد، فحسب؛ بل لأنه من المتخصِّ
د.  فيها  رأى  التي  والسمات  المظاهرُ  فما  الأول،  العباسي  العصر  في  الغزل  بدراسة 

ه على آراء من سبقوه من القائلين بالتقليد؟  يوسف ملامح التجديد؟ وما ردُّ

نبتدئ بردّه على من غلَّبوا التقليدَ على التجديد من النقاد الذين سبقوه، وننتهي 
بآرائه التي غلَّبت التجديد ثم نناقش بعض هذه الآراء. 

ردَّ د. يوسف على طه حسين من جهتين: أولاهما أن الغزلَ العفيفَ الذي حمل 
رايتَهُ العباسُ بن الأحنف شقّ تياراً أو اتّجاهاً واضحاً، وكاد يشكّل مدرسة مستقلَّة، 
ل اتجاهاً مستقلًا في القرن الثاني يكادُ ينطبق  فقال))): »إن الغزلَ العفيف الذي يشكِّ
عليه مفهوم )المدرسة الغزلية( أكثر من غيره، لأن شعراءه - باستثناء عكاشة العمّيّ 
وبعض الأبيات في بعض الأغراض عند العباس بن الأحنف - انقطعوا انقطاعاً تاماً 

للغزل«.

الثاني  القرن  شعراء  على  أنكر  حينما  أخطأ  حسين  طه  د.  أن  الثانية  والجهة 
ابتكارهم ضرباً جديداً من الغزل، فقال:

»ماذا نقول في الغزل الغلماني، والغزل في الغلاميات، والغزل في نساء بيوت 
القيان؟ أليست هذه كلها أنماط جديدة في الغزل العربي؟«))).

السابق /343.  	(((
اتجاهات الغزل.../343.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

529

أن  إليه من  فيما ذهبَ  بالغ  أنه  إبراهيم من جهة واحدة، وهي  ثم ردَّ على طه 
الغزلَ الداعرَ لم يكن تجديداً، وإنما كان مسايرة للحياة الاجتماعية الجديدة الفاسدة. 
ه أن مسايرة الجديد تجديد، إذْ قال))): »إن الحياة متطورة أبداً، ولا يخلو  ومحورُ ردِّ
أيُّ عصر من جديد، وإن الحياة الجديدة لا بدَّ لها من جديد، أو تجديد شعري يعبِّر 
عنها، ويسايرها، ويتمشى معها... وإن الجديد في غزل القرن الثاني ما كان إلَّ صدى 

للحياة الجديدة، وانعكاساً لها على أية حال«. 

الداعر:  النقدية إلى الأدب  النظرة  ه على د. عبد الحميد يونس حولَ  ودار ردُّ
أترى في الدعارة ما ينفي الابتكار، أم تفصل الإبداع عن القيم الأخلاقية ؟ فالدكتور 
ولم  جميعاً،  بهما  أقرّ  يوسف  والدكتور  التجديد،  ونفى  بالدعارة،  أقر  الحميد  عبد 

يحكم الأخلاق في الشعر إذْ قال))):

»مهما يكن الأمرُ، فإن ذلك الإسفاف لا يمكنُ إلَّ أن يعدَّ تجديداً في موضوع 
الغزل الحسّي، لم يشهد له الغزل العربيُّ مثيلًا من قبل على هذه الشاكلة. وربَّما كان 
اج،  تمهيداً للأنماط المتدنّية عند شعراء العصور التالية في غزلهم، من مثل ابن حجَّ

رة«. وابن سكَّ

وبعد الردّ على من أنكروا التجديد. أخذ د. يوسف حسين بكار يتحدث عن 
الأول  العباسي  العصر  أن شعراء  يثبت  لكي  الثاني،  القرن  في غزل  التجديد  ملامح 

جدّدوا، وتمثل تجديدهم في جوانب ومظاهر عديدة: 

لُها الغزلُ المكشوف في بيوت القيان: وهو ضربٌ من الغزل الداعر، ظهر  أوَّ
بهن المشتغلون  في العصر العباسيّ الأول بعدما غزت الجواري حواضر العراق، ودرَّ
بالنخاسة بفنون الإغواء. وإلى مثل هذا الرأي ذهب د. يوسف خليف، فقال)))، وهو 

يتحدث عن قصيدة نظمها ابن الأشعث في قيان رامين: 

السابق /344.  	(((
السابق /345.  	(((
السابق /346. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

530

غزلٌ  ولكنها  القديم،  العربي  الشعر  في  المألوف  بالمعنى  غزلاً  ليست  »إنها 
جديد ظهر مع ظهور بيوت القيان. ولم يكن ليظهرَ - في أغلب الظن - لولا ظهورُها 
وظهورهن. إنه تصوير لحياة ذات لون خاص، يسيطر عليها الغزل في القيان، والعبث 
وما  اللاهية،  ومجالسها  الخمر  ووصف  إليهن،  المكشوف  الصريح  والحديث  بهن 
منه،  بالتحلّل  وتصريح  بالدين،  استهتار  ثم  ونفوسهم،  السكارى  أجساد  في  تفعله 

والتحرر من سلطانه«.

يوسف  د.  ذكر  بالأطلال:  مرتبطاً  كان  أن  بعد  بالخمر  الغزل  ارتباطُ  والثاني 
ة،  خاصَّ نواس  أبي  شعر  في  تجلَّى  أنه  ولاحظَ  التطور  أشكال  من  الشكل  هذا  بكار 

ان عامة، ثم قال))): ولدى المجَّ

عند  الوجوه  بعض  من  الغزل  في  تجديداً  يكون  أن  يمكنُ  هذا  أن  »وعندي 
أخرى  ناحية  من  يقابَلَ  أن  ويمكن  وعصرهم،  بحياتهم  ألصقُ  لأنه  الشعراء،  هؤلاء 
الأخير  الارتباط  وهذا  القديمة.  القصيدة  في  الأحبة  وديار  بالأطلال  الغزل  بارتباط 

كان على صلاتٍ متينة بحياة الشعراء وذواتهم«.

فات بعد أن كان وقفاً على  والثالث أن جُلَّ الغزل أصبح وقفاً على القيان المثقَّ
الحرائر العفيفات. وهذه الظاهرةُ - والقولُ للدكتور بكّار))) -: »ميزةٌ جديدة لم تكنْ 
ما في شعر  بدليل  الأمويّ  العصر  في  الجاهلي. وإن وجد شيءٌ من هذا  العصر  في 

عمر بن أبي ربيعة وغيره من إشارات إلى مراسلات مع النساء«.

والمداعبة،  للتسلية  قيل  ضربٍ  ضربين:  على  وهو  بالمذكر.  الغزل  والرابع 
فيه عن تجارب حقيقية  يقولون  الشعراء  إذْ))) »كان بعض  للتسلية،  يكن  لم  وضرب 

واقعيّة، أو ذات ظلال واقعيّة على أقلِّ تقدير«.

السابق. 	(((
السابق /347.  	(((

السابق. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

531

بالغلمان  ل  التغزُّ عن  ناجمٌ  وظــهــورُه  الــديــارات،  غــزلِ  ظهورُ  والخامسُ 
النصارى  فتيات  من  يشهدون  بمن  فيه  لون  يتغزَّ كانوا  أربابه  لأن  والغلاميات؛ 
الدينية،  وشعاراتهن  الملونة،  بثيابهن  الأعياد  في  الوجوه  الحسان  القدود  الرشيقات 
الشهوة.  بعيون  إليهن  ينظرون  الفسّاق  والشعراء  الزيتون،  وأغصان  الصلبان  يحملن 

قال الثرواني يصف ما رأى في عيد الشعانين: 
النصارى شعانين  فــي  الــجــاثــلــيــقِ)))خرجْنا  صليبَ  وشــيَّــعْــنــا 
لعيني ــى  ــل أح ــظــراً  ــن م أر  الطريقِفــلــم  على  المتقيِّنات  مــن 
حتى والزيتونَ  الخوصَ  ــقِحملْن  ــري ــح ــر ال ــ ــى دي ــ بــلــغــن بـــه إل
عِشقاً ــحَــظــات  بــالــلَّ الفُسوقِأكــلــنــاهُــن  على  لهن  وأضــمــرْنــا 

»نوعٌ  بكار))):  يوسف  للدكتور  والقول  بالغلاميّات، وهو -  الغزل  والسادسُ 
جديد من الغزل في الأدب العربي.. وهو ذو صلة وثيقة بالنوع السابق - يعني الغزل 

بالغلمان - وكأنه فرعٌ من فروعه«. 

د.  إليه  ذهب  بما  كلامه  ــد  وأيَّ بكار  د.  ذكره  بالسوداوات،  الغزل  والسابعُ 
معايير  في  تغيُّرٍ  على  وتدلُّ  النظر،  تلفتُ  جديدة  ظاهرةً  عدّه  الذي  هدارة  مصطفى 

الجمال، إذْ قال))):

فوا  »لم يعد للجمال مقياسٌ مثاليٌّ ثابتٌ يحتذيه الشعراء جميعاً، ولكنهم تصرَّ
. مثال  في هذا العصر في وصفهم، فأخضع كلٌّ منهم مقياسَ الجمال لذوقه الخاصِّ
حوا بياضَ المرأة، حتى لو لم تكن بيضاءَ حقيقية، باعتبار  ذلك أن الشعراء طالما تمدَّ
ل في المرأة  أن هذه الصفة مثاليةٌ في الجمال، ولكن وجد في القرن الثاني شاعرٌ يتغزَّ
جارية  فيها  ر  صوَّ الخزاعي  الشيص  لأبي  أبياتاً  ذكر  ثم  الشبل«.  أبو  وهو  السوداء، 

اتجاهات الغزل... /348.  	(((
السابق /349.  	(((
السابق /350. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

532

لها عليه وعلى الذهب، وأطرى انتماءها  سوداء اسمها )تبر(، فقارنها بالمسك، وفضَّ
إلى السودان، فقال:

الــذهــبِ ــةَ  ــيَّ ــمِ سَ ــا  ي تنصفي  ــم  لعبِ)))ل في  وأنــتِ  نفسي،  تَتْلَفُ 
ومَنْ  ، الذكيِّ المسك  عمِّ  ابنة  يطبِيا  ــم  ولـ ــذْ  ــخ ــتَّ يُ ــم  ل ــولاك  ــ ل
بـــذاك مــن نــســبِ !!ناسبك المسكُ في السواد وفي الريـ ــأكــرمْ  ح، ف

والجانب الثامن من الجوانب الجديدة في غزل العصر العباسيّ الأول الغزلُ 
يعنيه،  وإنَّما  فحسبُ.  العواطف،  البارد  المتكلَّف  الغزلَ  يعني  لا  وهو  المصنوع)))، 
ويعني ما يُطْلَب إلى الشاعر نظمه، فينظمه بلسانه لا بقلبه. وأوضحُ ما يوضّحه خبرٌ 

رواه أبو الفرج الأصفهاني، فقال: 

الحب شعراً، ولا  في  له: قل  فقال  برد،  بن  بشار  إلى  المهديّ  الخليفةُ  »بعث 
تُطِلْ، واجعل الحبَّ قاضياً بين المحبين، ولا تسمِّ أحداً، فقال:

وبيني حِبّي  بين  الحبَّ  ــومَ راضــيأجْــعَــلُ  ــي قــاضــيــاً، إنــنــي بــه ال
نفسي حُبَّ  يا  فقلتُ:  الإغـــمـــاضِفاجتمعنا،  قــلــيــلــةُ  عــيــنــي  إنَّ 
جسمي وأنحلتَ  بتني،  عذَّ ــراضِأنت  ــمَ الأمـ ــومَ دائـ ــي فــارحــم ال
عليها حكمي  يحلُّ  لا  لــي:  والإحراضِ)))قــال  قم  بالسُّ أولى  أنت 
ــهــواهــا: ــي ب ــن ــاب ــمــا أج ــتُ ل ــل شمَلَ الجورُ في الهوى كلَّ قاضِ«ق

لسان  على  الأحنف  بن  العبَّاسُ  نظمها  أبياتٌ  المصنوع  الضرب  هذا  ومن 
الخليفة هارون الرشيد، يبيِّن فيها أن الحبَّ يستعبد الملوكَ، والأبياتُ - إذا صدقت 
الرشيد، وهن: ضياء، وسِحْر، وخُنثْ.  الرواية - قيلت في ثلاث جوار من جواري 
الحاكم أذعن  للملوك، وأن  المالك خَضَع  أن  ادّعاء صاحبها  وأغربُ ما في معانيها 

السابق /352.  	(((
السابق وما بعد. 	(((

الإعياء أو الإشراف على الهلاك. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

533

ا افتُرِيَ على الرشيد  للمحكوم، في سبيل الحب المزعوم. ويغلب على ظننا أنها ممَّ
للتشهير به. قال ابن الأحنف: 

الآنــســاتُ عناني الــثــاثُ  مكانِ)))مَــلَــك  بكلِّ  قلبي  من  وحَلَلْنَ 
كلُّها ــةُ  الــبــريَّ تطاوعُني  لــي  !؟ مــا  عصياني  في  وهن  وأطيعُهن، 
الهوى سلطانَ  أن  إَّل  ذاك  أعزُّ من سلطانيمــا  عَزَزْنَ -   - وبه 

ا  وبعد، فإننا نكتفي بثمانية الجوانب والمظاهر التي ذهب د. بكار إلى أنها ممَّ
ده شعراء القرن الثاني في فن الغزل، ونخلِّي بينك وبينها لكي تعيد النظر فيها على  جدَّ
ضوء ما قرأت من غزل الجاهليين والأمويين لتحكم لها بالتجديد، أو عليها بالتقليد.

الجانب  في  التجديد  من  خليف  يوسف  د.  به  سلَّم  بما  للباحث  تسلِّم  فأنت 
الأول، وهو الغزل المكشوف في بيوت القيان؛ لأن مثل هذا الغزل بمعانيه المتعهرة، 
جاهليته  في  العربي  الإنسان  طبيعة  من  يكنْ  لم  البذيئة  وألفاظه  المتهتكة،  وصوره 
ومخالطتهن  الاجتماعية،  الحياة  على  الجواري  طروء  مع  عليه  طرأ  ثم  وإسلامه، 

الشعراء الفساق - وأكثرهم من غير العرب - في بيوت الدعارة. 

لأن  بالخمر؛  الغزل  ارتباطُ  وهو  الثاني،  الجانب  في  بالتجديد  له  تسلِّم  ولا 
والفاحشة  فالخمر  الباحث.  إليه  ذهب  ا  ممَّ رسوخاً  وأشدُّ  عهدّاً،  أقدمُ  الارتباط  هذا 
كلتاهما رجسٌ من عمل الشيطان، ومتى عقلت الخمرُ العقلَ انفلتت الغرائز، وعبَّرت 
يمكنُ  لا  العباسيَّة  القصائد  مات  مقدِّ في  وتجاوُرهما  الصريح،  بالغزل  انفلاتها  عن 
ره به د. بكار، إذْ قال: »يمكن أن يكون تجديداً في الغزل... ويمكنُ أن  تفسيرُه بما فسَّ

يُقابَلَ من ناحية أخرى بارتباط الغزل بالأطلال وديار الأحبَّة في القصيدة القديمة«. 

الأخطلَ  ولوجدت  المقابلة،  هذه  لنفيْتَ  الأخطل  ديوان  إلى  عدتَ  لو  فأنت 
يجمعُ قبل العباسيين بين الخمر والغزل في مقدّمات بعض المدائح، ومنها قولُه في 

مقدمة قصيدة مدح بها عبد الملك بن مروان: 

اتجاهات الغزل /355.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

534

وأزعجتْهم نوى، في صرفها غِيَرُ)))خفَّ القطينُ، فراحوا منك أو بكروا
بهم استبدَّ  ــوم  ي شـــاربٌ  من قرقفٍ ضمنتها حمصُ أو جدرُكأنني 
إذا الغانيات  وصــلَ  اللهُ  قاتل  الكبَِرُيا  زهــا  قد  ن  ممَّ ــك  أنَّ أيقنَّ 

الجاهلي  العصر  إلى  ورجعتَ   ، والإسلاميَّ الأمــويَّ  العصريْن  جُــزْتَ  فإذا 
صغار  يجهلهُا  لا  كثيرة،  قصائد  في  صريحَه  أو  عفيفَه  الغزل  تقارن  الخمر  وجدتَ 

القراء، فكيف يتجاهلها كبار الكتاب، والدارسون المتخصّصون؟ 

العربية  للقصيدة  الأعلى  المثلَ  تعدُّ  التي  المعلقات  بعضُ  القصائد  هذه  من 
البيت  من  بالخمر  الغزلُ  فيها  امتزج  التي  كُلثوم  بن  عمرو  معلقة  وأشهرُها  القديمة، 

الأول:
فاصبحينا بصحنك،  هبِّي  ــاألا  ــن ــدري الأن خــمــورَ  ــقــي  ــبْ تُ ولا 

الخمر  تأثير  عن  الشاعر  فيها  ث  تحدَّ أبيات  سبعةِ  إلى  يُسْلمك  المطلعُ  وهذا 
ان  في شاربها، ثم عرض ما دار بينه وبين صاحبته من أحاديث، ووصف جسدها الريَّ

باللين وضمور الخصر، ونهود الصدر وضخامة الردف في سبعة أبيات أخرى. 

ومن هذه القصائد معلَّقةُ الأعشى، ومطلعُها: 
مرتحلُ الركب  إن  هريرةَ،  عْ  الرجلُ؟ ودِّ أيها  وداعــاً  تطيقُ  وهل 

تقع القصيدة))) في ستة وستين بيتاً، ثلثاها في الغزل والخمر، وليس للأطلال 
ر فيه الشاعر  ل، يصوِّ ل أو مجملٌ، ولا قدر كثير أو قليل. وفيها غزلٌ مطوَّ فيها ذكرٌ مفصَّ
مفاتن هريرة، ومشيتها، وزينتها، ودلالها، وترفها، ثم يصف اللهو والمجون والندمان 

ة عن الجانب الأول. والقيان حتى إنك لتكاد بوصف القيان تنفي الجدَّ

على  والخمر  الغزل  بين  ماتها  مقدِّ تُناقِل  قصائد،  بضعَ  يضمُّ  الأعشى  وديوان 

ديوانه 192/1. 	(((
انظر كتابنا »الأدب الجاهلي« /393. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

535

هذه  قِدم  من  إليه  ذهبنا  ما  تشوبُ   ، شكٍّ من  شائبةً  القارئ  ذهن  في  يدع  لا  نحو، 
الظاهرة. ومن هذه القصائد رائية مطلعُها غزليّ لا طلليّ: 

ابتكارا ليلى  آل  مــن  ــتَ  ــعْ تزاراأأزم أن  هوى  ذي  على  وشطَّتْ 

وبعد بضعة أبيات من الغزل ينتقلُ إلى وصف الخمر، فيقول: 

الــشــروق قبيلَ  عليها  ــارا)))غـــدوتُ  ــم ــت ــا اغ ــ ــقـــالاً، وإمَّ ـــا نـِ إمَّ

جمعاً  والغزل  الخمر  بين  جمعت  القديمة  القصائد  مات  مقدِّ أن  ترى  فأنت 
واضحاً، يُضاهي اجتماعَ الغزلِ والأطلال. فعلام نعدُّ صنيعَ العباسيين تجديداً، وقد 

سبقهم إليه الأمويُّون والجاهليون؟ 

ولو كان الباحثُ قد أمعنَ في التنقير عن معالم التجديد في المقدمات لوجد 
شكلًا طريفاً، ابتدعه بعضُ الشعراء. لقد استهلَّ أبو حكيمة - واسمُه راشد بن إسحاق 
الزمان،  أبلاها  التي  بالوقوف على أطلال رجولته  المقدمات  240هـ{ بعضَ  - }ت: 

وزجر من يقفون على الأطلال، أو يودِّعون أهلها، أو يجزعون لفراقهم، فقال:

رحلوا إذْ  الــحــيّ  فــقــدُ  يــوحِــشــنَّــكَ  ــلِّ فــقــيــدٍ مــنــهــم بــــدلُ)))لا  ــك ــم، ل ــهـ دَعْـ
بهم الظنون  ــابُ  ــرت ت حيث  ــأوْا  نـ فعلوا؟ وإن  الذي  ما  شعري،  ليت  تقلْ:  فلا 

ثم انتقل إلى الفحش، وراحَ يبكي على ما ذهبَ من فحولته، فقال - وقولُه لا 
يخلو من تجديد -: 

لها وابكِ  بالأمس،  مناقبَها  والجملُفاذكرْ  الــرحــلُ  ليس  ــك،  هــمُّ فــذاك 

ما  التجديد  بسمات  ار  بكَّ د.  وسمها  التي  الجوانب  من  الثالث  الجانب  وفي 
العباسي  العصر  في  الغزل  أن  إلى  الباحث  ذهب  لقد   . والردِّ المناقشة  على  يحملُك 
الأول صار وقفاً على القيان، وأن الشعراء وقيانهم كانوا يتبادلون الرسائل، ثم قال: 

ديوانه /81. 	(((

ديوانه /63. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

536

»وُجد شيءٌ من هذا في العصر الأمويّ بدليل ما في شعر عمر بن أبي ربيعة وغيره من 
إشارات إلى مراسلات مع النساء«. 

إذا قرأت هذا الكلام وافقته موافقة عامة، ثم خالفته في أمور: 

على  مقصوراً  كان  لأنه  بعده؛  جاء  بما  يُــقْــرَنُ  لا  الأمويين  غزل  أن  أولها 
الشريفات العفيفات، إذْ لم يكن للقيان ما صار لهن بعدُ من ظهور واضح فاضح إلَّ 

في الحانات. 

وثانيها أن التراسُلَ بين الشعراء والمعشوقات كان كثيراً لا يسيراً، فكيف يقول 
الباحث: »وجد شيءٌ من هذا« والموجودُ كان أكثر من أن يُحاط به، إلَّ أن أكثره كان 

سُل لا الرسائل.  عن طريق الرُّ

الأناقة،  في  الغاية  على  أوفت  لرسالة  وصفاً  عمر)))  ديــوان  في  أن  وثالثها 
والتحلِّي بأنفس ما في الحضارة من وسائل الزينة، فحبرُ الرسالة من أجود العطور، 
وورقُها من أرقى الحرير، وختامُها من خالص الذهب، والخيطُ الذي لُفَّ حولها عقدٌ 

لُ أبياتها:  من أغلى الحجارة الكريمة، وأوَّ
مثلَه الناسُ  ير  لم  كتابٌ  وعنبرِأتاني  ــكٍ  ــس وم ــكــافــورٍ  ب أُمِــــدَّ 

نوافقُه  نفسه  الوقت  في  فإننا  المآخذ،  بعض  بكار  د.  على  أخذنا  قد  كنا  وإذا 
الديارات بسمات  بالغلمان والغلاميات، وفتيات  الغزل  وَسْم  إليه من  على ما ذهب 
إلى  الحانات  من  شذوذهم  نقلوا  بالغلمان  لوا  تغزَّ مَنْ  أن  إليه  ونضيفُ  التجديد. 
ل أبو نواس بفتى نصراني اسمُه عبد يشوع. وأغرق الأبيات بالألفاظ  الديارات، فتغزَّ
بكل  الأبيات  بداية  من  وأقسمَ  والأعياد،  والشعائر  القديسين  أسماء  من  المسيحية 
سات أنَّ عبد يشوع هذا أجملُ أهلِ الملل والنحل، وبهجةُ كلِّ موكب وموسم:  المقدَّ

ــى ــتّ ــم الشفيقِ)))بــشــمــعــون بــيــوحــنــا ب القسِّ  سُرْجسَ  بماري 

ديوانه /150. 	(((
الفكاهة والائتناس /124. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

537

فصح ــيـــوم  وبـ مـــريـــم،  العتيقِبـــمـــارة  والــخــمــر  ــان،  ــرب ــق ــال وب
ــعِ الــلــواتــي ــيَ ــبِ ــال ــاقــوس ب ــن ــال الشروقِوب لــدى  الصلاةُ  بها  تُقام 
ترنو حــيــن  ــرِ  ــتَّ ــفَ ــمُ ال الدقيقِوبــالــنــظــر  الــخَــصْــر  فــي  ــار  ــزنّ ــال وب
وجهٍ وحسنِ  وجنتيْكَ  ــقِبحرمةِ  ــي ــرش ــه، وبـــالـــقـــدِّ ال ــ ــهُ ب ــي ــت ت
ــةَ كـــلِّ عيدٍ ــن وديـــنٍ مــعْ جــفــائِــك والــعُــقــوقِلــقــد أصــبــحــتَ زي

التجديد  جوانب  لناقشنا  الملالة  إلى  المفضية  الإطالة  من  الخوف  ولولا 
الأخرى، وأقررنا بما أصاب د. بكار في وسمه بسمات الجدة، وأنكرنا أو أشرنا إلى 
ما أخطأ فيه أو بالغ. وحسبُنا ههنا أن نختم المناقشة برأي رآه طه إبراهيم، إذْ قال - 

وفي قوله كثير مما نودُّ قوله))) -:

»ليس من غرض جديد، ولا نوع جديد في الشعر العباسي. لقد احتذَوْا القدماء 
في نوع الشعر، وفي آفاقه ومراميه... ومع أنهم ساروا على آثار القدماء، فقد حاولوا 
يريدون  القديم، وهم  آثار  بل ساروا على  ةً عليهم...  التجديد، وكانت محاولته شاقَّ

الجديد، فاضطروا أذن أن يبدعوا في الحدود التي رسمها القدماء«.

هـ - خصائص الغزل
ل ظفر الغزلُ بالحظِّ الأوفى من مواهب الشعراء، حتى  في العصر العباسيِّ الأوَّ
أصبح القولُ فيه وحدَه أشيعَ من القول في أغراض الشعر الأخرى مجتمعةً، وأصبح 
نظمُه ونشره دُولةً بين الناس من كبار المثقّفين إلى صغار الحرفيين. ومن القيانِ في 
راة من جلساء الأمراء والخلفاء. لم  رين إلى الأشراف والسَّ كارى والمتعهِّ حانات السُّ
أو  أدنى غضاضة خليفةٌ  قرضه  في  يجدْ  ولم  عابد،  أو  زاهدٌ  فيه  الخوض  ع عن  يتورَّ
أمير. فَمَنْ عصمَتْهُ هيبتُه، أو عَصَتْه موهبتُه كلَّف بعضَ الشعراء أن ينظموا ما يخطرُ له 

ا يراوده من المشاعر.  من المعاني، ويعبِّروا عمَّ

تاريخ النقد عند العرب /95. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

538

يفرض  فإنه  فيه،  القول  مجال  واتَّسع  الواحد،  الغرض  أنماطُ  عَتْ  تنوَّ ومتى 
ونُقْلَ  والمؤانسة،  الإمتاع  محور  ويصبح  والألسنة،  والقلوب  العقول  على  نفسه 
الأغراض  ألصق  يبقى  مكان  كل  وفي  زمان  كل  في  والغزلُ  والمجالسة.  المحادثة 
بالغريزة، وأحبَّها إلى القلوب، وأقدرَها على اجتذاب الأسماع، وإثارةِ الخواطر، لا 

يملكُ أحدٌ أن يدفع عنه غوايته، ولو كان زاهداً أو متظاهراً بالزهد كأبي العتاهية. 
بها  أن يحيط  أوسعُ من  والفنية  الفكرية  الغزل  أن خصائص  كلِّه  ومعنى ذلك 
ينتجعَ  أن  فيضطرُ حينئذٍ  الأغراض،  يدرسُ غيره من  الغرضَ كما  يدرسُ هذا  كتابٌ 
م أنه  صة آخذاً منها ما يُرضيه، ونابذاً ما لا يعنيه، ومناقشاً ما يتوهَّ الدراسات المتخصِّ
في حاجة إلى إعادة نظر، وتوضيح رأي، وتأييد بشاهد. وهو لا يفعل ذلك لادّعائه أنه 
أصحُّ نظراً من سواه؛ بل لأن النقد، مهما يحتكم إلى العقل، لا يمكن إلَّ أن يلابسه 

الذوقُ، واختلاف الأذواق حقيقةٌ، لا ينكرها أحد. 
فما أبرزُ الخصائص والسمات التي اتَّسمت بها معاني الغزل وصورُه وأساليبُه؟  

1 - سمات المعاني 
لم يفصل قدماء النقّاد المعاني عن الصور فصلًا واضح الحدود، ولهذا فإنَّ ما 
دة  ونه المعنى قد يُطلق على الصورة؛ لأن تفاضلَ الشعراء في المعاني المجرَّ كان يسمُّ
وغيرها  والهجاء  والمديح  والغزل  الوصفُ  ا  أمَّ الحِكَمِ،  في  غه  يسوِّ ما  له  يكونُ  قد 
من الأغراض فالتصويرُ هو الذي يرقى بمعانيها من المستوى العقليّ إلى المستوى 
الفنيّ؛ أي هو الذي ينقلُها من أفق الفكر إلى أفق الشعر. وفحوى ذلك كله أن التصوير 
في معاييرهم النقدية كان رديفَ التفكير والتعبير عن المعاني، أو كان الوجهَ الحسيَّ 

للمعاني الذهنية. 

وأدلُّ ما يدلُّك على ملابسة الصور للمعاني أنك إذا نظرت في الشواهد التي 
ون بها - وهم يدرسون السرقات الأدبية - وجدت أكثرها  النقاد القدماء يحتجُّ كان 
من الأبيات الحافلة بالتشبيهات والاستعارات، ووجدت الأحكام لها أو عليها ناجمةً 

عن مدى الاتفاق أو الافتراق في الصور. 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

539

وإلى مثل ما ذهبنا إليه ذهب د. مصطفى ناصف، فقال))):

جانباً  فيه  رأوْا  فقد  التشبيه،  بمكانة  المتواتر  الإعجاب  في  العربية  نقّاد  »غلا 
على  دليل  أبينَ  جعلوه  ولهذا  والبراعة،  الفطنةُ  تكون  وفيه  العرب،  كلام  أشرف  من 

الشاعرية، ومقياساً تعرف به البلاغة«.

ونحن إلى موافقة النقاد القدماء أميل منا إلى موافقة د. مصطفى ناصف؛ لأن 
لم  إن  البارزة،  الشاعرية  أركان  من  ركن  والتصوير  عامة  التصوير  بالتشبيه  المقصود 

يكن أبرزها على الإطلاق. ففيم رميهم بالغلو؟ 

المعاني  يجعل  كاد  إذ  زعمنا،  ما  إلى  سبقنا  قد  عباس  إحسان  د.  كان  وربما 
فقال))) - وقوله مستنبط من كلام  الشيوع،  الكثيرة  الصور  للصور، ولاسيما  مرادفة 

القاضي الجرجاني -: 

فمثلُ  صاحبها  إلى  ــرَقِ  الــسَّ نسبة  تجوز  لا  التي  المشتركة  المعاني  »فأما 
التشبيهات المتداولة المبتذلة كتشبيه الجواد بالغيث والبحر، والبليد البطيء بالحجر 
بالخط  المحيل  الطلل  كتشبيه  القدماء،  تشبيهات  من  تداولُه  كثر  ما  ومثل  والحمار، 

الدارس، والظعن المتحملة بالنخل«. 

وأوضحُ من ذلك كلّه وأصرحُ، وأوفى بالغرض وأشفى، ما قاله شيخُ البلاغة 
عبد القاهر الجرجاني))):

»اعلم أن قولنا: )الصورة( إنّما هو تمثيلٌ وقياسٌ لما نعلمه بعقولنا على الذي 
نراه بأبصارنا«. 

الذي  الكامل  اللفظيَّ  الثوبَ  الجرجاني  عبارة  في  الصورة  معنى  أكان  وسواءٌ 
يرتديه المعنى بمفرداته وتراكيبه وصورته البيانية، أم كان معناها الصورةَ البيانيةَ وحدها 

الصورة الأدبية /46. 	(((
تاريخ النقد الأدبي عند العرب /325. 	(((

دلائل الإعجاز /342.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

540

فإن ما يُمكن استنباطُه من الأقوال السابقة هو أن قدماء النقاد كادوا يُجمعون على أن 
المعنى يلابس الصورة، وأن معيار التفاضل الصورةُ الحسية لا المعنى المجرّد. 

وبالاحتكام إلى هذه الملابسة تستطيع أن تقارن معاني الغزل العباسي بمعاني 
الغزل القديم، فإذا أنت مرة أخرى أمام الحقيقة التي أفضى إليها كلامُنا على التقليد 
الجديد. ولما  التليد، وتوليد  تقليد  بين  تُناقِلُ  المعاني ظلَّتْ  أن  والتجديد، وفحواها 
كان  ا  ولمَّ والروح،  العاطفة  إلى  منه  أقربَ  والغريزة  الحسِّ  إلى  العباسي  الغزل  كان 
برأه  ما  العباسي محافظاً على  العصر  بمفاتنه في  الحسيّون  يتغنَّى  الذي  المرأة  جسد 
العصر  في  الغزل  شعراء  منها  صاغ  التي  المعاني  من  كثيراً  فإن  حواء  خلق  منذ  الله 

العباسي الأوّل أشعارهم جاءت تكريراً للمعاني القديمة الجاهلية والأموية. 
وهذا التكرير قد يكون بالمعنى وحدَه، وقد يكون بالمعنى واللفظ. فالفرزدق 
عيه العشّاق من طول الليل، وعلَّل ما يزعمون من طوله بما يخامرهم من  نفى ما يدَّ

شوق وأرق، فقال))):
ولكنَّ منْ يبكي من الشوق يسهريقولون طال الليلُ، والليلُ لم يطلْ

اجُ، فقال: وإلى مثل هذا المعنى ذهب العجَّ
ــمْ ــنَ يَ ــم  ل مــن  على  الليل  ــطــاول  ت

وعنهما أخذ بشار المعنى فقال: 
ــمْ أن ــم  ل ــنْ  ــك ول ليلي  يــطــلْ  ــم  ــمْل أل طــيــفٌ  الــكــرى  ونــفــى عني 

ووصف بشرُ بن أبي خازم أسنانَ النساء فجعلها زهراً نضراً رواه مطر، فازداد 
قاً، فقال:  تألُّ

ــوانٍ ــح اقْ عَـــنِ  الــشــفــاهَ  ــبَّ ســـاريـــةٍ قـــطـــارُ)))يفلِّجْنَ  ــ ــاهُ غِ ــ ج

ثم أخذ المعنى والصورة مسلمُ بن الوليد، فقال:

شرح المختار من شعر بشار /19-18. 	(((
الأشباه والنظائر 164/1. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

541

متْ تبسَّ الأقاحِ،  مثلِ  عن  مْنَ  ــمــا)))تبسَّ ــةٌ صــيــفــيــةٌ، فــتــبــسَّ ــزن ــه م ل

عبالة  وعن  حوله،  الوشاح  بجَوَلان  الخصر  ضمور  عن  يزيد  بن  خالد  وكنَّى 
الساقين بعجز الخلاخيل عن الحركة حولهما، فقال:

بواجد ولستُ  وشاحاها،  قُلْبا)))يجولُ  ولا  يجولُ،  خلخالاً  لرملةَ 
أخذ الأخيطل - واسمه محمد بن عبد الله - معنى البيت وصورته، فقال: 

وشاحها نطق  الظلماء  في  وسوارها)))تحاذر  خلخالها  أمنت  وقد 
التي  الأبيات  بمئات  يظفرْ  العباسيين  دواوين  ب  تعقُّ على  الصبرَ  يُؤْتَ  ومَنْ 
اقتبس أصحابُها معانيها وصورها من معاني الأقدمين وصورهم، حتى ليكاد يتوهم 

ل ما ترك للآخر شيئاً. قال د. بكار))): أن الأوَّ
استقصاؤُها  السهل  من  ليس  الثاني،  القرن  غزل  في  كثيرةٌ  القديمة  »المعاني 
جميعاً، والكشف عنها. ولكن مهما كان باع المتأخرين طويلًا في استخراج المعاني 
واستنباطها، فإن شبح معاني القدماء، وخاصة لمن أوتي منهم نصيباً كبيراً من الاطلاع 

على مأثور السابقين، يظلّ يطاردهم، ولا يمكن أن يُفلتوا منه بأية حال«.

والإفلاتُ منه يعني التوليد والتجديد، والابتداع والاختراع. وممّا ولَّد مسلم 
نظرات  من  الخمر  شرب  أنه  الصور زعمه  وطرائف  المعاني،  لطائف  من  الوليد  بن 
عليهما  تتراءى  فلا  صورتها،  على  حفاظاً  صاحبته  على  عينيه  وثبَّتَ  الحور،  الأعين 

صورة أخرى: 
البَقَرِ)))ما كنت أحسبُ خمراً ليس من عنبٍ أعينُ  صرفاً  سقتنيه  حتى 
البصرظلمتُ نفسي لها حتى إذا رضيتْ ناظرَ  عليها  حفظاً  وقفتُ 

الأشباه والنظائر 164/1. 	(((
شرح المختار من شعر بشار /149. 	(((
شرح المختار من شعر بشار /149. 	(((

اتجاهات الغزل.../421.  	(((
السابق /424.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

542

وإذا كانت البداوة قد أجبرت الأعشى على أن يصف مشية صاحبته بقوله))): 
»تمشي الهوينى كما يمشي الوجي الوحِلُ«، فإن الحضارة وضعت بين يدي العباس 
تصوير  في  الجديدة  المعاني  ابتكار  على  يعنيه  ما  القوارير  خضر  من  الأحنف  بن 

المشية المدللة، والقلب المكلوم، إذْ قال في الأولى:

ــن تــمــشــي فـــي وصــائــفــهــا ــهــا حــي القواريرِ)))كــأن خُضْرِ  أو  البَيْض  على  تخطو 

ع بالحبّ، ولم يلتئمْ:  وقال في تصوير قلبه الذي تصدَّ

ــؤاد صَـــــــدْعٌ مــقــيــمٌ ــ ــف ــ ــا فـــي ال ــهـ الصنَّاعا)))ولـ أعيا  جــاج  ــزُّ ال صــدع  مثلُ 

والرغبةُ في التجديد أفضتْ بالشعراء إلى الإفراط في المبالغة متوهّمين أنهم 
ا النقاد، فلم يكونوا على رأي واحد: فقدامةُ بن جعفر  ون القدماء. أمَّ بهذا الصنيع يبزُّ
المعقولَ على  لًا  مفضِّ استهجنه  وابنُ رشيق  الواقع،  الخيال على  مظاهراً  استحسنه، 

المستحيل، وكأنَّ الفنَّ عنده مُطالبٌ بالاحتكام إلى العقل. 

الغلوَّ في عرض المعنى وتصويره، فإنك بعد ذلك تستفتي فيه  وهبْك تقبَّلتَ 
المأكمة  ر  أن يصوِّ أراد  أميل حينما  بن  ل  المؤمِّ قولَ  إلَّ مستقبحاً  أظنُّك  الذوقَ. وما 

الفعمة، فأدخلَ صدر صاحبته قبلَ ظهرها بيوم كاملٍ، فقال:

ــتــي حِــبَّ ــل  ــث م رأى  بـــدا)))مَــــنْ  إذْ  الــبــدرَ  ــهُ  ــب ــشْ تُ
ــدْ خُــــــلُ أردافُـــــهـــــا غـــداتـــدخـــلُ الـــيـــومَ، ثـــم ت

ما  يرفضُ  عقلك  فإن  صورته،  لقبح  السابق  المعنى  يستنكر  ذوقُك  كان  وإذا 
إلَّ عيسى  يُؤْتَها  لم  المعجزات  أُوتي معجزة من  ادّعى أن غلامَه  إذْ  أبو نواس،  زعم 

ديوانه /9.  	(((
اتجاهات الغزل.../424.  	(((

السابق.  	(((
اتجاهات الغزل.../428. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

543

عَى  وادَّ مخلَّداً،  خالداً  عاشَ  أحياه  ومَنْ  بجماله،  الموتى  يُحيي  فهو  السلام،  عليه 
كذلك أنَّ أرجلَ النمل لو وطئِت بُرْدَه، لجرحت جلدَه:

ــو مـــسَّ مــيــتــاً عـــاد حــيّــاً، فلم ــرُ)))ل ــ ــب ــ ــن بـــعـــده ق ــ ـــه م يـــضـــمَّ
ــهِ ــالـ ــرْبـ سِـ فــــوق  ذرٌّ  مـــر  ــذرُّلـــو  ــ ــدَه ال ــلـ ــاً لأدَْمَـــــــى جـ ــومـ يـ

ل الترابُ إلى أطياب  وْق معاً يسوغ عندك أن يتحوَّ وباحتكامك إلى العقل والذَّ
حينما تدوسُه صاحبةُ العبَّاس بن الأحنف: 

ــرابَ ــتـ ــنَ الـ ــي ــطــئ ــو ت ــــــكِ لـ طيبا)))وإنَّ الطيبِ  من  الترابُ  لكان 

، وبقي للعاطفة فيها موضعٌ واصطبغت  وفي بعض القصائد غلب العقلُ الحسَّ
فَف،  هَف والشَّ ة والرقة، والرَّ المعاني الغزلية بألوان روحية، أوفتْ على الغاية في الدقَّ
ومَنْ  الجسد.  شهوات  على  بتعاليها  العذري  الغزل  سُموَّ  ن  تتضمَّ أن  وأوشكتْ 
يستعرض الأبيات التالية للحسين بن الضحاك يُخيَّلْ إليه أنه خرج من حمأة المُجون، 
وحلَّق في سماء الحبِّ الوجداني. حتى غَدَتْ أبياتُه كأنَّها طيفٌ من المناجاة الصوفية. 
إنه يرى محبوبه بقلبه لا بعينه، ويناجيه بضميره لا بلسانه، ويعانقه بروحه لا بجسده، 
ا يدلك على هذا الامتزاج توافقُهما  حتى غدا العاشق والمعشوق روحاً واحدة، وممَّ

في الحركات والسكنات، والتفكير والشعور. قال ابن الضحّاك:

يراني ولــيــس  أرى،  لا  مَـــنْ  بالأماني)))إنَّ  ممثَّلٌ  عيني  نصب 
وضميري ضــمــيــرُه  مَـــنْ  ــي  ــأب ــانِب ــجــي ــت ــنْ ــبِ يَ ــي ــغِ ــمَ ــال أبـــــداً ب
يمتزجانِنحن شخصان إنْ نظرت، وروحا اخــتــبــرتَ،  مــا  إذا  ن، 
ــإذا مــا هَــمَــمْــتُ بــالأمــر، أو هـ ــي ف ــدانـ وبـ بــــدأتُــــه  ــيء  ــشـ بـ مَّ 

السابق. 	(((
السابق /429. 	(((

الأغاني 187/7. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

544

ومنّي منه  كــان  ــا  م وَفْــقــاً  ــي حــكَــيْــتُــه، وحــكــانــيكــان  ــأن ــك ف
ــا ســواءٌ كُ الأبـــــــدانِخَـــطَـــراتُ الــجــفــونِ مــنَّ وســــــــواءٌ تــــحــــرُّ

ل ناجمةً  وربَّما كانت هذه المعاني الباهتة التجلِّي في غزل العصر العباسي الأوَّ
عن ندم عابر، أو توبة غير نصوح. وسواءٌ كانت تعبيراً عن معاناةٍ حقيقية، أو محاكاةٍ 

مفتراة، فإنَّها لا تُعَدُّ سمة توسم بها معاني الغزل.
اقتباسُها الأفكارَ والأحداثَ من  اتَّسمت بها معاني الغزل  التي  ومن السمات 
اق من آراء، وما يتخلَّج في  الكتاب والسنة، والاحتجاجُ بها على ما يذهبُ إليه العشَّ
الإسلاميين  الشعراء  معاني  بها  اتسمت  تقليدية،  السمةُ  وهذه  عواطف.  من  قلوبهم 
والأمويين، واستمرارُها إلى العصر العباسي دليلٌ على أن المجون مهما طغى وبغى 
الثقافة  أن  وعلى  أنفسهم،  المجّان  لدى  حتى  الدينية،  الروح  يطمس  أن  يمكنه  لا 

العربية الإسلامية لم تضعف، ولم تتخلَّ عن الزعامة الفكرية.
ولمّا كانت قصةُ يوسف - عليه السلام - تتَّصلُ بعضَ اتّصال بعاطفة الحبّ، 

في بعض أحداثها، فإنها كانت أكثر القصص دوراناً على ألسنة الشعراء العشاق.
بغير دمه ]وجَاؤُوا  إخوته  الذي خضبه  الشيص قميص يوسف  أبو  منها  أخذ 
باهُمْ 

َ
أ ]وجَاؤُوا  بالحزن  وتظاهروا   }18/12 }يوسف:  كَذِبٍ[  بدَِمٍ  قَمِيصِهِ  عََ 

عِشاءً يَبكُْونَ[ }يوسف: 16/12{ وقرن بهذا الحزن المفترى ادّعاء صاحبته التوجّع 
مسرورة  كانت  أنها  الأمر  وحقيقة  الشوق.  حرق  من  العبرات  وذرفها  فراقه،  من 

بتعذيبه، لاهية بغيره عنه، فقال:
فيها تجول  ــدمــوع  وال الكئيب)))جفونك  بالقلب  ليس  وقلبك 
جاؤوا يوم  يوسف  قميص  ــه بـــــدم كــــذوبنظير  ــاتـ ــبـ ــى لـ ــلـ عـ
ــي وأم أبـــي  فـــداك  ــهــا:  ل بالغيوبفقلت  ظنك  بسوء  رجمت 

وارتدى العباس بن الأحنف قميص يوسف الآخر الذي قدته امرأة العزيز من 

ثمار القلوب.../47. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

545

دبر، لكي يجعله شاهداً على عفته وأنفته، وينفي عنه الاتهام بالفاحشة، فقال: 
ــي أردتُـــهـــا ــأن ــلٌ ب ــم ــلِ)))وقـــد زعـــمـــتْ ج ــعْ فِ مــن  لــذلــك  ــاً  ــبّ ت نفسها،  على 
يوسف شاهدِ  مثلَ  قميصي  عن  قــبْــلِسلوا  ــن  م ــدَّ  قُـ يــكــنْ  ــم  ل قميصي  فـــإن 

اقتباس المعاني من الأحاديث الشريفة،  أبو نواس المذهبَ نفسه في  وذهب 
والاحتجاج بها لمقاصده غير الشريفة. اقتبس معنى الحديث الصحيح))): »الأرواحُ 
غلاماً  بها  وعاتب  اختلف«،  منها  تناكر  وما  ائتلف،  منها  تعارف  فما  مجنَّدة،  جنودٌ 

عاً بما بينهما من تعاون على الإثم والعهر، لا على التقوى والبرّ، فقال: جفاه، متذرِّ
بما الحديثَ  ــروي  ت أمــا  للمليح:  ــلْ  خالفتَ فيه، وقد جاءتْ به الصحفُ ؟)))قُ
ـدة مــجــنّـَ ــادٌ  ــ ــنـ ــ لأجـ الـــقـــلـــوب  تختلفُإن  بـــالأهـــواء  الأرض،  ــي  ف لــلــه 
ــفٌ ــل ــو مــؤت ــه ــهــا ف ــن ــارف م ــعـ ــا تـ ــم ــا فــهــو مــخــتــلــفُف ــه ــن ومــــا تــنــاكــر م

بسند  مشفوعاً  الموضوع،  بالحديث  الاحتجاج  عن  نواس  أبو  ع  يتورَّ ولم 
عين.  المتورِّ ثين  المحدِّ لمكايدة  وإما  مآربه،  لتسويغ  إما  السامع،  به  يخادع  مُفْترى، 
، ثم مات، مات  ومن هذا الضرب احتجاجُه بالحديث الموضوع: »من عشق، فعفَّ

شهيداً«))). 

»تحدث ابنُ عائشة، فقال: كنَّا على باب عبد الواحد بن زياد، ومعنا أبو نواس، 
فقال: ليسألْ كل واحد منكم. ثم قال: سلْ يا فتى، فأنشأ أبو نواس يقول:

ــا رَوَيْـــــنـــــا ــنـ ــد كـ ــ ــق ــ ــدٍ عـــن قـــتـــادَهْول عـــن ســعــي
ــاً ــحــبّ ــال: مـــن مـــات مُ ــ ــه أجـــــــرُ شــــهــــادَهْق ــلـ فـ

ثْتُك  فالتفت إليه عبد الواحد بن زياد، فقال: اغربْ عني يا خبيثُ، والله لا حدَّ

السابق / 48. 	(((
الجامع الصغير 354/1.  	(((

ديوانه /423. 	(((
الجامع الصغير /944 حديث موضوع.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

546

تردُّ  وأنت  مجلسك،  أتيتُ  لا  والله  وقــال:  نــواس،  أبو  فقام  أعرفُك.  وأنا  بشيء، 
الصحيحَ من الأحاديث«.  

2 - الواقعية 
لعلَّ أظهرَ ما يظهرُ لك من سماتِ الغزل في العصر العباسيّ الأول استجابتُه 
ر الاجتماعي الناجم عن اختلاط الأجناس والثقافات، وما رافق هذا الاختلاطَ  للتطوُّ
الغزل من ألصق  ا كان  بالشهوات والمتارف. ولمَّ القيم والمثل، وتعلُّق  من زهد في 
الأغراض بالغرائز الظماء إلى الارتواء، فإن النزعة الواقعية تجلَّت فيه، فوق تجلِّيها 

في الأغراض الأخرى.
الغزل. ومعنى  واقعيةُ  فيها  تمثلَّتْ  التي  المظاهر  أهمِّ  الفنيُّ من  الصدقُ  ويَعَدُّ 
الصدق الفني كما يقول د. محمد النويهي: »أن يصدق الأديبُ في التعبيرِ عن عاطفتهِ 
التي أحسَّ بها فعلًا، وإعلانُ عقيدته التي اعتقدها، ولسنا نعني به أن يكون نقلًا حرفيّاً 

للواقع الخارجيّ في كلِّ حذافيره..«. 
الشاعرُ  أن يكون  أيضاً  فقلْ: ومعناه  الفني  الصدق  ع معنى  أن توسِّ وإن شئت 
ه الناس ولا يريدون، أو لا يجرؤون على التعبير عنه، كالغزل  اللسانَ الناطقَ بما يحسُّ
بالغلمان والغلاميّات. فهذا الغزلُ الداعر لم يكنْ إلَّ تصويراً لشذوذٍ فشَتْ فاشيتهُ في 
اق، واقترفه كثيرٌ من المنحرفين  الفُسَّ كهوف الخمارات، وأكناف الديارات، وأوكار 

اقترافاً واقعيّاً، وترجمه الشعراءُ ترجمة فنية. 
الشعراء  العباسي الأول أن  العصر  التي تجلَّت في غزل  الواقعية  ومن مظاهر 
على  القدماء  تواضع  التي  التقاليد  بعض  عن  أعرضوا   - نواس  أبو  رأسهم  وعلى   -
التزامها، ولاسيِّما تلك التي تتَّصل بحياة البداوة، كاستهلال القصائد بمقدمات غزلية، 
عُ الظعائن. وحجة الشاعر العباسي في الإعراض عنها أنه  تُوصَف فيها الأطلالُ، وتُودَّ
كان يحيا في حواضر عوامر، لا أطلالَ دوارسَ بين دورها، ولا ظعائنَ متحملات عن 
قصورها، فكيف يصفُ ما لا يرى ؟ وهل من الواقعية والصدق الفني أن يصف على 

ر؟ قال أبو نواس: السماع؟ ألا يمكنُ أن يخطئ في تصوير ما يتصوَّ



لغــزلاي: نلثااالفصل 

547

بها السماع  على  الطلول  العلمِ؟)))تصِفُ  في  كأنت  العِيانِ  أفذو 
متَّبعِاً الــشــيءَ  ــتَ  ــف وص ــمِوإذا  وَهْ زَلَـــلٍ، ومــن  لــم تخلُ مــن 

يكذبون  قد  الشعراء  فإن  الفني،  والصدق  بالواقعية  اتَّسم  الغزل  أكثر  أن  ومع 
هُمْ يَقُولُونَ ما لا يَفْعَلُونَ{ }الشعراء:  : }وَأَنَّ كذباً لا سبيل إلى تعليله إلَّ بقوله عزَّ وجلَّ
م إذا اتَّكأتْ  226/26{. ومن أباطيلهم ادعاء بشار بن برد أنه - وهو عتلٌّ ضخم - يتهدَّ

ا فيه:  عليه عبدة، وأن نظره إليها - وهو ضرير - يشفيه ممَّ
برؤيتها عيني  تشتفي  التي  وهنَّ عندي كماءٍ غيرِ مشروبِ)))أنــتِ 

3 - التجديد في التصوير 
الجرجاني  القاهر  عبدُ  رأسهم  وعلى   - البلاغة  وعلماء  النقاد  أن  قبلُ  ذكرنا 
المعنى وعلى تفاضل الشعراء فيه، وعلى السرقات الأدبية  أثناء كلامهم على  - في 
ةُ ذلك، كما  كانوا يضمّون الصورة إلى الفكرة، حتى كأنهما عندهم بنيةٌ واحدة، وعلَّ
م الشاعرُ المعنى بتشبيه أو استعارة أو صورة  يبدو، أن الشعر لا يجملُ إلَّ حينما يجسِّ

ية، يرسُمها خياله، ويستمدُّ عناصرها من الطبيعة ومن البيئة.  حسِّ

الخيال  على  يخلعُ  ثباتُها  وكان  والمشاهد،  العناصر  ثابتةَ  الطبيعةُ  كانت  وإذا 
بصورة  رها  تطوُّ ويتجلَّى  ر،  تتطوَّ البيئة  فإن  والتكرار،  الاستمرار  من  ضرباً  الشعري 
على  الانتقالُ  هذا  فيعملُ  الحضارة،  إلى  البداوة  من  الشعوب  تنتقلُ  حينما  واضحة 
ثقافةً  الشاعر  ذاكرةُ  تختزنه  الذي  الفني  الموروث  إلى  يضيف  إذْ  التصوير؛  تطوير 
على  تُعينه  وعناصر  وسائل  ه  حواسِّ ودونَ  يديه،  بين  ويضعُ  صوره،  تخالط  جديدةً، 

التجديد في رسم الأشكال، وفي المقارنة بين الأشباه والنظائر. 

الشاعر  لأن  الأجمل؛  إلى  الجميل  من  الانتقالَ  دائماً  يعني  لا  والتجديدُ 
المتحضّر - وهو يجدّد - لا يتأثرُ بمقومات الحضارة وحدها، بل يتأثر بها وبذوقه، 

اتجاهات الغزل.../337.  	(((
السابق /340. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

548

والعاطفة  الإنساني،  للمعنى  يختار  أن  على  يحمله  وقد  القبيح،  له  يزيِّن  قد  وذوقُه 
الرقيقة عناصر لا تناسب الفكرة ولا العاطفة.

يقتلُ صاحبَه، وجعلوا  قد  الصادق  العذريَّ  العشق  أن  يَرَوْن  كانوا  فالأقدمون 
جيوشاً  للحبِّ  أن  زعم  فقد  برد  بن  بشار  أما  حوراء.  عينٌ  ترميه  سهماً  القتل  وسيلةَ 

ارة، تكرُّ كتائبها على العاشق فتصرعه: جرَّ
لمستهامٍ ــوصــال  ــال ب ــودي  ــج بذكرك في المساء، وفي الصباحِ)))ف
إليه ــتْ  ــف دل ــكــم، وقـــد  ب راحِيــهــيــمُ  الصُّ بالموت  الحبِّ  جيوشُ 

وإذا كنت تستملحُ أن ترمي أمَّ عمرو جريراً بسهم من طرفها الأحور، وتستقبحُ 
أن تهجم جحافلُ الحبِّ على بشار، فإنك لا تنكر على بشار إجادته في تصوير الأرَق، 
إذْ خيِّل إليه أن جفونه أصيبتْ برمد، أو شيكت بشوك، أو قصرت أعاليها عن ملاقاة 

أسافلها، فقال:
بشوك ــتْ  ــل ــم سُ جــفــونــه  ــأن  ــرارُ)))كـ ــ ــ ــه قـ ــي ــه ف ــوم ــن ــيــس ل ــل ف
ــزدادُ طــولاً ــ ــولُ، ولــيــلــتــي تـ ــ ــارُأقـ ــهـ ــم نـ ــدهـ ــعـ أمـــــا لــلــيــل بـ
حتى التغميض  عن  عيني  ــارُ جفتْ  ــص ــا عــنــهــا ق ــه ــونَ ــف كــــأنَّ ج

والحكمُ للصورة أو عليها بالاستحسان أو الاستهجان لا يتَّصل بذوق الشاعر 
المتلقّي، فالدكتور يوسف حسين بكار رأى))) أن  يتَّصل أيضاً بذوق  فحسب، وإنَّما 

من روائع التصوير في شعر مسلم بن الوليد قوله:
نحورها ثــمــارَ  بأيديها  أثقلتْها الجوامعُفغطَّت  كأيدي الأسارى 

التي قيَّد بها مسلم معاصمَ الغيد الأماليد، لا تصلح  ونحن نزعم أن الأغلال 
لهن، وإنما تصلح لأيدي القتلة واللصوص، وقطاع الطرق. 

اتجاهات الغزل... /436. 	(((
السابق /432.  	(((
السابق /434.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

549

الوليد  ابنُ  رسمها  أخرى  صورةٌ  الطرفين  المتنافرةِ  الصورة  هذه  من  وأجملُ 
دنا  فلما  العشاق،  على  حمايته  يبسط  وحاكماً  متعبِّداً،  راهباً  الليل  فيها  جعل  نفسُه، 
إلى  العشاق  فاضطُّرَّ  العشاق،  افتراق  دنا  وأنه  ستزول،  حمايته  أن  اتَّضَح  الصبح، 

الافتراق، وأجبرت المتعة على الرحيل. قال مسلم: 
نائم ــقــظــانُ  ي ــلُ  ــي ــل وال ــا،  ــه ب ــوتُ  ــل ــلِ)))خ ــتِّ ــب ــمــت ــب ال ــراه ــال عــلــى قــــدمٍ، ك
ــةٌ دول الليل  دجــى  مــن  تْ  اســتــمــرَّ ا  ينجليفلمَّ بالصبح  الصبح  عــمــودُ  وكــاد 
البكا فاستحدث  بالشوق،  الهوى  ــي  تراءى  ــل ــرحَّ ــاءِ: ت ــقـ ــلـ ــذات الـ ــلـ وقــــــالَ لـ

4 - بنية القصيدة الغزلية 
إذا استثنيتَ من الشعراء القدماء مَنْ وقفوا شعرهم على الغزل، وزعيمُهم عمرُ 
ن  بن أبي ربيعة، ومَنْ غلب عليهم الغزل، وهم العذريّون وجدت القسم الأعظم ممَّ
الأغراض  تضاعيف  في  يوردونه  أو  بالنسيب،  القصائد  يستهلُّون  الغزل  في  نظموا 
روا وأجملوا أحياناً، وطوّلوا  لوا، فقصَّ ا ابن أبي ربيعة والعذريون فقد تغزَّ الأخرى. أمَّ
من  يقرب  بما  أو  ص  بالتخصُّ سواهم  من  تميَّزوا  لكنهم  أخــرى.  أحياناً  لوا  وفصَّ

ص في هذا الفن. التخصُّ

الشعراء  وراح  تقصر،  الغزلية  مات  المقدِّ أخذت  الأول  العباسيّ  العصر  وفي 
حيناً،  تطولُ  قصائد  في  والغلمان  النساء  وأوصاف  ومشاعره  الحبّ  معاني  يصبُّون 

وتقصر أحياناً، حتى غدا بعضُها مقطوعات من بضعة أبيات. 

فحواه  فنيّاً،  تعليلًا  القصائد  على  المقطوعات  طغيان  خليف  يوسف  د.  علّل 
بغيةَ  البيت  تكرير  إلى  يميلون  كانوا  المغنيّن  وأن  للغناء،  ينظم  كان  الغزل  بعضَ  أن 
إَّل  تعلِّل  العلَّة لا  للغناء. وهذه  الصالحة  القطع  تقصيرَ  الشعراءُ  آثر  التطريب، ولهذا 

أقلَّ المقطوعات الغزلية.

السابق /436.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

550

وعلّل د. يوسف حسين بكار كثرةَ المقطوعات الغزلية بعلَّتين أخريين: 

أولاهما فكريّة، تتَّصل بوحدة الغرض؛ لأن وحدة الغرض تحاصر الشاعر في 
إطار ضيق، قال د. بكار))): »وسببُ هذا كونها }يعني المقطوعة الغزلية{ في موضوع 
ة، فإنها لا تطولُ في كلِّ مرة.  واحد، والقصيدة ذات الموضوع الواحد إن طالت مرَّ
ا بقيةُ الشعراء  وأكثر ما توجد هذه القصائد عند بشار وعند مسلم بن الوليد أحياناً. أمَّ

فكان أكثر غزلهم في مقطوعات، وفي طليعتهم كان يقفُ العبَّاس بن الأحنف«.

والعلَّة الثانية نفسيةٌ ناجمة عن تأثّر الشعراء بالحضارة التي ترغّبهم في الراحة، 
إذْ قال))):

ب المللُ إلى النفوس من  دت أسبابُ الحضارة وطرائق الحياة يتسرَّ »كلَّما تعقَّ
الوقت والاستعداد في أن يستمعوا إلى قصائد  الأعمال الأدبية، ولم يعد لديهم من 

طويلة، كما كان يقف القدماء في عكاظ والأسواق الأدبية الأخرى«. 

ونحن نزعم أن هذه العلل الثلاث لم تُحط بكل الدوافع التي جعلت شعراء 
الغزل يؤثرون القصار والمقطوعات، ونزعم أيضاً أن الأحكام التي رافقتها لا تستندُ 
الأول  العباسي  العصر  في  الغزل  وسم  على  الحرص  وأنَّ  واستقصاء،  إحصاء  إلى 
بسمات تميِّزه من غزل العصر الأموي لا يخلو من ارتجال، مصدرُه كلفُ الدارسين 

المحدثين بالتنقير عن مظاهر التجديد. 

من  اعتراضٌ  فيها  يكون  قد  بأمور،  تعليلهم  نقابل  أن  من  بدّاً  نجد  لم  ولهذا 
ناحية، وتكملةٌ من ناحية أخرى.

أولُ هذه الأمور أن الحكم على العبّاس بن الأحنف بأنه طليعةُ الشعراء الذين 
آثروا القطع على القصائد مرتجل. فقد وقفنا في ديوانه على سبع وعشرين))) قصيدة 

اتجاهات الغزل.../356.  	(((
السابق.  	(((

 -136  -133  -131  -129  -111  -109  -101  -97  -74  -31  -29  -27 ديوانه ص/21-  انظر  	(((
 ./315 -290 -285 -270 -261 -246 -238 -215 -207 -205 -192 -173 -143 -138



لغــزلاي: نلثااالفصل 

551

ضت للغزل، وعدةُ أبيات كلٍّ منها بين سبعة عشر بيتاً، وأربعة وأربعين. فكيف  تمحَّ
نبايعه بزعامة الشعراء الذين آثروا المقطعات على المطوّلات في الغزل ؟ 

البداوة.  من  والتفصيل  التطويل  إلى  أدْعَــى  تكون  قد  الحضارة  أن  والثاني 
ثقافة  إلى  يستند  ولا  ذاكرته،  في  شعرَه  ويختزن  السجية،  على  ينظم  أمّيٌّ  فالبدوي 
ن  يدوِّ أن  يستطيعُ  والحضري  ويفصّل؟  ل  يطوِّ فكيف  المعاني،  توليد  على  تُعينه 
ل ويفصل.  ويعيد، ويطوِّ فيه  يُبدئ  ثم  المتأنية،  قريحتُه  تقذف  ما  قراطيس، كلَّ  على 
اليونان  أدب  في  الملحمةُ  ظهرت  لما  الاختصار  إلى  أدعى  الحضارة  كانت  ولو 

المتحضرين وأبياتها تعد بالألوف لا بالمئات. 

تبزُّ  قصائد  فيه  ونظموا  الغزل،  في  أطالوا  أنفسهم  العباسيين  أن  والثالث 
اختارها  بيت،  مئة  أكثر من  الصولي)))  فقد روى  والمجنون.  مطولات جميل وكثير 

من قصيدة واحدة، وصفَ فيها حمدان بن أبان بن عبد الحميد الحبَّ وأهله.

الشعراء  والتقصير كامنةٌ في طباع  التطويل  الحقيقية في  العلَّة  أن  إلينا  ويُخيَّل 
وطبيعة الحب. فإذا الشاعر قد عشق عشقاً صادقاً، أرمضه منه الصدُّ والوجد، فعندئذٍ 
يجد في عقله من المعاني، وفي صدره من العواطف ما يُعينه على الإطالة والتفصيل. 
ة سبعُ قصائد في الغزل الخالص أقصرها من ثلاثين بيتاً وأطولُها من ثلاثة  فلكثيِّر عزَّ
عدة  بلغت  بعضها  إن  حتى  منها،  أكثر  وللمجنون  مثلُها،  بثينة  ولجميل  وخمسين، 

أبياته واحداً وسبعين. فالإطالة إذن بنت المكابدة، لا بنت البداوة. 

فين، فأكثرُ غزلهم عبثٌ  ا شعراء العصر العباسي الأول، وبعد استثناء المتعفِّ أمَّ
ومجون، وشهواتٌ تشتعل عند اللقاء، وتنطفئُ بعد الارتواء، ولهذا جاء القدرُ الأعظم 
من غزلهم مقطَّعات، تقال قبل اللقاء على سبيل الإغواء، أو بعد الارتواء على سبيل 

المجاهرة بالبغاء، أو الإغراء بالشذوذ. 

أخبار الشعراء المحدثين /57.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

552

5 - الأوزان والقوافي
في كتابنا )الشعر في العصر الأموي( ذكرنا أن الغزلَ العُمَريَّ الحسي مال إلى 
لْنا هذا الميل بعلَّتين: أُولاهما التعبيرُ عن  تقصير الأوزان في بعض المقطوعات، وعلَّ
بُه من  لَهْوَجة التجربة العاطفية، وهزال المعاني، والثانية الاستجابةُ لما كان الغناء يتطلَّ

توقيعات قصيرة، تصلحُ للترديد والتطريب. 

موجةُ  وانداحت  الحسي،  الغزل  فاشية  وفشتْ  العباسيّ،  العصرُ  جاء  فلما 
الغناء في كل الأنحاء، استجاب لها الشعراء، واستمرَّ الميل إلى تقصير الأوزان. قال 

د. شوقي ضيف في حديثه عن بشار بن برد:

يشاكلُها  وما  والمتدارك،  والمقتضب  المجتثّ  أوزان  في  كثيراً  ينظم  »كان 
الذي  الغناء  وبين  بينها  وملائماً   ، الحبِّ أحاسيس  عن  معبِّراً  المجزوءة،  البحور  من 

عاصره«. وقال د. يوسف حسين بكار))):

»إن تطوراً أصاب أوزان الشعر في القرن الثاني منه الميل إلى الأوزان القصيرة 
المجتثِّ  مثل  من  الخليل  بها  جاء  التي  المهملة  الأوزان  بعض  وإحياء  والمجزوءة، 

والمضارع والمُقْتَضَب«. 

وفي القولين السابقين مبالغة وتعميم يحسن التنبيه عليهما توخّياً للدقة. فبشار 
المجتث مرة واحدة، ونظم  برد - والقول من كلام د. بكار نفسه))) - »نظم في  بن 

مطيع بن إياس منه قصيدة، مطلعها: 
ــا ــنَّ ــرَّ ع ــ ــن مـ ــ ــتُ م ــ ــدي ــ ــمْ«ف ــكــلَّ ــت ــم ي ــ يـــومـــاً، ول

المجتثّ  أوزان  في  كثيراً  ينظم  كان  بشاراً  إن  ضيف:  شوقي  د.  يقول  فكيف 
والمقتضب والمتدارك؟ 

اتجاهات الغزل.../357.  	(((
أو  قصيدة  والمتدارك  المقتضب  في  له  وليس  المجتث  من  واحدة  قصيدة  »لبشار   361/ السابق  	(((

حتى بيت. انظر ديوانه بقراءة د. إحسان عباس وطبع دار صادر«. 



لغــزلاي: نلثااالفصل 

553

في  الارتياب  على  تحملنا  الإحصاءُ  يعوزُها  التي  المرتجلةَ  الأحكام  هذه  إن 
التجديد  مظاهر  من  اكتشفوا  أنهم  ليثبتوا  الدارسون  يطلقُها  التي  الأقوال  من  كثير 
محكِّ  على  الأحكام  هذه  وضعتَ  فإذا  اكتشافه،  إلى  أحَدٌ  يسبقْهم  لم  ما  ر  والتطوُّ
وُلدت   - والمضارع  المقتضب  ولاسيّما   - الأوزان  هذه  إن  ها.  غلوُّ ثبت  ق  التحقُّ
ميتةً، ولم يُتَحْ لها الانتشارُ والشيوع. ونحن نبَّهنا على ضعف هذه الأوزان وانتباذها، 
لما   - مجلَّداً  وعشرون  بضعةٌ  وهو   - كلَّه  الأغاني  كتاب  استعرضتَ  »لو  فقلنا))): 
وجدت فيه إلَّ مقطَّعة من المضارع، ومقطَّعة من المقتضب« فإذا لم يكن في كتاب 
عي د. يوسف حسين بكار  الأغاني كلِّه إلَّ قطعتان من المضارع والمقتضب فكيف يدَّ
بعد  عاشت  قد  كانت  وإذا  المهملة؟  الأوزان  هذه  أحيوا  العباسي  العصر  شعراء  أن 

موت، فأين عاشت؟ 

الشعراء  بعض  أن  إلى  بكار  د.  ذهب  المرتجلة  الأحكام  من  الضرب  وبهذا 
رعوا أحياناً أبيات القصيدة كلها، لا المطلع وحده،  العباسيين خالفوا مَنْ سبقهم، فصَّ

فقال))):

التصريع  لمبدأ  الشعراء  بعض  مخالفةُ  الأوزان  في  البارزةِ  المَلَحِظِ  »ومن 
الذي يقع في أول بيت من القصيدة عادة. ومن أمثلة هذه المخالفة ما فعله أبو نواس 
كلِّها،  القصيدة  في  التصريع  والتزم  غلامية،  في  فيها  تغزل  التي  خمرياته  إحدى  في 

وعددُ أبياتها خمسةَ عشرَ بيتاً، منها في الغزل:
وهاتِ يــدي،  من  خذها  بـــنـــي حـــــبُّ غـــامـــيـــاتأفديكَ  عـــذَّ
ــاتِ ــرب مــعــق أصــــــداغٍ  مــات الـــقـــدِّ مــهــضــومــاتذاوتِ  مــقــوَّ
رات مــــزرَّ ــمــص  قُ ــي  ف نــــاةِ«يمشين  يــصــلــحــن لـــاَّطـــةِ والــــزُّ

قد تقول - وقولُك حقٌّ - إن هذا الحكم مبنيٌّ على مغالطة لا على ارتجال، 

انظر »عروض الشعر العربي« د. غازي طليمات /173. 	(((
اتجاهات الغزل.../364 والتصريع تماثل العروض والضرب وزناً وقافية.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

554

منها  بيت  كلَّ  لأن  كلُّها؛  ى  تقفَّ الوزن  هذا  وأبياتُ  المشطور،  الرجز  على  فالأبياتُ 
يُبنى من ثلاث تفعيلات لا من ستّ، والعربُ منذ الجاهلية الأولى، وقبل أن ينظموا 
ومجزوئها  مشطورِها  كلِّها:  أبياته  تقفية  على  وتواضعوا  الرجزَ،  نظموا  القصيدَ 
ون؟ وعلامَ نضمُّ بيتاً إلى بيت  ومنهوكِها. فكيف ندّعي أن العباسيّين صرّعوا وهم يقفُّ

لكي نجعلَ التقفية تصريعاً؟ 

عة؛ لأن القسم  ولو صحَّ ما ذهب إليه د. بكار، لكانت دواوينُ الرجز كلُّها مصرَّ
البيتين المشطوريْن في سطرٍ  الرجز. ولا يخدعنَّك رسمُ  يلتزمُ مشطور  الأعظم منها 
أن  يعني  لا  الرسم  وهذا  ثلاثة.  لا  أبيات  ستةٌ  نواس  أبي  تائية  من  رويناه  فما  واحد. 
البيتين أصبحا بيتاً واحداً، وإنَّما يُصار إليه للحفاظ على شكل واحدٍ في كتابة الشعر 

قصيده ورجزه. 

هْو، فأنت لا تستطيعُ أن تحمل  وإذا خُيِّل إليك أن تحملَ هذه المغالطة على السَّ
ع  على السهو أيضاً مغالطةً أخرى، بنيت عليها؛ إذْ ذهب الباحث إلى أن أبا نواس صرَّ

رَه في اللغة، فقال))): ع ليكسب الأبيات نغمةً موسيقية، وليثبت تبحُّ ما صرَّ

ا التكلُّفُ  »ولا يوجدُ تفسيرٌ لهذا سوى مقدرة الشاعر وسَعَةِ بحره في اللغة. أمَّ
نغمةً  وأكسبه  الشعرَ  أعطى  الذي  التصريع  التزام  في  بهما  نُحِسُّ  نكاد  فلا  والصنعة، 

ات«. موسيقيةً، تطرقُ الأسماعَ عدة مرَّ

خمسَ  يُجْعَلُ  فكيف  التوقيع،  بغيةَ  التصريع  د  تعمَّ الشاعر  بأن  أقررْتَ  وهَبْك 
عشرةَ لفظةً تائية دليلًا على البحر اللغوي الواسع، وفي العربية من الكلمات التائيّات 
- ولاسيِّما ما جُمع منها جمع المؤنث السالم - كنزٌ لا تنفد قوافيه، لو انتجعه شاعر 
مقرزمٌ لخرج منه بألوف من الكلمات لا بمئات. وأدلُّ ما يدلُّك على ثراء هذا الكنز 

أن تائيةَ ابن الفارض التي مطلعُها: 
مقلتي راحةُ  الحبِّ  حُميّا  وكأس مُحيّا مَنْ عن الحسن جلَّتِسَقَتْني 

اتجاهات الغزل.../366.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

555

تقع في أكثر من سبع مئة وستين بيتاً، فأينَ وشلُ أبي نواس وضحلُه، من غَمْرِ 
ابن الفارض وبحرِه؟ 

الأول  العباسيِّ  العصر  الشعراء وقوافيهم في  أوزان  يُسْتطرفُ من  ما  وأطرفُ 
خبرٌ يدلُّ على التفكير في إلغاء القوافي، والإبقاءِ على الأوزان. فإن صحّ الخبر، فإنه 
كان  وأن طيفها  قديمةٌ،  العروضية  القيود  من  ر  التحرُّ بذور  أن  إلى  باهتة  إشارةً  يشير 
يتراءى للقدماء على استحياء، قبل أن يُطلَّ علينا الشعر الحرُّ في العصر الحديث. قال 

ابن رشيق))):

»جاء أبو نواس بإشاراتٍ أُخَرَ، لم تجرِ العادةُ بمثلها، وذلك أن الأمين بنَ زُبيدة 
قال له مرّة: هل تصنع شعراً، لا قافية له؟ قال: نعمْ. وصنع من فوره ارتجالاً: 

ــة قــولــي ــح ــي ــل ــم ــل ــتُ ل ــ ــل ــ ــد ق ــ ــق ــ قُبْلَهْول }إشـــارة{  يحبُّك  لمن  بعيدٍ  مــن 
لافــــأشــــارتْ بــمــعــصــمٍ، ثـــم قــالــتْ لا،  ــارة{:  }إش قولي  خلاف  بعيدٍ  من 
ــم إنـــي ــ امشِ«فـــتـــنـــفّـــسْـــتُ ســـــاعـــــةً، ثـ }إشــارة{:  ذلك  عند  للبغل  قلتُ 

ة  ومن طريف الأوزان والقوافي ما ورد في أبيات لديك الجنّ، رواها ابن حجَّ
الحموي في خزانته. الأبيات من مجزوء الكامل ورويُّ القافية ميمٌ مقيَّدة. روى ابن 
القوافي.  ألفاظ  موضع  وضعها  يمكن  أخرى  ألفاظاً  بيت  كلَّ  وأتبع  الأبيات،  حجة 
ى هذا التغيير  وتبقى المعاني والصور والأوزان محافظة على صحتها وجمالها، وسمَّ

تخييراً، ونصُّ الأبيات: 
ينثني ــفــكِ  ــطــي ل عن مَضْجعي عند المنامْ)))قـــولـــي 

)عند الرقادْ( )عند الهجوعْ( )عند الهجودْ( )عند الوسنْ(
فتنطفي ــامُ  ــ ــ أن ــي الــعــظــامْفــعــســى  ــجُ ف ــأجَّ ــارٌ ت نـ

)في الفؤادْ( )في الضلوعْ( )في الكبودْ( )في البدنْ(

العمدة 527/1 وقال محقق الكتاب: لم أجد القطعة في ديوان أبي نواس. 	(((
ديوان ديك الجن 204. 	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

556

ــهُ الأكــــــ ــ ــبُ ــ ــلِّ ــ ــق ــ سَــقــامْجَــــــسَــــــدٌ ت مـــن  فـِــــراش  ــى  ــل ع فُّ 
)من قتادْ( )من دموعْ( )من وقودْ( )من حَزَنْ(

ــا عَـــلـِــمْــــ ــمـ ــكـ دوامْأمّــــــــا أنــــــا فـ ــن  م لــوصــلِــك  فــهــل  تِ، 
)من مَعادْ( )من رجوعْ( )من وجودْ( )من ثمنْ(

بهذا  دُ  تتفرَّ كادت  التي  السابقة  الأبيات  أربعة  في  النقد  بعين  النظر  يُعِد  مَنْ 
كثير  عصر  في  دها  تفرُّ يعلِّل  كيف  يحار  فإنه  الطريف،  العروضي  اللغويّ  التلاعُب 
نسبة  في  الارتياب  إلى  المُفْضية  الحَيْرة  على  يحمله  ا  وممَّ الشعر.  غزير  الشعراء 
الأبيات، أو التلاعب بها إلى ديك الجن أن الخبر))) يعزو نظمَها وتغيير قوافيها إليه، 
البديهة،  على  الأبيات  ينشد  وراحَ  الصبيان،  من  لداته  مع  اللعب  اعتزل  غلام،  وهو 
ويُجري التغيير على البديهة أيضاً. فأنَّى لغلام يافع أن يرتجل ما ارتجل، وأمثالُه إلى 

اللهو واللعب أميلُ منهم إلى الحبّ والأدب؟ 

قد تقولُ: ورد في رسالة الغفران))) أن خَلَفاً الأحمرَ }ت: 180هـ{ - وهو أسبق 
من ديك الجنِّ وأسنُّ - أنشد بيتيْ النمر بن تَوْلَب:

هجوعٌ وهُـــمُ  بصحبتي،  ــمَّ  ــ ــنِأَلَ ــصْ حِ أمِّ  ــن  م ــارقٌ  ــ ط ــالٌ  ــي خ
ى مُصَفَّ ــاً  ــسَ عَ تشتهي  مــا  بسمنِلها  ارى  ــوَّ ــ وحُـ ــاءت،  شـ إذا 

ثم سأل مَنْ حوله: »ما كان يقولُ في البيت الثاني لو كان الأوّل )أم حَفْص( ؟ 
فسكتوا. فقال: حُوّارى بلَمْص، يعني الفالوذ«. وجاء في تتمة الخبر أن أبا العلاء راح 
الثاني، حتى أتى على حروف الهجاء،  المرأة في الأول، واسم الإدام في  يبدل كنيةَ 

من الألف إلي الياء. 

فيقال لك: أبو العلاء ظهر في عصر التصنُّع اللغوي بعد ديك الجن بقرنين، 
العصر  في  بل  وحدَه،  عصره  في  لا  بها  الناس  أعلم  وكان  اللغة،  أشياخ  من  وكان 

انظر ديوانه ص/204 في خبر الأبيات ومناسبتها كما جاء في خزانة الأدب.  	(((
ص /154 وما بعد، من هذه الألفاظ أم جزء / حواري بكشء/ حواري بنسء/ حواري بلزء... 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

557

العباسيِّ كلِّه. فتقول: إذا ارْتَبْنا في نسبة هذه الظاهرة إلى ديك الجنّ فإلى مَنْ ننسبُها 
وأنه  شاعر،  لا  مطربٌ  صانعَها  وأن  بأَخَرة،  صُنعِت  أنها  ظننّا  على  يغلبُ  فنقول:  ؟ 
ل على سبيل الإمتاع بالغناء والإيقاع، لا على سبيل الإبداع في العروض  ل ما بدَّ بدَّ

والقوافي.  

6 - اللغة بين الغريب والشائع 

عرض  تخلَّفت  ومتى  تتخلَّف،  تكاد  لا  مطَّردة  قاعدةٌ  الحيّة  اللغات  تطور  إن 
بالحياة  ألصقُها  راً  تطوُّ اللغات  وأكثرُ  للموت.  ضها  يعرِّ ما  والركود  الجمود  من  للغة 
المعيشة، وأقدرُها على مواكبة الغزو الثقافي، والنموِّ الاقتصادي، والتغير الاجتماعي. 
ببنيتها  القِدَم، استطاعتْ  ارتباط فروعها بأصولها الضاربة في أعماق  والعربيةُ، على 
داً، واستجابةً لما طرأ على الحياة  الاشتقاقية الولود أن تكون من أعظم اللغات تجدُّ

في العصر العباسي الأول من تأثر بالثقافات الوافدة. 

على  الحفاظُ  أولُها  أمــور:  ثلاثة  في  تجلِّيه  رها  تطوُّ لك  يتَّضح  ما  وأوضــحُ 
الغريب الأصيل في الأغراض التقليدية، وفي بعض المقدّمات الغزلية. وثانيها تلبيةُ 
والثالثُ  يفهمون.  بما  الناس  مخاطبة  من  الجديدة  الاجتماعية  الأوضاعُ  تتطلَّبه  ما 
الحضارة،  ركاب  في  السير  عن  ر  تقصِّ لئلاَّ  ألفاظ  من  التطور  إليه  احتاج  ما  تعريبُ 
الاستجابة  على  أقدرها  كان  لأنه  الغزل؛  في  ياً  تجلِّ أوضَحها  كان  الأمور  هذه  وثاني 

لدواعي التطور.

أنه ظلَّ  اللغة بسطاً، يوهم  القول في غريب  ار  بكَّ د. يوسف حسين  لقد بسط 
محافظاً على سلطانه مسيطراً على شعراء الغزل إذ قال))):

المعجم  إلى  يفزعون  قصائدهم  مات  مقدِّ وفي  التقليديّ،  غزلهم  في  »فهم 
للتيَّار المحافظ الذي عطَّل  اللغويّ القديم، يتخيَّرون منه ألفاظهم وكلماتهم إرضاء 

اتجاهات الغزل.../387.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

558

مَنْ  لكل  ومجاراة  ومنعة،  سطوة  من  له  كان  لما  كثيراً،  وجههم  في  ووقف  عليهم، 
الشعراء  هؤلاء  من  التحدّي  يشبه  ما  إلى  ونزوعاً  وغيرهم،  الخلفاء  بسبب  به  يتعلَّق 

لإثبات مقدرتهم«. 

ة من أسماء الشعراء ونصوصهم، فقال))):  ثم راح يشفع رأيه بأدلَّ

خير  ومن  نواس.  وأبي  بشار  مثل  من  الشعراء  بعض  على  أثر  ي  للتبدِّ »كان 
فيها  ل  تغزَّ التي  أبي نواس في هجاء خندف وأسد  الأمثلة على هذا الاتجاه قصيدةُ 
الغريبة... ومن أكبر  القاموسية  الشاعر فيها من الألفاظ  بسلمى وعفيرة... فقد أكثر 
له،  ياً  تحدِّ رؤبة  بن  عقبة  ردّاً على  قالها  التي  بشار  الاتجاه قصيدةُ  هذا  الأمثلة على 

ومطلعُها: 

بالله خبِّرْ: كيف كنت بعدي؟)))«يــا طــلــلَ الــحــيِّ بـــذات الــصّــمْــدِ

قد يوهم هذا القولُ القارئَ أن أبا نواس وبشار بن برد أوغلا في الغريب حتى 
مظنة  والرجزُ   - الرجز  في  رؤبة  بنَ  عقبةَ  بشارٍ  يَ  تحدِّ ره  يذكِّ وقد  القدماء،  ضاهيا 
ك«. ولا يعنينا ههنا أن نفاضل في  أبيك وجدِّ الغريب - بقوله: »أنا أرجز منك ومن 
مقدار الإغراب بين الأمويين والعباسيين، وإنما يعنينا أن ننبِّه على أن لغة الغزل في 
الكثرة. وأدلُّ ما  النُّدرة أقربَ منها إلى  شعر بشار وأبي نواس وأضرابهما ظلَّتْ إلى 
بكار  د.  جعلهما  اللتين  الغزليتين  المقدمتين  في  طرفك  ترسل  أن  ذلك  على  يدلُّك 

مظنة الحوشي والغريب. قال بشار:

دعدِ ــؤْيِ  وتُـ ــدٍ  دع ــمٍ ومــــــرد)))أوحــشــتَ من  ــاعـ ــد زمـــــان نـ ــع ب
ــؤدِّي عــهــداً لــنــا ســقــيــاً لــه مــن عهد نـ بــمــا  أخــيــاف  نــحــن  إذْ 
جهديُــخْــلــفــنَ وعــــداً، ونــفــي بــوعــدِ في  الهوى  جهد  من  ونحن 

السابق.  	(((
ديوانه /212.  	(((

ديوانه /212. أخياف: مختلفون. 	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

559

نؤي،  كلمات:  ثلاثُ  إَّل  الوحشيِّ  غير  الغريب  من  الأبيات  ثلاثة  في  فليس 
ومرد، وأخياف.

وقال أبو نواس: 
سليمى أو  عــفــيــرةَ  مــن  ــازلَ  ــن أو الدهماء أختِ بني الحماس)))م
منها الأوضـــــاح  ــدَ  ــاق ــع م ــأنَّ  ــ الكناسك ــي  ف م  ــوِّ ــ نُ ــنَّ  أغـ بجيد 
ــأنَّ فيه ــ ، ك ــرَّ ــ ــمُ عـــن أغـ ــس ــب ــن بــيــت راسوت ــة م ــاف ــاجَ سُ ــج م

وهما:  الغريب،  من  تعدان  كلمتان  إَّل  الثلاثة  نواس  أبي  أبيات  في  وليس 
الأوضاح، وأغنّ. وأما الألفاظ الأخرى: عفيرة، والدهماء، والحماس، وبيت راس 

فأعلام لا تُعدّ في الغريب ولا المألوف. 

وإذا استثنيْتَ هذا القليلَ الغريب وجدت لغة الغزل متخيَّرةً من أجمل الألفاظ 
وأرقِّها وألطفها، على النحو الذي مرَّ بك في أكثر النصوص التي وقفناك عليها. غير 
ة، واللطافة قد تنقلب إلى سخافة  ة قد تغدو رِكَّ ل إلى ابتذال، والرقَّ أن الجمال قد يتحوَّ
القِيان والغلمان، فإذا هو  الفنّ إلى كلام السوقة ليخاطب  إذا هبط الشاعر من علياء 
يُلبس معانيه المفهومة من أخلاق الثياب ما أَبْلَتْه ألسنةُ العامة بطول التداول. وإذا هو 
يلوكُ الأمثال العامية التي أفقدها الشيوع سحر الشعر. ومن هذا النمط قول العباس 

بن الأحنف:
رضــيــتْ إَّل  غــضــبــانُ  ــا  ي نسيتْ؟)))بــالــلــه  قد  أم  للعهد  أحافظ 
عاهدتني ــلُ  ــب ق ــن  م تــكــن  ــم  حييتألـ مـــا  تــهــجــرنــي  لا  أنـــك 
ــذا الــهــوى ــه ــتُّ ب ــ فما الذي يُرضيك من أن أموتْ؟ هــبــنــي قـــد مِ

ديوانه /437. بني الحماس: قوم من بني الحارث من اليمن. الأوضاح: ج وضح، حلي من فضة.  	(((
أغن: غزال لصوته غنَّة. الكناس: ملجأ الغزال. الأغر: الأبيض، ويريد ثغرها وما يظهر من الأسنان 
عند التبسم. مجاج: عصارة. السلافة: أول ما يسيل من الخمر. بيت راس: موضع بالشام اشتهر 

بالخمر. 
اتجاهات الغزل.../391.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

560

ومنه قولُ أبي نواس: 
أعني ـــاكِ  إيَّ قــبــلُ:  قيل  كما  الجيرانِ)))أو  معاشر  يا  فاسمعوا 

مفرداتٌ،  الغزل  لغة  في  تْ  اندسَّ الشائع  والمأنوس  الوحشيّ،  الغريب  وبين 
بعضُها من أصول سريانية، أو عبرية، ومنها الألفاظ المسيحيةُ التي وردتْ فيما ذكرنا 
انتقل  ثم  المولَّدون،  الشعراء  استعمله  ب  معرَّ فارسيٌّ  وبعضُها  الديارات.  غزل  من 
منهم إلى ألسنة العرب. وهو أكثر من أن يُحصى في مثل هذا الكتاب. ومنه البنفسج، 

والياسمين، والبربط، والقرطق، والبهار، والأترج. قال مسلم بن الوليد: 
ــي طــربــاً نحوه زادنـ ــد  البَهاراوق الياسمينِ  مضاجعةُ 

وقال أيضاً: 
ــيـــتٌ ــتـ وريـــــقُـــــهـــــا بَــــــــــرودُوثـــــغـــــرُهـــــا شـ
ــدُكــــــــأنَّ فـــيـــه مِـــسْـــكـــاً ــ ــدي ــ ــن ــ ــه ق ــ ــطـ ــ ــالـ ــ خـ

واستعملتْها  تمثلتها  قد  العربيةُ  كانت  مفرداتٌ  المعرّبة  الألفاظ  هذه  وبعضُ 
بالأصوات  ونطقتْها  العربية،  يغ  الصِّ أزياء  عليها  خلعت  أن  بعد  العباسيّ  العصر  قبل 

العربية، ومنها: الديباج، والكافور، والزنجبيل.  

7 - التراكيب والأساليب
مع انتقالِ العرب من البداوة إلى الحضارة أخذت التراكيبُ والأساليبُ تنتقل 
ا ألفت من طرائق التعبير. وراح الشعراء  من الجزالة إلى السهولة، لكنها لم تتخلَّ عمَّ
لوا في مقدمات القصائد طغى  يناقلون بين القديم الأصيل، والحديث المولّد: فإن تغزَّ
على شعرهم التقليد، كذكر أسماء الأماكن، والإكثار من النداء، والمناجاة، وتسمية 

محبوباتهم بأسماء عربية قديمة مستعارة.

وإن أفردوا الغزل في قصائد أو مقطَّعات مستقلَّة كانوا إلى الأسلوب المولَّد 

السابق /393.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

561

أَمْيَلَ، وعليه أحرصَ. وحكمُ الدارسين على هذا الأسلوب الليِّن السلس بأنه مولَّد لا 
ة، لم يعرفه الغزل قبل العصر العباسيّ الأوّل. فأنت تجد  يعني أنه جديدٌ خالصُ الجدَّ
كثيراً من سماته في شعر ابن أبي ربيعة، وكأنَّ توليده لم يقترن بغزو ثقافيّ خارجيّ، 

ظَف إلى التَّرَف.  ر اجتماعيّ داخليّ، نقل الحياةَ من الشَّ وإنَّما نجمَ عن تطوُّ

والوصفُ،  رْدُ،  السَّ العباسيّ  الغزل  أسلوب  في  تتجلَّى  التي  السمات  وأظهر 
إليها  تشدُّ  قة،  مشوِّ قصيرة  قصّة  إلى  الغزل  قصيدةُ  ل  تتحوَّ العناصر  وبهذه  والحوار. 

أم من رتوب الأسلوب.  السامع، وتدفعُ عنه الإحساس بالسَّ

نفوس  في  وتغلغلهُ  وخَلابته،  دعابتُه  القصّصي  الأسلوب  هذا  في  ما  وأخطرُ 
وبراعتُه  المراودة،  وسائل  من  وسيلةً  الحوارَ  وتسخيرُه  وإغوائها،  لتحليلها  العشاق 
مَنْ عصم ربك.  إلَّ  الفسّاق،  المتعفّفات في أشراك  التصيُّد، لإيقاع  د قبل  الترصُّ في 
المجان على  ؤ  وتجرُّ الحرائر،  إفساد  في  الشيطانيّ  فنُّه  الأسلوب  هذا  في  ما  وأدهى 

نصب حبائله في الحرم المكيّ. 

الحرام،  البيت  في  الحرامُ  الصيدُ  عليهم  وعزَّ  تملَّقوا،  بعدما  أخفقوا  وهَبْهم 
وإعجاب  وتزلُّف،  وتلطُّف  ومحاورة،  مساورة  من  القصصي  أسلوبهم  في  ما  فإنَّ 
والإطــراء  ل  والتسوُّ ل  التوسُّ يصوغُها  بجمل  عنه  والتعبيرُ  المرأة،  بجمال  مُفْترى 
د الظاهر، والغدر الخفيّ يجعله أبرعَ الأساليب في مخاطبة النساء.  والإغراء، والتودُّ
ضتْ للغزل، وسلكتْ في التعبير عنه هذا  وإليك قصيدة قصيرةً من هذا النمط، تمحَّ
ر  بمفرداتها وتراكيبها هذا الأسلوب، وتصوِّ المسلك، وهي - على قصرها - تمثل 

قِّي، فقال:  مغامرة ماكرة خاسرة غامَرَها ربيعةُ الرَّ
ــام الـــركـــنِ غــانــيــةً ــت ــتُ عــنــد اس ــي كالصنمِ)))لاق ــن  يْ الــخــدَّ واضــحــة  ــرّاءَ  ــ غ
شواكلُها مهضوماً  الـــردف،  ــةَ  الثلمِمــرتــجَّ الشارب  كمشي  الهُوَيْنى  تمشي 

بالشيء  اللهج  السّدم:  المتوازن.  غير  الثلم:  الخواصر.  الشواكل:   .168/ الشعراء  طبقات  	(((
والحرص عليه. القتم: الغبار. المقة: الحب. 



 الشعر في العصر العباسي الأول

562

ــهــا والــــــردفُ يُــقْــعــدهــا ــاتُ ــن ــيْ ــول قَ ــق فاستلميت الركنَ،  أتيتِ  قد  خلفها:  من 
فدعت ســاعــةً،  قامت  ثــم  ــم أقــم فاستلمتْ،  فــقــمــتُ أدعــــو، ولـــولا تــلــك ل
فالتفتتْ سلَّمتُ،  انصرفتْ  إذا  ــن سَــدَمــيحتى  ــك مــن هــمّــي وم فــقــلــتُ: إن
لها: التابعاتُ  قلن  أنــت؟  ومن  ــمِقالت:  ــ ــذا فـــتـــنـــةُ الأمـ ــ ــةُ، هـ ــعـ ــيـ ــذا ربـ ــ هـ
مناسبه ــت  ــان ك ــذي  ــ ال الــمــعــنــى  ــذا  ــمِهـ ــتَ ــقَ ــرْد، وال ــبُ ــال تــأتــيــك، فــاســتــتــري ب
ــةً ــرمـ ــحْـ ــه لاقـــــــاكِ مُـ ــتـ ــانُ أمـ ــطـ ــيـ فاعتصميشـ ــطــان  ــشــي ال مـــن  فــبــالإلــهِ 
واستترتْ منك،  بربي  ــوذُ  أعـ ــةِ الأطـــــراف كــالــعــنــمِقــالــت:  ــصـ بـــغـــادة رخْـ
ــمِقــلــتُ: الــذمــامَ، وعــهــدَ الــلــه خــنــتِ به م ــذِّ ــل ل الـــخـــتَّـــار  ــادر  ــغ ــل ل لا عــهــدَ 
وَهماً بلى  قــالــت:  نــعــمْ؟  تقولي:  ــان بــالــوَهَــمِألــم  ــس ــل يــؤخــذ الإن مــنــي، وه
لخالقنا ــا  ــن ــيْ ــلَّ وص وصُـــمْـــنـــا،  ــنــا،  ــب تَصُمِت ــم  ول ذنــب،  مــن  ــت  أن تتبْ  ــم  ول
مِقَتي لها  بــذلــي  على  نفسي  ــدمِفــلُــمْــتُ  ــن ن ــنَّ م ــس وبــخــلــهــا، وقـــرعـــتُ ال

لنفسه  يتيحُ  المراوغ  الأسلوبَ  هذا  اتّباعه  في  الشاعر  أن  لاحظتَ  ولعلَّك 
الدين.  مه  يحرِّ مأربٍ  إلى  الوصول  على  الدينَ  يستعينَ  أن  خنتِ«  الله  »عهدَ  بقوله: 
وتسخيرُ الأساليب الدينية للأغراض الدنيوية لا يخلو من زراية بالحرمات، وجراءةٍ 
الشعراء  سلوك  من  إليه  أشرنا  فيما  قبلُ،  لك  تمثَّلَ  ما  نحو  على  المقدّسات،  على 
ثين في الاحتجاج بالأحاديث الموضوعة مشفوعةً بالأسانيد لمخادعة  مَسْلكَ المحدِّ

الغريرات. قال أبو نواس - وهو أبرعُ لدِاتهِ في هذا الأسلوب -: 
ــافُ عــــن وائــــل ــ ــف ــ ــخ ــ ــا ال ــ ــن ــ ث ــدَّ ــ ــرِ)))ح ــ ــاب ــ اءُ عـــن ج ــذَّ ــ ــحـ ــ ــدُ الـ ــ ــال ــ وخ
ــه ــض أصــحــاب ــع ــن ب ــن مِـــسْـــعـــر عـ ــخُ إلــــــى عـــامـــرِعـ ــ ــي ــ ــش ــ ــه ال ــ ــعُ ــ ــرف ــ ي
ــةٍ ــلَـ ــفْـ ــا طَـ ــ ــم ــ ــوا جـــمـــيـــعـــاً: أيُّ ــ ــال ــ ــرِق ــ ــاه ــ ط ــق  ــ ــلُـ ــ خـ ذو  ــــقَــــهــــا  عُــــلِّ
ــه ــه، ثــــــمَّ دامـــــــــتْ ل ــ ــتْـ ــ ــلَـ ــ ــواصَـ ــ ــظِ الـــذاكـــرِفـ ــافـ ــحـ عــلــى وصــــــالِ الـ

حديث الأربعاء 45/2.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

563

ــةً ــوح ــت ــف ــةُ م ــ ــنَّ ــ ــج ــ ــا ال ــهـ تــــرتــــعُ فــــي مَـــرْتـــعـــهـــا الــــزاهــــرِكــــانــــتْ لـ
ــاً عـــاشـــقـ جـــفـــا  مـــعـــشـــوق  ــرِوأيُّ  ــ ــاض ــ ــدَ وصـــــــــال دائـــــــــم ن ــ ــعـ ــ بـ
ــه، بُـــــعْـــــداً لــه ــ ــل ــ ــمْ، وسُـــــحْـــــقٍ دائــــــــمٍ داحـــــرِفـــفـــي عـــــــذابِ ال ــ ــعَـ ــ نـ

دروب  في  أحابيلَها  ونصبوا  الحِيَل،  هذه  إلى  وْا  تهدَّ قد  الشعراء  كان  وإذا 
الإماء بغيةَ التربُّص والتقنُّص، فإن بين النساء - ولاسيّما الحرائر منهن - مَنْ فضَحْنَ 

مقاصدهم الماكرة.

غوايته،  من  وعفافهِا  بشرفها  اعتصمتْ  منهن  واحدةً  برد  بن  ار  بشَّ حاور  لقد 
صاحبتُه  وفَضَحت  يفلحْ،  فلم  المختلقة،  بالحجج  المداورة  ويشفع  يداورُها،  وراحَ 

د قولها له:  ألاعيبه وأكاذيبَه، فارتدَّ عنها خزيانَ أسفاً، وهو يردِّ
ــا ــه ــادعُ ــت خ ــ ــالـــت: أكــــلَّ فــتــاة أن بــشــعــرك الــســاحــر الــخــاّب لــلــعُــرُبِقـ
بها زُغْـــتَ  ثم  بغيري،  نَشِبْتَ  قد  الكذبِ كم  في  خيرَ  لا  كذب،  مِن  فاسْتَحْي 

8 - التحلّي بحلية البديع 
الأول  العباسي  العصر  في  الغزل  أسلوبُ  بها  اتَّسم  التي  الفنية  السمات  من 
نزوعُه إلى التحلّي بحلية المحسّنات البديعية. وهذه المحسناتُ خلعت على الغزل 
ة.  ة، وفي قلوب النساء خاصَّ ضرباً من السحر، كان يفعلُ فعله في قلوب الناس عامَّ
وأشيعُ ما شاع في أشعارهم الطباقُ بين لفظتين مفردتين حيناً، والمقابلةُ بين جملتين 
د المعاني من النقائض المتضادّة على  تين حيناً آخر، وينجم جمالُه وتأثيره عن تولُّ تامَّ

سبيل التداعي الفطريّ أو المقصود. قال مسلمُ بن الوليد: 
ــزَنُ ــ ــت يــا حَ ــ ــا ســـــرورُ، وأن لمِْ لَمْ أمتْ حين سارت الظُّعُنُ؟))) أيـ
فرقتهم عند  الــمــوتَ  أحسنَ  ظعنوا!!ما  بعدما  العيش  وأقــبــحَ 
به ــتُ  ــلــي بُ إذْ  لــلــحــبِّ  ــرت  ــنُصــب ــلَ ــعَ ــسّـــرارُ وال ــات مــنــي الـ ومـ

اتجاهات الغزل.../406.  	(((



 الشعر في العصر العباسي الأول

564

نسق  على  يجري  البديعية  الحِلْية  من  الضرب  بهذا  الشعراء  سُ  تمرُّ يكن  ولم 
فعل  كما  نقيضه  إلى  اللفظ  من  الانتقالُ  أولُها  مذاهبَ:  فيه  يذهبون  كانوا  بل  واحد، 
يعيده  ثم  المعنى،  الشاعرُ  يذكر  أن  وثانيها  السابقة.  الأبيات  في  الوليد  بن  مسلم 
بين  أو السلب. جمع بشار بن برد  النفي  ى بطباق  منقوضاً بحرف نفي، وهو ما يُسمَّ

الطريقتين، فقال:
ــواهُ ــاءٍ هـ ــ ــنْ لـِــــدانٍ هــــواه، ن ــ شــكــواهُ)))مَ من  شكواه  شكته  قد 
ــعَ، حتى ــدام ــم ــه ال ــاه بــكــاهُوقـــرى شــوقُ ــك ــنْ ب ــ صـــار يــبــكــيــه مِ
ــبٌ بــشــوقــي وفــكــري ــائ ــأبــي غ ــاهُب ــقـ ألـ لا  ــاهُ حــيــن  ــ ــق ــ أل فــيــه 
وطــرفــي لقلبي  ــمُــنــى  ال أراهُمثَّلته  لا  إذْ  أراه  ــي  ــأنّـ ــكـ فـ

اه د. شوقي ضيف تنافر الأضداد، وفحواه أن يرسم  وثالثُها أجملُها، وهو ما سمَّ
نفسه  الوقت  في  لكنَّهما  متناقضان،  وجهان  لها  فنية،  صورة  الطباق  بريشة  الشاعر 
متكاملان؛ لأنهما يرسمان مشهداً بُنيَ من النوافر لا النظائر، كالتقطيع والتوصيل في 

الألفاظ والألحاظ، والهلاك والتنفس في قول أبي تمام:
مَهْلَكَتي توصيلُ  ألفاظه  قَطْع  أنفاسي)))مِنْ  تقطيعُ  ألحاظه  ووصلِ 

الطباق  من  الضرب  هذا  إتقان  على  زمانه  في  الشعراء  أقدرَ  كان  تمام  وأبو 
 ، ر. فهو في بيت واحدٍ يقيمُ مأتماً متفجّعاً في قلبه من الشوق المقرون بالصدِّ المصوَّ

وعرساً في مقلتيه من النظرِ إلى محاسنِ المحبوبة، فيقول: 
مأتمٌ فيه  هــائــمــاً،  قلباً  ــنُ  ــكِّ من الشوق إلَّ أن عينيَ في عرسِ)))أُس

والجناس  الطباق  بين  واحد  وبيت  واحد  موضع  في  الشاعر  جمع  وربَّما 
الناقص، فإذا الحليةُ حليتان كقول بشار: 

شرح المختار من شعر بشار /51.  	(((
ديوانه 216/4. 	(((

ديوانه 220/4.  	(((



لغــزلاي: نلثااالفصل 

565

ـــ ــي ق لا  بـــــالـــــذي  هْـــبِ)))رهــــيــــنــــاً  والـــرَّ غْـــب  الـــرَّ بــيــن  تُ 

وقول الحسين بن الضحاك: 
يراقبُنا مَـــنْ  آبَ  لا  ــابَ،  غـ ــرُ الـــخـــدمِ)))قــد  ــام ــامَ لا قـــام س ــ ون

المعنى،  اللفظ، واختلاف في  ائتلافٍ في  فيه من  ما  الناقص، على  والجناسُ 
يظلُّ دون الجناس التامِّ جمالاً وكمالاً. ويُعَدُّ أبو تمام من أبرع الشعراء في الجناس 

، ومن أقدرهم على توليد المعاني الطريفة منه، كقوله: التامِّ
تـــولَّـــى لـــلـــذاهـــبـــيـــن  حُــــسْــــنٍ  ــالٍ عــلــى ظــهــورِ الـــجِـــمـــالِ)))أيُّ  ــمـ وجَـ
ــا الــــخــــدورِ وآجـــا ــهـ الآجـــــالِومَـــهـــا مـــن مَـ ــي  فـ يُـــسْـــرعْـــنَ  ــاءٍ  ــبـ ظـ لِ 

ومن أجمل مجانساته قولُه: 
عينيـ ــيــن  ب الـــهـــوى  يــكــتــبَ  أن  ــادَ  ــ حـــبـــيـــبِ)))ك ــبُ  ــي ــب ح ــذا  ــ ه كـــتـــابـــاً  هِ 

العَجُز على  رَدُّ  العباسيّ الأول  التي شاعت في العصر  البديع  نات  ومن محسِّ
الصدر كقول العباس بن الأحنف:

بي ح  ــرَّ ــ بـ ــك  ــي ف غـــــزالاً  إنَّ  دارُ  ــا  دار؟يـ ــا  ــ ي تـــحـــويـــن  ــا  ــ م كِ  درُّ لـــلـــه 

وكقول مسلم بن الوليد:
حديثها ــوراً  ــ طـ ــدرَ  ــبـ الـ ــرُّ  ــ أسِـ ــتُ  ــب البدرا)))ف أحسبُها  البدرَ  أُناجي  وطــوراً 

اتجاهات الغزل.../409. 	(((
اتجاهات الغزل.../409.  	(((

ديوانه 259/4.  	(((
ديوانه 175/4. 	(((

اتجاهات الغزل.../409. 	(((



 انتهى الجزء الأول من الكتاب
  ويليه الجزء الثاني

 مبتدئا بالفصل الثالث : الفخـــر


