
    
 

 

 

 مطبوعة بيداغوجية حول:

 

 السياسة ابستمولوجيا علم
 

 مقياس ابستمولوجيا علم السياسة الموجه لطلبة السنة الثانية جذع مشترك علوم سياسية

 

 من إعداد: د/ سالم نسرين

 

 

 

 

 2025-2024السنة الجامعية: 
 

 لميـــــحث العــــالي والبــــم العــــعليـــــوزارة الت

 -2ف ـــسطي–اغين ــــين دبـــمد لمــــعة محـــــجام

 يةــــياســوم الســـــــقوق والعلـــــة الحــــــــكلي

 اسيةـــــــلوم السيــــــــسم العـــــــق



 

1 

 مقدمة

تُعد الابستمولوجيا أو نظرية المعرفة من بين أهم فروع الفلسفة التي تُعنى بدراسة طبيعة 
 المنهجو  مع العديد من المفاهيم مثل العلموتتداخل  شروط إمكانها وكيفية بنائها،و المعرفة 

ه وهي لا تكتفي بتقديم أدوات لفهم العلم، بل تبحث في بنيت ،المعرفة والحقيقةو  النظريةو 
مكاناته، مما يجعلها ضرورة لكل طالب علم يسعى إلى إدراك ما وراء  ومفاهيمه وحدوده وا 
الظواهر، لا الاكتفاء بوصفها أو تفسيرها فقط، ومن هذا المنطلق تُصبح نظرية المعرفة أداة 
نقدية لتحليل المعرفة الإنسانية، خاصة في مجالات العلوم الاجتماعية، وعلى رأسها علم 

 .السياسة

إنّ علم السياسة لم يتطور بمنأى عن الأزمات والعوائق الابستمولوجية التي رافقت ظهور 
العلوم الإنسانية عموماً، فقد ظل لزمن طويل أسير الفلسفة السياسية أو الأيديولوجيا، إلى أن 
بدأ يتبلور كميدان مستقل بحد ذاته ذي منهج وأدوات ونماذج تحليلية خاصة، هذا الانتقال لم 

كن سلساً، بل شهد صراعات بين التوجهات الوضعية والسلوكية والبنيوية والنقدية وما بعد ي
 .الحداثة، وكلها تنبثق من رؤى ابستمولوجية متباينة حول طبيعة المعرفة السياسية

سيتناول هذا المقياس عدداً من المحاور التي تعالج تطور المعرفة السياسية عبر عليه و 
غاستون قطيعة، إشكالية الشك واليقين، نماذج توماس كون، وعوائق مفهومي التراكم وال

الغاية حول أسس المعرفة ذاتها، وفي الاخير باشلار، فضلاً عن الاتجاهات النقدية المعاصرة 
من هذا المسار الدراسي هي تنمية فكر نقدي علمي لدى الطالب، يجعله قادراً على التعامل 

 .كمجال للمواقف المُسبقةمع السياسة كموضوع للدراسة لا 

 

 

 



 

2 

 الإشكالية

 انطلاقا بمعرفتنا بالموضوع المراد تحليله يمكن طرح الإشكالية التالية:

هل يمكن اعتبار علم السياسة علماً بالمعنى الإبستمولوجي ووفقا لنظرية المعرفة؟ 
 وما هي العوائق والمحددات التي تؤثر في مسار تطوره؟ وهل المعرفة السياسية تخضع

 لنفس منطق التراكم والنماذج كما في باقي العلوم الطبيعية؟

 أهداف المقياس

تبرز أهمية هذا المقياس في أنه يسعى إلى إكساب الطالب القدرة على تحليل علم 
كمجموعة معارف جاهزة، بل كمجال معرفي مفتوح على الأسئلة والمراجعة  ليسالسياسة 
 والنقد.

قيق جملة من الأهداف التعليمية والمعرفية التي تمكّن ومنه يسعى هذا المقياس إلى تح
 :الطالب من

، وع المعرفة والمفاهيم ذات الصلةضبط مفهوم الابستمولوجيا وتمييزها عن باقي فر  .1
 والتعرف على أنواع المعرفة ومعانيها.

مكانات بناء معرفة علمية.  .2  التعرف على علاقة الشك المنهجي باليقين، وا 

اريخي والمعرفي لعلم السياسة، من خلال استيعاب مراحل نشأته، تحليل التطور الت .3
 .وتحولاته بين التراكم المعرفي والقطيعة الإبستمولوجية

دراسة نماذج تحليلية وفكرية كبرى مثل نموذج توماس كون، ومنهج غاستون باشلار،  .4
 .ثورات المعرفية والعوائق الابستمولوجيةلفهم كيفية تشكّل ال

في وتنمية التفكير النقدي تجاهات النقدية في دراسة نظرية المعرفة التعرف على الا .5
 .قضايا علم السياسة التعامل مع



 

3 

 نتائج التعلم

 :عند الانتهاء من دراسة هذا المقياس سيكون الطالب قادراً على

دراك  .1 فهم المفاهيم الأساسية للإبستمولوجيا، والتمييز بين مستويات المعرفة وا 
 .وخاصة في علم السياسة العلوم الاجتماعية ية المعرفة فيخصوص

التعرف على تطور علم السياسة كحقل معرفي مستقل، وفهم طبيعة التحولات التي  .2
 .عرفها بين الطابع الفلسفي والطابع العلمي التجريبي

في فهم والثورة المعرفية اكتساب القدرة على التمييز بين المقاربات التراكمية والقطيعة  .3
ة السياسية، والوقوف عند الإسهامات النظرية لكل من غاستون باشلار تطور المعرف

 .وتوماس كون في هذا السياق

، ومساءلة مدى علمية عند دراسة كل مقاربة إجراء تقييم نقدي لنماذج المعرفة السياسية .4
 .المقاربات المختلفة التي تتناول الشأن السياسي

وفي دراسة  في التفكير السياسيتوظيف مبادئ وأساليب التحليل الإبستمولوجي  .5
، بما يطوّر مهاراته في البحث العلمي وصياغة القضايا والمواضيع ذات الشأن السياسي

 .الإشكاليات الفكرية

 شبكة التقييم

يتم تقييم الطالب بناءً على التقييم المستمر في القسم والاختبار النهائي، وفق توزيع 
 .ب للمادة طيلة السداسيزمني ومعرفي يراعي مدى استيعاب الطال

يُطلب من الطالب خلال فترة الدراسة إنجاز بحوث تطبيقية بشرط أن تتناول نماذج من 
أهم القضايا الإبستمولوجية المعاصرة المطروحة في مجال علم السياسة وليس في بقية العلوم 

 .يسبحيث أن هذا الجانب مهم جدا في التقييم، وذلك وفق ما هو مبرمج في خطة التدر 



 

4 

تتطلب هذه القضايا من الطالب قراءة معمّقة وتحليلاً نقديًا، مع الالتزام بتفسيرها وتقييمها 
باستخدام أدوات علمية تتماشى مع الأطر النظرية والمنهجية المعتمدة في علم السياسة، لا 

 سيما فيما يخص نظرية المعرفة والاتجاهات النقدية الحديثة.

 محاور المقياس

 مدخل الى الابستمولوجيال: المحور الأو
مقارنة المعرفة )في بناء واليقين الابستمولوجي المعرفي الشك  جدليةالمحور الثاني: 

 ديكارت والغزالي(بين 
 تطور علم السياسة حسب مبدأ التراكمية المعرفية: المحور الثالث
 ةحسب مبدأ القطيعة الابستمولوجيتطور علم السياسة المحور الرابع: 

حسب غاستون  لتطور علم السياسة ةالعوائق الابستمولوجيالخامس: المحور 
 باشلار

 مبدأ الثورات المعرفية في علم السياسةالمحور السادس: 
 النماذج المعرفية لتوماس كون في دراسة علم السياسةالمحور السابع: 
 عند كارل بوبر النسبية العلمية في دراسة ونقد نظرية المعرفةالمحور الثامن: 

 البرامج البحثية عند إمري لاكاتوشلمحور التاسع: ا
 

 

 

 



 

5 

 المحور الأول: مدخل الى الابستمولوجيا

 :بستمولوجياتعريف الا
  :ةلغ

 :هي لفظ مركب من كلمتين يونانيتين  Epistémologieالابستمولوجيا       
 Epistémè   العلم أو المعرفةوتعني 
 Logos  او النقد الدراسة أو النظرية وتعني  

فلسفة أو  نقد المعرفةأو  نظرية المعرفة العلمية :بستمولوجيا هووبذلك يكون معنى الا       
 .1العلوم

 :اصطلاحًا
لتي توصلت بستمولوجيا بأنها الدراسة النقدية للمبادئ، والفرضيات، والنتائج اتُعرّف الا        

 .الموضوعيةيمتها ، وقالنفسيلا  أصلها المنطقيإليها العلوم، وتهدف إلى إبراز 
تختلف إذن عن دراسة مناهج العلوم من جهة، وعن دراسة تراكيب القوانين  بستمولوجيافالأ

 :العلمية من جهة ثانية، لأن
  المنطق التطبيقيالدراسة الأولى هي جزء من 
  فلسفة التطورأو  الفلسفة الوضعيةوالثانية هي جزء من. 

فلسفة بستمولوجيا هي أن الا ون باشلارغاستوقد اعتبر الفلاسفة الفرنسيون، مثل 
، بل شارل لالاندوهذا ما نجده عند بالمعني الحديث،   philosophy of science العلوم

جورج أما  .فلسفة العلومتُستعمل كبديل لمصطلح أصبحت   Epistémologieإن عبارة 
 أي  Épistémologie et histoire des sciences، فقد ألّف كتابًا بعنوان كانغيلام

                                                           
 .33(، ص 1972ط،  )لبنان: دار الكتاب اللبناني، د. 2، ج المعجم الفلسفيجميل صليبا،   1



 

6 

بستمولوجيا أيضًا بتطور المعرفة ، مما يدل على ارتباط الابستمولوجيا وتاريخ العلوملاا
 .1العلمية تاريخيًا

ة، حيث بستمولوجيا باعتبارها فرعًا من فروع الفلسفة يُعنى بالمعرفة العلميتبرز أهمية الا
راسة الأسس ، من خلال دصلاحية العلوم كنمط من أنماط المعرفةتُركّز على فحص 

 .والمنطلقات التي تستند إليها، والمعايير التي تبررها وتمنحها صفة العلمية
يات الدراسة النقدية للمبادئ أو الفرض"بستمولوجيا تمثل ويُجمع المفكرون على أن الا

، "وضوعيةوالنتائج العلمية، بهدف بيان أصلها المنطقي )لا النفسي( وقيمتها وأهميتها الم
معجم لاروس الفلسفي ، وكذلك في André Lalande معجم لالاند الفلسفيكما ورد في 

 La Rousse الفرنسي
فة سة المعر كتعريف اجرائي يمكن القول أنّ الابستمولوجيا هي فرع من الفلسفة يُعنى بدرا

يًا وقيمتها الموضوعية. وتُعد تحليلًا نقد وشروطها وحدودها االعلمية من حيث أصلها ومنهجه
يتها ومنطقها والنظريات والنتائج التي تنتجها العلوم، بهدف التحقق من صلاح للمفاهيم

ا، كما بستمولوجيا عن نظرية المعرفة بتركيزها على المعرفة العلمية تحديدً الداخلي. وتتميز الا
في  تتقاطع مع فلسفة العلوم دون أن تُطابقها، حيث تستمد أدواتها من الفلسفة، لكنها تعتمد

طور توتُعتبر وفقًا لغاستون باشلار مدخلًا أساسًا لفهم  ،ى مناهج العلم ونتائجهموضوعها عل
 .المعرفة العلمية من خلال مفاهيم القطيعة والثورة المعرفية

 المعرفة: مفهوم
يعرف البعض المعرفة على العموم بأنها ذلك الفعل الذي تستطيع بواسطته الذات ان 

كتشاف خصائصه المميزة، ويختلف العلماء تسيطر عقليا على موضوع معين بهدف ا
العلماء بأن اصل المعرفة  يقّر والفلاسفة بعد ذلك في تصورهم لفعل المعرفة، ففي الوقت الذي

هو البناء العقلي للموضوع، ذلك البناء الذي يزداد دقة وتحديدا بفضل تطور المناهج والمفاهيم 

                                                           
 .33ص المرجع سبق ذكره،   1



 

7 

لاسفة ينصرف إلى مسائل عامة تتعلق بالمعرفة العلمية عبر تاريخ العلم نفسه، نجد أنّ همّ الف
 .1مثل إمكان قيامها أصلا وطبيعتها وحدودها ووسائلها

 فهل يمكن الوصول إلى المعرفة؟
 نظرية المعرفةو (Epistémologie) الإبستمولوجيامن المهم التمييز بين مفهومي 

(Théorie de la connaissance)كال المعرفة ل أش؛ فبينما تعنى نظرية المعرفة بك
، باعتبارها الأداة المركزية نقد المعرفة العلميةبستمولوجيا تركز تحديدًا على البشرية، فإن الا

رة نظرية معرفة لفهم كيفية تشكّل العلم وتقدّمه، وبالتالي فهي مدخل أساسي لتحقيق وبلو 
 .2ومبرّرة متماسكةو عقلانية 

عد مرادفًا لمصطلح "نظرية المعرفة"، مولوجيا عند الإنجليزيين يُ بستغير أن موضوع الا
مولوجيا أحد فروع الفلسفة بستالايقول رونز: " ،النقدية المشار إليها عند لالاندوهي الدراسة 

ميزون بين أما الألمان فهم ي ،"الذي يبحث في أصل المعرفة وتكوينها ومناهجها وصحتها
علوم جميعها، وأن التمييز بين مولوجيا كونهم يعنون بها فلسفة النظرية المعرفة والابست

، لكونها لا يمكن دائمًا ضبطه بدقةوفلسفة العلوم  بستمولوجيا والميتودولوجيا ونظرية المعرفةالا
أنه مجرد ابتداع  جميعًا متداخلة ومتشابكة. فنظرية العلم هي عبارة عن تفكير فلسفة العلم أي

منهجًا، ومن الفلسفة فكرًا، وهي دراسة مولوجيا مجال بحث يأخذ من العلم بستذاتي عقلي، والا
للمعنى التاريخي للنظرية العلمية، وكذلك للمعنى الذي تحدده الوقائع العلمية في النظريات 

 .3والقوانين، وتداخلاتها المتعلقة بالمعرفة العلمية

                                                           
، مطبوعات الجامعة، ص. 1977بلانشيه(،  ولوجيا(، مترجما )روبيرحسن عبد الحميد، نظرية المعرفة العلمية )الابستم  1

13. 
المجلة الجزائرية ، "هيام بن فريحة، "الإبستمولوجيا والتحليل المركب للمفاهيم والظواهر في العلوم السياسية والعلاقات الدولية 2

 .129(، ص 2017)جوان  13، العدد للسياسات العامة
)مذكرة ماستر في الفلسفة، جامعة ابن خلدون  القطيعة الإبستيمولوجية عند غاستون باشلار، نوقاس خدومة ورياح خيرة  3

 .7م(، ص. 2015تيارت، 



 

8 

 بستمولوجياوالا المعرفة نظرية بين العلاقة الثلاث حول : الاتجاهات01 الشكل
 الاتجاه  علاقة؟ال يالرأ التبرير

 الفلسفية المعارف دائرة تقول
 :(1967) البريطانية

 نظرية هي بستمولوجياالا"
 دراسة وتتناول ،"المعرفة
 وحدودها، المعرفة، طبيعة
 .وأسسها

 هي بستمولوجياالا
 أو المعرفة نظرية
 لها مرادفة

 التحليلي الاتجاه نعم ✅
 الكلاسيكي الفلسفي

)الفلاسفة الناطقون 
 نجليزية(بالا 

 اعتبار يعارضون
 لنظرية مرادفة بستمولوجياالا

 تتناول أنها ويرون المعرفة،
 أكثر العلمية المعرفة تطور
 .الفلسفية من

 يكون أن يرفض
 علاقة بستمولوجياللا

 بنظرية مباشرة
 الفلسفية المعرفة

 الوضعي الاتجاه لا ❌

 ولكن علاقة بوجود يقرّون
 بستمولوجياالا أن يؤكدون

 العلم، بسبب تاريخيًا رتتطو 
 لنظرية مطابقة وليست
 .التقليدية المعرفة

 وجود علاقة يرى
 بين مباشرة غير

 المعرفة نظرية
 مع بستمولوجياوالا

 المفاهيم تطور

 /جزئيًا
 غير بشكل
 مباشر

 وسطي أو تركيبي اتجاه

نظرية من إعداد الأستاذة بالاعتماد على ما ورد في كتاب: حسن عبد الحميد،  المصدر:
(، 1977ية، مطبوعات الجامع) بلانشيه(، المعرفة العلمية )الابستمولوجيا(، مترجما )روبير

 .15-13ص ص. 

 



 

9 

 المعرفة:مصادر 
من أين نعرف؟ ما الأصل الذي يُعتمد عليه في توليد المعرفة: الحواس؟ العقل؟ الحدس؟ 

 التجربة؟ النص؟
 ز دعاتها:الجدول التالي يوضح باختصار مصادر المعرفة وأبر 

 
 : مصادر المعرفة02 الشكل

 المصدر  الممثلون  الفلاسفة التعريف
 فقط الحواس من تبدأ المعرفة

 مرّ  وقد إلا العقل في شيء لا
 .بالحس

 الحسية التجربة بيكون هيوم، ديفيد لوك، جون
Empiricism 

 

 العقل من نابعة المعرفة
 كالرياضياتة القبلي والمبادئ
 .والمنطق

 العقل سبينوزا ليبنتز، ديكارت،
 Rationalism 

 مباشر بشكل تأتينا المعرفة
 (.تأمل تصوّف،) وباطني

 التصوف برجسون، الغزالي،
 الإسلامي

 الإشراق أو الحدس
 Intuitionism 

 مصدر من تُكتسب المعرفة
 النص) معصوم خارجي
 (.المقدّس

 الوحي أو النقل اللاهوت الفقهاء، الكلام، علماء
 Revelation 

زكي نجيب محمود، نظرية المعرفة، )القاهرة:  من إعداد الأستاذة بالاعتماد على:المصدر: 
 .59-35(، ص ص. 1956وزارة الإرشاد القومي، 

 
 



 

10 

 :)العوالم الثالث( أركان نظرية المعرفة
 3 إلى الاشارة يتضمن ومدلولاتها معانيها تعدد أو المعرفة نظرية في البحث أصبح

 :يوهقا لما جاء به كارل بوبر وف أساسية اصرعن
 والتي نعني بها الباحث )الانسان( العارفة الذات وجود 
 الخارجي وهو ما يتضمنه العالم المعروف الشيء أو موضوع وجود 
 1المعرفة وهي كل ما تنتجه الذات العرفة من معارف. 

 ولما نطبق على علم السياسة وموضوعاته نجد:
 (:أو المفكر السياسيالذات العارفة )الباحث السياسي  .1

الفرد الذي يقوم بملاحظة الواقع السياسي في علم السياسة تمثل الذات العارفة 
تى صانع ، سواء كان باحثاً أكاديميًا أو مفكرًا أو محللًا سياسيًا أو حوتحليله وتفسيره

 قرار.
 (الموضوع المبحوث )الواقع السياسي الخارجي أو الظاهرة السياسية .2

السلطة والدولة  :ا يتصل بالحياة السياسية في العالم الواقعي، مثلوهو يشمل كل م
قات لعلاا، الأحزاب، الرأي العام، الانتخاباتو  المؤسسات السياسية والدستورية، والحكم

والمعروف أن الظاهرة السياسية لها خصوصية تميزها عن ، الدولية والنظم السياسية
 جتماعية، كالتعقيد والتكرار والتجدد.والابقية الظواهر في العلوم الإنسانية 

 (:المعرفة السياسية )النتاج المعرفي الذي تنتجه الذات حول الموضوع .3
 ة...(اسية )مثل الواقعية، الليبرالينظريات سي :وهي تمثل ما يكتبه الباحث أو ينتجه من

 (.نماذج تحليلية )كالنظم، الخيارات العقلانية، التحليل المؤسساتيأو 
 

                                                           
، السنة أبستمولوجيا علم السياسة: محاضرات ألقيت على طلبة السنة الثانية علوم سياسية، جذع مشتركوليد شملال،  1

 .12لوم السياسية والعلاقات الدولية، ص. ، كلية الع3، جامعة الجزائر 2019/2020الجامعية 



 

11 

 لابستمولوجيا مع المفاهيم ذات الصلة:تداخل ا
 علم المناهج :Methodologyالميتودولوجيا: 

لم من بدء وهي تدل على جملة العمليات العقلية والخطوات العملية التي يقوم بها العا
من أجل كشف الحقيقة والبرهنة عليها. فإذا كانت  الانتهاء منهعمله أو بحثه حتى 

لمبادئ العلوم وفروضها ونتائجها لتحديد قيمتها وحصيلتها  الإبستمولوجيا تتناول النقد
الموضوعية كما يقول لالاند، فإن الميتودولوجيا تقتصر فقط على دراسة المناهج العلمية 
دراسة وصفية تحليلية لبيان عملية الكشف العلمي، وطبيعة العلاقة التي تقوم بين الفكر 

ليل، فمستوى التحليل في الميتودولوجيا مقصور والواقع. ويوجد فرق بينهما في مستوى التح
في الغالب على الدراسة الوضعية، في حين أن الإبستمولوجيا فهي مستوى البحث النقدي 
الذي يتجاوز مجرد الوصف، ليشمل تقييم المناهج، وتحليل شروط المعرفة، وفحص مدى 

 .1موضوعيتها وصلاحيتها
 علم الوجود Ontologyالأنطولوجيا: 

الأنطولوجيا والإبستمولوجيا مجالين أساسيين في الفلسفة، يختلفان من حيث تُعد 
ن تقاطعا في بعض الطروحات. فالأنطولوجيا تبحث في طبيعة الوجود،  الموضوع والاهتمام، وا 
وتهتم بالتمييز بين ما هو موجود وما هو غير موجود، كما نجد عند بارمنيدس وأفلاطون 

لأسئلة حول الكينونة، والعدم، والجوهر. أما الإبستمولوجيا، فهي وكانط وليبنتز، حيث تُطرح ا
مكانياتها ومصادرها وحدودها، أي أنها  نظرية المعرفة التي تهتم بدراسة شروط المعرفة وا 

وتبرز العلاقة بين المجالين بشكل خاص في النقاش الحديث، حيث  "كيف نعرف؟".تسأل: 
ا "كواين"، والتي ترى أن المعرفة لا تحتاج إلى ظهرت الإبستمولوجيا المتطبعة كما طرحه

تبرير ميتافيزيقي خارجي، بل تعتمد فقط على المنهج العلمي التجريبي، رافضةً بذلك الطابع 
المعياري الذي ميز الإبستمولوجيا التقليدية. في المقابل، ظلت الأنطولوجيا وفية لأسئلتها 

                                                           
 .16مرجع سبق ذكره، ص.   1



 

12 

بين المجالين أقرب إلى التوتر الفلسفي بين من  ما يجعل العلاقةو الميتافيزيقية حول الوجود، 
 .1يؤسس المعرفة على الوجود، ومن يؤسسها على المنهج والتجربة

 علم القيم Axiologyالاكسيولوجيا: 
يعد مبحث القيم والذي يطلق عليه بـالإكسيولوجيا من المباحث التي تتعرض لدراسة 

ث ى الجميع لتحقيقها في حياتهم، وثمة ثلاالمثل العليا، والكشف عن ماهيات القيم التي يسع
 .قيمٍ أساسية هي: )الجمال، والخير، والحق(، ولكل واحدة منها علم خاص يدرس موضوعاتها

إن الإكسيولوجيا يراد بها: العلم الذي يبحث فيما هو)قيّم( و)ثمين( و)جديد(، وتكون 
ث أخلاقي تدرس مشكلتي الخير الفلسفة المتصلة به هي فلسفة القيم أو نظرية القيم، وهي مبح

والشر، وتطرح مسائل أساسية تتعلق بهما من حيث المفهوم، والصفاتية، والوعي، والمصدرية، 
 .2والتطبيق

 العلاقة بين الإبستمولوجيا )نظرية المعرفة( والأكسيولوجيا )علم القيم( تكمن في أن
يا فالإبستمولوج .الفرد أو المجتمع المعرفة ليست محايدة دائمًا، بل تتأثر بالقيم التي يتبناها

خلاقية ل الأكسيولوجيا مدى خضوع هذه المعرفة للقيم الأكيفية إنتاج المعرفة، بينما تساء تدرس
 .أو الأيديولوجية

 ابستمولوجيا علم السياسة:
طبيعة هي عبارة عن دراسة نقدية للمعرفة السياسية، وفي هذا السياق نطرح أسئلة حول: 

ة عبر الدراس سية؟ مدى علميتها؟ وهل يمكن تحقيق المعرفة السياسية؟ المعرفة السيا
من  النقدية لموضوعات علم السياسة وللمناهج )استقرائية، تجريبية( والنظريات )كنقدها مثلا

 حيث افتراضاتها ومبادئها ومعرفة حدودها المعرفية(.

                                                           
 .18، ص. سبق ذكرهمرجع   1
، تم الاطلاع يوم: 04/11/2024ليث العتابي، مدخل عام الى القيم او الاكسيولوجيا، معهد الدراسات الدينية والفلسفية،   2

 ، في:25/06/2024
http://bit.ly/3TIrnA7 



 

13 

أمثلة فقط –تصار فمثلا نختار بعض من نظريات العلاقات الدولية ونطبق عليها باخ
 ما يلي: -لأن التطبيق يتعدى هذا التحليل

 أمثلة تطبيقية :3 الشكل
 النقد النظرية

نتساءل ، فتجاهل القيم والأخلاق وأن الدول دائما هي فواعل عقلانية النظرية الواقعية
أسباب الحروب والنزاعات؟ وعن التسارع الرهيب في سباقات حاليا عن 

 التسلح الذكية؟
أفرطت في التفاؤل بدور التعاون والمؤسسات الدولية في تحقيق السلام،  ية اللبراليةالنظر 

وأن المنظمات الدولية تخفف من حدة فوضوية النظام الدولي لكن 
التساؤل المحوري يدور حول فشل هذه المنظمات في التعامل مع الحرب 

 في غزة؟
ويعتبر أن الفقر مثلا هو من  يتحدث عن العنف البنيوي والثقافي جنظرية جون غالتون

الأسباب الكامنة لبروز الازمات والنزاعات فهل الفقر يكون نتيجة لعنف 
 بنيوي أم لظروف اجتماعية واقتصادية؟

 الجدول من إعداد الأستاذة. المصدر:
 
 
 
 
 
 
 



 

14 

 جدلية الشك المعرفي واليقين الابستمولوجيالمحور الثاني: 

 كارت والغزالي(ديمقارنة بين في بناء المعرفة )

ا يمكن له أن يكون منهج الشك من أبرز مباحث الفلسفة بمختلف نواحيه، وكم دّ يع
، فهو قادر على أن يكون عملية منظمة يقوم بها الفرد أملًا في الوصول عملية عشوائية

لمعرفة صحيحة خالية من الشبهة والريب. ويعد الشك المنهجي الذي ينافي الشك المطلق 
ن كان  عنه نىمبحثاً لا غ دراك اليقين. وا  لأي مفكر عن معرفته واستعماله للوصول للحقيقة وا 

لا يؤدي لمعرفة مفيدة حقيقية، الشك بمعناه العام مذموماً وغير مجدياً في الفلسفة والفكر، و 
اصة للمعارف فإ ن نموذج الشك القائم على المنهجية قد شكل المثال الأبرز للأداة المحَّ

الوصول للحقيقة، وتتجلى هذا المنهجية في مضمون الكثير من العلوم والسالكة سبيل 
 . 1والمعارف التي وصل إليها العلماء والفلاسفة

ويحوز الغزالي مكانة كبيرة في مختلف العلوم والبيئات لما قدمه من تراث ثري في شتى 
رز من تبنى العلوم من الفلسفة والمنطق والتصوف والفقه الإسلامي وغيرها. ويعتبر من أب

المنهج الشكي ومضى على منواله، إذ نرى تجليات ذلك في كتابه "المنقذ من الضلال" الذي 
لخص فيه تجربته مع الشك ورحلة معاناته بين المعارف والمسالك راجياً الحقيقة الصحيحة 
 والطريق المستقيم. وبعد خمسة قرون تقريبًا من وفاة الغزالي برز هذا المنهج من جديد على
يد الفيلسوف الفرنسي رينيه ديكارت، أحد أعلام الفلسفة الفرنسية وروادها، والذي كان له أيضاً 
حضور في العلوم الرياضية والطبيعية والطب. وقد تبنى هذا المنهج في ظل النهضة الفكرية 
الأوروبية، في خضم انتشار الشك المطلق لدى الكثيرين من أقرانه. ويتراءى لنا استعمال 

                                                           
، 2023، 10، العدد  ATEBE،""المنهج الشكي بين المنقذ من الضلال للغزالي ومقال عن المنهاج لديكارتبلال الفقيه،   1

 https://doi.org/10.51575/atebe.1391291.. 2ص. 

https://doi.org/10.51575/atebe.1391291
https://doi.org/10.51575/atebe.1391291


 

15 

ارت لمنهج الشك المنهجي من خلال كتابه "مقال عن المنهاج" الذي يشبه في أسلوبه ديك
 .1ذا الموضوع كتاب المنقذ للغزاليوتناوله له

 تعريف الشك:
على أنه ذلك التوجه الذي يقود صاحبه إلى الارتياب  Skepticism يمكن تعريف الشك

صحتها، والتشكيك في مدى وعدم الأخذ بادعاءات المعرفة، وذلك من خلال الطعن في 
موثوقيتها، إلى جانب السعي المتواصل للوصول إلى الحقيقة، وعدم الرضا بالواقع، 
والمتشككين الفلسفيين بطبيعتهم قد لا يقبلون فكرة وجود المعرفة من الأساس، باستثناء ما 

ا، وللشك يمكن إثباته بالتجربة العملية، التي تؤتي نتائج محسوسة يمكن مشاهدتها لتصديقه
في الفلسفة أهمية كبيرة، تتمثل في تحفيز الأفكار والمعارف الجديدة، التي تسعى جميعها 

 .2لإيجاد تفسيرات للحقيقة
 أنواع الشك:

يحظى الشك في الفلسفة بمكانة مهمة، وتشير إحدى التعريفات إليه في السياق الفلسفي 
رد رٍ وعمق تفكير، ولا يكون هذا الفعلى أنه "موقفٌ عقلي"، يتوصل إليه الفرد بعد طول تدب

لتردد ا، بمحض اختياره، ويُقصد بهذا التردد بين "نقيضين"جاهلًا بما يشك فيه، ولكنه يختار 
ودون أن ، دون أن ترجح كفة عقله لأحدهما دون الآخربين النقيضين أن يقف بين أمرين، 

 ، فهما نوعان:وبالنسبة لأنواع الشك يصدر أحكامه عليهما؛ رفضًا أو قبولًا،
 يُعرف على أنه شكٌ حقيقي، يتسم بأنه مطلقٌ وهدّام، وتكون الغاية الشك المذهبي: -

 منه الشك فقط.

                                                           
 . 2ص. مرجع سبق ذكره،   1
 ، في:29/08/2022في الفلسفة،  ضحى الطلافيح، تعريف الشك  2

http://bit.ly/3TuOqhI 



 

16 

هو على العكس من النوع الاول إذ يُهدف  الشك المنهجي )الاكاديمي والمعرفي(: -
والمعرفة بشكلها الحقيقي، ويُعرف الشك المنهجي على  اليقينمنه إلى الوصول إلى 

منهج" يتولى الفيلسوف، أو الباحث، تطبيقه وفرضه على ما يمتلكه من معلوماتٍ أنه "
وأشكال معرفة، بمحض إرادته وذلك لاختبارها، من أجل التخلص من الأضاليل، 
والمغالطات، والأكاذيب، وغيرها من الشوائب التي قد تكون في عقله، ويسعى 

عقله على التحليل والنقد، حتى الفيلسوف كذلك، من خلال الشك المنهجي إلى تدريب 
يغدو قادرًا على إقامة قضايا يقينية، اعتمادًا على مبادئ أولية مميزة وواضحة، يتوصل 

 .1إليها عبر إجراء النقاشات بخصوص مبادئ أولية سابقة
 خصائص الشك المنهجي:

 يعتبر الشك المنهجي "منهجيًا" بطبيعته؛ لأنّ من يخوض به يتبناهُ كمنهجٍ  منهجي: -
 .خالصٍ للتفكير فقط، ولا يتباهُ كمذهبٍ يسير على خطاه في جميع جوانب حياته

الشك المنهجي مؤقت؛ لأن دوره ينتهي عندما يحقق الفرد الذي يتبناه غايته،  مؤقت: -
 .والتي تتمثل في التوصل إلى اليقين

الشك المنهجي ليس غاية يُطمح لتحقيقها؛ بل هو محض "وسيلة" مؤقتة  ليس غاية: -
 .هدف منها تحقيق غاية اليقين والوصول إليهيُ 
ي كما ذكرنا سابقًا، فإن الغاية الرئيسية من الشك المنهجي ه الوصول إلى اليقين: -

، الوصول إلى اليقين، ولهذا، فإنّ الفيلسوف عندما يبدأ بالشك، فإنه ينتهي باليقين
 واليقين هو العلم الذي لا يشوبه شك وهو نقيض الشك.

                                                           
 ، في:09/03/2023ضحى الطلافيح، ما هو الشك المنهجي،  1

http://bit.ly/4lAZXru 



 

17 

المنهجي ليس هدامًا، بل هو بناء، باعتبار أنه يُشجع الفرد على التدقيق،  الشك بنّاء: -
والنظر، والبحث، وهو بهذا الشكل ينفع الفرد الذي يتبناه، ويساهم بما فيه خيرٌ للمجتمع 

 .1والحضارة ككل
 مظاهر منهج الشك عند أبو حامد الغزالي:

 :الشك في التقليد .1
الفرد من معارف عن طريق التقليد، من أجل  هلالغزالي إلى أهمية فحص ما يحص يشير

التمييز بين ما هو صحيح منها وما هو باطل، سعيًا للوصول إلى قناعة عقلية تؤهله إما 
لقبول هذه الموروثات بعد التوثق منها، أو لرفضها بعد التحقق من بطلانها. وقد كان التقليد، 

ن، إذ تحول إلى أداة لتعميق الخلاف خصوصًا في عصر الغزالي، منتشرًا بشدة بين المسلمي
والعداوة بسبب التعصب للمذاهب والآراء. دفع ذلك الغزالي إلى التمرد على هذا النمط، 

ويستحضر الغزالي في هذا السياق حال الأمم التي  .ومحاولة الوقوف على حقيقته وجدواه
نما لأنهم وجدوا آباء هم على ملة معينة، أعرضت عن دعوات الأنبياء لا بدليل أو حجة، وا 

نا على آثارهم فقلّدوهم دون تمحيص، كما أشار القرآن الكريم: " إنا وجدنا آباءنا على أمة وا 
 .2، حتى لو كان أولئك الآباء لا يعدلون ولا يهتدونمقتدون"

 :ويقول الغزالي في المنقذ من الضلال
ريعان عمري... وكان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبي وديدني من أول أمري، و " 

حتى انحل عني رباط التقليد، وانكسرت العقائد الموروثة، إذ رأيت صبيان النصارى لا يكون 
ليهودية، وصبيان المسلمين ون إلا على اؤ النصرانية، وصبيان اليهود لا ينشلهم نشوء إلا على 

ضت فيه ون إلا على الإسلام... فقلت في نفسي: إن الحق في التقليد المجرد تعار ؤ لا ينش
 .3الأديان، ولا بد من البحث عن الأصل، والتمييز بين العقائد الموروثة والعقائد الحقة"

                                                           
 .سبق ذكرهمرجع   1
 .90بلال الفقيه، المرجع سبق ذكره، ص.   2
 مرجع نفسه.  3



 

18 

 :ياتالشك في الحسّ  .2
كن أن توصّل الغزالي إلى أن الحواس ليست مصدرًا موثوقًا دائمًا للمعرفة اليقينية، إذ يم

 :تخدع وتضلل. لذا بدأ يشكّ في صدق دلالاتها، قائلاً 
بالحواس؟ وأقواها حاسة البصر، وهي تنظر إلى الظل فتراه واقفًا غير  من أين الثقة" 

تعرف أنه متحرك".  –بعد ساعة  –متحرك، فتحكم بنفي الحركة، ثم بالتجربة والمشاهدة 
 .1وبذلك رفض التسليم المطلق للمحسوسات بعد أن تأكد من قدرتها على خداع الإنسان

 :الشك في العقليات .3
ءل ي الحواس، انتقل الغزالي إلى اختبار العقليات والأوليات، وتسابعد أن تزعزت ثقته ف

ال قإن كانت هذه المعارف العقلية آمنة من الشك كما يُعتقد. ولكنه راوده الشك مجددًا حين 
 :لنفسه

 !هل تأمن أن تكون خدعتك العقليات كما خدعتك المحسوسات؟"
صحة  خيالات وأوهام، ما جعله يشكّ فيوشبّه ما يدركه العقل أحيانًا بما يراه النائم من 

 .سياتالعقليات كما شك في الح
لكن الغزالي لم يستمر في هذا الشك المطلق طويلًا، إذ رأى أن الشك الكلي أمر 
مستحيل، ولا يمكن إنكاره إلا بالاعتماد على مبادئ عقلية أولية ضرورية، تكون قاعدة للمعرفة 

 .2ا لتحوله نحو التصوف واليقين القلبياليقينية لاحقًا، وهو ما مهد لاحقً 
مرحلة يمثل الشك المنهجي لدى الإمام أبي حامد الغزالي  من خلال هذا يتبين أن       

وقد تبنى الشك لا  ل،المنقذ من الضلاتأسيسية في مشروعه المعرفي، كما عرضها في كتابه 
ن المعرفة الحقيقية والظنية، بوصفه موقفًا عدميًا، بل كوسيلة منهجية تهدف إلى التمييز بي

 .في سبيل بناء يقين راسخ

                                                           
 .91، ص. سبق ذكرهمرجع   1
 مرجع نفسه. 2



 

19 

مصادر لبدأ الغزالي بمراجعة شاملة  :الشك في المعارف الحسية والعقليةفقد انتقل من 
اع. المعرفة المعتمدة، فطعن في موثوقية الحواس، مستعرضًا أمثلة على قابليتها للخطأ والخد

ثلها ملًا عن مدى يقينها، وراوده احتمال أن تكون كما شك في المبادئ العقلية الأولية، متسائ
ك الشمثل الأحلام في المنام، مما أدخله في أزمة معرفية حادة تمثلت في الوقوع في حالة من 

 .الكلي أو السفسطة
يث أفضى هذا الشك الواسع إلى انسداد في الأفق المعرفي، ح :أزمة التيه المعرفيإلى 

ن ادئ الأولية يمنع من إقامة أي برهان عقلي، إذ أن البرهاأدرك الغزالي أن الشك في المب
نفسه يحتاج إلى مقدمات يقينية. وقد وصف هذه المرحلة بأنها مرض معرفي عميق لم يجد 

 .له شفاءً في أدوات العقل المجرد وحدها
تمثلت نقطة التحول في تجربة الغزالي بحدوث ما أسماه "نورًا  :الحل عبر النور الإلهي

الله في القلب"، وهو تجربة وجودية باطنية أعادت له الثقة بالضروريات العقلية، دون  يقذفه
المرور بسلسلة من الأدلة المنطقية. وهكذا انتهى إلى القناعة بأن العقل وحده لا يكفي، بل 

 .1تأييد إلهي وبصيرة روحيةيحتاج إلى 
 :يمكن القول إن الشك المنهجي عند الغزالي     
 لتصفية المعارف وتمييز الصواب من الخطأ ةأداة معرفي. 
 لا يهدف للهدم بل لإعادة التأسيسمؤقت ومنظم ،. 
  نقد العقل والحس والتقليديقوم على. 
  يجمع بين العقل والإشراق الصوفي يقين مركبينتهي إلى. 

 ت:ر االشك المنهجي عند ديك
ز به من بداهة ووضوح لقد انبهر " ديكارت " بعلم الرياضيات منذ صغره وذلك لما تتمي

مع المعرفة  ودقة في النتائج كما حاول أن يحدث ثورة أو بالأحرى ما يسمى بالقطيعة

                                                           
 .93-91. ، ص صسبق ذكرهمرجع   1



 

20 

 هوذلك بوضع منهج جديد يقي الفكر من الوقوع في الخطأ، فالخطأ حسب، ومنهجهاالكلاسيكية 
ق عليها في القوة التي يطلالأشياء توزعا بين الناس( هذه ) أعدللا يعود إلى العقل باعتباره )
نما يعود إلى الطريقة التي ، واحدة بالفطرة عند جميع الناس(الحقيقة اسم العقل أو النطق ، وا 

. ولذلك نجده عندما مارس الشك في عن الحقيقة يسلكها كل فرد في توجيه ذهنه أثناء بحثه
أن لا شيء في المعرفة البشرية مطلق ، وأن بداية منهجه الفلسفي، وضع نصب عينيه : 

 .1لا طريقة من الطرق التي توصل إليها القدماء معصومة ، بل الكل يخضع للفحص
 :ديكارت الشك عندمظاهر 

رأى ديكارت أن العقل في ذاته ليس المشكلة، بل المشكلة تكمن في كيفية استخدامه. 
 بناءلذلك، اعتمد على الشك المنهجي كوسيلة لتحرير العقل من الموروثات والآراء الزائفة، ول

 .ة ضرورية لبلوغ الحقيقةخطو  –ي نظره ف –معرفة يقينية. فالشك 
 (اليقين) هدف الشك: 
أكد ديكارت أن الشك ليس غاية في ذاته، بل وسيلة للوصول إلى معرفة راسخة لا  

تقبل الشك. فقد أراد أن يؤسس العلوم على "صخر ثابت" لا على "رمال متحركة"، أي على 
 .2دحضمبادئ يقينية غير قابلة لل

 الشك في الحواس: 
بدأ ديكارت بالتشكيك في الحواس، باعتبارها مصدرًا غير موثوق للمعرفة، فهي خادعة 
ومحدودة. وهذا جعله يستبعد الحس كمصدر أساسي لليقين، مشيرًا إلى أن الحكمة تقتضي 

 .3عدم الثقة في من خدعنا مرة
 الكوجيتو اليقين العقلي:  

                                                           
لخضر حميدي، دراسات وابحاث في الفلسفة الغربية الحديثة والمعاصرة، دار صبحي للطباعة والنشر، خوني ضيف الله، و 1

 .15ص.  ،2014الجزائر، 
 .مرجع نفسه 2
 .مرجع نفسه 3



 

21 

ديكارت إلى حقيقة لا تقبل الشك: الكوجيتو )أنا أفكر وسط هذا الشك الجذري، توصل 
ل إذن أنا موجود(، وهي الحقيقة الأولى اليقينية التي لا يمكن دحضها، لأنها تنبثق من فع
ل التفكير ذاته. اعتمد ديكارت بعد الكوجيتو على الأفكار الفطرية كحقائق عقلية أولى، مث

ارها اعتبارها لا تعتمد على الحواس ولا يمكن إنكفكرة الكائن الكامل، والحقائق الرياضية، ب
 .عقليًا
 المنهج العقلي:  

 :صاغ ديكارت منهجًا فلسفيًا عقلانيًا مكونًا من أربع قواعد
 :قبول ما يبدو واضحًا بذاته قاعدة البداهة. 
 :تقسيم المشكلة إلى أبسط عناصرها قاعدة التحليل. 
 :الأعقد ترتيب الفكر من الأبسط إلى قاعدة التركيب. 
 :مراجعة كاملة لكل خطوات الاستدلال قاعدة الإحصاء. 
 أكد ديكارت أن العقل هو أعدل الأشياء توزيعًا بين الناس،  :العقل كمصدر للمعرفة

وأنه الميزان الذي تُوزن به المعرفة. لكن لا يكفي أن نملك عقلًا جيدًا، بل يجب توجيهه 
 .1بمنهج سليم لضمان إنتاج معرفة صحيحة

 يما يلي مقارنة بين الشك المنهجي عند الغزالي وديكارت:وف
 
 
 
 
 
 

                                                           
 .48-18، ص ص. سبق ذكرهالمرجع   1



 

22 

 : مقارنة بين الشك المنهجي عند كل من ديكارت والغزالي4 الشكل
 

 وجه المقارنة ديكارت الغزالي
 والعقليات الحواس في الشك

 .الديني اليقين إلى للوصول
 معرفة لبناء المعارف جميع في الشك
 .عقلية يقينية

 لاقنقطة الانط

 مصدر الشك .علمي منهج ضمن واعٍ  فلسفي قرار .وفكرية روحية ذاتية تجربة
 ولا تخدع الحواس أن يرى
 .عليها الاعتماد يمكن

 تمنح ولا خادعة الحواس أن يؤمن
 .يقيناً 

موقفه من 
 الحواس

 وبلوغ التقليد من التحرر
 .الإيماني اليقين

ن الهدف م .الثابتة العقلية الحقيقة إلى الوصول
 الشك

 قلبه، في الله قذفه إلهي نور
 .يقينياته عرف به

 نتيجة الشك .موجود أنا إذن أفكر أنا :الكوجيتو

 الله إلى الموصلة المعرفة
 .والنبوة

 والأفكار العقل على المبنية المعرفة
 .الفطرية

المعرفة 
 اليقينية

 التحليل،ي )رياض عقلي منهج .وعقلية صوفية تجربة
 ء(الإحصا ة،البداه التركيب،

 المنهج

 موثوق كطريق مرفوضة
 .للمعرفة

المعرفة  .العلم لبناء كبداية كلياً  مرفوضة
 الحسية

 البديل المعرفي .الرياضي والمنهج الفطري العقل .والعقل الرباني الإلهام
 : من إعداد الأستاذةالمصدر

 



 

23 

ل أمثلة عن الشك وحتى يفهم الطلبة بشكل جيد موضوع الشك المنهجي نورد في هذا الجدو 
 في مبادئ وافتراضات بعض النظريات السياسية:

 : أمثلة تطبيقية5 الشكل
 

 السياسية النظرية الشك موضع
 القيم وتُهمل القومية والمصلحة القوة على التركيز في تبُالغ

 .والأخلاق
 .واقعي غير أمر وهو دائمًا، عقلانية الدول أن تفترض

 الواقعية النظرية

 .المتكررة الصراعات رغم وممكن، دائم الدولي التعاون أن تفُترض
 .الاستعمارية والمصالح الاقتصادية القوى تأثير تُغفل 

 الليبرالية النظرية

 .فقط طبقي اقتصادي منظور من السياسية الظواهر كل تفسر
 .مؤثرة كعوامل والهوية والدين الثقافة تتجاهل 

 الماركسية

 مع والهوية، الخطاب على التركيز في بالمبالغة أحيانًا تتُهم
 .التنبؤية القدرة في ضعف

 .صلبة مادية تحليل أدوات إلى تفتقر 

 البنائية النظرية

 أو واضحة بدائل تقديم دون ولكن النظريات كل تفكيك إلى تعمد
 .عملية

 .أحيانًا والمثالية بالتجريد تتُهم 

 النقدية المدارس

 شيء، كل تفسير في لعالميا الرأسمالي النظام مركزية تفترض
 .الثقافية والخصوصيات المحلية السياقات يغفل قد مما

 النظام نظرية
 العالمي
 الأستاذة.من إعداد المصدر: 

 



 

24 

المحور الثالث: تطور علم السياسة حسب مبدأ التراكمية 

 المعرفية

من المراحل يُفهم باعتباره سلسلة  التراكمية العلميةإن تطور علم السياسة وفقًا لمفهوم 
المتتالية التي تُراكم فيها المعارف والمناهج، بحيث لا يتم إلغاء المرحلة السابقة تمامًا، بل 

 يُبنى على ما سبق تطويرًا أو تصحيحًا أو تجاوزًا. 
شهد علم السياسة تطورًا ملحوظًا عبر العصور، متجسدًا في مبدأ التراكمية المعرفية، فلقد 

على ما سبقها  التدريجي في المعرفة من خلال بناء النظريات الجديدةالذي يُشير إلى التقدم 
قد بدأت الدراسات السياسية في العصور القديمة كجزء من الفلسفة و من أفكار وتجارب. 

الأخلاقية والعملية، كما هو الحال في كتابات أفلاطون وأرسطو، الذين وضعوا أسسًا لفهم 
الزمن، تطورت المفاهيم السياسية عبر العصور الوسطى  الدولة والحكم والمواطنة. ومع مرور

والحديثة، حيث أُضيفت أفكار جديدة تتعلق بالشرعية، والسيادة، والعقد الاجتماعي، كما 
 ظهرت مدارس فكرية متنوعة كالنزعة الليبرالية والماركسية. 

مناهج  في القرن العشرين، شهد علم السياسة تحولًا نحو الطابع العلمي، مع اعتماد
حصائية، مما عزز من موضوعيته ودقته. وبذلك، فإن علم السياسة لم يتطور   فجأةتحليلية وا 

بل جاء كنتيجة لتراكم مستمر للمعارف والأفكار، إذ تتفاعل  وفقا لآراء فلاسفة الاتجاه التراكمي
عقيدات التيارات القديمة مع المستجدات المعاصرة، مما يجعله علمًا حيًّا ومتجددًا يعكس ت

 الواقع السياسي ويستجيب لتحولاته.
يعود الفضل في إرساء علم السياسة كعقل معرفي مستقل أو كتخصص أكاديمي يحظى 

، حيث ساهم "الجمعية الأمريكية لعلم السياسة"عندما تم تأسيس  1903بالاهتمام إلى سنة 
سية بجامعة فتح أول قسم للعلوم السياذلك في إعطاء هوية للحقل، ولكن سبقها ذلك 

سنة  "فرانسيس ليبر"وتعيين أول أستاذ في العلوم السياسية والتاريخ  كولومبيا بنيويورك



 

25 

تميزت كل واحدة منها  خمس مراحل كبرى، وقد مر مسار تطور هذا التخصص عبر 1857
 .1بسعي إلى تطوير مناهجه وتعميق مفاهيمه وتحقيق استقلاله كعلم قائم بذاته

المتمحورة حول الدولة وجعلها مرجعية  "يةتادة "النزعة الدولامرحلة سيالبداية مع 
مسيرة هذا الحقل خلال بواكير سعيه لاكتساب الهيمنة، ثم  رافقت، وهي النزعة التي للتحليل

مرحلة سيادة "النزعة التعددية" وقد برز هذا التوجه مع نهاية العقد الثاني وبداية العقد الثالث 
 باهتمام التحاليل السياسية بفواعل آخرين غير الدولة، ثم مرحلة من القرن العشرين مطالباً 

سيادة "النزعة السلوكية" والتي ظهرت في منتصف القرن العشرين، ثم مرحلة الاتجاه نحو 
وهو ما عرف بمرحلة إرساء علم سياسة جديد، وذلك خلال نهاية الستينات وبداية التسعينات، 

تزامن ظهوره مع  "بُروسترويكا علم السياسة"روف حديثاً بـ ، ثم التيار المعما بعد السلوكية
 .2بدايات القرن الحادي والعشرين

 :Pluralism في مقابل التعددية Statismالنزعة الدولاتية . 1
الدولاتية هي نظرية سياسية تُعلي من شأن الدولة، وتحولها إلى كيان مطلق فوق 

ع جميع الوظائف الاجتماعية تحت إدارة الأشخاص والأحزاب والحكومات، وتدعو إلى وض
الدولة. وقد نشأت هذه النظرية كرد فعل على النظريات الليبرالية والنيوليبرالية التي تنُادي 
بتخلي الدولة عن القيام بأي مهمة اقتصادية أو اجتماعية من جهة، وعلى النظريات الماركسية 

بزوال الدولة. وقد انتقلت هذه النظرية والفوضوية في القرن التاسع عشر التي كانت تنُادي 
 .إلى علم السياسة لتُصبح نزعة سائدة أثّرت على تطور الحقل المعرفي لعلم السياسة

كانت المهمة الرئيسة لعلم السياسة في تلك الفترة إرساء الدولة القومية الموحدة، والمواطنة 
مؤسسات النظام السياسي للدولة، الموحدة، والبحث عن القوانين التي تحكم توزيع السلطة بين 

وبذلك البحث عن النصوص الدستورية. فهي تقوم على أهداف معيارية من أجل جعل الأمة 

                                                           
 .50-49وليد شملال، مرجع سبق ذكره، ص ص.   1
 .مرجع نفسه  2



 

26 

تتمتع بإدارة فعّالة وقادرة على تحقيق هذا الهدف. وقد أشار فرانك قودناو إلى أهمية علم 
 .1السياسة في تحقيق إرادة الدولة
حولًا في علم السياسة من التركيز على الدولة ت النزعة التعدديةشهدت مرحلة صعود 

)النزعة الدولاتية( إلى الاهتمام بالمجتمع وفاعليه المتعددين. دعت التعددية إلى دراسة السياسة 
من خلال الواقع وليس من منطلقات معيارية، وسعت لإضفاء الطابع العلمي التجريبي على 

لوكية في تعزيز هذا الاتجاه، خاصة عبر تحليل الدولة والمجتمع. وقد ساهمت الثورة الس
أعمال لازويل وكابلان وترومان، الذين ركزوا على استخدام أدوات تحليلية كمية وتجريبية 
لفهم التفاعلات السياسية. كانت الولايات المتحدة بيئة مناسبة لظهور هذا الاتجاه نظرًا 

يين" الذين رأوا في التعددية تجزئة لطبيعتها التعددية الفعلية، التي تجاوزت توقعات "الدولات
 .2يجب تجاوزها

 –التي روج لها مفكرون مثل "لاسكي" و"فوليت"– التعددية المعياريةرغم ذلك، لم تُحقق 
ثورة معرفية حقيقية، لأنها قوبلت بمقاومة من الاتجاه الدولاتي الذي ظل مسيطرًا على الحقل 

نوع المصالح لا القيم، ما جعله أقرب للطرح الأكاديمي. رأى "كاتلين" أن التعدد يرتبط بت
الدولاتي، رغم أنه عارض ربط علم السياسة بالقيم الاجتماعية. ويرى "قانيل" أن التعددية لم 
تُحدث ثورة حقيقية لأنها لم تؤسس تقليدًا بحثيًا متماسكًا. حتى بعد تراجع الدولة كمفهوم مركزي 

ية أعيد إحياؤها لاحقًا مع كتاب "نهاية الليبرالية" في التحليل السياسي، فإن النزعة الدولات
 .3لـ"تيودور لوي"، ما يوضح أن التوتر بين هذين الاتجاهين ظل قائمًا في بنية علم السياسة

 
 

                                                           
، 3الجزائر: كلية الحقوق والعلوم السياسية، جامعة الجزائر ) مطبوعة في مقياس إبستمولوجيا علم السياسةمة بقدي، فاط 1

 .89(، ص. 2022–2021
 .94-91مرجع نفسه، ص ص.   2
 .مرجع نفسه  3



 

27 

 :Bahavioralismالنزعة التعددية في مقابل السلوكية 
فعة مرا تركيز البحث على "السلوك السياسي"؛ :يمكن تعريف "السلوكية" باعتبارها

تصور  رسالة سياسية فحواها تشجيع "النزعة العلمية"؛ منهجية لصالح "النزعة العلمية"؛
وبالرغم من أن "السلوكيين" يركزون على الفرد باعتباره وحدة  ."تنظيمي لـ"النظام السياسي

للتحليل إلا أنه لم يكن هناك مشكلة في دراسة "الأفراد العاكفين في إطار المجموعة على 
و"دايفيد  Robert Dahl "الأهداف الجماعية"، وقد كان كل من "روبرت داهلتحقيق 
علماء السلوكية في بداياتها خلال الخمسينيات حيث ترأس  David Truman "ترومان

 .1مجلس البحث في العلوم الاجتماعيةلجنة السلوك السياسي التابعة لـ "ترومان"
تعلق بالمصالح لا القيم، أي ذلك التعدد تبنى "الاتجاه السلوكي" التعددية في شقها الم

الذي يقبع تحت مظلة التوافق حول المنطلقات الأسس بين المصالح الاقتصادية المتعارضة. 
ومع وصول الستينيات ظهرت كتابات عديدة تشيد بانتصار السلوكية، وأعطى ذلك انطباعا 

ي إعادة صياغة أجندة بأن "السلوكية" ثورة تحصلت على رضا الأكاديميين بفضل نجاحها ف
 .2البحث، كنتيجة لإسهامات المؤيدين والخصوم على حد سواء

 ،وتبلورت بشكل أساسي في الستينات نشأت المدرسة السلوكية في منتصف الخمسينات
وهدفت إلى إيجاد نظرية تعليلية تفسيرية وتنبؤية. استعمل السلوكيون مناهج علمية وخاصة 

تقديم واختيار فرضيات بشكل مقارن، وقاموا ببناء نماذج  كمية في أبحاثهم، واهتموا في
ونظريات تقوم على فرضيات ومفاهيم محددة بدقة ومترابطة منطقيًا. اهتم السلوكيون بالأنماط 
المتكررة وليس بالحالات الفردية كمحور للبحث، حيث يقوم بناء النظرية حسب السلوكيين 

طلاق الأحكام  العامة، ويقوم هذا بدوره على إثبات الفرضيات. على القدرة على التعميم وا 

                                                           
طلاع يوم تم الا زقاغ، عادل :ترجمة السياسة علم في الرئيسية والتحولات المعرفية الثورات درزيك، س جون  1

 في: ، 06/06/2025
http://bit.ly/4lgMkht 

 مرجع نفسه.  2



 

28 

وظهر التحول مع السلوكية نحو المناهج العلمية القائمة على الإحصائيات، وساهم في ذلك 
 .1كله استعمال الحاسب الإلكتروني والرياضيات

اعتمدت المدرسة السلوكية في كثير من المجالات على النتائج التي توصل إليها علماء 
علماء النفس وعلماء الأنثروبولوجيا الذين درسوا سلوكيات الأفراد والجماعات الاجتماع و 

الاجتماعية. واستفادت من ذلك في بناء نظريات جزئية أو متوسطة في العلاقات الدولية، 
وذلك انطلاقاً من أن سلوكيات الدول هي أساسًا سلوكيات الأفراد والجماعات الرسمية وغير 

 .2الرسمية في تلك الدول
 :نتظامية لذوي النزعة السلوكية فيما يليويحدد "إيستون" الخصائص الا

 أي أن السلوك والنشاطات السياسية للأفراد والجماعات تسير على انتظام :الانتظام .1
 .من شاكلة الظواهر الطبيعية، ويمكن التعبير عنها بالتعميم والنظرية

لمبدأ بالاستناد إلى السلوك أي فحص تلك التعميمات والنظريات من حيث ا :الإثبات .2
 .الذي تتعلق به

وهي وسائل دقيقة لملاحظة وتسجيل النشاطات السياسية وتفسيرها  :الأساليب الفنية .3
 .مثل الإحصاء والرياضيات والحاسب الآلي

تية، لأنهما يسعيان بالبحث لجعله أكثر علمية واجتناب الأحكام الذا :التكميم والقياس .4
 .اض العلمية من البحثويجب تكييفها مع الأغر 

تي أي تحديد القيم والفصل بينها وبين الأحداث، وذلك للتمييز بين القضايا ال :القيم .5
 .تتعلق بالتفسير الأخلاقي وتلك التي تتعلق بالتفسير الإمبريقي لتحقيق الموضوعية

 .أي ترابط أجزاء البحث وتجانسها، ولابد أن تكون مبنية على نظرية :الاتساق .6

                                                           
مطبوعة في مقياس نظرية العلاقات الدولية، السنة الثانية جذع مشترك، كلية الحقوق والعلوم السياسية، أمينة إيجر،   1

 .35 ، ص.2019، 3، الجزائر: جامعة الجزائر 3جامعة الجزائر 
 .مرجع نفسه  2



 

29 

يعني البحث عن المعرفة وكشف الحقائق لذاتها أولًا قبل  :أجل البحث العلم من .7
 .توظيفها لوضع سياسات لحل مشكلات المجتمع

أي تكامل البحث السياسي مع العلوم الاجتماعية الأخرى، لأن موضوعها  :التكامل .8
 .1واحد وهو الإنسان، لذا يجب التكامل بينها لتحقيق الفهم وتعميم التفسير

 :ر من أجل علم سياسة جديد في مقابل السلوكييندعاة مؤتم
تنظيم  1967عام  (APSA) شهد الاجتماع السنوي للجمعية الأمريكية للعلوم السياسية

ما عُرف بـ"المؤتمر من أجل علم سياسة جديدة"، والذي ضم مجموعة من المفكرين والمنظرين 
يودور لوي، مايكل برينت، آلان السياسيين البارزين، منهم: بيتر باكراتش، كريستيان بي، ت

وولف، شيلدون وولين، كما شارك هانز مورغنثاو المعروف بمعارضته لحرب فيتنام. كان 
هدف المؤتمر إعادة إدماج النقاشات المجتمعية الكبرى داخل الحقل الأكاديمي للعلوم 

 .2السياسية، بعدما تم تهميشها تحت تأثير النزعة السلوكية السائدة
ي نقدهم للسلوكية من رؤيتهم لقصورها في معالجة القضايا الاجتماعية فوا انطلق

والسياسية المعاصرة، فطالبوا بعلم سياسة يضع في مقدمة أولوياته التفاعل مع قضايا مثل: 
الحرب، التمييز العنصري، الفقر، البيئة، وحقوق المرأة. وعلى الرغم من أنهم لم يرفضوا 

هجية، فقد دعوا إلى أن تحتل "العلمية" المرتبة الثانية بعد الالتزام بالكامل الأسس العلمية والمن
المجتمعي، معتبرين أن التفسير السلوكي للسلوك السياسي لا يشكل مركز الثقل المعرفي في 

بين الطرفين، عبر الدعوة إلى "ثورة جديدة التوفيق حاول دافيد إيستون لاحقاً  .علم السياسة
دوات السلوكية في خدمة المشكلات الاجتماعية، لكنه لم يفلح في في علم السياسة" تجعل أ

 .3تجاوز الانقسام الحاد

                                                           
أربيل: مركز ) نظرية الواقعية في العلاقات الدولية: دراسة نقدية مقارنة في ضوء النظريات المعاصرةور، محمد فرج أن  1

 .157–156(، ص 2007كردستان للدراسات الاستراتيجية، 
 درزيك، مرجع سبق ذكره. س جون  2
 مرجع نفسه.  3



 

30 

مع مرور الوقت، فقد المؤتمر زخمه وأصبح مجرد قسم من أقسام الجمعية، يموّل لجانه 
ذاتياً. وسخر بعض قادته، مثل تيودور لوي، من هذا التراجع بتسميته بـ"المؤتمر من أجل 

ياسة السياسة". أما المجلة العلمية التي أسسها المؤتمر تحت اسم "علم الس جمعية جديدة لعلم
ن ، فقد ظل تأثيرها محدوداً، ولم تحجز لنفسها مكاناً بي(New Political Science) "الجديد

أبرز الدوريات الأكاديمية في التخصص. ويمكن تلخيص إخفاق "المؤتمر من أجل علم سياسة 
 :تاليةجديدة" وفق المعايير ال

 أنهم لم يتمكنوا من إعادة صياغة أجندة البحث في علم السياسة؛ 
 أن أجندة البحث التي اقترحوها لم يكن معترفا بها في أوساط الباحثين؛ 
  أن المناهضين لهم لم يكن يتعين عليهم تبني صيغة توفيقية، بل اكتفوا بتجاهل طرح

 .1مرمناصري "المؤتمر" ما يدل على ضعف طرح جماعة "المؤت
 :ظهور حركة بريسترويكا في علم السياسة

كرد فعل على ما اعتبره  2000ظهرت "حركة بريسترويكا" في الولايات المتحدة سنة 
بعض الباحثين هيمنة للنموذج الكمي والاتجاه السلوكي الضيق في علم السياسة. بدأت الحركة 

، وانتشر بسرعة 2000أكتوبر  15، نشر في "Mr. Perestroika"بمقال مجهول تحت اسم 
ركزت الحركة على انتقاد النمط السائد في الجمعية الأمريكية للعلوم  بين الأكاديميين.

ومجلتها الرائدة، متهمةً إياها بتفضيل البحوث الكمية والإحصائية على  APSA السياسية
٪ من 53أن نسبة  2009حساب التنوع المنهجي والنظري. وقد بيّنت دراسة نُشرت سنة 

كانت ضمن النموذج الكمي الإحصائي،  2000و 1991بين  APSR لمقالات المنشورة فيا
٪ فقط للمناهج النوعية، وهو ما عُدّ دليلًا على إقصاء الرؤى النظرية والتاريخية 1مقابل 

 .2والنقدية والاجتماعية
                                                           

 .سبق ذكرهمرجع   1
يناير  31) 1، العدد 5، المجلد مجلة آفاق للبحوث والدراسات ".ساحلي، مبروك. "الثورات العلمية في علم السياسة 2

 .711-709(، ص ص. 2022



 

31 

 وقد تمثلت المطالب السبعة للحركة في:
ماكيافيلي" و"جون ستيوارت ميل" في مثل فكر " إدماج النظريات السياسية الكبرى .1

 .الدراسات السياسية
 .في برامج الدراسات العليا الاعتراف بالمناهج النوعية والنظرية .2
 .في الأساليب والمواضيع، بما يشمل قضايا حقوق الإنسان تشجيع تنوع البحوث .3
 .الاهتمام المتزايد بدراسة السياسات العامة .4
 .أكثر انفتاحاً على المقاربات المتنوعةلتصبح  إصلاح المجلات الأكاديمية .5
بحوث ، لا الاقتصار على الالعودة إلى دراسة السياسة في بعدها الكوني والاجتماعي .6

 .التقنية الكمية
بين علم السياسة والتخصصات الأخرى كعلم الاجتماع  تعزيز التداخل المعرفي .7

 .1والتاريخ
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
 .711-709، ص ص. مرجع سبق ذكره   1



 

32 

بدأ القطيعة المحور الرابع: تطور علم السياسة حسب م

 الابستمولوجية

 القطيعة الابستيمولوجية عند غاستون باشلار: مفهوم
توجد مشكلة ابستيمولوجية تدور حول الصلة بين الابستمولوجيا وتاريخ العلم، هل هذه 
الصلة متصلة أو منفصلة، وبالتالي هل المفاهيم العلمية في تطور متصل أو تطور منقطع؟ 

أو الاستمرارية في المعرفة هي مسألة حيوية أصبحت تفرض نفسها  والواقع أنّ قضية القطيعة
الآن من واقع أهميتها في أي دراسة عن الابستمولوجيا، ونجد أنّ أصحاب القطيعة 
الإبستيمولوجية يرون أنّ المعرفة العلمية لا تستند دوماً على إعادة بناء المفاهيم والتطورات 

عادة تعريفها  عطائها مفهوماً جديداً، فالقطيعة الإبستيمولوجية لا تعني والنظريات العلمية، وا  وا 
لا يمكن أن نجد أي ترابط ظهور مفاهيم ونظريات جديدة بل هي تعني أكثر من ذلك، أي 

، حيث أنّ ما قبل وما بعد يشكلان عالمين مختلفين تماماً من أو اتصال بين القديم والجديد
عن الآخر، وبذلك نجد بأنّ القطيعة الإبستيمولوجية  الأفكار، ومن ذلك فإنّ كلاًّ منهما غريب

تصبح خاصية نوعية لتطور العلوم، أي لما كان ما قبل القطيعة وما بعدها يختلفان اختلافاً 
جذرياً عن بعضهما البعض، فبذلك سيصبح تاريخ العلوم عبارة عن سلسلة من الحقائق 

 .1"العلم هو أخطاء العلموالأخطاء المتتالية، حيث يقول باشلار: "إنّ تاريخ 
إن القطيعة الابستمولوجية تتمحور حول أن تطور المعرفة العلمية لا تستند على نفس 
المفاهيم التي تحملها التطورات العلمية في عصر من العصور، بل هي انتقال معرفي يستند 

عطائها عادة تعريفها وا  مضمونا  في أساسه على إعادة بناء المفاهيم والنظريات العلمية وا 
جديدا، أي أن تاريخ العلوم هو تاريخ للقطائع الابستمولوجية، قطائع منهجية على مستوى 
التصورات وعلى مستوى المناهج وهي قطائع من داخل العلم، فكل علم له خرائط وطرق 
خاصة به، فالعلم يتباطأ في مرات ويتسارع في مرات أخرى، وذلك عند وجود عوائق وقطيعة 

                                                           
 .43–42(، ص 2011)بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية،  7، طمدخل إلى فلسفة العلوممحمد عابد الجابري،   1



 

33 

خرى، كما أن تطور العلم" يأخذ معنى أو صبغة قطائع وطفرات كيفية يتغير بين مرحلة وأ
فيها السؤال ويعاد النظر فيها، وفي المعلومات والأدوات والمناهج والنماذج التحليلية أو 

 .1التجريبية"
إنّ مبدأ القطيعة الإبستمولوجيّة عند باشلار يوحّد بين احتواء النّظريّة الجديدة للقديمة، 

النّظريات إحداث القطيعة معها، والمظهر الأوّل من مظاهر القطيعة لديه، يكمن في أنّ وبين 
، وتحتويها رغم انطلاقها من مبادئ تختلف عن مبادئها. أمّا الجديدة أشمل من القديمة

مراجعة مفاهيم المظهر الثاّني، فيتمثّل في أنّ نظريات الفكر العلمي المعاصر، تقوم على 
، بما فيها تلك الّتي تبدو ضمن هذا العلم بمثابة المبدأ الأوّلي، كمراجعة يالعلم الكلاسيك

مفهوم المكان، والخطّ عند إقليدس، بالنّسبة للهندسات اللاإقليديّة. ومراجعة مفهوم الزمّان عند 
ينشتاين، بالنّسبة لزمان نيوتن. ومراجعة مفهوم الضّوء، والمادّة، والجسيم في نظريّة الكمّ أ

بالنّسبة لما قبلها. وبالتّالي فإنّ القطيعة العلميّة عند باشلار، تشمل مراجعة المفاهيم العلميّة 
تمّ مراجعة مفاهيم السّابقة، وهذه المراجعة تعني انتقالًا جدليّاً إلى مفاهيم أكثر شمولًا، حيث ي

 .2النّظريات القديمة، بالكيفيّة الّتي تعين حدود صدقها من جهة، وتحتويها من جهة أخرى
 مراحل تاريخ الفكر البشري عند غاستون باشلار:

تحدّث باشلار عن ثلاث مراحل أساسيّة للقطيعة الإبستمولوجيّة، أو بعبارة أخرى تحدّث 
 :3اريخ الفكر العلميعن ثلاث محطّات رئيسيّة مرّ بها ت

                                                           
، جامعة زيان عاشور مجلة آفاق للعلوم، "ستيمولوجية عند غاستون باشلارليليا رزيوق، "المنهج ومسألة القطيعة الإب  1

 .336، ص 2021، 1، العدد 6بالجلفة، المجلد 
 ، 06/06/2025تم الاطلاع يوم  ،2019ديسمبر  26القطيعة الإبستمولوجية عند غاستون باشلار: التحليل النفسي للعلم"،  2

 في:
http://bit.ly/3U5NJLQ 

 مرجع نفسه.  3



 

34 

 القديمة،  تمثّل الحالة ما قبل العلميّة، وهي مرحلة الأزمنة الكلاسيكيّة :المرحلة الأولى
وعصر النّهضة، إضافة للجهود المستمدّة من القرنين السّادس، والسّابع عشر، حتّى 
القرن الثاّمن عشر. ويسمّيها باشلار بمرحلة الحالة الملموسة، حيث ينتهي العقل 

دة بالصّورة الأولى للظّاهرة، ويعتمد على أدبيات فلسفيّة تمجّد الطبيعة، وتغني بوح
علمي ، ونوع المعرفة السائدة هو هي معرفة زائفة ينبغي للفكر الالعالم وتنوّعه الغنيّ 
 أن يتأسس ضدها.

 ة، وهيهي المرحلة العلميّة، الّتي أحدثت قطيعة مع المرحلة السّابق :المرحلة الثاّنية 
ن. تبدأ من أواخر القرن الثاّمن عشر، وتشمل القرن التّاسع عشر، ومطلع القرن العشري

ة وهي عند باشلار تمثّل المرحلة الملموسة المجرّدة، وفيها يضيف العقل إلى التّجرب
 .الفيزيائيّة الرّسوم الهندسيّة أو يستند لفلسفة البساطة

 ي مع أ، 1905ديد، الّتي تبدأ منذ العام هي مرحلة العقل العلمي الج :المرحلة الثاّلثة
ك تكمل تللالنّظريّة النّسبيّة الخاصّة، الّتي بدّلت مفاهيم أوليّة كان لا يشكّ بثباتها، 

نظريات أخرى ضاعفت النّضج العقلي والرّوحي المدهش،  القطيعة الثاّنية فيما بعد
ء المصفوفات عند خاصّة مع الميكانيك الكوانتي والتموجي عند دي برويل، وفيزيا

كّم بكلّ ي ستتحهايزنيرغ، وميكانيك ديراك، فالميكانيكات المجرّدة والفيزياء المجرّدة الّت
ات وفيها يباشر العقل معالجة المعلوم هي مرحلة الحالة المجرّدةو  ،إمكانات الاختبار

 .المنفصلة طوعاً عن التّجربة المباشرةو  ذة طوعاً من حدس الميدان الواقعيالمأخو 
وانطلاقًا من هذه الحالات الثلاث لغاستون باشلار، إذا كانت الهندسة الإقليدية، والفيزياء 
النيوتينية، والكيمياء الفوازية، والمنطق الأرسطي تمثل فكرًا علميًا تحكمه العقلانية الكلاسيكية، 

 طق اللاأرسطي تعبّرفإن الهندسة اللاقليدية، والفيزياء اللانيوتينية، والكيمياء اللافوازية، والمن



 

35 

عن فكر علمي جديد تحكمه عقلانية مغايرة. وتمتاز هذه العلوم الجديدة بكونها أكثر شمولًا 
 .1من العلوم السابقة، إذ إنها تتضمنها باعتبارها حالات خاصة ضمن إطار معرفي أوسع

 مستويات القطيعة عند غاستون باشلار:
  مة والمعرفة العلمية:القطيعة الابستمولوجية بين المعرفة العا -

تتخذ القطيعة في المستوى الأول بشكل الانفصال العام بين العلم كعلم وبين كل 
مسبقات الفكر الطبيعية، ويعتبر هذا الموقف كرد فعل نقدي ضد النظرية الاستمرارية 
في العلم كما سطرها مايرسون على الخصوص، الذي شدد أن هناك استمرارية من 

ى الفكر العلمي؛ هذا الموقف يرفضه باشلار لأنه لا يتطابق مع واقع الفكر العامي إل
العلم المعاصر، باعتقاده بأن التقدم العلمي يفصح دوماً عن انفصال بل عن انفصالات 

 . 2دائمة متجددة بين المعرفة المشتركة والمعرفة العلمية
  القطيعة بين الفكر العلمي والفكر العلمي الجديد: -

لثاني للقطيعة فيكون بين فرضيتين علميتين، وهي قطيعة لا تصل إلى أما المستوى ا
حد الانفصال التام والكلي لأن الفرضية العلمية الجديدة تدحض وتفند الفرضية العلمية 
السابقة وتثور قيم جديدة على القيم السابقة، فالمعرفة الجديدة لم تأتِ إضافة معرفية 

قطيعة معرفية حولت القديم الذي كان عامًا إلى حالة تراكمية إلى المعرفة القديمة، بل ب
خاصة تتكامل مع الحالة الجديدة، ويصبح العلم الجديد يتضمن العلم السابق عنه لأنه 

 .3أوسع وأشمل
مع القطيعة الأولى كانت فيما يخص القطيعة الابستيمولوجية التي عرفها علم السياسة ف

الفلسفة قطيعة مفصلية تمثلت في الانتقال من  ، وهيالفكر الفلسفي الأخلاقي الكلاسيكي
كمجال مستقل  علم السياسة، إلى أفلاطون وأرسطوالتي سادت عند فلاسفة مثل  السياسية

                                                           
 .43وليد شملال، مرجع سبق ذكره، ص.   1
 .45مرجع سبق ذكره، ص.   2
 نفسه.مرجع   3



 

36 

عن الأخلاق. ففي الفكر الكلاسيكي، كانت السياسة تفُهم في إطار معياري، أي باعتبارها 
لى. غير أن هذه الرؤية تغيرت سعيًا نحو المدينة الفاضلة أو تحقيق الفضيلة والخير الأع

في القرن السادس عشر، الذي أحدث قطيعة إبستمولوجية عندما فصل  مكيافيليجذريًا مع 
السياسة عن الأخلاق، واعتبر أن الفعل السياسي يجب أن يُقيَّم بناءً على نتائجه وفعاليته، لا 

ة وممارسة للحكم، مما أصبحت السياسة تُدرس كفن للسلط على أساس القيم الأخلاقية. وهكذا
مهد لظهور علم السياسة الحديث بوصفه علمًا واقعيًا، يهتم بما هو كائن لا بما ينبغي أن 

 .يكون
التحوّل من النزعة القانونية والمؤسساتية قطيعة أخرى في علم السياسة تجلّت في 

يُركّز على دراسة  قبل السلوكية، كان علم السياسة التقليدية إلى المقاربة الوضعية التجريبية،
النظم، والهياكل القانونية من منظور وصفي شكلي، دون اهتمام فعلي بكيفية عمل و الدساتير، 

 السلطة فعليًا في الواقع. 
لكن مع بدايات القرن العشرين، جاءت السلوكية لتُحدث قطيعة إبستمولوجية واضحة، 

ر السياسية، متأثرة بعلم النفس عبر إدخال أدوات المنهج العلمي التجريبي في دراسة الظواه
بدل  دراسة السلوك السياسي الفعلي للأفراد والجماعاتوعلم الاجتماع. فقد دعت إلى 

الاقتصار على المؤسسات الرسمية، مع اعتماد الإحصاء، الاستبيان، والتحليل الكمي. هذه 
ة علمية تجريبية تسعى المقاربة مثلت انتقالًا حاسمًا من الرؤية المعيارية والقانونية إلى رؤي

 .إلى تفسير الظواهر السياسية على أساس الملاحظة والبيانات
 

 
 
 
 
 



 

37 

 لتطور علم السياسة ةالابستمولوجي المحور الخامس: العوائق

 حسب غاستون باشلار

 تعريف العائق الإبستيمولوجي:
اشلار بأنه ويعرّفه غاستون ب ،مولوجي هو كل ما يعوق تقدم الفكر العلميالعائق الابست

فهو لا  ،تلك العقبات النفسية والمعرفية الكامنة في بنية التفكير نفسه، لا في العالم الخارجي
 ؤتباطيرجع تأخر تطور المعرفة العلمية إلى ضعف الحواس أو تعقيد الظواهر، بل إلى وجود 

وهذه العوائق ليست طارئة أو عرضية، بل هي  ،واضطرابات داخل جهاز المعرفة ذاته
ضرورية وظيفيًا، تظهر داخل الذات العارفة من خلال علاقتها بموضوع المعرفة، وتُعرف 

حيث يُصادف العقل  ،"هذه العوائق تتجلى في "المعرفة السابقة، "بـ"العقبات المعلوماتية
ئة الصنع التي يَجب عليه العلمي أثناء تطوره سلسلة من الأخطاء الراسخة والمفاهيم السي

، فالمعرفة لا تبُنى إلا بتجاوز الانطلاق من الصفر مستحيلباشلار أن  ويؤكد ،تخطيها
وتفكيك المعارف السابقة، مهما كانت شائعة. وبهذا المعنى، فإن العائق الإبستيمولوجي ليس 
فقط عائقًا سلبيًا بل له دور إيجابي في دفع العقل نحو التفكير النقدي والانفصال عن الجاهز 

 .1والمألوف
لأنه يقدم معرفة  الرأي العام هو أول وأخطر عائق إبستيمولوجي،ر أيضًا أن يرى باشلا

سطحية مشبعة بالأحكام المسبقة، ويخلط بين الحاجة والفكر. فالرأي لا يُفكر، كما يقول، بل 
يترجم الحاجات إلى "معارف" خاطئة، لذلك لا يمكن بناء علم حقيقي انطلاقًا من الرأي. 

، لأن هذا الأخير يعوق الحرية الفكرية لم يتعارض جوهريًا مع الرأيالعويعتبر باشلار أن 
، أي أن لكل مرحلة علمية عوائقها الخاصةيشير باشلار إلى أن كما  .والعقلانية العلمية

العوائق ليست ثابتة، بل تتغير بتغير سياقات المعرفة. فمثلًا، ما شكّل عائقًا في الفيزياء 
يعد كذلك في فيزياء النسبية. وبالتالي، فإن تجاوز العوائق هو  الكلاسيكية )النيوتينية( لم

                                                           
 .33نوقاس خدومة ورياح خيرة، مرجع سبق ذكره، ص.  1



 

38 

عملية مستمرة وملازمة لتطور العلم. ولهذا، فإن فهم العوائق الإبستيمولوجية ضرورة لفهم 
 .1طبيعة المعرفة العلمية وحدودها

 : عوائق تطور الفكر العلمي عند غاستون باشلار
 La formation de la esprit لعقل العلمييشير غاستون باشلار في كتابه " تكوين ا

scientifique  جملة من العوائق التي حالت الفكر العلمي عن التطور نوردها على  إلى
 :النحو التالي

يتمثل في التجربة الحسية، بمعنى أن ما تقدمه الحواس يفرض  عائق التجربة الأولى: - 1
والنقد، أي أن " التجربة الأولى لا تقدم على العقل التصديق الكلي ويلغي دوره في التفكير 

الصورة الصحيحة للظواهر ولا حتى وصف الظواهر المنتظمة بدقة، وعليه فإن التجربة 
الحسية تشكل عائق ابستمولوجي من الصعب إخضاعها لمنهج التحليل النفسي، وهذا ما 

، والتي ار الذاتيةالأفك)توضحه لنا المرحلة قبل العلمية، والتي طغى عليها الطرح الذاتي 
 .2ة(تفتقر إلى النزعة العلمي

يشير باشلار إلى أن محاولة الفلاسفة التقليدين تعميم وتكييف  :عائق المعرفة العامة -2
نتائج العلم يشكل عائقا ابستمولوجيا للمعرفة العلمية، فهذه التعميمات التي كانت سائدة في 

لأن العلم في تطور مستمر، وما كان سائدا في  المرحلة قبل العلمية لم يعد لها جدوى اليوم،
السابق لا يمكن تعميمه في الوقت الراهن، كما يشير باشلار إلى أن " الجهل هو عبارة عن 
نسيج من الأخطاء الإيجابية عنيدة ومتضامنة، فهو لا يدرك بأن للظلمات الفكرية بنية، وفي 

تصحيحا لخطأ ذاتي "، وهنا يوضح هذه الحالة ينبغي لكل تجربة موضوعية حقة أن تجري 
 .3لنا باشلار أن الأفكار المسبقة هي الأخرى تشكل عائق ابستمولوجيا أمام تطور الفكر العلمي

                                                           
 .34، ص. سبق ذكرهمرجع   1
 .334ليليا رزيوق، مرجع سبق ذكره، ص.   2
 نفسه. مرجع   3



 

39 

: إن العادات اللفظية حسب غاستون باشلار تشكل عوائق ابستمولوجية عائق اللفظيال -3
، ميز بين المفهوم واللفظن هناك تتعيق تطور الفكر العلمي، ففي المرحلة قبل العلمية لم يك

، أي نجد نفس اللفظ يصف الظاهرة ونفس اللفظ يز بين الكلمة التي تصلح للتفكيرولا تم
لكن الشرح مختلف، فعلى سبيل المثال: لفظ " هاتف"  يشرحها كما أن التعيين يكون نفسه

مفهوم يعبر عن تصورات مختلفة عند الزبون لكن بالنسبة للمهندس والرياضي، فإن الهاتف 
مرتبط بمعادلات الفروق للتيار الهاتفي، وعليه فإن المرحلة قبل علمية كانت الكلمة الواحدة 

عد عائق ين اللفظ من منظور غاستون باشلار تشكل قاعدة للتفسير الشامل، ولهذا فإ
 . 1ابستولوجيا على الفكر العلمي تجاوزه

مرحلة ما قبل العلمية كان يسودها : يشير غاستون باشلار إلى أن عائق المعرفة الموحدة -4
الفكر الموحد، بمعنى أن جميع الموجودات أرجعت إلى مبدأ واحد، وهذا ما نجده على سبيل 
المثال: " في الفلسفات الطبيعية الأولى"، ونفس الشيء ينطبق على الموضوعات هي الأخرى 

ما شكل عائق ابستمولوجي  كانت تفسر بالاعتماد على النظام الواحد الذي تسيره الطبيعة، وهذا
لتطور الفكر العلمي، وهو ما يوضحه باشلار في قوله أن الفكر قبل علمي يعتبر الوحدة مبدأ 

  . 2منشوراً أو متحققا بأهون السبل
إن العائق الإحيائي عند باشلار يحصره في الظواهر  العائق الإحيائي البيولوجي: -5

علمية كانت تفسر على أساس ال، فالحياة في المرحلة قبل الإحيائية التي كذبتها المعرفة العلمية
المادة الحسية تشكل في الفكر قبل العلمي معرفة ساذجة أبسط وأوضح من فجواهر الأشياء، 

المادة الجامدة، إلا أن هذه النظرة ناقضها الفكر العلمي المعاصر الذي يعتبر أن في البيولوجيا 
، بمعنى أن تي يواجهها دارس المادة الجامدة"ثر من اليواجه الباحث عوائق ابستمولوجية أك

                                                           
 .334رجع سبق ذكره، ص. م  1
 .335، ص. نفسهمرجع   2



 

40 

على المرحلة ما قبل العلمية والتي شكلت عائقا  تالنزعة الإحيائية بأفكارها سيطر  هذه
 .1ابستمولوجيا أمام تطور الفكر العلمي

يشير غاستون باشلار إلى أن الموضوع في مرحلة قبل العلمية، كان  :هريالعائق الجو  -6
ثابت، كما يبين لنا أن الجواهر كنموذج تفسيري تعتبر عائق متعدد الأوجه يقف يشكل جوهر 

كحائل أمام تطور الفكر العلمي، وهذا ما يوضحه قوله أن التلاعب بالألفاظ في تسمية 
الظواهر يرضي الفكر الساذج بسهولة ولفظ " عمق" الجواهر من منظور ابستمولوجي معاصر 

بمعنى أن  ةيقوليست عم لى العكس، فالمعرفة العامة سطحيةلا يعبر عن العمق فعلا، بل ع
 .2الشعور العميق يظل شعوراً سطحيا"

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
 .335رجع سبق ذكره، ص. م  1
 نفسه.مرجع   2



 

41 

 : العوائق الابستمولوجية في علم السياسة6شكل ال
 
 
 
 
 
 

 
بلخضر طيفور، محاضرات في ابستيمولوجيا علم السياسة، الشكل من اعداد الأستاذة بالاعتماد على المعلومات الواردة في: 

 جامعة ابن خلدون تيارت.

 حول التوافق غياب
 تعريفات تنوع :المفاهيم
 مفهوم هو ما، الواحد المفهوم

 الفاشلة؟ الدولة"
 إلى الظواهر تحويل صعوبة
 كيف :سللقيا قابلة وقائع

 ؟السياسي الوعيس نقي

 :هاوتضارب المناهج تعدد
 الموضوع نفس نتائج تباين
 .والمقارن البنيوي المنهج بين

 تؤثر شخصية ميول :لذاتيةا
 قد يساري باحث م،الحك في
 .سلبية الليبرالية الأنظمة يرى

 إصدار ة:القيمي لمعاييرا
 باراعت ة،أخلاقي أحكام

 الشكل الغربية الديمقراطية
 الوحيد المثالي

 غير تأثير ا:الإيديولوجي
ل، التحلي على مباشر

 مثل مصطلحات استخدام
 "الاستبداد" أو "التحرر"

 .السياسية القناعة حسب

 تداخل :البنيوي التعقيد
 النفسي، مع السياسي

 لاي، الثقاف، الاجتماعي
 سياسي خطاب تحليل يمكن
 .الثقافي قالسيا فهم دون

 القياس صعوبة المرونة:
 الكمي وصعوبة الملاحظة

 مفهوم تحديد الدقيقة، صعوبة
 .بدقة "السياسية الشرعية"

 حسب اختلاف م:الدائ التغير
 الديمقراطيةان، والمك الزمان
 بين تطبيقها في تختلف
 .وتونس السويد
 عن الدائم التعبير
 السياسية الظواهر :تالمتغيرا

 بناء يصعّب مرمست تغير في
 .ثابتة نظريات

جية في و مولتسالعوائق الاب
 علم السياسة

 مرتبطة عوائق
 الدراسة بموضوع
 

 مرتبطة عوائق
 السياسي بالباحث

 مرتبطة عوائق
 السياسية بالظاهرة



 

42 

 المحور السادس: مبدأ الثورات المعرفية في علم السياسة

 مفهوم الثورة العلمية:
بحسب ما ورد في كتاب بنية الثورات العلمية لتوماس كون هي سلسلة الثورة العلمية 

من الأحداث التطورية غير التراكمية، يُستبدل فيها نموذج علمي قديم بنموذج جديد، إما بشكل 
 .1كلي أو جزئي، ويكون هذا النموذج الجديد في المقابل متعارضًا مع النموذج السابق"

 :2إلى نوعين رئيسيين يقسم توماس كون الثورات العلمية
 ايم" وهي الاكتشافات العلمية الثورية التي تخرج عن توقعات "الباراد :الثورات الصغرى

السائد، لكنها تحدث ضمن نطاق محدود وبين عدد قليل من أفراد المجتمع العلمي. 
ع ومن الأمثلة على ذلك: اكتشاف الأكسجين. هذه الثورات غالبًا ما تُمهد لحدوث النو 

 .ني من الثوراتالثا
 د يقصد بها كون تلك الابتكارات النظرية العميقة التي تؤسس لتقلي :الثورات الكبرى

 لا يقتصر تأثير ،بحثي جديد، وتفرض رؤية علمية شاملة تهدم النظام المعرفي السابق
هذه الثورات على المجال العلمي الذي نشأت فيه، بل يمتد ليشمل مجالات متعددة 

 ،ساني، وقد يصل تأثيرها إلى حد طبع عصرٍ كامل بطابعها الخاصمن النشاط الإن
علم. ومع ذلك، فإن هذا النوع من الثورات نادر الحدوث، ويُعد بمثابة طفرة في تاريخ ال

 :من أبرز أمثلتها
 إلى  ، التي غيرت نظرة الإنسان إلى الكون والحياة والمجتمع وحتىالثورة الكوبرنيكية

 .ذاته

                                                           
(، ص. 2007، ترجمة: حيدر حاج إسماعيل، )بيروت: المنظمة العربية للترجمة، بنية الثورات العلميةتوماس كون،   1

179. 
، قسم الفلسفة، تخصص المنطق 2، رسالة ماجستير، جامعة الجزائر النموذج العلمي عند توماس كونسامية أزبوش،   2

 .57، ص 2017–2016لعلوم، وفلسفة ا



 

43 

  في الفيزياء، اللتان اعتبُرتا من أعظم الثورات في تاريخ العلم،  الكوانتمثورتا النسبية و
لما لهما من دور كبير في القضاء على الحتمية الميكانيكية التي كانت مسيطرة على 

 .1أذهان العلماء في معظم الميادين العلمية
الكبرى واء الصغرى أو س –ومع ذلك، يمكننا أن نستنتج أن كلا النوعين من الثورات 

وهي مفاهيم  ،رهما على مفاهيم التحول، والصراع، والتوتر، والتغييرينطويان في جوه –
تتعارض بشكل واضح مع فكرة "التراكم المعرفي" التي تفترض سير العلم في خط مستقيم دون 

 .قفزات أو انقطاعات
 :أو النموذج المعرفي paradigm مغيراداالبمفهوم 

العلمي "بنية الثورات العلمية"، الباراديغم أو النموذج العلمي قدّم توماس كون في كتابه 
على أنه: "مجموعة القوانين والتقنيات والأدوات المرتبطة بنظرية علمية والمسترشدة بها والتي 

 .2يمارس الباحثون عملهم ويديرون نشاطاتهم، وحالما تتأسس تتخذ اسم العلم العادي"
 مراحل التقدم العلمي:

العلمي عند "توماس كون" يجري في إطار النموذج العلمي )الإرشادي( أو إن التقدم 
الباراديغم السائد، والثورة العلمية هي إزاحة هذا النموذج العلمي السابق أو السائد في فترة العلم 
السائد بسبب الأزمة التي أثارها وعجز عن حل المشكلات والمعضلات المطروحة، وعليه يتم 

 .3غم آخر أو نموذج علمي آخر جديد، لتنطلق مرحلة علمية سائدة جديدةاستبداله ببارادي
 وفق المخطط التالي:

         ثورة       أزمة               (1)برادايم  علم سائد       مرحلة ما قبل العلم
 ....... ثورة جديدة     أزمة جديدة    (2)برادايم  علم سائد جديد

                                                           
 .سبق ذكرهمرجع   1
 .340ص مرجع سبق ذكره، توماس كون،  2
 .41سامية أزبوش، مرجع سبق ذكره، ص.   3



 

44 

يرى توماس كون أن العلم يمر بمرحلة تهيمن فيها رؤية أو مخطط ومنه حسب ال        
باراديغم علمي معين على النشاط العلمي، لكن مع مرور الوقت، تبدأ هذا الرؤية في مواجهة 
عوائق ومشكلات تعجز عن حلها، مما يؤدي إلى نشوء حالة من الأزمة داخل الوسط العلمي. 

ن بـ"العلم غير السائد"، وهو مرحلة انتقالية لا تُحل فيها هذه الأزمة تُمهّد لظهور ما يسميه كو 
لا يظهر الباراديغم  وهكذا ،جاوز قصور النموذج السابقالإشكالات إلا بظهور باراديغم جديد يت

الجديد إلا كثورة علمية تُطيح بالباراديغم القديم وتُحدث تحولًا جذريًا في فهم الظواهر ومناهج 
 .البحث

من نظرية "توماس كون" حول التقدم العلمي، يجب أن نفرق بين  ولكي نقترب أكثر
 Normal مرحلتين في مسار العلم: مرحلة قياسية وهي ما يُطلق عليها العلم السائد أو العادي

Scienceوأخرى لا قياسية يسميها: العلم الشاذ أو الثوري ، (Revolutionary Science). 
يمارسون نشاطهم في إطار نموذج  من خلاله العلماءكن في كلتا المرحلتين يظل العلم و ول

، الذي يعتبر النواة (Paradigm) علمي معين، وهو ما يسميه "توماس كون" الباراديغم
الصلبة للعمل العلمي. فإذا كانت فترة العلم السوي هي التزام بنموذج معين، فإن المرحلة 

باراديغم إلى آخر. وبهذا أرسى "توماس الثورية يستحدث روادها نموذجهم الجديد، وبالتالي من 
 .1كون" مفاهيم أساسية في التقدم العلمي كالباراديغم، العلم السائد، والعلم الشاذ أو الثوري

 :2وهذه المراحل يمكن اجمالها فيما يلي
 (:مرحلة العلم السائد )العلم القياسي / العادي 

غم معين )نموذج إرشادي( على هي فترة استقرار في تاريخ العلم، يُهيمن فيها بارادي
جماعة العلماء. يُمارس خلالها البحث العلمي وفق هذا النموذج دون التشكيك فيه، ويتم 
التركيز على حل "الألغاز" داخل إطاره باستخدام أدوات ومفاهيم محددة. تعتبر هذه المرحلة 

 .تمع العلميتراكمية، حيث تُبنى المعرفة على الإنجازات السابقة المقبولة من المج
                                                           

 .42، ص. سبق ذكرهمرجع   1
 للمزيد راجع: توماس كون، مرجع سبق ذكره. 2



 

45 

 مرحلة الشذوذ وظهور الأزمة:  
مع مرور الوقت، تظهر مشكلات لا يستطيع النموذج السائد حلها، وتُعرف هذه 

في البداية، يحاول العلماء التوفيق بينها وبين الباراديغم  (Anomalies) المشكلات بالشذوذ
تختلف  ،لمجتمع العلميالقائم، ولكن إذا استمرت هذه المشكلات وتفاقمت، تنشأ أزمة داخل ا

هذه النظرة عن "كارل بوبر" الذي يرى أن تكذيب نظرية واحدة كافٍ لهجرها، أما "كون" فيرى 
 .أن الباراديغم لا يُهجر إلا بظهور نموذج بديل

 (:مرحلة الثورة العلمية )العلم الثوري / الشاذ  
واهر أو حل المشكلات، تحدث عندما يصبح الباراديغم السائد عاجزًا تمامًا عن تفسير الظ

هذا النموذج يُحدث تغييرًا في  ،فيبدأ تحوّل جذري بظهور نموذج علمي جديد )باراديغم بديل(
الثورة العلمية تعني الانتقال ف ، ومنهالأدوات والمفاهيم وحتى في طريقة رؤية العلماء للعالم

 .فيمن نموذج إلى آخر بشكل غير تراكمي، وهذا ما يُحدث الانفصال المعر 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

46 

م المحور السابع: النماذج المعرفية لتوماس كون في دراسة عل

 : النماذج المفتوحة والمغلقةالسياسة

على الرغم من اعتقاد "توماس كون" بعدم ملائمة "النموذج المعرفي" للعلوم الاجتماعية، 
ا صداها في مجال مؤثرة ولهكانت نظريته  إلا أنلأنها تمر بمرحلة ما قبل النموذج المعرفي، 

العلوم الاجتماعية، فمن العلماء من رفض استخدامه ومنهم من رأى العكس. يرى الرافضون 
بوجود اختلافات واضحة في التطور النظري بين العلوم الاجتماعية ومن ضمنها العلاقات 
ا الدولية، ورؤية "كون" لتطور العلوم الطبيعية، وهذه تؤدي إلى عدم ملائمة تحليلاته لهذ

 وطبقنا مفهوم "عدم القابلية للقياس ـهالحقل. إذ لو أخذنا مفهوم "النموذج المعرفي" وفقا ل
Incommensurability   بالنسبة للنماذج المختلفة، فإن الحوار بين النظريات والنماذج

المختلفة يكون عديم الفائدة وأي محاولة للتركيب تكون مضيعة للوقت. وفي نفس اتجاه 
بأنه لم  "Paradigm and Political Theories" شيلدون وولن" في دراستهالرفض يرى "

تحدث ثورة علمية ولا يوجد نموذج مهيمن أو علم قياسي للسياسة، ويؤكد "فيليب بيردسلي" 
على  "Political Science: The Case of Missing Paradigm" في دراسة بعنوان

يتم تأسيس نموذج معرفي في مجال علم إنه لا في الماضي ولا في الوقت الحاضر لم 
 .1السياسة، ولكنه يعتقد بإمكانية اختراع علم السياسة لنموذج معرفي خاص به في المستقبل

ن أطروحاته تركت ، إلا أالعلوم الطبيعيةرغم أن كون قد ركز في تحليله على ومنه 
كم المعرفية التي تح في علم السياسة، حيث ظهرت محاولات لفهم طبيعة النماذجأثرًا عميقًا 

النماذج السياسية إلى مغلقة برز تصنيف  وفي هذا السياق ،البحث والتحليل السياسي
مكاني ومفتوحة ة باعتباره تعبيرًا عن مدى انفتاح الإطار المعرفي على التعدد، الحوار، وا 
 .التغيير
 :النموذج المعرفي المفتوح .1

                                                           
 .135-134ص ص. مرجع سبق ذكره، أنور محمد فرج،   1



 

47 

الواقعية على حساب الولاء الأيديولوجي أو يُمثل توجّهًا بحثيًا يُعلي من قيمة الحقيقة 
لا كما تمليها  الباحث في هذا النموذج يسعى لاكتشاف الظواهر كما هي،و  ،الفلسفي للنظرية

وقد تجلت ملامحه  ،تسود فيه قيم مثل الأمانة العلمية، والعدالة، والحياد ،النظريات المسبقة
ل ديفيد إيستون، وغابرييل ألموند، في بعض أبحاث المدرسة السلوكية، لا سيما في أعما

رغم ما وُجه إليها من انتقادات بالانحياز، إلا أنها مثلت جهدًا نحو بناء و وكارل دويتش، 
 .1مقاربات تفسيرية عالمية للظواهر السياسية

 :النموذج المعرفي المغلق .2
واحدة، وصفه توماس كون بـ"الأرثوذكسية العلمية"، ويتميز بانغلاقه حول تجربة معرفية 

يفرض هذا النموذج مرجعيات معرفية خاصة باعتبارها  ،غالبًا غربية )أوروبية أو أمريكية(
عالمية، مثل محاولات تعميم نظريات التحديث والتنمية السياسية على جميع المجتمعات دون 

ي مراعاة خصوصيتها الثقافية والاجتماعية. ويُعد هذا النموذج منحازًا لأنه يسعى لنمط واحد ف
 .2تفسير السياسة، ويُهمل الاختلافات العميقة بين التجارب الإنسانية

، فهو يقع بين الانفتاح والانغلاق. يجمع بين استخدام النموذج المعرفي المختلطأما 
أدوات منهجية صارمة مع انتقاد فرض النماذج الغربية على العالم أجمع. يهدف هذا النموذج 

رب والتقاليد السياسية حول العالم، إلا أن نتائجه كانت محدودة إلى الانفتاح على مختلف التجا
جزئيًا. وغالبًا ما يُلقى اللوم في ضعف فاعليته على الباحثين من الدول غير الغربية الذين لم 
يطوروا نماذج نابعة من بيئاتهم الثقافية والتاريخية، واعتمدوا بدلًا من ذلك على استيراد 

 .3ا حقائق مُسلَّم بهاالنظريات الغربية بوصفه

                                                           
 الإسكندرية:) إبستيمولوجيا السياسة المقارنةمحمد نصر عارف، للمزيد حول النماذج المعرفية في علم السياسة راجع:   1

 .(2002دار الفكر الجامعي، 
 .مرجع نفسه  2
 .مرجع نفسه  3



 

48 

سة، وفي المجمل، فإن استخدام النماذج المعرفية يُعد مدخلًا مهمًا لفهم تطور علم السيا
ولا يقتصر الأمر على استعراضها، بل الأهم هو فهم جذورها المعرفية ومصادرها الفكرية 

 .التي تؤسس لتوجهات البحث والتحليل السياسي
في علم السياسة تقوم على افتراضات صلبة مغلقة ومنه يمكن القول أنّ النماذج ال

بعض  ومحددة، ترفض التعدد النظري وتتبنى تفسيرًا أحاديًا للواقع السياسي، كما هو الحال في
الانفتاح بالمرونة، و  النماذج المفتوحةأشكال الواقعية أو الماركسية الصلبة. في المقابل، تتميز 

على التطور عبر إدماج عناصر جديدة، كما هو على الحوار مع نظريات أخرى، والقدرة 
إن دراسة هذه النماذج في ضوء تصور توماس كون  .بارز في البنائية أو النظرية النقدية

، ومدى قدرته على توليد مدى نضج علم السياسة كنظام معرفيتثير تساؤلات مهمة حول 
 ،وننموذج"، وفقًا لتوصيف كنماذج مهيمنة أو ما إذا كان لا يزال يعيش في "مرحلة ما قبل ال

 ، وطبيعة التحولات التي قد تشكل "ثوراتعلاقة السلطة بالمعرفةكما تفتح المجال لتحليل 
 .معرفية" داخل الحقل السياسي

يرى نصر محمد عارف أن تطور علم السياسة يتفاعل بعاملين أساسيين هما: حالة 
ذج المعرفي" من ناحية، والتغيير في بنية المنظومة العلمية السائدة أو ما يُطلق عليها "النمو 

وعلاقات التجمعات البشرية ونُظمها من ناحية ثانية. وينطبق ذلك على مراحل التطور الثلاث 
بفعل التطورات التي حدثت على مستوى العلم  النموذج التقليديفي علم السياسة؛ فقد انهار 
ا الداعية إلى إنشاء علوم اجتماعية " وفلسفتهالوضعية المنطقيةوالنموذج المعرفي، بظهور "

" في على شاكلة العلوم الطبيعية وبمنهجيتها، وظهور "مدرسة شيكاغو للعلوم الاجتماعية
 ."1الثورة السلوكيةنشأ بذلك نموذج معرفي جديد تمثّل في " ،الولايات المتحدة الأمريكية

قية" و"الإمبريقية" وفي نفس الوقت، بدأ التحول على مستوى العلم من "الوضعية المنط
"، وبدأ مثقفو العالم الثالث يتجهون إلى تقاليد فكرية أخرى، تمثلت في النظرية التفسيريةإلى "

                                                           
 .699، ص. رجع سبق ذكرهممبروك ساحلي،   1



 

49 

المتمثلة  –كذلك دفعت مشكلات الولايات المتحدة ذاتها  ،وأطروحاتها المتعددة "الماركسية"
العديد من الباحثين  –في العنف العنصري، والبطالة، وحركة الحقوق المدنية، وحركات النساء 

كل  ،الأمريكيين إلى الانفتاح على التقاليد الماركسية وما نتج عنها من أطر نظرية ومنهجية
 .1ما بعد السلوكيةذلك دفع إلى تجاوز المرحلة السلوكية ونموذجها التنموي، والانتقال إلى 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                           
 .مرجع سبق ذكره  1



 

50 

 رفةية المعنظرونقد دراسة النسبية العلمية في المحور الثامن: 

 عند كارل بوبر

 القابلية للتكذيب:
يعتقد بوبر أنّ قابليّة أية نظريّة للتكذيب يعني أنّها نظريّة منفتحة على إمكان ظهور 
واقعة سلبيّة مستقبلا تدحض تنبؤاتها؛ وحينما يتمّ ذلك فإنّها تسمح لنظريّة أفضل منها يكون 

استجابة للمتطلّبات التي تفرضها المشكلات  لها محتوى معرفي وتفسيري أكبر بأن تحلّ محلّها
المستجدّة وحيويّة النشاط العلمي. فمثلا، إنّنا ننظر إلى الجاذبيّة الأرضيّة على أنها نظريّة 
علميّة، بالنظر إلى كون لحظة انعدامها احتمال قائم وممكن الحدوث في أيّة لحظة، وليس 

 مقّقت تلك اللّحظة بالفعل، يَتميّة، فإذا ما تحعلى أساس تحقّق أثرها باستمرار في الحياة اليو 
حينها تكذيب هذه النظريّة، وبالمختصر المفيد، هي نظريّة علميّة لأنّها بكل بساطة قابلة 

لى النُمو للتكذيب؛ وتلك خاصيّة، تمنح العَالِمَ القدرة على استبدال النظريّات، ممّا يُؤدي إ
 .1الحيوي والمستمر للعلم
، فإنّ كل نظريّة لا تقبل الدحض بأيِّ حدث يمكن تصوره هي نظريّة وفي مقابل ذلك

غير علميّة؛ وبذلك يكتسي العلم صفته الثوريّة من خلال استبعاده للفروض الكاذبة وابقائه 
على الفروض القابلة للتكذيب؛ بما يُؤكّد أنّ "كل اختبار حقيقي لنظريّة إنّما، هو محاولة 

ويُمكننا تلخيص ، ة التكذيب أو التفنيد والدحضيّة الاختبار هي قابليّ قابل ،لتكذيبها، أو لدحضها
أو قابليّتها   (falsifiability) ذلك في أنّ محكّ المنزلة العلميّة لنظريّة، هو قابليّتها للتكذيب

 .testability( 2"(وهو أيضا قابليّتها للاختبار )refutability( للتفنيد

                                                           
 ،(2016) 3، عدد 9، مجلد مجلة متون، "زكرياء بن نحي، "القابلية للتكذيب بوصفها معيارًا لتمييز النظريات العلمية  1

 .13ص. 
 .مرجع نفسه  2



 

51 

لا أساس واقعي له، بل  أتِ من فراغ أو من تأمّل عقليت راء بوبر في التكذيب لمإن أ
في قراءة النظريّات العلميّة المعاصرة، ولتاريخ العلوم  وحسّه النقديكانت نتيجة لِإعمال ذهنه 

في النسبيّة،  عموماً، فقد شغلت تفكيره النظريّات السائدة آنذاك، من قبيل نظريَّة ألبرت آينشتاين
في التحليل النفسي، وعلم النفس  لتاريخ، ونظريّة سيغموند فرويدفي ا سونظريّة كارل مارك

الفردي لألفرد آدلر، وبمقارنتها لاحظ بوبر الاختلاف الذي يميّز نظريّة النسبيّة عن باقي 
النظريّات، فقد تبيّن له أنّه يمكن وصفها )أي النظريّة النسبيّة( بأنّها نظريّة قابلة للتكذيب 

تتعاظم احتمالات تكذيبها واقعياً يوماً بعد يوم، بينما يتعذّر ذلك مع ت بتنبؤابسبب مخاطرتها 
النظريّات الأخرى، بسبب تأييد كل الوقائع التاريخيّة والاجتماعيّة والإنسانيّة لها في جميع 

يمكن تأويل كلّ حادثة، وفقاً للمنظور الماركسي أو الفرويدي  -في رأي بوبر-الأحوال، لأنّه 
مّا يقضي على أي احتمال لتكذيبها، وهذا يخالف خاصيّة النمو في العلم وطبيعة أو الأدلري، م
 .1نتائجه النسبيّة

للتحقق من الفروض والنظريات عن  وسيلة، فهو منهج إثبات الزيفوفيما يخص 
طريق تفنيدها من خلال مقارنتها مع معطيات ثم الحصول عليها تجريبياً، ويقوم منهج إثبات 

التي تفيد بأن أي قضية نظرية تكون زائفة إذا  مسلمة المنطق الشكلي الزيف على أساس
كان بعضها منطقياً يلزم عن كثرة من القضايا المتسقة مع بعضها البعض ومبنية على 
الملاحظة. وانطلاقاً من هذه المسلمة المنطقية، قابل بوبر بين مبدأ التحقق الوضعي الجديد 

هذا المبدأ باعتباره وسيلة لتحديد إمكانية أن تكون القضية  وبين مبدأ إثبات الزيف، ولم يفسر
قابلة للفهم، بل باعتباره منهجاً للتمييز بين ما هو علمي وما هو غير علمي، ويقر أن القضايا 
التي يمكن من حيث المبدأ إثبات زيفها هي فقط القضايا العلمية، أما غير القابلة للزيف فهي 

 .2"ليست علمية

                                                           
 .19، ص. سبق ذكرهمرجع   1
 .24وليد شملال، مرجع سبق ذكره، ص.  2



 

52 

 لاث عند كارل بوبر:العوالم الث
 "إبستمولوجيا بدون ذات عارفة"تحت عنوان  1967قدم كارل بوبر في محاضرته عام 

مترابطة  ، والتي فرّق فيها بين ثلاثة عوالم معرفيةنظرية العوالم الثلاثةما عُرف لاحقًا بـ 
 :-تم ذكرها في المحور الأول– لكنها مستقلة جزئيًا

حية، ء الفيزيائية والمادية، مثل الكواكب، الكائنات الهو عالم الأشيا :العالم الأول .1
 .ره؛ أي ما نحاول أن نعرفه ونفسموضوع المعرفةالجبال، وحتى الأدوات التقنية. يمثل 

، وحتى الفردية كالأفكار، المشاعر، النوايا، الإدراك حالات الوعييضم  :العالم الثاني .2
 .للإنسان السلوكيالسيكولوجي و الاستعدادات السلوكية. هو الجانب 

ائل مثل النظريات العلمية، المس المحتويات الموضوعية للفكرعالم  :العالم الثالث .3
لعقل االرياضية، الأطر الفلسفية، والمؤلفات الأدبية. رغم أن هذا العالم ناتج عن نشاط 
ذاته البشري، إلا أنه بمجرد إنتاجه يصبح مستقلًا عنه، ويُعامل بوصفه كيانًا قائمًا ب

 .قابلًا للنقد والتطوير
العوالم الثلاثة تتفاعل بشكل رغم التمييز بين هذه العوالم، فإن بوبر شدد على أن و 
فالعالم الثاني )الوعي البشري( يتأثر بالعالم الأول )الواقع المادي(، كما يُنتج نظريات  متبادل

 .1ي الإنسان وتفسيره للواقعوأفكارًا تنتمي إلى العالم الثالث، الذي بدوره يمكن أن يُؤثر في وع
النظرية الواقعية والليبرالية ولدراسة ما جاء في نظريته على العلوم السياسية يمكن اختيار 

من أبرز النظريات في علم السياسة والعلاقات الدولية، ويمكن تطبيق مبدأ القابلية باعتبارهما 
التي تفترض أن الدولة تتصرف فالنظرية الواقعية،  ،ماللتكذيب عليهما لتمييز مدى علميته

دائمًا بشكل عقلاني لتعظيم مصالحها الوطنية في بيئة دولية فوضوية، تُواجه صعوبة في 
القابلية للتكذيب إذا صيغت بطريقة تفسّر كل سلوك دولي على أنه "بحث عن القوة"، إذ يمكن 

لمصلحة، ما على أنه شكل من أشكال القوة أو ا –حتى التعاون –تأويل أي تصرف دولي 

                                                           
 .31-30ص ص. مرجع سبق ذكره،   1



 

53 

أما النظرية الليبرالية، حين تدّعي أن "زيادة الترابط  ،يجعلها غير قابلة للدحض فعليًا
الاقتصادي بين الدول يقلل من احتمالات نشوب الحروب"، فهي أكثر قابلية للاختبار 
والتكذيب، إذ يمكن التحقق من صحة هذا الافتراض عبر دراسة حالات تاريخية لدول مترابطة 

تقترب  –بصيغتها التجريبية  –اديًا اندلعت بينها نزاعات. وعليه، فإن النظرية الليبرالية اقتص
أكثر من المعايير العلمية التي وضعها بوبر، في حين تقع الواقعية في خطر التفسير الشمولي 

 .إذا لم تُصغَ فرضياتها بشكل يسمح بتفنيدها في ضوء الواقع
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

54 

 : البرامج البحثية عند إمري لاكاتوشالمحور التاسع

 مضامين البرنامج البحثي:
تنطلق نظرية لاكاتوش من مقولة إيمانويل كانط: "فلسفة العلم بدون تاريخ العلم هي 
خواء، وتاريخ العلم بدون فلسفة العلم هو تاريخ أعمى"، حيث تؤكد على ضرورة تجاوز 

العلمي ككل، واعتباره ميدانا للتجريب القضايا العلمية الجزئية نحو النظر في النسق 
لا يرى لاكاتوش أن مركزية العلم تكمن في وحدته الموضوعية أو المنهجية، بل  ،والتمحيص

يؤكد و . الفرضيات الثانويةمن  وحزام واق   نواة صلبة، الذي يتكون من البرنامج البحثيفي 
العلم، ففلسفة العلم سيرورة تاريخية على العلاقة الجدلية بين فلسفة العلم وتاريخ  أيضا لاكاتوش

تنشأ داخل العلم وتخضع للتقييم والتقويم، أما تاريخ العلم فهو مشروع خارجي ذو طابع إمبريقي 
 .1وتجريبي، وبالتالي فإن تطور العلم يجب أن يُفهم من خلال تفاعلهما المتبادل

يا برامج الأبحاث تأثر لاكاتوش في أعماله، خاصة في نظريته حول "ميثودولوجوعليه 
فهو لم يتعامل مع العلم كمجموعة  ،العلمية"، بفلسفة العلم، ومنحها طابعًا ديناميكيًا وتاريخيًا

من القواعد الثابتة أو المفاهيم المجردة، بل أضاف إليه بعدًا تاريخيًا يُظهر أن تطور المعرفة 
أصبحت فلسفة العلم عنده  ومن هنا، ،العلمية يتم عبر الزمن وبفعل تراكم التجارب والنقد

مرتبطة ارتباطًا جدليًا بتاريخ العلم، أي أن فهم العلم لا يكتمل دون النظر في كيفيّة تطوّره 
وقد استلهم لاكاتوش أفكاره من "النماذج الإرشادية" لتوماس كون  ،فعليًا عبر الزمن

 .2و"الاستراتيجيات العقلية" لستيفن تولمن
ها قواعد عقلانية شاملة لتطور المعرفة العلمية، تؤسس نظرية لاكاتوش يمكن اعتبار 

هذه  ،لمنهجية برامج البحث العلمي، والتي تُعد وسيلة للتقييم المقارن بين النظريات العلمية
التي تحدد طرق البحث دون  القواعد المنهجية والموضوعيةالبرامج البحثية هي مجموعة من 

                                                           
 .46-45فاطمة بقدي، مرجع سبق ذكره، ص ص.   1
 .37وليد شملال، مرجع سبق ذكره، ص.  2



 

55 

ينتقد لاكاتوش دوغمائية الفصل  ،النظرية العلمية إهمال القضايا الأساسية التي تشكل نواة
بين ما هو علمي وغير علمي، ويرى أن هذا الفصل يقوم على افتراضين خاطئين: الأول 
وجود حدود سيكولوجية بين الفرضيات النظرية والواقعية، والثاني وجود فرضيات تكفي 

 .1ذا بُرهنت تلك الفرضيات واقعياً سيكولوجيًا لتأكيد النظريات الواقعية، وهو ما لا يصح إلا إ
ة، تبرز أهمية البرامج البحثية من خلال الاستفادة من ردود الفعل حول القضايا الأساسي

حيث تؤدي هذه الردود إلى بناء فروض جديدة دون المساس بالنواة الصلبة للنظرية، ويحدث 
 ،حقائق جديدةالتطور العلمي عبر بناء فرضيات مساعدة لتفسير الغموض والكشف عن 

 ،لمعرفيوتقُيّم البرامج البحثية من خلال قدرة هذه الفرضيات المساعدة على التفسير والتجديد ا
ن فشلت، عُد البرنامج منتهيًا إلى أن يظهر برنامج  فإن نجحت، ساهمت في تقدم العلم؛ وا 

 .بديل أفضل
ائع، ويشترط أن ويؤكد لاكاتوش أن التفكير العلمي يقوم على مواجهة النظريات بالوق

تكون النظريات مدعومة بالتجربة، لكنه يرى في الوقت نفسه أنه لا توجد نظريات صحيحة 
دائمًا، بل توجد فقط نظريات أقل خطأ من غيرها، رافضًا وجود أي دور للعوامل اللاعقلانية 

 .2في تطور المعرفة العلمية
ل "البرنامج البحثي"، الذي واعتبر أن الوحدة الأساسية في العلم ليست "النظرية"، ب

النواة  .يتكون من نواة صلبة تحيط بها فرضيات مساعدة تُشكّل ما يُعرف بالحزام الواقي
الصلبة تتضمن المبادئ الأساسية أو الفرضيات التي لا تُخضع للاختبار أو التفنيد مباشرة، 

اقي فهو مجموعة من لأنها تمثل الإطار المرجعي الذي يدافع عنه الباحثون. أما الحزام الو 
الفرضيات الثانوية القابلة للتعديل والتفنيد، ويُستخدم للدفاع عن النواة وتفسير الظواهر العلمية، 

 .3مما يضمن للبرنامج البحثي نوعًا من المرونة والتكيف
                                                           

 .46، ص. سبق ذكرهمرجع فاطمة بقدي،   1
 .مرجع نفسه  2
 .37مرجع نفسه، ص. وليد شملال،   3



 

56 

 أنواع البرامج البحثية:
 :ز لاكاتوش بين نوعين من البرامج البحثيةيميّ 

 ما  ي تنجح في تقديم تفسيرات جديدة وتوليد تنبؤات دقيقة،وهي الت :البرامج التقدمية
 .يدل على قدرتها على توسيع المعرفة العلمية

 وهي التي تعجز عن التفسير رغم التعديلات المستمرة في  :البرامج الانتكاسية
 .فرضياتها المساعدة، فتفقد فاعليتها تدريجيًا

كم الفرضيات، بل بقدرة البرنامج على هذا التمييز يُظهر أن العلم لا يتقدم لمجرد ترا
ذا أصبح البرنامج  ،تفسير ما هو غامض، واستشراف ما هو غير مكتشف يُقدّم فقط تبريرات وا 

 .1فإن مصيره التلاشي دون كشف جديد
 :كما يميز لاكاتوش بين نوعين من التغيير داخل العلم

 التغيير ضمن البرنامج (intra-program): ديل الحزام الواقي حدث عندما يتم تعوي
فقط، دون المساس بالنواة الصلبة، ويُعد هذا الشكل من التغيير جزءًا من التقدم 

 .الطبيعي للعلم
 التغيير بين البرامج (inter-program): دث عندما يُصبح من الضروري تغيير ويح

ل النواة الصلبة نفسها بسبب فشل البرنامج في تفسير الظواهر، مما يؤدي إلى الانتقا
 .إلى برنامج بحثي جديد تمامًا

وبهذا يكون التغيير الأول دليلًا على مرونة البرنامج وقدرته على التكيف، أما التغيير 
الثاني فهو بمثابة "ثورة علمية مصغّرة"، يتم فيها التخلي عن النموذج القديم لصالح آخر أكثر 

 .2فعالية

                                                           
 .38، ص. سبق ذكرهع مرج  1
 .مرجع نفسه 2



 

57 

اع غير عقلاني أو فوضوي، بل ويرى لاكاتوش أن التقدم العلمي لا يحدث نتيجة صر 
من خلال تقييم عقلاني لبرامج البحث: البرنامج الذي ينجح في توليد فرضيات قابلة للاختبار 

أما إذا أخفق برنامج ما في ذلك، فإن العلماء لا  ،وتقديم تفسيرات أوسع هو الذي يستمر
يُصبح من العقلاني  يتخلون عنه مباشرة، بل يُجرون تعديلات عليه؛ ولكن إن استمر الفشل،

البحث عن برنامج بديل أكثر قدرة على التفسير، ومن هنا يتم الانتقال إلى برنامج جديد، دون 
 .1أن يعني ذلك أن العملية كانت غير عقلانية أو عشوائية

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
 .38، ص. سبق ذكرهمرجع  1



 

58 

 قائمة المراجع

رسالة ماجستير، جامعة الجزائر  .النموذج العلمي عند توماس كون .أزبوش، سامية .1
 .2017–2016، قسم الفلسفة، تخصص المنطق وفلسفة العلوم، 2

نظرية الواقعية في العلاقات الدولية: دراسة نقدية مقارنة في ضوء  .أنور، محمد فرج .2
 .2007أربيل: مركز كردستان للدراسات الاستراتيجية،  .النظريات المعاصرة

ياس نظرية العلاقات الدولية، السنة الثانية جذع مشترك، مطبوعة في مق .إيجر، أمينة .3
 .2019 .3كلية الحقوق والعلوم السياسية، جامعة الجزائر 

الطبعة السابعة. بيروت: مركز دراسات  .مدخل إلى فلسفة العلوم .الجابري، محمد عابد .4
 .2011الوحدة العربية، 

يارت: جامعة ابن ت .محاضرات في إبستيمولوجيا علم السياسة .بلخضر، طيفور .5
 .س ن خلدون، د

مجلة  ".ة للتكذيب بوصفها معيارًا لتمييز النظريات العلميةبن نحي، زكرياء. "القابلي .6
 .(2016) 3، عدد 9 متون

بن فريحة، هيام. "الإبستمولوجيا والتحليل المركب للمفاهيم والظواهر في العلوم  .7
)جوان  13، العدد المجلة الجزائرية للسياسات العامة ".السياسية والعلاقات الدولية

2017). 

الجزائر: كلية الحقوق  .مطبوعة في مقياس إبستمولوجيا علم السياسة .بقدي، فاطمة .8
 .2022–2021، 3والعلوم السياسية، جامعة الجزائر 



 

59 

ومقال عن المنهاج الفقيه، بلال. "المنهج الشكي بين المنقذ من الضلال للغزالي  .9
  (،2023، )10، العدد ATEBE، لديكارت

https://doi.org/10.51575/atebe.1391291 

ترجمة روبير (. انظرية المعرفة العلمية )الإبستمولوجي .حسن، عبد الحميد .10
 .1977بلانشيه. مطبوعات الجامعة، 

 .القطيعة الإبستيمولوجية عند غاستون باشلار .ومة، نوقاس، وخيرة رياحخد .11
 .2015مذكرة ماستر في الفلسفة، جامعة ابن خلدون تيارت، 

دراسات وأبحاث في الفلسفة الغربية  .خوني، ضيف الله، ولخضر حميدي .12
 .2014الجزائر: دار صبحي للطباعة والنشر،  .الحديثة والمعاصرة

 .ثورات المعرفية والتحولات الرئيسية في علم السياسةال .درزيك، جون س .13
  ./2025lgMkht4http://bit.ly /06/ 06ترجمة: عادل زقاغ. تم الاطلاع يوم 

 ".رزيوق، ليليا. "المنهج ومسألة القطيعة الإبستيمولوجية عند غاستون باشلار .14
 (.2021) 1، عدد 6، جامعة زيان عاشور بالجلفة، مجلة آفاق للعلوم

مجلة آفاق للبحوث  ".ساحلي، مبروك. "الثورات العلمية في علم السياسة .15
 (.2022) 1، عدد 5، والدراسات

أبستمولوجيا علم السياسة: محاضرات ألقيت على طلبة السنة  .شملال، وليد .16
جامعة  ،كلية العلوم السياسية والعلاقات الدولية ،الثانية علوم سياسية، جذع مشترك

 .2019/2020 ،3ائر الجز 

الجزء الثاني. لبنان: دار الكتاب اللبناني،  .المعجم الفلسفي .صليبا، جميل .17
1972. 

https://doi.org/10.51575/atebe.1391291
http://bit.ly/4lgMkht


 

60 

. 2022أغسطس  29الطلافيح، ضحى. "تعريف الشك في الفلسفة." نُشر في  .18
  ./TuOqhI3http://bit.ly  .2025 /06/ 06تم الاطلاع يوم 

. تم الاطلاع 2023مارس  09ما هو الشك المنهجي." نُشر في " .——— .19
   .http://bit.ly/4lAZXru  .2025 /06/ 06يوم 

الدينية  العتابي، ليث. "مدخل عام إلى القيم أو الأكسيولوجيا." معهد الدراسات .20
 .2024 /06/ 25. تم الاطلاع يوم 2024نوفمبر  4والفلسفية، 

http://bit.ly/3TIrnA7 

ترجمة حيدر حاج إسماعيل. بيروت:  .بنية الثورات العلمية .كون، توماس .21
 .2007المنظمة العربية للترجمة، 

 26د غاستون باشلار: التحليل النفسي للعلم." القطيعة الإبستمولوجية عن" .22
  ./2025NJLQ5U3http://bit.ly /06/ 06. تم الاطلاع يوم 2019ديسمبر 

الإسكندرية: دار الفكر  .إبستيمولوجيا السياسة المقارنة .عارف، محمد نصر .23
 .2002الجامعي، 

 .1956القاهرة: وزارة الإرشاد القومي،  .نظرية المعرفة .محمود، زكي نجيب .24

 

 

 

 

 

http://bit.ly/3TuOqhI
http://bit.ly/4lAZXru
http://bit.ly/3TIrnA7
http://bit.ly/3U5NJLQ


 

61 

 فهرس المحتويات

 01 ....................... .....................………………………ة مقدم 
 02. .........................................................…كالية المقياس إش 
 02 .........................................................س ....أهداف المقيا 
 .......03. ..........................................................نتائج التعلم 
 ...03........................................... ...................شبكة التقييم 
  05.................... ...................بستمولوجيامدخل إلى الا الأول:المحور 
 مقارنةمعرفي واليقين الابستمولوجي في بناء المعرفة جدلية الشك ال :الثانيلمحور ا( 

 14.........بين ديكارت والغزالي.................................................
  24... ......................لسياسةالتراكم المعرفي في تطور علم ا الثالث:المحور 
  32.. ...................... القطيعة الإبستمولوجية في علم السياسة الرابع:المحور 
  37............. .العوائق الإبستمولوجية حسب غاستون باشلار . الخامس:المحور 
  42........... ............مبدأ الثورات المعرفية في علم السياسة السادس:المحور 
  46.......... .في دراسة علم السياسة توماس كونة ينماذج المعرفال السابع:المحور 
  50.. .عند كارل بوبر نظرية المعرفةالعلمية في دراسة ونقد النسبية  الثامن:المحور 
 54........ ....................البرامج البحثية عند إمري لاكاتوشالتاسع: لمحور ا 
 58............................ ..........مراجع ...............الو  المصادر قائمة 


