بيب كشاورز عرا لدن ارسل لنا الكتاب لنشره في مكتبتنا. قدنا يتسيق الكتاب وتغنيض حيبه ملاحظة الكتاب مصور بكاميرا المبتت المحمول ملاحظة الكتاب مصور بكاميرا المبتت المحمول https://paistinebooks.blogspot.com

تأليف . و الركتورعلى سترى رَايْر كلية داراللام - جالعة القاهرة

1917

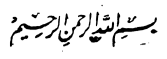
النائنسو مكتبة الشياع ٢٦ شاع احاص سي بالنيره مناع احاص ١٨٣٥

# المثارعة العربي المثارية المثا

سَألِيف ال*دِكْتُوطِلْيُ شَرِي (الْ* كلةِ دابالعل**يم** -جامدُ بِشَاهِرَة

TAF (

المناشر مم*ت بتهالشیاب* ۲۶شاط اسماعیل مهای سانده ت مهمام



#### افتتاحية

ثمة صعوبة بانعة تواجه كل من يحاول التصدى لرصد المسار العام لتطور التأليف البلاغى . وهذه الصحوبة لا ترتد الى مجرد المتداد هذا حداً التطور على مدى زمنى يقارب الاثنى عشر قربا وحسب ، وانما ترتد قبل ذلك الى أن تطور البحث البلاغى لم يلخذ دائما مسارا تاريخيا مستقيما منتظما ، واكنه كان يسير فى مجموعة من الخطوط المتعرجة المتشابكة التى لا تتوازى الا لتتقاطع ، ولا تلتقى الا لتتقاطع ، ولا تلتقى الا لتتقرق ،

وهذه الصعوبة تجعل من يتصدى لرصد هذا التطور بين خطرين عظيمين :

أن يتتبع هذه الخطوط الجزئية المتشابكة المتعرجة : هيضل في غي منعرجاتها المسار العام الكلى لهذا التطور - وتضيع هنه معالمه الأساسية .

أو أن يلتزم عذا المسلر انكلى في خطوطه العامة غتقلت منسه الملاحج التفصيلية الدقيقة والعميقة نهذا المسار . هذه الملامح التي تتمثل في هذه انخطوط للجزئية ذاتها ، ويجد نفسسه في النهاية لم يرصد الاكل ما هو عام وسطحى في هذا المسلر ، وأنه يجمع بين أشياء ليس بينها جامع في الحقيقة .

ولا شك أن هذه الصحوبة لن يدكن التغلب عليها جذريا قبل آن يتم مسح علمى لهذه المساحة الزمنية الشاسعة التي يمتد عليها

تاريخ البلاغة العربية عن طريق مجموعة من الدراسات العلمية المتعمقة على مرحلة من المراحل التي قطعتها البلاغة العربية في رحلتها الطويلة منذ أوائل القرن الثالث المجرى حتى اليوم عبل لكل خطوة خطتها في هذه المرحلة وحتى يتم دلك وقد تمت بالفعل خطوات طيبة وكثيرة في هذا السبيل ولكن الطريق لا يزال طويلا علويلا في فستظل كل محاولة تتصدى لهمة التأريخ للبلاغة العربية وتتبع مسار تطورها ضربا من المخاطرة والتعرض نلوقوع في أحد المزلقين السابقين ولكن هذه المهمة تبقى بعد ذلك ضرورة ملحة تستأهل هذه المخاطرة ، ولا تحتمل الانتظار حتى نتم التعطية العلمية انكاملة لحقل الدراسات البلاغية .

وهذه الدراسة واحدة من هذه المخاطرات عاول بكل ما في وسعها من جهد واخلاص بن ترصد تطور التأليف البلاغي من خلال مساره العام ، دون أن تغفل هذه الخطوط الجزئية المتشابكة ، ولكن بمقدار ما هي ملامح تفصيلية لهذا المسار وحسب ، متحاشية بذلك ما أسعفها الجهد مان تنزلق الي التسطيح والتعميم في أمور لا تحتمل بطبيعتها التسطيح والتعميم ، ومتحاشية من الوقت ذاته مان تضل الطريق الى غايتها خلال منعرجات هذا المسار العام ودروبه الفرعية ،

ولكى تصل هذه الدراسة الى غايتها فقد تناوات التأليف البلاغى على مستويين: أولهما تاريخى يقوم على تتبع هذا التطور فى مراحله الأساسية منذ بدأت البلاغة العربية أفكارا وملاحظات عامة متناثرة على هامش العلوم الأخرى ، حتى استقرت علما متميزا ، مستقلا بعؤلفاته ومؤلفيه ، وأن ظل يحمل حتى اليوم سمات من هذه العلوم التى نشأ على هامشها ، ونما وتطور فى كنفها .

وقد كان الأساس الذي حددت عليه العراسة هذه المراحل عو تطور علاقة البلاغة بهذه الطوم التي نشأت على هامشها . ونمت وترعرعت مى ظلها . وقد مرت هذه العلاقة بثلاث مراحل أساسية ، كانت علاقـة بهـذه العلوم في أولاها علاقـة التابـم المتبوع . أو لنقل علاقة الجنين بأمه . وهـذه هي مرحلة النشأة حيث كانت البلاغة مجرد رؤى سديمية . وأفكار مبهمة في ثنايا مؤلفات هـذه العلوم .

أما في المرحلة الثانبة فقد أصبحت صلة البلاغة بهذه العلوم صلة الأخ بأخيه يضمهما بيت واحد مشترك ولكن على قدم المساواء، حيث تبلورت ملامح البلاغة واتضحت حدودها ، ولكنها ظلت مسارئة للعلوم التي نمت في كنفها في مؤلفاتها ، ولم تنفرد بكتب مستقلة ،

أما غى المرحلة الثالثة عقد انفكت الصلة تماما بين البلاغة وهذه العلوم ، واستقلت البلاغة بمؤلفاتها ومناهج البحث فيها ، بعد أن استقلت من قبل بقضاياها ومباحثها الخاصة .

وفى اطار هدذا المستوى وقفت الدراسة أمام تلك الأعمال التى تمثل انعطافات بارزة فى المسار العام لتطور التاليف البلاغى وتحدد معالم واضحة على هذا المسار . مهما ضؤلت التيمة العلمية لهذه الأعمال . معملة فى الوقت ذاته أعمالا أخرى ذات قيمة علمية كبرى. ولكن ليس لها من القيمة التريخية ما يوازى قيمتها العلمية •

أما المستوى النانى فهو مستوى فنى يقوم على رحد الجنب الفنى في مسار التأليف البلاغى من خلال استخلاص معالم مناهج البحث وطرق التناول العلمى التى عرفها حقل التأليف في البلاغة العربية . دون أن يعمل وضع كل منهج من هذه المناهج في الماره التاريخي . كلما كان ذلك ضروريا .

ولا يفوتنى فى النهاية أن أنوه بالمطلات الرائدة التى سيقت على هذا الطريق و إذا كان لى أن أشير الى شى، منها فاننى أشير الى كتابين رائدين سيظك كل باحث فى هذا المجال مدينا لهما ، أياما كان موقفه منها . وهما كتاب الأستاذ الدكتور بدوى طبانة « البيان العربى » وكتاب الأستاذ الدكتور بوقى ضيفه « البلاغية تطور وتاريخ » .

أرجو أن يكون في هذه الدراسة ما يضيف شيئا الى هذد المحاولات. . أو ما يعهد طريقا لخطوذ جديدة في هذ المجالد م

والله ولى التوقيق ..

علی عشری زاید القاهرة : ینایر ۱۹۷۷

# القت ثم الأول

قصت بإتاريخيت

#### مراحسل تطور البسلاغة

#### توطئه :

البلاغة من العلوم العربية لتتى لم يطرأ عليها تطور يذكر منذ استقرت \_ أو لنقل تجمدت \_ بسكل نهائى على يد أبى يعقوب السككى فى أوائل القرن السنبع الهجرى ، فعلوم البلاغة الثلاثة المعانى والبيانى والبديع ظات عنى تفس الصورة التى تركها عليها عليها السكاكى ومدرسته ، والفنون التى تندرج تحت كل علم من هذه العلوم لا ترال فى مجملها على التحو الذى حددها عليه السكاكى وتلاميذه ، وحتى مناهج البحث البلاغى وأساليبه \_ وهذا هو أخطر ما عى الأمر \_ لا ترال تنهج نفس التهج العقيم الذى استنه السكاكى وسار عليه من بعده تلاميذه ، أو تعرج قريبا منه ، وقصارى ما طرأ على البلاغة من تطور فى تلك العتبة الطويلة هو تفريع هـذا الذن أو ذاك من الفنون التى تندرج تحت كل علم من علوم البلاغة الثلاثة \_ وبخاصة علم البديع \_ وتشقيقه الى عدة فنون ،

عنى أن البلاغة العربية قبل أن تصل الى هده الصيغة النى ثبتتها عليها مدرسة السكاكى كانت قد قطعت رحلة طويلة ، طولها أربعة قرون منذ نشأت على نعو سلذج متواضع في بداية القرن الشالث الهجرى على هامش العلوم الأخرى حتى استقرت على صورتها تلك التي أشرنا اليها •

ونيس من اليسير ـ ولا من المجدى ـ تتبع تفاصيل تلك الرحلة الطويلة . ومن ثم فحسبنا أن نحدد مراحلها الأساسية التي يمكن تلخيصها في ثلاث مراحل هي :

أولا ــ مرحلة النشأة على همش العلوم الأخرى • ثانيا ــ مرحلة التكامل المُسترث • ثالثًا \_ مرحلة الاستقرار والتفرد •

فى المرحلة الأولى لم تكن للبلاغة العربية ملامح محددة تتمثل. فى مباحث وقفايا مستقلة متكاملة ، وانما كانت مجرد ملاحظات. متناثرة على هامش العلوم التى سبقتها الى النشأة ، وأفكار مبعثرة. فى ثنايا مؤلفات تلك العاوم •

أما في المرحلة الثانية فان ملامح البلاغة ابتدأت في انتباور والنحدد : حيث أخذت هذه الملاحظات المتناثرة في المرحلة الأولى تنمو وتنفسج ، وابتدأت تلك الأفكار المبعثرة في ثنايا الكتب تلتئم وتتلاحم لتصبح مباحث وغصولا متكاملة ، وان كانت هدده المباحث والفصول لم تستقل بمؤلنات وكتب خاصة وانما ظلت مختلطة في مؤلفات تلك المرحلة بالمباحث والفصول الخاصة بالعلوم الأخرى ،

اما فى المرحلة الثالثة والأخيرة فان ملامح البلاغة تبلورت بشكل حاسم ونهائى ، وانفردت قضاياها ومباحثها بمؤلفات وكتب خاصة . هى مؤلفات وكتب بلاغية خالصة حتى وان حملت فى بعض الأحيان بصمات من هذا العلم أو ذاك من العلوم التى نشأت البلاغة وتكاملت فى كنفها .

ومن خلال الوقفة المتأنية أمام كل مرحلة من هذه المراحل انثلاث للتعرف على سماتها وملامحها يمكننا أن نخرج بتصور متكامل لرحلة البلاغة العربية عبر تاريخها الطويل .

ولكن لابد \_ قبل التعرض التفصيلي لكل مرحلة من هذه المراحل \_ من الاشارة الى آنه من الصعب تحديد بدايات تلك المراحل ونهاياتها على نحو حاسم دقيق يمكننا معه القول بأنه عند هذه النقطة المسية ننتهي هذه المرحلة أو تلك من مراحل حياة البلاغة العربية

وتبدأ هذه المرحلة الأخرى و فكثيرا ما كانت المراحل تتداخل بحيث تختلط بداية كل مرحلة بنهاية المرحلة السابقة و وكثيرا ما كنا نجد في احدى المراحل بعض المؤاغات التي تنتمي في سماتها وخصائصها و الكثير منها على الأقل – الى مرحلة سابقة و بينما نجد في نفس المرحلة – أو في مرحلة أخرى – كتابا رائدا – وربما أكثر من كتاب بيشر بمرحلة مستقبلة ، وهذا والضح بشكل خاص في المرحلة الثانية للتي خلات بدايتها تحمل ملامح من المرحلة الأولى و بينما اختلطت المهايت ببداية المرحلة الشائة التي ابتدات قبل أن تنتهى المرحلة النابية بشكل نهائي بفترة طويلة و

ولكن يظل مع هذا كله اكل مرحلة سماتها العامة الأساسية التى تمير عا عن بقيه المراحل و لا يعنينا كثيرا بعد ذلك متى ابتدأت هذه المرحلة ومتى انتهت تلك و وانعة يشغلنا في المقام الأول التعرف على سمات كل مرحلة من هدفه المراحل ومن خسلال النتاج العلمي الذي بمشهر ويحمل ملامحها و ودراسة الظواهر العلمية التي شاعت في كل. مرحنة و ودا ما سنحاوله على الصفحات التالية و

#### المرحلة الأولى

#### « النشاة »

ام تنشأ البلاغة العربية مكتملة الأبواب والمساحث ، وانما نشأت بي شأن كل علم في بدايته بله مجرد أفكار وملاحظات ساذجة متنائره على هامش العلوم العربية والاسلامية الأخرى التي سبقتها الى الوجود ، والتي لم تكن بدورها قد تبلورت على نحو نهائى ،

وللتعرف على طبيعة عذه المرحلة من مراحل حياة البلاغة العربية. لابد من التعرف على تلك العلوم التى نشأت البلاغة على هامشها وفى كنفها . ومدى ما أسهمت به فى احتضان هذا العلم الوليد ، وسنجد أن أهم هذه العلوم التى المتضنت البلاغة فى نشأتها ثلاث مجموعات من العلوم ، هى « العلوم الأدبية » و « العلوم اللغوية » و « العلوم الأدبية» و « العلوم النعوية » لنشأة البلاغة العربيسة شىء من الغرابة . فالبلاغة ذاتها علم أدبى لفرى يتعامل مع النصوص الأدبية من حيث هى ابداع أدبى أولا . ومن حيث هى بناء لغوى ثانيسا ، ولسكن ما يستوقف النظر بحق هو مساهمة « العلوم القرآنية » فى احتضان ما يستوقف النظر بحق هو مساهمة « العلوم القرآنية » فى احتضان ما يستوقف النظر بحق هو مساهمة « العلوم القرآنية » فى احتضان ما يستوقف النظر بحق هو مساهمة « العلوم القرآنية » فى احتضان الأدبية » و « العلوم القرآنية » محموعتى « العنوم الأدبية » و « العلوم اللغوية » مجنمعتين ،

ويقتضى الأمر وقفة حاحصة أمام كل مجموعة من هذه المجموعات الثلاث وبيان طبيعة الدور الذي قامت به غي نشأة البلاغة العربيكة ونموها .

#### اولا \_ العلوم القرآئيـة:

والمقصود من مصطلح والعلوم القرآنية » هنا مجموعة انعلوم التى اهتمت بالنص القرآنى الكريم ، سواء من ناحية شرحه وتفسير كعلم التفسير ، أو من ناحية بيان وجوه العجازه كعلم الكلام ، والصلة بين علم الفسير والبلاغة واضحة ومنطقية ، فالتفسير علم يهتم فى مجمله بتحليل النص القرآنى من نواحيه اللغوية والبيانية ، وتحليل الجانب البلاغى فى القرآن مستوى من مستويات التفسير ، أما الصلة بين انبلاغة وعلم الكلام فقد لا تبدو للوهلة الأولى على هذا القدر من الوضوح المنطقية الذى تبحو عليه صلة البلاغة بعلم التفسير ،

والحقيقة أن هناك نقطتى لقاء بالقتى الأهمية بين علم الكلام من ناحية والبلاغة من ناحية أخرى جعلتا علم الكلام وأحدا من أهم العلوم التى احتضنت نشأة البلاغة العربية ونموه •

وأولى هاتين النقطتين وأهمهما قضية الاعجاز القرآنى . فلقد كانت هذه القضية واحدة من أهم القضليا التى عنى بها علم الكلام منذ نشأته . حتى لقد أفرد لها علماء الكلام كتبا خاصة مثل « النكت فى اعجاز القرآن » للرمانى ، و « بيان اعجاز القرآن » للخطابى ، و « اعجاز القرآن » للباقلانى وغيرها من الكتب التى تعد من أمهات الكتب الكلامية ، ولكن هذه القضية كانت أيضا قضية بلاغية بمقدار ما كانت قضية كلامية ، فقد كان الجانب لليلاغى فى القرآن الكريم هو أبرز وجوه اعجازه ، ومن ثم فقد بدأ علماء الكلام يطرحون فى مؤلفاتهم التى تعرض للاعجاز القرآنى بعض الملاحظات والأفكار البلاغية التى ظلت تنمو والاهتمام بها يبتزايد حتى أصبح معظم الكتب التى تؤلف حول الاعجاز القرآنى كتيا بلاغية بمقدار ما هى كتب الكتب التى تؤلف حول الاعجاز القرآنى كتيا بلاغية بمقدار ما هى كتب

كلامية ، وربما بأكثر مما هي كتب كلامية ، وبخاصة في المرحلة الثانية من مراحل رحلة البلاغة العربية ·

ونحن بنعرف أن قضية الاعجاز القرآني نشأت في الإسساس نشأه بلاغيه أَ فقد نزل القرآن الكريم على الرسول صلى الله علمه وسلم ، وأنكر مشركو قريش كون القرآن وهيا من الله ، وزعموا أنه من عند محمد ، متحداهم القرآن أن يأتوا بمثله علم يستطيعوا بالطبع ، فظل يتدرج معهم في التحدي الى حدد مطالبتهم بالأتيان بسورة من أقصر سوره ٠٠ فعجزوا ٠ ولقد كان مشركو قريش يدركون بفطرتهم النعوية الناصعة أن في النظم القرآني شيئًا يخرج عن طوق البشم واستطاعتهم . هذا الشيء الذي عبر عنه واحد من أشد جبابرة قريش عتوا ومكابرة \_ وهو الوليد بن المغيرة \_ أروع تعبير « لقد سمعت من محمد آنفا كلاما ما هو من كلام الانس ولا من كلام الجن، ان له لملاوة . وان علب لطلاوة ، وان أعلاه لمثمر ، وان أسسفله لمغدق ، وانه يعلو وما يعلى »(١) • • وواضح من عبارة الوليد أن أبرز ما بهره في القرآن بلاغته التي جعلته يتذوق حلاوتها ويسعر بطلاوتها ويغلبه هذا الاحساس فيجاهر به على هذا النحو . ويدعو مشركى قريش الى البحث عن سبيل آخر لانكار نبوة محمد والنيل **منه** •

ولقد كان العرب في بداية الدعوة الاسكلمية على قدر من خوانب من جوانب

<sup>(</sup>۱) محبود بن عمر الزمخشرى : الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الاتلويل فى وجوه التأويل . المكتبة التجارية مصر ١٩٥٤هم ١٥٥/٠ ، وقد وردت العبارة فى بعض كتب السيرة بحسيفة مختلفة ، انظر مثلا سيرة ابن هشام تحقيق السقا والإبيارى وشسلبى . طبعة الحلبى ١٩٢٦ م : ١٨٨/١ ، ٢٨٨

الاعجاز القرآنى ، ومن شم غلم تكن هناك حاجة ملحة الى اهتمام خاص بهذه القضية على المستوى الطمى و ولكن بعد أن اتسعت رقعة الدولة الاسلامية ، ودخل فى الاسلام أمم ليس لسانها العربية. ولا يتوافر لها مثل هذه الحاسة اللخية العربية المرهفة التى تمكتهم من ادراك الاعجاز البلاغى للقرآن الكريم ، بدأ يتبلور احسساس قوى بالحاجة الى الاهتمام بقضية الاعجاز القرآنى بشكل عام والجانب البلاغى من هذا الاعجاز على وجه الخصوص . ومن هنا نشأت هدده القضية على المستوى العلمى . وانتدب علماء الكلام أنفسهم للنصدى لها ، وقد كان اهتمامهم بهذه القضية عاملا هاما من عوامل الارتباط بين علم الكلام والحدا من أعم العلوم التى نشأت البلاغة على هامشها ونمت وترعرعت فى كنفه ،

أما النقطة الثانية من نقطتى الاتصال بين البلاغة وعلم الكلام فتتمثل في حرص علماء الكلام أنفسهم على حذق فنون البيان والتمرس بأساليب القول وطرقه حتى يتمكنوا من شرح عقائدهم الكلامية وايصالها الى الناس من ناهية : والدفاع عنها فسد هجوم الخصوم من ناهية أخرى : وكل أولئك يقتضى مهارات بلاغية خاصة حرص زعماء المذاهب الكلامية على توقيرها لانفسهم ولأتباعهم : ولعل فيما يرويه لنا الجاحظ عن واصل بن عطاء زعيم المعتزلة من اسقاطه حرف الراء من كل كلامه حديث كان يلثغ فيه حداكبر شاهد على حرص هؤلاء المتكلمين على توفير هذه المهارات والقدرات البلاغية حرص هؤلاء المتكلمين على توفير هذه المهارات والقدرات البلاغية مقالة ، ورئيس نحلة ، وأنه يريد الاحتجاج على زعماء أرباب النحل وزعماء الملل ، وأنه لابد من مقارعة الأبطال ومن الخصب الموال .

تمام الالة واحكام الصنعة ٠٠٠ » ومن أجل ذلك كله « رام أبو حذينة استاط الراء من كلامه ، واخراجها من حروف منطقه غلم يزل يكابر ذلك ويغالبه ويناضله ويسنجله ، ويتأتى لستره والراحة من هجنته حتى انتظم له ما حاول ، وأنسق له ما أمل »(١) ٠

واذا كانت هذه الرواية على قدر من الغرابة جعلت الجاحظ نفسه ينوه الى أنه « لولا استفاضة هذا الخبر وظهور هدفه العال حتى حسار لغرابته مثلا وطرافته معلما لما استجزنا الاقرار به له »(۲) فان في تأليف الجاحظ وهو من كبار علماء المعتزلة وسواه من المتكلمين كتبا في البيان الخالص مثل كتاب « البيان والتبيين » وغيره ما يؤكد ما تثبته الرواية من مدى حرص هؤلاء المتكلمين على النبوغ في الجانب البلاغي . وما يقوم شاهدا على قوة الارتباط بين علم الكلام والبلاغة •

أما علم التفسير فقد كانت صلته بالبلاغة أسبق من صلة علم الكلام بها ، وان كان تأثيره على نشأة البلاغة وتطورها لم يكن غي قوة تأثير علم الكلام . على الرغم عن أن صلة علم التفسير بالبلاغة أكثر منطقية — كما سبقت الاشارة الى ذلك — من صلة علم الكلام بها ، وقد بدأت صلة البلاغة بعلم التفسير منذ نشأة المحاولات الأولى لعلم التفسير ، فقد كنت هذه المحاولات هى أول مؤلفات اشتملت على ملاحظات بلاغية ذات شأن ، فكتاب « مجاز القرآن » لأبى عبيدة معموو بن المثنى ( — ٢١٠ » ) وهو من المحاولات الأولى غى مدال معموو بن المثنى ( — ٢١٠ » ) وهو من المحاولات الأولى غى مدال سير القرآن معدود من المؤلفات الأولى التي حوت بعض الأراء

<sup>(</sup>۱) الجاحظ ( أبو عثمان عمرو بن بحر ) البيان والتبيين ، تحتين الاستاذ عبد السلام هارون ، الطبعة الأولى ، مطبعة لجنة التالية والترجمة والنشر ، القاهرة ١٩٤٨ : ١٤/١ ، ١٥ ، وأبو حذيفة كلبة وأصل . (٢) السابق : ١٥

والأفكار البلاغية ذات القيمة ، حتى أن بعض مؤرخى البلاغة يعدونه أول كتاب في علم البلاغة ،

على أن صلة البلاغة سلطوم القرآنية لم تقف عند هذه المرحلة من حياة البلاغة العربية و والما ظلت العلوم القرآنية تحتضن الدرسات البلاغية في مرحنة نموها أيضا : وكان علماء الدراسات الفرآبية في تلك المرحلة سلاغيين بقدر ما كانوا متكلمين أو مفسرين وحسبنا أن نشير إلى اسماء الرماني والخطابي والباقلاني وابن قتيبة أرسوا دعائم علم البلاغة وحسبنا أيضا أن نشير إلى أن أهم كتب الدراسات القرآنية في هذه الفترة هي في نفس الوقت من أهم الدراسات القرآنية في هذه الفترة هي في نفس الوقت من أهم مصادر البلاغة ، مثل « مجاز القرآن » لأبي عبيدة : و « معاني القرآن » للفراء : و « تأمينة مشكل القرآن » لابن قتيبة ، و « تلخبص البيان في مجازات القرآن » للشريف الرخي : و « النكت في اعجاز القرآن » للخطابي و « أعجاز القرآن » للبلاقلاني : و « الجمان في تشبيهات القرآن » لابن ناقيا القرآن » للبلاقلاني : و « الجمان في تشبيهات القرآن » لابن ناقيا البغدادي و « بديم القرآن » لابن أبي الأصبع •

بل أنه من الممكن اعتبلر البلاغة ذاتها في تلك المرحلة علما قر أني ، ونحن نجد واحدا من علماء البلاغة \_ وهو العلوى صاحب « الطراز » \_ يعرف البلاغة من بين ما يعرفها به بأنها « علم يمكن معه الوقوف على معرفة أحوال الاعجاز »(١) •

<sup>(</sup>۱) بحيى بن حمزة الطوى : الطراز المتفسمن لاسرار البسلاغة وعلوم حقائق الاعجاز . طبعة المقتطف . القاهرة ١٩١٤ : ١٣/١

## ثانيا \_ العلوم الأدبية :

على الرغم من أن مدلول مصطلح « العلوم الأدبية » يتسع لدى البعض ليشمل كل علوم العربية ، فاننا نقصد به هنا مدلولا محددا وهو نلك العلوم التى محور اهتمامها النص الأدبى ، سواء من ناحية تقويمه وتحليل ظواهره الفنية كالنقد الأدبى ، أو من ناحية التأريخ لادب ، أو من ناحية شرحه وتفسيره كعلم الأدب ، وقد كان ضبيعيا أن تكون العلوم الأدبية بهذا المفهوم هى المعد الشبيعى الذى يحتضن نشأة الدراسة البلاغية ، ولكن الغريب أن تأثير هده المجموعة من العلوم الأدبية عى نشأة البلاغة قد تأخر عن تأثير العلوم القرآبية ، بالاضافة الى أنه — فى مرحلة النشأة على الأقل — لم يكن فى قود تأثير مجموعة العلوم القرآنية وفاعليتها . على الرغم من المناه ذاتها ليست سوى واحد من تلك العلوم الأدبية . غمحور اهتمامها الأساسى النص الأدبى من حيث تحليل عباراته وتراكيبه تحليلا فنيا ،

ومن المكن ادراك السر في سبق العلوم القرآنية الى التأثير في نشأة البلاغة العربية واحتضان هذه النشأة في خصوء ذلك الدور الخطير الذي قام به العامل الديني في نشأة العلوم العربية وتطورها حيث كان لبذا العامل أكبر الأثر في نشأة الكثير من العلوم العربية وقد بدأ يمارس هذا التأثير منذ وقت مبكر في تاريخ هذه العلوم وظل تأثيره مستمرا حتى استقلت هذه العلوم بكيان علمي خاص في مراحل متفاوتة من تاريخها ه

ولعل أبرز مظاهر تأثير العلوم الأدبية في تلك المرحلة من مراحل حياة البلاغة العربية يتمثل في موسوعة الجاحظ « البيان والتبيين « هذه الموسوعة التي ضمنها الجاحظ الكثير من الفنون الأدبية والتي اختلط فيها النقد بالأدب بالبلاغة على نحو يعكس طبيعة التأليف

العلمى فى تلك المرحلة ، وقد احتوى الكتاب على مجموعة من اهم الأصول البلاغية الأولى التى قلمت عليها دعائم علم البلاغة فيما بعد ، والتى جعلت مؤرخى البلاغة يعتبرون الجاحظ واحدا من الآباء الشرعيين الأول لعلم البلاغة ، على الرغم من أن الكتاب لا يشتمل على نظريه علمية متكاملة ، أو حتى على قضايا بلاغية محددة . وأنما هى الفكار بلاغية متناثرة هنا وعنك وسلط حشد هائل من النصوص والاخبار الأدبية وتراجم الأدباء . وننن هذه الآراء المتناثرة كنت هى البذور التى نماها البلاغيون غيما بعد ، والأصول الأولى التى شادوا عليها حرح البلاغة العربية ،

ويفسم كتاب « البيسن والتبيين » الى جانب آراء الحاجظ البلاغية الناصة . مجموعة من الآراء والأفكار البلاغية لبعض العلماء الاحرين الدين لم يتركوا لنا كتبا خاصة غى البلاغة ، ومن ثم غان شاب الجاحد بعد هو وسنيتنا الأولى ــ وغالبا الوحيدة ــ الموقوف على آراء هؤلاء العلماء وأفكارهم البلاغية .

ومن هؤلاء العلماء الذين احتفظ لنا الجاحظ ببعض آرائهم البلاغية بشر بن المعتمر الذي نقل لنا الجاحظ حديفته المشهورة التي اشتملت على عدد من الافكار والملاحظات البلاغية والتقدية ذات النس ما كفترة ضرورة مراعاة مقتضيات الأحوال والمقامات الأدبية معذه الفكرة التي كانت هي الأساس الذي اعتمد عليه علماء البلاغة المتاخرون غي تحديد مفهوم مصطح البلاغة من عربوها بأنها مراعاة الكلام لمقتضى الحال » وقد طرح بشر في صحيفته تلك الفكرة بارعة حين قال: « ينبغي للمتكلم أن يعرف أقدار المعانى ويوازن بينه وبين أقدار المستعمين وأقدار الحالات عليهم أقدار الحالات من دلك كلاما ، ولكل حالة من ذلك مقاما ، حتى يقسم أقدار الحالات

على أقدار الممانى ، ويقسم أقدار المعانى على أقدار المقامات وأقدار المستمعين على أقدار الله الحالات »(١)٠

وقد ظلت العلوم الأدبية تمارس هى الأخرى تأثيرها على البلاغة العربية لفترة طويلة تجاوزت مرحلة النشأة الى مرحلة النمو ، وكان لتلك المعركة الأدبية الخبرى التى قامت منذ بداية العصر العباسى بين أنصار الجديد \_ أو ما أطلقوا عليه اسم « البديع » \_ وأنصار التقاليد المحافظة \_ التى أظلقوا عليها اسم « عمود التسعر » \_ كان لهذه المعركة أثرها البالغ بى نضج البلاغة العربية ونموها . حيث أسفرت عن مجموعة من المؤانات الأدبية والنقدية حول الشعراء الذبن يمثلون كلا الاتجاهين \_ وبصفة خاصة حول أبى تمام الذي يمثل الاتجاه المحفظ \_ وتد اسهمت هذه المؤلفات في بلورة ملامح البلاغة العربية وتحديد سماته . اذ عكف أصحاب هذه المؤلفات على الأدوات البلاغية يطورونها ، ويستخدمونها في تقويم نتاج الشعراء المثلين لكل من الاتجاهين مما ساعد على بلورة هذه الأدوات ونضجها .

#### ثالثا \_ العلوم اللغوية:

كانت علوم اللغة بدورها من مجموعة العلوم التى نشأت البلاغة على هامشها وترعرعت غى كنفها ، فقد قام اللعويون والرواة بدور هام فى طرح القضايا والأفكار البلاغية الأولى من خلال استنباطهم لقواعدهم ومبادئهم اللعوية من النصوص الأدبية : واذا كان الهم الأول لأولئك اللعويين والرواة هو رواية النصوص الشعرية والنثرية واستباط القواعد اللعوية منها ، فانهم كانوا يعرضون لبعض الجوانب

<sup>(</sup>۱) أورد الجاحظ صحيفة بشر كالملة في الجزء الأول من الليسان، والتبيين : ص ١٣٥ وما بعدها من طبعة الاستاذ عبد السلام هارون، -

الأسلوبية والتعبيرية في هذه النصوص . إن مجرد استخلاص قاعدة الغوية من نص ما يقتضي نحليل الهناء اللغوى لهددا النص ، وتناول الجوانب الأسلوبية فيه ، ومن شم فقد تناثرت هنا وهناك عبر مؤلفات هؤلاء اللغويين الأول بعض الأفكار والملاحظات البلاغية العامة. التي ذانت بمثابة الأصول الأولى التي قام عليها علم البلاغة . وكنب البلاغة المتأخرة مليئة بالانسارات الى آراء هؤلاء اللغوس الأوائل وأفاهم البلاغة . من أمثال الأصمعي . وثعلب . والفراء . وغيرهم . بل انه ينسب الى بعضهم أنه وضع موَّلفات في بعض الموضوعات التي أصبحت فيما بعد من المناحث الأساسة للملاغة ، مثل « الأصمع الذي يشمير ابن المعتز غي كتمابه « البديع » الى أنه الف كتاب غي التجنيس ، حيث يقول غي تعريفه المتحنيس: « التجنيس هو أن تحي ، الكلمة تجانس أخرى في بيت شعر وكلام - ومجانسته لها أن تنسهها غى تأليف حروفها . على السبيل التي ألف الأصمعي كتاب الإجناس عليها ١١/١) ولا نتوقع بالطبع أن يكون مثل هذا الكتاب دراسة للتجنيس بمفهومه البلاغيء ولعله حصر لبعض الألفاظ التي تتشابه غي حروفها شأن معظم الرسائل والمؤلفات اللغوية في تلك الفترة التي كانت في الغالب تحصر مجموعة من المفردات التي يجمعها جامع لغوى ما • على أن هذه الاشارة من ابن المعتر مؤكد هور علم اللغة في نشأة البلاغة العربية ، وأحتضان نموها وتطورها • وقد بلغ هذا الدور فيما بعد الى حد أن واحدا من علوم البلاغة الثلاثة ــ وهو علم المعاني ــ ينشأ نشأة لغوية خالصة . بل انه يعد جزءا عن النحو بمعناه الواسع • وهذه حقيقة فطن اليها عبد القامر الجرجاني أول من أرسى قواعد عام

<sup>(</sup>١) عبد الله بن المعتز : البديع : تحقيق الاستاذ محمد عبد المنعم. خفاجي . ط . الحلمي . القاهرة ١٩٤٥ : ص ٥٥

وانظر : د. شُوقى ضيف : البلاغة تطور وتاريخ . الطبعة على .
 دار المعارف بمصر : ص ٢٠

المعانى على نحو متكلمل فى كتابه « دلائل الاعجاز » حيث يعرف. « النظم » - الذى يشمل مباحث علم المعانى وأبوايه - بأنه مراعاة معانى النحو •

وليس أدل على أهمية دور العاوم اللغوية في نشأة البلاغة من أن أول كتاب احتوى بعض الأفكار البلاغية المتبلورة هو أسأسا كتاب لغوى ، ومؤلفه عالم من علماء اللغة في أواخر القرن الثاني وأوائل الثائث. وهو أبو عبيدة معمرو بن المثنى التيمى المتوفى سنة الدائمة، وأعنى بهذا كتاب « مجاز القرآن » الذي يعده بعض مؤرخي البلاغة أول كتاب معروف من كتب البلاغة العربية - وأن كان علماء التفسير في نفس الوقت يعدونه أول كتاب معروف من كتب التفسير ، وهو على أية حال من أهم ولكن الكتاب قبل ذلك كله كتاب لغوى . وهو على أية حال من أهم الكتب التي تحمل أبوز ملامح هذه المرحلة من مراحل حياة البلاغة العربية ، ومن ثم فانه يستحق وقفة نتعرف من خلالها على القيمة العربية ، ومن ثم فانه يستحق وقفة نتعرف من خلالها على القيمة العلمية لهذا الكتاب ، وعلى مكانته بين الكتب البلاغية ، ومن خلال اللامح والسمأت العلمة التي تميز مرحلة نشأة البلاغة العربيه ،

## « مِجاز القرآن » لأبي عبيدة (١) وسمات هذه الرحلة

تروى لنا كتب التراجم عن سبب تأليف أبى عبيدة لهذا الكتاب أنه كان يوما في مجلس الفضل بن الربيع فسأله ابراهيم بن اسماعل أحد نتاب الفضل عن قوله تعالى غي شجرة الزقوم (طلعها كانه روس

۱۱) حتق الدكتور محمد مؤاد سزكين الكتاب . وقد اعتمدت منا على الطبعة الثانية نشر مكتبة الخانجي ودار الفكر ۱۹۷۰ م

الشياطين ) . وكيف يشبه الله سبحانه وتعالى طلع هده الشهرة برءوس الشياطين على سبيل التخويف والوعيد ، والعادة في التخويف والوعيد أن يكون بما هو مألوف للناس ومعروف لديهم . والعرب لم يروا الشياطين حتى يخيفهم بتشبيه طلع شجرة الزقوم برءوسها فأجاب أبو سيدة بأن الله سبحانه وتعالى أنما خاص العرب على غدر كلامهم . غامرؤ القيس يقول في توعد خصمه :

أيقتلني والشر في مضاجعي ومسنونة زرق كانياب أغوال

والعسرب لم يروا الغول عط ، ولكن لحا كان أمر العسول يهولهم أو عدوا به .

وقد استحسن الفضل عذا الجواب واستحسنه السائل ، وهذذ ذلك الحين عزم أبو عبيدة على وضع كتاب عن مثل هذه الأسانيب في القسرآن السكريم ، ولمس عاد الى البصرة وضمع كتسابه « مجاز القرآن » (۱) •

وتدلنا هذه الرواية على منهج الرجل في تأليف هذا الكتاب . غيب يعرض للاساليب الدقيقة في القرآن الكريم غيطلها تحليلا لغويا . ويسشهد لها بمحفوظه الوفير من التراث الشعرى والنثرى العربى . ومن استعمالات العرب اللغوية و وهو يعرض لسور القرآن بالترتيب فيستخرج من كل سورة ما يعتقد أنه في حاجة الى تفسير غيفسره ، وفي خلال نحليله اللغوى لبعض هذه الأساليب وتفسيره لها تتناثر بعض الأفكار والملاحظات البلاغية هنا وهناك .

<sup>(</sup>۱) انظر ياتوت الحموى : معجم الادباء . دار المسأمون .القاهرة ۱۵۸/۱۹ : ۱۵۹ ، ومقدمة محقق « مجاز القرآن » : ۱٦/۱ ود. بدوى طبانة : البيان العربى ط } مكتبة الاتجلو المصرية ١٩٦٨ : ص ٢٠

وهذا المنهج في التأليف هو الذي جعل الكتاب شركة بين التف<sub>سير</sub> وعلم اللغة والبلاغة •

ونكن على الرغم من اشتراك الكتاب بين هذه العلوم الثلاثة فان البلاغة كانت أقل الثلاثة حذا من اهتمام المؤلف وأخفتها حسوتا في الكتاب ، باعتبارها أحدث الثلاثة نشأة . أما اللغة والتفسير فقد كانا اسبق منها نشأة وارسخ قدما ، ومن ثم فقد استأثرا بمساحة اكبر من الكتاب . وحظا أكبر من اهتمام المؤلف ، وأن كانت آراؤه فيهما من الناحية العلمية لا تتجاوز كثيرا آراءه البلاغية من حيث الافتقار الى العمق والنضج والتبلور •

والوامع أن اهتمام مؤرخى البلاغة بالكتاب لا يعود الى قيمته العمية فهى محدودة جدا بالقياس الى قيمة أى كتاب متأخر ، وانما مرد هذا الاهتمام القيمة التريخية لهذا الكتاب \_ وهى ما يشغل مؤرخ البلاغة فى المقام الأول \_ باعتباره أول كتاب وصلنا يحتوى على بعض الاسارات البلاغية المنهجية ، ومن ثم غان مؤرخى البلاغة يولونه من الحفاوة والاهتمام أضعاف ما يولون أى كتاب آخر يفوق « مجان القرأس » فى قيمته العلمية ، ولكنه لا يدانيه فى قيمته العلمية ، ولكنه لا يدانيه فى قيمته التاريخية ،

· ويمكن تصنيف الأسارات والملاحظات البلاغية في الكتاب تحت عنوانين اساسمين:

الأول - اسخدام بعض المصطلحات البلاغية التي تحدد لها فيما بعد مدلول بلاغي علمي .

والثانى - اكتشاف بعض الفنون والأساليب البلاغية التى جاء علما، البلاغة فيما بعد فوضعوا لها المصطلحات ودرسوها على نحو

أما فيما يتصل بالمجال الأول ، وهـو مجـال استخدام المصطلحات البلاغية ، فاننا نجد أبا عبيدة يستخدم في كتابه مجموعة من المسطلحات الأساسية لعلم البلاغة ، ولكن مدلولات هذه المنطلحات لديه على قدر كبير من الاضطراب . حيث سيتعمل كلا من هيذه المصطلحات غي مدلوات تنتعد كثيرا أو غليلا عن المدلول البلاغي الذي تحدد له فيما ىعد •

ولعمل أبرز المصطلحات التي استخدمها أبو عبيدة في كتأسه مصطلح « المجاز » الذي استخدمه غي عنوان الكتاب ذاته . ثم على امتداد صفحات الكتاب ، ومدلول هذا المسطلح لديه شديد الابتعاد عن المدلول البلاغي الذي تحدد له فيما بعد \_ أي استخدام الكلام في غير ما وضع له \_ حيث « يستعمل في تفسيره للآيات هـــد، الكلمـــات : « مجــازه كــذا » و « غريبــه » و « تقــديره » و « تأويله » على أن معانيها واحدة أو نكاد . ومعنى هذا أن كلمية المجاز عنده عبارة عن الطرق التي يسلكها القرآن في تعبيراته وهذا المعنى أعم بطبيعة الحال من المعنى الذي حدده علماء البلاغة لكلمة « المجاز » فيما بعد »(١) ، أي أن أبا عبيدة يكاد يستعمل المصطلح غي معناه اللغوي العام ، وليس بالمدلول العلمي البلاغي الخاص الذي تحدد للمصطلح فيما بعد •

ولقد أدرك الذين عرضوا لكتاب أبي عبيدة من العلماء المحدثين هذا الاضطراب في مدلول مصطلح « المجاز » عده (٢) . بل ان القدم، أنفسهم فطنوا الى مخالفة مدلول « المجاز » عند أبي عبيدة لمدلوله البلاغي الاصطلاحي ، ونبهوا الى هذه المخالفة ، كما فعل ابن بنمية الذي أشار في كتابه « الايمان » الى أن التفرقة بين الحقيقة والمجاز

<sup>(</sup>۱) د. محمد غؤاد سزكين : مقدمة مجاز القرآن : ص ۱۸ - ۱۹ (۲) انظر مثلا : د. بدوى طباقة : البيان العسربي : س ۲۷ -

د. شوقى ضيف : البلاغة تطور وتاريخ : ص ٢٧

حادثة بعد انقضاء القرون النلاثة الأولى ، وانه لم يتكلم بها احر من الصحابة ولا التابعين ولا اثمة العلم واللغة « وأول من عرف انه تكلم بلفظ المجاز أبو عبيدة معمر بن المثنى في كتابه ، ولكنه لم يعن بالمجاز ما عو فسيم الحقيقة ، وانما عنى بمجاز الآبة ما يعبر به عن الآبة » (۱) •

مابو عبيدة قد يستخدم المجاز بمعنى التفسير اللغوى الكيسة الكريمة أو بعض مفرداتها ، فهو مثلا في تأويله لقوله تعالى الكريمة أو بعض مفرداتها ، فهو مثلا في تأويله لقوله تعالى ( الرحمن الرحمن الرحمة ، و ( الرحيم ) مجازه الراحم » ( ٢١/١ ) فلا يزيد في نبيانه لمجاز الآية الكريمة على التفسير اللغوى لمفرداتها ، ثم يمضى يستدل لاشتقاق كلمتين بمعنى واحد من لفظ واحد بنماذج من شعر العرب تنهج نفس المنهج في الاشتقاق ، وحين يعرض لتفسير غوله العرب تنهج نفس المنهج في الاشتقاق ، وحين يعرض لتفسير غوله العالى ( ولا تبضوا الناس المياءهم ) يذكر أن « مجازه لا تظلموا الناس حقوقهم ولا تنقصوها ، وقالوا في المثل « تحسبها حمقاء وهي باخسة » أي ظالمة » ( ٢١٩/١ ) •

وقد يشرح مجاز الآية بتعدد أوجه القراءات غى الآيات التى فيها أكثر من قراءة مثل قوله : « ومن مجاز ما جاء على لفظين وذلك لاختلاف قراءات الائمة فجاء تأويله ستى ، فقرأ بعضهم فوله ( أن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة ) وقرأها آخرون ( فتثبتوا ) • • • ( ١٣/١ ) •

كما قد يطلق المجاز على تعدد الأوجه الاعرابية في الآية ، ففي ا تأويله لقوله سبحانه وتعالى (سورة أنزلناها) يقول : « ومن مجاز

<sup>(</sup>١) ابن تيبية: الايمان ، مكتبة انصار السنة المحمدية . القاهرة . ص ٥٢ ، وانظر : البلاغة تطور وتاريخ : ص ٢٩

ما جاء من مذاهب وجوه الاعراب قسال ( سورة انزلناها ) رغسم. ونصب » ( ۱٦/۱ ) •

ففى هذه المواضع وأمثالها \_ وهى كثيرة \_ نجد أنا عبيدة يستحدم مصطلح « المجاز » فى مدلولات أبعد ما تكون عن مدلوله البلاغى المعروف الذى تحدد له غيما بعد ، والذى يقابل الحقيقة •

ولكن أبا عبيدة في مواطن قليلة عن الكتاب يستخدم مصطح « المجاز » في سياقات شديدة القرب من مدلوله البلاغي ، فأحبانا يستخدمه في سياق تأويله لبعض الأيات التي تشتمل على ما أطق عليه البلاغيون « المجاز المرسل » ، وأحبانا أخرى يستعمله في سياق تأويله لآيات تشتمل على ما سماه البلاغيون فيما بعد « المجاز العقلي » وهو في الحالين كلتيهما يؤول الآيات بما يشي بادراكه للعمليسة المجازية فيها •

ففى تأويله مثلا لقوله تعالى ( وأرسلنا السماء عليهم مدرارا ) يقول « مجاز السماء هنا مجاز المطر : يقال ما زلنا في سماء أي غي معطر ، وما زلنا نطأ السماء أي أثر المطر » ( ١٨٦٠١ ) • غفى لآية بالفعل مجاز في استعمال كلمة السماء بمعنى المطر . وهو ما أطلق عليه البلاغيون « المجاز الرسسل » وعرفوه بأنه الكلام المستعمل في غير ما وضع له لعلاقة غير المشابهة . تفريقا بينه وبين الاستعارة التي تكون العلاقة فيها المشابهة .

وفى تأويله للايتين الكريمتين ( و تياه من الكنوز ما ان مفاتحه لتنو بالعصبة ) و ( ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعف بما لا يسمع ) يؤول مجاز الآيتين بصورة يتضح غيها وعيه بعملية المجاز العقلى أو المجاز الاسنادى ــ اتمثلة فى اسناد الفعل الى غير عاعله الحقيقى ــ فيهما : حيث يقول في تأويله للآية الأولى : « ومن مجاز ما يحول غعل فيهما : حيث يقول في تأويله للآية الأولى : « ومن مجاز ما يحول غعل

الفاعل الى المفعول أو الى غير المفعول قال : « ما أن مفاتحه لتنوء بالعصبة ) والعصبة هي التي تنو، بالمفاتح » (١٢/١) ويقول غي تأويله . لكية الثانية: « ومن مجاز ما وقع على المفعول وحول الى الفاعل قال: ر على الراعى الذي ينعق بالشاء » (١٢/١) • • • فهو يدرك أن الفعل في ى رق المن المن عبر فاعله الحقيقى - إن الفاعل الحقيقى في كل من الأيتين مسند الى غير فاعله الحقيقى في الآية الأولى هو العصبة وليس المفاتح التي أسند الفعل الى ضميرها، والفاعل الحقيقي في الآية الثانية هو الراعي وليس هو الشياء التي أسند الفعل الى الضمير العائد لاسمها الموصول ، حيث تشبه الأبة الكريمة الكفار الذين لا يفيدون من دعوة الرسول ولا يعونها بالشياء التي لا تعي صيحة راعيها لتنيهها الى الخطر • وهو يزيد الأمر شرحا في موضع آخر حيث يقول : « انما الذي ينعق الراعي - ووقع المعني على المنعوق به وهي العنم ، تقول . كالعنم التي لا تسمع التي ينعق بها راعيها ، والعرب تريد الشيء فتحوله الى شيء من سببه ، بقولون أعرض الحوض على الناقة ، وانما تعرض الناقة على الحوض ٠٠٠٠ وفي القرآن ( ما ان مفاتحه لتنوء بالعصيبة ) ما ان العصيبة لتنوء بالمفاتح ، أي تثقلها » (٦٤، ٦٣/١) .

ففى هذه المواضع كلها يتضح ادراك أبى عبيدة لطبيعة العملية المجازية فى الآيات الكريمة سواء كان المجاز فيها لغويا أو عقليا ، ولكن عدم قصره اطلاق مصطلح « المجاز » على مثل هذه الآيات يؤكد أن مفهوم المجاز عنده كان أعم بكثير من المدلول الذى حدده البلاغيون المتأخرون للمصطلح .

ومن المصطلحات التى استخدمها أبو عبيدة أيضا فى كتابه واضطرب مدلولها عنده مصطلح « الكناية » الذى استخدمه بأكثر من مدلول .

فهو تارة يستخدمه بعضى « الضمير » النحوى ، ولعل هذا أكثر مدلولات المصطلح دورانا في الكتاب ، ففي تفسيره لقوله تعالى ( اياك نعبد ) يسمى الضمير « اياك » في الآية كتابة المفعول (١٠٤/١) وفي تفسيره لقوله تعالى ( فظلت أعناقهم لها خاضعين ) يسمى الضمير المضاف اليه « هم » كتابة (١٠/١) .

وتارة أخرى يطقه على ما يقابل الاسم الظاهر كما فعل فى تأويله للاية الكريمة ( انها صنعوا كيد ساحر ) حيث اعتبرها « من مجاز ما جاء من الكنايات عن مواضع الأسماء بدلا منهن » واعتبر أن « معنى ما معنى الاسم ، مجازه أن صنيعهم كيد ساحر » (١٠ ١٥) •

والى جوار هذه المدنولات التى استخدم بها أبو عبيدة مصطلح « الكناية » والتى تبعد عن مدلوله الذى حدده البلاغيون اللاحقون له نجده يستحدم الحصضح فى مواصع قليلة بمدلوله البلاغي الدقيق . ففى تفسيره لقوله تعالى ( وان كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا طيبا ) يقول : « • • • ( أو جاء احد منكم من الغائط ) كناية عن الظهار لفظ فضاء الحاجة فى البطن . وكذلك قتوله تبارك وتعالى ( أو لامستم النساء ) كناية عن الغليان ( ١ ١٥٥ ) •

ومن المصطلحات البلاغية التى استخدمها أبو عبيدة مصطلح « التشبيه » وهو يستخدمه فى الكتساب بمدلول قريب من مدلوله البلاغى ، ويقرنه تارة بمصطلح « الكناية ) وتارة أخرى بمصطلح « التمثيل » أو « المثل » • ففى تفسيره لقوله تعالى ( نساؤكم حرث لكم ) يقول عنه انه « كناية وتشبيه » ( ٧٢/١ ) وواضح أن الآية صورة من صور التشبيه الذى أطلق عليه البلاغيون اسم « التشبيه البلاغي » وهو الذى حذف منه وجه الشبه وأداة التشبيه •

هذه هي أبرز المصطلحات التي استحدمها ابو عبيدة في « مجاز القرآن » والتي تمثل أبرز جهوده في المجال الأول من المجالين اللذين مددنا فيهما جهوده البلاغية في كتابه •

أما فيما يتصل بالمجال الثانى وهو اكتثاف بعض الفنون والإساليب البلاغية التى جاء البلاغيون فيما بعد فدرسوها بالتفصيل ووضعوا لها المصطلحات ، فقد اكتثف أبو عبيدة — بالاضافة الى الفنون الثلاثة التى سبقت الاشارة اليها — وهى « المجاز » و « الكتابة » و « التثبيه » — عددا من الفنون البلاغية الأخرى . وان كان لم يطلق على تلك الفنون أسماء على نحو ما فعل فى الفنون الثلاثة السابقة ، ولكن اشاراته العامة لهذه الفنون كانت من الأسس الثلاثة السابقة ، ولكن اشاراته العامة لهذه الفنون .

فمن الفنون التى أكتشفها واهتم بها « الايجاز بالحذف » وقد كانت اشاراته الى هذا الأسلوب البلاغى . وحتى الأمئلة التى اختارها له واحدا من الأسس التى قامت عليها كل دراسة لاحقة للايجاز بالحذف الذى أصبح مبحثا هاما من مباحث علم المعانى •

فحين يفسر أبو عبيدة قوله تعالى ( واسأل القرية التى كنا غبها والعير التى أقبلنا فيها ) يعتبره « من مجاز ما حذف وغيه مضمر » • « فههذا مصدوف فيه ضمير مجازه وسل أهل القريبة ومن فى العير » ( ١/٨) وقد ظل هذا المثال من أكثر أمنلة الايجاز بالحذف دورانا فى دراسات البلاغيين المتأخرين حتى ليكاد يكون هو المثال التقليدى للايجاز بالحذف • وأبو عبيدة يكرر نفس التحليل فى كل موضع يحس بأن غيه محذوفا ، ويحاول فى بعض الأحيان أن يلتمس بعض البررات الفنية لهذا الحذف ، ويقترب كثيرا من المبررات التي للكشفها البلاغيون المتأخرون وعللوا بها بعض أمثلة الحذف •

ففى تفسير قوله تعالى ( غأما الذين اسودت وجوههم اكفرتم بعد ايمانكم ) يقول : « العرب تختصر لعلم المخاطب بما أريد به ، فكانه خرج مخرج قولك: فأما تُغين كفروا اسودت وجهوهم فيقال لهم أكفرتم » ( ١٠٠/١ ) ثم يعضى كعادته يضرب الامثلة لهذا الحذف من الشعر العربى و وتعليل حقف بعض أجزاء الجملة بالعلم بالمحذوف واحد من الأسباب الاساسية التى اعتمدتها الدراسات انبلاغيه للحذف .

ومن الاساليب البلاغية التى أنسار اليها أبو عبيدة وأصبحت غيما بعد من المباحث الاساسية في عنم المعانى أيضا خروج الاستعهم عن خناهر معناه الى أغراض بالاغية أخرى كانتقرير والانكار وما أسبه ذلك من المعانى التى يخرج اليها أسلوب الاستفهام لمقتضيات بلاغية فحين يعرض لتفسير الآية المحريمة (وأد قال ربك الملائكة أنى جاعل في الأرض خليفة ، قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفل الدماء) يقول : « جاءت على لفظ الاستفهام ، والملائكة لم تستفهم ربها وقد قال تبارك وتعالى (أنى جاغل عي الأرض خليفة) ولكن معناها معنى الايجاب ، أي أنك سستفعل ، وقال جرير فأوجب ولم يستفيم لهيد الملك بن مروان :

ألستم خير من ركب المطايا وأندى العالمين بطون راح

وتتول وأنت تضرب الغلام على الذنب: ألست الفاعل كذا ؟ ليس باستفهام ولكن تقرير ١٠٥٠، ٣٦٠) وغى مواضع أخرى كثيرة يحلل أبو عبيدة أساليب الاستفهام التي خرجت عن حقيقتها الى أغراض بلاغيه أخرى • ويطرح تثيرا من الآراء الصائبة غي هذا المجال •

ومن الإساليب البلاغية التي انتها اليها أبو عبادة أرضا

أسلوب « التقديم والتأخير » ، وقد أصبح هذا الموضوع بدوره من الموضوعات الأساسية في علم المعانى ، وأن كان أبو عبيدة لم يهتم كثيرا باستشفاف الأغراض العلاغية لتقديم ما حقه التأخير أو تأخيرا ما حقه التقديم في الآيات التي أشار الى أن فيها تقديما وتأخيرا ، وانما اكتفى ببيان موضع التقديم والتأخير . كما فعل مثال في نفسم قوله تعالى : ( لقد أخذنا ميثاق بني اسرائيل وأرسلنا اليهم رسلا كلما جاءهم رسول بما لا تهوى أنفسهم فريقا كذبوا وفريقا يقتلون ) حيث فريقا ، ( وفريقا يقتلون ) مجازه يقتلون فريقا » ( ١ ١٧٢ ) وهكذا يفعل في بقية مواضع التقديم والتأخير التي اشار اليها و

ومن الأسانيب البلاغية الهامة انتى اكتشفها ابو عبيدة ونبه اليها اسلوب « الالتفاف » وان كان نم يطلق عليه هذا الاسم الاصطلاحى ولكنه حدده تحديدا دقيقا . وما زالت الأمثلة التى أشار اليها أبو عبيدة واكتشف ما فيها من التفات تتردد فى كتب البلاغة الى الآن كأمثله نلالتفاف ، مئل قوله تعالى (حتى اذا كنتم فى الفلك وجرين بهم ) التى يعتبرها « من مجاز ما جاءت مخاطبته مخاطبة الشاهد ، ثم تركت وحولت مخاطبته هذه الى الغائب » ( ١١/١ ) ، وكذلك قوله تعالى ( ثم ذهب الى أهله يتمطى ، أولى لك فأولى ) التى يمثل بها على أنها « من مجاز ما جاء خبره عن غائب ثم خوطب الشاهد » ( ١١/١ ) ،

هذه هى أبرز جهود أبى عبيدة البلاغية فى كتابه « مجاز القرآن » وهى كما اتضح جهود محدودة القيمة من الناحية العلمية ، ولكن اذا ما وضعنا فى الاعتبار أن هذه الجهود \_ سواء من ناحية طرح بعض المطلحات البلاغية ، أو من ناحية اكتشاف بعض الفنون والاساليب البلاغية \_ كانت من المحاولات الأولى فى تاريخ البلاغة

العربية اتضحت لنا قيمتها التاريخية الكبرى ، وهذه القيمة التاريخية هي التي ينبغي أن تشغل دارس تطور البلاغة العربية في الدرجية الأولى ، وهيذا هو ما جعلنا نمنح كتاب أبي عبيدة هيذا التدر من الاهتمام الذي قد لا نمنحه لكتب أحرى نفوى هذا الندب في فيمتها العلمية ، سواء من ناحية غزارة المادة البلاغية عبيا ، أو من ناحيية عمق النظر العلمية ، أو من ناحيية دغة التبويب والالترام بالمنعج العلمي ، ولكنها لا تدانى ، مجاز القرآن على قيمته التربخية ،

# السمات العلمية للتاليف البلاغي في تلك المرحلة

اتسمت الكتابة البلاغية في تلك المرحلة بمجموعة من السمات والخصائص العامة التي يمكن أن تندرج كلها تحت عنوان أسساسي واحد هو «غياب المنهج العلمي» • ولقد كان هذا طبيعيا ومتوقعا في تلك المرحلة المبكرة من حياة البلاغة العربية : فالعلوم في نشأتها عادة لا تتبلور لها مناهج محددة . ولم يكن الأمر مقصورا على البلاغة وحدها . بل لقد اتسعت هذه الظاهرة لتشمل كل العلوم العربية والاسلامية في تلك المرحلة . بما في ذلك العلوم التي سبقت البلاغة الى النشأة . حيث لم يكن أي من هذه العلوم قد عرف المنهج العلمي بمفهومه الدقيق •

وكان أبرز هذه السمات التي تمثل افتقار المؤلفات البلاغية الى المنهج العلمي أربع سمات أساسية : عدم التبويب ، واضطراب مداولات المحطلحات ، واختسلاط القضايا البلاغية بموضوعات العلوم الأخرى ، وعدم تميز علوم البلاغة الثلاثة بعضها عن بعض.

### أولا \_ عدم التبويب :

لم تعرف المؤلفات البلاغية في تلك المرحسلة التبويب العلمي الدقيق الذي هو أبرز خصائص المنهج العلمي ، وانما كان طابعها الخلط والاستطراد الذي يخرج بالقارى، عن الخط الأساسي الذي يعالجه المؤلف الى موضوعات وقضايا فرعيسة أخرى لا تمت الى الموضوع المطروح بكبير صلة . ويضل القارى، وسلط هذه الاستطرادات الكثيرة العثور على الخيط الأسساسي في فكرة المؤلف .

والى جانب هذا الأستطراد والخروج عن الموضوع الأملى كان المؤلف يبعثر الحديث عن القضية الواحدة أو الفكرة الواحدة في أكثر من موضع من مواضع الكتاب مما يجهد القارى، في لم شتات تلك الفكرة وجمع أجزائها المتتلثرة . كما كان المؤلف أحيانا يكرر الفئرة الواحدة في أكثر من موضع من مواضع الكتاب بدون مبرر منهجي واضح .

وأخيرا لم يكن هناك توايط علمي بين فصول تلك الكتب وأبرابها. مما يفقدها وحدتها العلمية -

وقد كانت ظاهرة عدم التبويب العلمى بصورها المتحدة تلك شركة بين مؤلفات تلك المرطة ما يكد يخلو منها كتابه ولكنها كانت أكثر بروزا في مؤلفات المجلحظ على لتكاد هذه المؤلفات تكون عنوانا صارخا على تلك الظاهرة ، غملى الرغم من أن كتابيسه الكيبن « البيان والمتبين » و « الحيوان » من أهم المؤلفات البلاغة هي تاك المرصلة بل لعلمها أهمها على الاطلاق ب فان افتقار الكتابين الى التبويب العلمي الدقيق يجعل الافادة الكاملة منهما على قدر كبير من الصعوبة والعسر ، ويقتفي قارئهما بذن الكثير من الجهد في سبيل السخصلاص آراء الجاحظ المبعرة بدور تنسيق خالال الكتابين الى التبين الى المتحالات أراء الجاحظ عليه أن التبين عنها الكتب من أولها الى آخرها ، وسيجد حتما كثيرا من المنت يستوعب تلك الكتب من أولها الى آخرها ، وسيجد حتما كثيرا من المنت حتى يوفق الى ما يريد ويستطيع أن يجمع تلك الافكرة المبثوثة في مواضع متفرقة ، وحينئذ وبعد هذا العناء يستظيع أن يقف على الجاحظ ، متفرقة ، وحينئذ وبعد هذا العناء يستظيع أن يقف على الجاحظ ،

<sup>(</sup>۱) د. بدوى طبقة : دراسات في نقد الادب المسربي . الطبعة الخالمية : مكبة الاتجلو المرية : ص ۱۸۰

ولقد قطن العلماء منذ وقت مبكر ألى تقشى هذه الظاهرة من كتابات الجاحظ. حتى أولئك الذين لم تتج كتبهم منها ، وأن لم يكن كتابات الجاحظ ، حتى أولئك الذين لم تتج كتبهم منها ، وأن لم يكن بمثل وضوجها في كتب الجاحظ ، مثل أبى هلال العسكرى الذى أشار في مقدمة « الصناعتين » إلى أن وجود هذه الظاهرة في « البيان والتبين » كانت من بين الأسباب التي دفعته الى تأليف كتابه ، فم أن كتاب « البيان والنبين » في رأيه كتساب « كثير الفوائسد ، جم المنافع . لما اشتمل عليه من الفصول الشريفة والفقر اللطيفة . . الا أن الابانه عن حدود البلاغة وأقسام البيان والفصاحة مبثوثة في تضاعيفه . ومنتصرة في أثنائه ، فهي ذهبي ذات الم بن الأمثلة لا توجد الا بالتأمل الطويل ، والتصفح الكثير »(١) •

بن ال الجاحظ نفسه أدرك هذه الظاهرة في تآليفه ، وحساول أن يدافع عنها في كتابه « الحيوان » بأنه « لما قال الخليل بن أحمد لا يصل أحد من علم النحو الى ما يحتاج اليه حتى يتعلم ما لايحتاج اليه قسال أبو شسمر : إذا كان لا يتوصيل الى ما يحتاج اليه ، وذلك الا بما لايحتاج اليه نقد صار ما لايحتاج اليه يحتاج اليه ، وذلك مثل كتابنا هذا . لأنه أن حملنا جميع من يتكلف قراءة هـذا الكتاب على الحق ، وصعوبه الجد ، وثقل المئونة . وحيلة الوقار لم يصبر عليه مع طونه الا من تجرد ننعام ، وفهم معناه ، وذاق ثمرته الخ(٢) .

<sup>(</sup>۱) أبو هلال العسكرى : « الصناعتين » تحقيق الاستاذين على محمد البجاوى ومحمد أبو النضل ، الطبعة الثانية ، مطبعة الطبى ؛ التامرة سنة ١٩٧١ : ص ١١ .

<sup>(</sup>۱) الجاحظ: « الحيوان » تحقيق الاستاذ عبد السلام هارون ، مطبعة الحليم ١٩٢٨ م : ٢٧/١ ، ٣٨ ، وانظر : د. بدوى طبانة : دراسات في مند العربي : ص ١٨٢

على أن هذا التبرير يحمل من روح التهكم والسخرية التى جبل عليها الجاحظ أكثر مما يحمل من الموضوعية والقدرة على الاقناع ولعل التبرير الأكثر اقناعا يكمن في طبيعة الجاحظ الموسوعية حيث كان رجلا متعدد الثقافات والمحارف والاهتمامات العلمية . فكانت موسوعيته تغلبه فلا يستطيع لها كبحا . هذا بالاضافة الى ما سعنت الاشارة اليه من طبيعة العصر ذاته من حيث المستوى العلمي . اذ ان معظم العلوم العربية والاسلامية كانت ما تزال تخطو خطواتها الأولى تتلمس طريقها نحو المنصح والتبلور . فكان طبيعيا أن تكون الحاولات الأولى على هذا النحو من الاختلاط وعدم التحدد .

واذا كانت كتب الجاحظ هى العنوان البارز على تلك السمعة من سمات غياب المنهج العلمي فانها لم تنفرد بها . وانما أخذت كلم مؤلفات المرحلة بحظها منها . وان تفاوتت تلك الحظوظ .

#### ثانيا \_ اضطراب معلول المسطلحات:

استخدم المؤلفون في تلك المرحلة المبكرة مجموعية كبيرة من المصطلحات البلاغية الأساسية : حيث تردد في كتبهم مصطلحات « بلاغة » و « فصاحة » و « بيان » و « بديع » و « مجاز » و « كناية » و «تثبيه » و « استعارة » و « ايجاز » و « اطناب » و « الخ •

ولكنهم لم يكونوا يستخدمون تلك المصطلعات بمدلولات علمة خاصة ، على نحو ما تحدد لها فيما بعد من مدلولات ، وانما كانت تدور في مؤلفاتهم بمدلولات عامة أقرب ما تكون الى دلالتها اللغوية الوضعية ، أي أن هذه الكلمات كانت بانسبة لهم مفردات لعبيسة

عادية أكثر منها مصطلعات بلاغية ذات مدلول علمى محدد ، وأن كان بمضهم قد حاول أن يضغى على بعض هذه الكلمات نوعا من كان بمضهم قد حاول أن يضغى على بعض هذه اللغوية ، غير أن الدلالة الخامسة ، التي تبتعد به فليلا عن دلالته اللغوية ، غير أن هذه المحاولات كانت جهودا فرديسة لم يقدر لها أن تنسال حظا من الاتفاق والذيوع يرقى بها الى مستوى المصطلح العلمى ، وعلى هذا فقد ظات هذه المصطلحات في تلك المرحلة مضطربة الدلالة ، يختلف مدلولها ما بين مؤلف وآخر ، بل يختلف لدى المؤلف الواحسد وفي الكتاب الواحد ما بين موضع وآخر ،

ومن اللاحظ أن مدلولات المصطلحات العامة الأساسية على العلم كمصطلح « البلاغة » ذاته — الذي أصبح فيما بعد عنوانا على العلم كله — ومصطلحي « البيان » و « البديع » — اللذين أصبحا بدورهما عنوانين على فرعين من فروعه الثلاثة الأساسية — كانت اكثر اضطرابا وعمومية من المصطلحات الجزئيية ، كمصطلحات « التنبيه » و « الايجاز » و « الاطناب » مثلا ، فهذه الأخيرة كانت تستعمل في مدلولات شديدة القرب من مدلولاتها البلاغية التي تحددت لها فيما بعد ، وان لم تكن هي نفس هذه المدلولات بالتحديد ، أما المصطلحات الثلاثة الأولى ، ويمكن أن نضيف اليها مصطلح « المصارب ، فقد كانت على قدر كبير من العمومية والاضطراب ، وقد رأينا منذ تلييل اضطراب مدلول مصطلح « المصار » عند أبي عبيدة ، على الرغم من أنه كان عنوانا لكتابه ،

اما مصطلح « البلاغـة » فقد أورد له الجـاحظ في كتاب « البيان والتبين » عددا وافرا من التعريفات التي لا يكاد تعريف منها يلتقى بآخر ، والتي لاتكاد في مجملها التقى بالتعريف الذي حدد البلاغيون لهذا المصطلح فيما بعد وهو « مطابقة الكلام لمقتفى الحال بعد مراعاة فيماجته » • ولا يكتفى الجاجظ بتعريفات البلاغة لدى

قصحاء العرب وبلغائهم وعلمائهم على كثرة ما ساق من التعريفات المسوبة الى هؤلاء \_ وانعا أورد عددا من تعريفاتها لدى الأمم الأخرى كالفرس والروم والبيان والهنود(١) .

وهو وأن كان في العنب يكتفي بالوقوف على الحياد بين عده التعريفات بحيث لا يرجح تعريفا على تعريف ، ولا يتبنى تعريف خاصا من بين التعريفات الكتية التي أوردها . فانه في مواس تنياة يناقش بعض هذه التعريفات بطايفيد عدم قبوله لها على ما هي عليه . كما فعل بالنسبة لتعريف الحابي الذي أجاب حين سأله بعضهم عن البلاغة بأنها «كل من أفيحة حاجته من غير اعادة ولا حسبة »(٢) حيث يناقشه مبينا ما يترتب عليه من خطأ أذا ما أخد على معنا الظاهر ومبينا قصد العتابي العقيقي \_ أو ما ينبغي أن يؤخذ على النظاهر ومبينا قصد العتابي العقيقي \_ أو ما ينبغي أن يؤخذ على السامع يفهم معنى القائل جمل الفصاحة واللكتة . والخطأ والسواب. والاغلاق والابانة ، والمحون والمرب كله سواء وكله بيانا ٥٠٠ وانما الفصحاء ه(٢) ٠

كما أنه يعلق على بعض هذه التعريفات بما يفيد اعجابه ـ وال لم يعبر عن تبنيه له صراحـة ، أو يقارنه بعا سواه ـ مثل توله : « وقال بعضـهم ـ وهو من أحسن ما اجتبيناه ودوناه ـ لايكون الكلام يستحق اسم البلاغة حتى يسابق معناه لفظه ولفظه معناه .

۱ ــ انظر متلا « البیان والنمین » : ۹۸ ، ۹۲ ، ۹۲ ، ۹۷ ومواطن آخری کلیم قی الکتاب .

٢ - السابق : ١١٣/١ ٣ - السابق : ١٦٢/١

قلا يكون لفظه الى سمعك أسبق من معناه الى قلبك ١(١) • ويخلط المحاحظ بن مصطلح و البلاغة و غيره من المصطلحات كمصطلح و النصاحة » فهو و في كل ما ذكر لا يضع بين البلاغة والمصاحة حدا فاصلا ، فكثيرا ما تأتيان مترادفتين ، وهما عنده البيان بمعناه الواسع تبل أن يقيده المتأخرون ١(٢) •

ولم يكن مصفلع « البيان » بأسعد حظا من زميله « البلاغة » مي حيث المنظراب مقبومه وعدم تحدده ، على الرغم من أن الجاهظ قد حمله عنوانا على كتابه الشمير « البيان والتبين » . و « البيان » من عنوان الكتاب ومي الغمل الذي عقده الجاحظ مي الكتاب تحت عوان و البيان ، لبس مقصودا به المدلول الملاعى الدعام للمصطلح ــ اى « معرفة كيفيـــة ابراز المعنى الواهد : ق صــــور متفاوته لمي وضوح الدلالة على هذا المعنى ۽ ــ وائما منسود به معناه اللغوى الشامل. أي ما يرادف الوضوح والظهور والنسف . وهو بهذا الممنى أعم من مصطلح « البلاغة » ذاته ، الذي أسبح « البيان » بمدلوله البلاغي فرعا من فروعة فيما بعد ، وهو أعم من هذا المسطلح حشى بدلالته اللغوية العامة التي استعمله مها الجاحظ ، لأن البلاغة حتى بعدًا المغيوم الواسع عند الجاحظ محصوره في اطارً الكلام العليغ . أما البيان فهو عنده و اسم جامع بكل شيء كتيف لك مماع المعنى • وهتك العجاب دون الضمير حتى يغضى السامع الى حديثه ويهجم على معمسوله كائنا ما كان ذلك البيسان . ومن أى جنس نان دك العليل ، لأن مدار الأمر ، والغاية التي يجرى المها الزائل والسام

١ - السلق : ص ١١٥

٢ - د، اهيد مطلوب : مصطلحات بلاغية ، مطيعة العسائي ا

انما هو القهم والاقهام قبالى شيء بلغت الاقهام وأوضعت عن المنى ، فذلك هو البيان في ذلك الموضع »(١) •

ويعدد الجاحظ أنواع الدلالة المومسلة الى البيان والكسف ويحصرها في خمسة أشعاء:

- ١ \_ اللفظ ٠
- ٢ \_ الانسارة .
  - ب المقد ٠
    - ع \_ الخيط •
- ه \_ دلالة الحال ( النصبة )(۲) .

وواضع من هذا التقسيم أن مفهوم البيان عند الجاحظ أوسع كند المنهومه الملاغي العقيق المحسور في اطار فرع من فروع البلاعة الثلاثة . من أوسع حتى من الكلام بليغا كان أو غير بليغ ، اد ان نوعب معظ من بين أنواع الدلالة الخمسة هما اللذان يتصلان مالكلام . وهما دلاله اللفظ ودلالة الخطاما الثلاثة الباقية فلا صلة لها مالكلام أساسا عمسلا عن الكلام البليغ . ومن هنا يتضح لنا مدى اصطراب دلائه مصطلح « البيان » عند الجاحسظ ، الذي كان اكثر مؤلمي المرحسلة اعتماما بهذا المصطلح وسعيا وراه تحديد مدلوله ،

اما مسطح م البديم ه - الذي سيصبح في المرحلة التالية على المتداد حفسة طويلة من تلويخ البلاغة العربيسة أهم المسطحات السلامية وأكثرها شبوعا - فانه لم يلق في هسذه المرحلة مثل حظ

١ \_ البيان والنبيين : ٧٦/١

۲ ــ السابق ص ۷۱ ومابعدها ، و « الحيوان » نحقيق الاسستاذ
 عبد السلام هارون ، طبعة العلبى ، القاهرة ۱۹۳۸ : ۱۹/۱

مصطلحی ( البلاغـة » و « البیان » من الرواج وحقاوة العلمـا، والمؤلفين •

« ولعل الجاحظ كان أول من اعتنى بالبديع وصوره ، وأطلقه على منون البلاغة المختلفة ٥٠ ولكنه لم يعرفه أو يشر الى فنونه ، بل كان يطلق هذا المصطلح اطلاقا »(١) ٠

وقد تردد المصطلح مرات معدودة في كتاب « البيان والتبين » والجاحظ يستعمل المصطلح بمعنى قريب من دلالته اللغويسة : أي بما يرادف الجدة والطرفة والبراعة ، وأن كان يستعمله في سياق يوجى بأنه يقصره على الأساليب الجديدة والطريفة في الشحر ، فمرة يذهب في سياق حديثه عن كلثوم بن عمرو العتابي الى أن « على الفاظه وحذوه ومثاله في البديع يقول جميع من يتكلف مثل ذلك من شحراء المولدين كنحو منصور النمرى ومسلم بن الوليد الانصاري وأشباههما ، وكان العتابي يحتذى حذو بشار في البديع ، ولم يكن في المولدين أصوب بديعا من بشار وابن هرمة »(٢) ،

ومرة أخرى في سياق تعليقه على أبيات الأشهب بن رميلة التي بينها بيته الشهور:

هم ساعد الدهر الذي يتقى به وما خير كف لاتنوء بساعد

يقول : قوله « هم ساعد الدهر » انما هو مثل ، وهـذا الذي تسميه الرواة البديع ، وقد قال الراعي .

هم كاهلاالدهر الذي يتقى به ومنكبه ان كان للدهر منكب

۱ – د. احمد مطلوب : مصطلحات بلاغية : ص ۸۲ ۲ – البيان والتبيين : ۱/۱ه

وقد جاء في الحديث « موسى الله وساعد الله أشد »(١) .

وهو مرة ثالثة \_ غي نفس الموطن السابق \_ يذهب الى أن « البديم » مقصور على العرب ، ومن أجله فاقت لغتهم كل لغة ، وأربت على كل لسان »(٣) •

ومرة رابعة \_ وفي نقس الموطن أيضا \_ يحدد طابع كل شاعر من رواد البديع الأوائل : قـ « الراعى كثير البديع في شـعره . والمعتلمي يذهب شعره في البديع »(٣) •

وهكذا نجد الجاحظ في كل هذه السياقات يحصر البديع في نطاق الشعر الجديد الطريف ، وأن كان لم يحدد خصائص هذا البديع وحدوده ، ولم يقيع مغهوما واضحا محددا للمصطلح ، مما يجمله مشاركا لمصطلحي « البلاغة » و « البيان » ـ ولغالبية المصطلحات البلاغية في تلك المرحلة ـ في غموض مفهومه واضطرابه ،

على أن هذه المصطلحات وان كانت في هذه المرحلة على هدذا القدر من الاضطراب والنعوض . فان محاولات علماء هذه المرحلة في تحديد مفهوم علمي لها \_ سواء عن طريق السياقات التي يوردونها فيها ، أو عن طريق الأمشلة التي كانوا يضربونها ، أو عن طريق محاولة وضعم تعريف علمي لها \_ كانت هي الأساس الذي اعتمد عليه العلماء المتأخرون في تحديد مدلولات دقيقة لهذه المصطلحات في المراحل اللاحقة ه

١ ـــ البيان والتبيين ، الجزء الرابع ، مطبعة لجنة التأليفوالترجمة والنشر سنة ،١٩٥٠ : ص ٥٥

٢ ـــ السابق : ص ٥٥ : ٥٦

٣ ــ السابق: ص ٥٦

# ثائتا \_ امتزاج القضايا البلاغية بقضايا العلوم الأخرى:

من الطبيعي أيضا في هذه المرحلة أن تختلط قضايا البلاغة وتمتزج بموضوعات العلوم الأخرى التي نشات البلاغة على هامشها ، وأن يكون هذا الامتزاج سمة من أبرز سمات الكتابة البلاغية في تلك المرحلة ، وقد ساعد على بروز هذه السمة عي مؤلفات تلك المرحلة عاملان بارزان

أولهما : أن العلوم العربية والاسلامية التي نشأت البلاغة على هامشها لم تكن هي ذاتها قد تبلورت لها معالم وأضحة محددة ، على الرغم من أن بعضها كان قد تجاوز مرحلة البداية بقليل ، ولكن حنى في تلك المرحلة من حياة العلوم تختلط قضايا العلم بقضايا بالعلوم الأخرى ، حيث لا تكون حدوده على قدر من الصلابة يحول دون تسرب موضوعات العلوم الأخرى ومباحثها ، ومن ثم فقد تداخلت حدود هذه العلوم وتشابكت الى الحد الذي يندر معه العثور على كتاب خالص لعلم من العلوم في تلك المرحلة ، وقد رأينا كيف كانت تتشابك غي الكتاب الواحد قضايا علوم عدة ، بصورة تجعل مؤرخي كل علم منهذه العلوم يعدون هذا الكتاب من بين كتب العليم الذي يؤرخون له ، والمثال البارز لذلك كتاب « مجاز القرآن » ، لأبي عبيدة ، حيث يعده علما، التفسير كتاب تفسير ، ويعده اللغويون كتاب لغة ، ويعده مؤرخو البلاغة كتاب بلاغة ، والذي ساعد على توزع الكتاب بين هده العلوم الثلاثة ، أن أيا منها لم يكن قد بلغ مرحلة النصب والتبلور النمائي . وانما كانت كلها في مرحلة البداية أو تجاوزتها بقليل ٠

العامل الثانى: أن علماء تلك المرحلة كانوا علماء موسوعين . لم يكن الواحد منهم يحصر نفسه فى دائرة معرفة واحدة لا يتجاوزها ، وانما كانت تتعدد معارفهم وتتنوع ثقافاتهم ، الأمر

الدى ترتب عليه عدم وجود المؤلف المتخصص فى البلاغة ـ أو فى علم من العلوم ـ فكان المؤلف البلاغى مثلا متكلما ، أو ناقدا ، أو لعويا ، و وقد يكون هذه الاثبياء كلها . فمؤلف كالجاحظ مثلا كان أديبا ومؤرخا المرعب . وناقدا . ومتكلما تنسب اليه فرقة من فرق المعتزلة هى فرقة الجاحظية . وما يقال عن الجاحظ يقال مثله عن ابى عبيدة . ومغنب . والفراء وغيرهم ممن وضعوا اللبنات الأولى فى حمرح البلاغة العربية . حيث كان هؤلا، جميعا لعويين ونقادا ومؤلفين غى العلوم التحرآنية قبل أن يكونوا بلاعيين . ونتيجة لتعدد ثقافات هؤلاء العلماء وتتوعها واختلاطها كانت هذه المقافات المتنوعة مؤلفات العلوم الى تتعكس على كتاباتهم فتسلل قضايا كل علم من هذه العلوم الى مؤلفات العلوم الى

ولقد كانت أبرز العلوم التي امترجت قضاياها بقضايا البلاغة على مامسها ، وهي علوم المجموعات الذلاف التي نشأت البلاغية على هامسها ، وهي مجموعة العلوم اللوية ومجموعة العلوم الأدبية . وقد وإينا مدى امتراج قضيايا البلاغة بقضيايا المجموعتين الأوليين في « مجاز القرآن » اما امتراج القضايا البلاغية بموضوعات العلوم الادبية فلعل مثالها البارز كتاب الجاحظ « البيان والتبيين » الذي يعد موسوعة أدبية ضخمة حوت الكثير من الأفكار والراء النقدية والبلاغية ، ومن النصوص الأدبية ، وتراجم كبار الأدباء والكتاب وأخبارهم ، وقد امترجت القضايا البلاغية بقضايا الأدب والنقد في هذا الكتاب الى الحد الذي جعل أبا هلال العسكري يعتبر هذا الخلط في كتاب الجاحظ سببا من أسباب تأليف كتاب يعتبر هذا الخلط في كتاب الجاحظ سببا من أسباب تأليف كتاب وبقيمته العلمية « الا أن الابانة عن حدود البلاغة وأقسام البيان وبقيمته العلمية « الا أن الابانة عن حدود البلاغة وأقسام البيان والقصاحة ميثوثة في تضاعيفه ومنتشرة في أثنائه ، فهي ضالة بن

الأمثلة لا توجد الا بالتأمّل الطويل والتصفح الكثير ، مُرأيت أن أعمل كتابس هذا ٠٠٠ »(١) الخ ٠

ولم يكن اختلاط قضايا البلاغة بقضايا العلوم الأخرى مقصورا على مؤلفات العلوم القرآنية والعلوم اللعوية والعلوم الأدبية — وان اكثر شيوعا بينها — وانما تجاوز ذلك الى علوم ومؤلفات هى ابعد كان أكثر شيوعا بينها — وانما تجاوز ذلك الى علوم ومؤلفات هى المجاحظ ماتكون عن مظنة الاحتواء على أفكار بلاغية مثل كتاب «الحيوان» للجاحظ الذي يعد مصدرا من أهم مصادر آراء الجاحظ وأفكاره البلاغية ، على مجال البلاغة ، بل عن مجال الدراسات الأدبية كلها • وتكفى فى هذا الشأن الاثبارة الى أن عباره الجاحظ المسهورة حول الألفاظ والمعانى ، والتي اعتبره مؤرخو النقد العربي والبلاغة بها أمام أنصار اللفظ . وانما وردت في هذا الكتاب • ولم ترد في « البيان والتبيين » مثلا وأعلى بتلك انعبارة فول الجاحظ « • • • المعانى مطروحة في الطربق • وعني بتلك انعبارة فول الجاحظ « • • • المعانى مطروحة في الطربق • في اقامة الوزن وتخير اللفظ وسهولة المخرج وكثرة الماء • وفي صحة الطبع وجودة السبك • فانما الشعر صياغة • وضرب من النسج ، وجنس من التصوير »(٢) •

كما أن هناك كثيرا من آراء الجاحظ وأفكاره البلاغية الصائبة
 قد تناثرت في هذا الكتاب واختلطت بموضوعاته . كبعض آرائه في
 التسبيه(۲) ، وغيره من الموضوعات البلاغية .

### رابعا ـ عدم تميز علوم البلاغة الثلاثة :

لم يكن من المتوقع أن تقميز علوم البلاغة الثلاثة ويستقل بعضها عن بعض في مثل تلك المرحلة المبكرة من تاريخ البلاغة التي لم تكن ا ا السناعتين : ١٦ ٢ ١ ١٣١٠ ، ١٣١ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣٢٠ .

أيها البلاغة ذاتها كعلم قد استقلت عن سواها من العلوم الأخرى التى نشأت على هامشها وقطى الرغم من أن علماء تلك المرحلة قد اكتشفوا كثيرا من الأساليب البلاغية وأشاروا \_ ولو بشكل مبهم \_ الى كثير من الفنون التى أصبحت فيما بعد هى الركائز التى نهض عليها كل علم من علوم النيلاغة الثلاثة : هان تصنيف هذه الفنون نهض عليها كل علم من علوم النيلاغة الثلاثة : هان تصنيف هذه الفنون البلاغة الثلاثة قضية لم تطوح في مؤلفات هذه المرحلة على أى البلاغة الثلاثة قضية لم تطوح في مؤلفات هذه المرحلة على أى نحو . فلم يكن هناك أى نوع من الفصل بين الفنون التى نهض عليها فيما بعد علم البيان \_ مثل التشبيه والاستعارة والكفاية والمجاز فيما بعد علم البيان \_ مثل التشبيه والاستعارة والكفاية والمجاز . علم المعانى \_ كالايجاز والاطناب . والتقديم والتأخير . وخروج الاستفهام عن معناه الحقيقي الى معان اخرى وه وغير ذلك من المحلة الثالثة من حياة اليلاغة أهم ركائز علم البيان مثل الاستعارة وغيرهما .

واذا كان مصطلحان من المصطلحات الثلاثة التي أصبحت فيما بعد عناوين للعلوم البلاغية الثلاثة قد عرفا واستخدما في مؤلفات تلك المرحلة ، وهما مصطلحا « البيان » و « البديع » فانهما لم يستخدما في مدلولهما الذي تحدد لهما فيما بعد ، اي باعتبارهما عنوانين على فرعين متميزين من فروع البلاغة الثلاثة . ويكفى أن نتذكر أن مدلول مصطلح « البيان » عند الجاحظ كان أعم من مدلول مصطلح « البلاغة » الذي صلو « البيان » فرعا من فروعه ، كما أن الجاحظ كان يطلق اسم « البديع » على بعض الفنون التي صارت في المراحل التالية تحت علم البديع — كالالتفات والذهب الكلامي ، و

والتشبيه ، كما فعل في تعليقه على بيت الأشبه بن رميلة الذي سبقت الاشارة اليه :

هم ساعد الدهر الذي يتقى به وما خير كف لاتنو، مساعد

حيث يقول : « قوله « هم ساعد الدهر » انما هو مثل ، وهذا الذي تسميه الرواة البديع »(١) ، ولعل هــذا الاطـــلاق لمطلح « البديع » هو الذي دفع علماً، البلاغة اللاحقين على الجاحظ الي استخدام مصطلح البديع بهذا المفهوم طوال المرحلة الثانية . وشطرا طويلا من المرحلة الثالثة ، على نحو ما سنعرف •

#### الرحطة الثانيسة

#### « التكامــل المشــترك »

في هذه المرحلة ابتدأت ملامح علم البلاغة نتبلور . وأخسذت ملامحه تتحدد . حيث بدأت هذه الملاحظات البلاغية العابرة . وتلك الآراء والأفكار المتنائرة غي مؤلفات المرحلة الأولى تنمو وتتفسام وتنضج لتصبح أبوابا وفصولا متكاملة في نتاج المرحسلة الثانية . وصحيح أن هدذا النتاج قد ظل يحمل بعض سمات المرحلة الأولى وبعض خصائصها ، وبخاصة سمة امتزاج قضايا البلاغة وموضوعاتها بقضايا العلوم الأخرى وموضوعاتها ، حيث لم تستطع البلاغه غي تلك المرحلة أن تتحرر تماما من اسار العلوم الأخرى التي نشأت على هامشها ونمت في كنفها ، ولكن هذا الامتزاج بين البلاغة والعلوم الأخرى قد أخذ في هذه المرحلة الثانية شكلا جديدا مخالفا مي طبيعته ومداه لمساكان عليه في المرحلة الأولى ، فلم يعد امتزاجا غير غير متكافىء بين أفكار وملاحظات عامة من ناحية وقضايا ومباحث على حظ ملموس من التبلور والنضج من ناحية أخرى ، على نحو ما ذان عليه شأن البلاغة والعلوم الأخرى في المرحلة الأولى ، كما لم تعد البلاغة مجرد لمحات متناثرة وسط حشد هائل من قضايا العلوم الأخرى وموضوعاتها ، وانما أصبح الامتزاج بين قضايا متضارعة في تضجها وفي حجمها معا من الجانبين ، أي أن الامتزاج في هذه المرحلة أصبح امتزاجا متكافئًا متعادلًا ، تتجاور في اطاره الفصول والأبواب المخصصة القضايا والمباحث البلاغية مع الفصول والأبواب المخصصة نقضايا العنوم الأخرى ومباحثها في مؤلفات تلك المرحلة ، (م } ـ البلاغة )

وقد يرجح هذا الجانب أو ذاك في هذا المؤلف أو ذاك ، ولكن التكافؤ والتمادل يظل سنمة هذا الامتزاج في مجمله .

والعلوم التي امتزجت قضاياها بقضايا البلاغة في هذه الرحلة هي ذاتها المجموعات الشلاث التي نشأت البلاغة على ر هامشها في المرحلة الأولى ، عــير أن دور عـــلم الكلام قـــد صـــار أكثر وضوعا وأهمية في هذه المرحلة ، حيث أصبح وأحدا من العلوم التي تمتزج قضاياها بقضايا بالبلاغة في مؤلفات تلك المرحلة الي الحد الذي يمكن معه اعتبار هذه المؤلفات كتبا بالاغية بنفس القدر الذي يمكن اعتبارها به كتبا كلامية ، بل ان الجانب البلاغي في بعض هذه الؤلفات قد طغى على الجانب الكلامي بحيث أصبحت تلك المؤلفات كتبا بلاغية أكثر منها كتبا كلامية . على الرغم من أن أصحابها متكلمون . وأنها قد كتبت أساسا في موخسوعات كالامبة . كما هو الشأن في كتاب « النكت في اعجاز القرآن » لأبي الحسن الرماني (١) الذي يعد واحدا من الكتب الرائدة حول قضية الاعجاز القرآني . وهو في الوقت ذاته واحد من المصادر الأساسية الأولى في البلاغة العربية ، فالجانب البلاغي في هـذا الكتاب طاغ على الكلامى ، بحيث لا يحتل هذا الأخير سوى أربع من صفحات الكتاب البالغ عددها ستا وثارثين صفحة في الطبعة ولي . بينما يحتل الجانب البلاغي بقية صفحات الكتاب الاثنتين والثلاثين •

وقد حصر الرماني وجوه الاعجاز القرآني في سبع جهات هي: البلاغة ، وترك المعارضة مع توفر الدواعي وشدة الحاجة ، والتحدى

ا حن الكتاب الاستاذ محمد خلف الله احمد والدكتور محمد وغلول سلام ، ونشرته دار المعارف مع رسسالتین اخریین فی الاعجاد التران للخطابی وعبد القاهر الجرجاتی بعنوان « ثلاث رسائل فی اعجاد التران » .

للكافة ، والصرفة ، والأخبار الصادقة عن الأمور المستقبلة ، ونقض العادة ، وقياسه بكل معجزة ، وقد اختص البلاغة وحدها من سن هذه الوجوه بالقدر الأكبر من اهتمامه ومن صفحات كتابه ، وقسمها الى عشرة أبواب هى : الايجاز ، والتشبيه ، والاستعارة ، والتلاؤم، والفواصل ، والتجانس ، الفصريف ، والتضمين ، والمبالغة ، وحسن البيان ، وتناول هذه الأبواب بالتفصيل فى الصفحات الاثنتيز الثلاتين الأولى ،

أما الوجوه الستة البلتية فقد حصرها مجتمعة في أربع الصفحات الأخيرة •

وعلى الرغم من صغر حجم الكتاب فقد ترك أثرا بارزا في مسار التأليف البلاغي، وتأثر به كثير من البلاغين والنقاد والمتكلمين الذين جاءوا بعد الرماني(١) ، بعضهم عارضه كما فعل البلاقلاني في « اعجاز القرآن » وبعضهم اقتبس منه بعض العبارات أو نقل عنه بعض الأفكار كابن رسيق غي « العمدة » وابن سنان الخفاجي غي « سر الفصاحة » : بل أن بعضهم نقل عنه فصولا برمتها بدون أن بسع اليه أو الى صاحب كما فعل أبو هلال العسكري في « الصناعتين » الذي نقل عنه فصسلا من أهم فصول تتابه وهو الفصل الحاص بالتشبيه دون أشارة الى الرماني أو الى كتابه .

غير أن صعيان الجانب البلاغي في هـذا الكتاب على الجانب الكلامي يجل الكتاب أقرب الى كتب ببلاغة الخالصة . ولكن ثمة كتاب آخر أكثر تمثيلا لطبيعة هـذه المرحلة وهو كتـاب الباقلاني « اعجاز القرآن » •

أ عنى المحققان الفاضلان عنامة مشبكورة متتمع تأثير كتاب « الفكت »
 في داب اللاحقين .

## « اعجاز القرآن »:

للقافي أبي بكر الباقلاني المتوقى سنة ٢٠٥ ه(٢) .

والكتاب كما هو واضح من عنوانه يهتم أساسا بقضية الاعجاز و القرآني ، وصاحبه متكلم أنسعرى كبير له كتبه المعروفة في علم الكلام ، وكتابه هذا من أنضح الكتب التي ألفت حول الأعجاز القرآني ، وهو في الوقت ذاته من المصادر البلاغية الأساسية التي -اسهمت في تحديد مسار البلاغة العربية · والقضايا البلاغية تختلط في الكتاب بالقضايا الكلامية اختلاطا متوازنا ، فتنفرد القضاما البلاغية ببعض الفصول كذلك الفصل الطويل الذي خصصه للحدث عن « البديم من الكلام » وذلك الفصل الأخر عن «وصف وجوه البلاغة»، الذي يتتبع فيه وجوه البــــلاغة العشرة التي أوردها الرماني في « النكت » • وتنفرد القضايا الكلامية ببعض فصول الكتاب كذلك الفصل الذي عفده في أول الكتاب عن « أن نبوة النبي صلى الله عليه وسلم معجزتها القرآن » وذلك العصل. الآخر الذي خصصه لبيان، « وجه الدلالة عن أن القرآن معجز » • والبعض الثالث من فصول. الكتاب شركة بين القضايا البلاغية والقضايا الكلامية ، كالفصل الذي. كتبه عن « جملة وجود اعجاز القرآن » حيث يحصر الاعجاز القراني. فى هذا الفصل نبى مجموعة وجوه بعضها كلامى وبعضها بلاغي على، نحو ما سنری بعد قلیل .

والذي يعنينا هنا في المقام الأول هو أن ننين القيمة البلاغة لهذا الكتاب ومدى تمثيله لطبيعة هذه المرحلة الثانية من حياة البلاغة العربية من ناحية ، وأن نتعرف على اسهامه في تطوير التأليف اليالانحى من ناحية أخرى .

ا - حققه الاستاذ السيد صقرة ونشرته دار المعارف بيصر ١٩٥١ -رقد اعتبدت على هذه الطبعة ..

والباقلانى فى القمل الذى عقده « فى جملة وجوه اعجاز القرآن » يحصر وجوه الاعجاز هذه فى ثلاثة وجوه أساسية ، ينقلها عن أصحابه الأشاعرة :

أولها : اخباره للصلاق عن الغيوب ، الأمر الذي يخرج عن علوق النشر واستطاعتهم م

نانيها : اخباره عن تنصص الماضين وسير الأمم الخانية منذ آدم عليه السلام وحنى بعثه محمد . على الرغم من أن الرسول عليه الصلاة والسلام كان أمية لا يحسن القراءة ولا الكتابة . ولا يعرف شيئا من كتب المتقدمين وقصصهم واخبارهم .

نالثها: نظمه البعيم . وتأليفه المجيب ، وبلاغته المتناهية التى لا يستطيع البشر أن يحاكوها و لا يحفل المؤلف كثيرا بالوجهين الأولين حيث لا يخصص الهما من كتابه الكبير سوى صفحات قليلة . ويوجه جل عنايته الى الوجه الثالث حبث يحاول بطريقته الخاصة طوال الكتاب أن يثبت تعين الأسلوب القرآنى والبلاغة القرآنية على السلوب البشر وبلاغتهم وينهج عى ذلك طريقا جديدا يحتلف عن الطرق نالتى انتجتها سابقوه عى اثنبات اعجاز القرآن عن طريق بلاغته و فيو يرفض فكرة اثبات الاعجاز البلاغي القرآن عن طريق ما قيب من يرفض فكرة اثبات الاعجاز البلاغي القرآن عن طريق ما قيب من القرآن من البديع الذي الدعوه على الشعر ووصفوه فيه . وذلك أن يديع ، وذلك لأن من البديع الذي الدعوه على الشعر ووصفوه فيه . وذلك أن القرآن من البديع الذي الدعوه على الشعر ووصفوه فيه . وذلك أن المتدراكه بالتعلم والتحرب به والتصنع له كقول الشعر ورصف الخطب وصناعة الرسالة والحذق في البلاغة ، وله طريق يسلك ووجه يقصد وسلم يرنقي فيه اليه "( ص ١٦٨ ) • • أي أنه تسده

أو استمارة أو طباق ، لأن البديع فى حد ذاته غير معجز ، وانما المعجز هو الصورة الباهرة التى وجد عليها فى القرآن ، واتساقه مع سائر النظم القرآنى اتسقا عجيبا ورائعا ، بينما نجد أن الشعر أو النئر البشرى قد يحتوى على التشعيه البليغ أو الاستعارة الجيدة ولكن يوجد الى جوارها التعبير الساقط واللفظ المبتذل ، وهذا ما أجهد البافلانى نفسه طوال الكتاب لاثباته ، وارتكب فى سبيل ذلك ضروبا ستى من التعسف والعنت ،

والباقلاني يستعمل البديع بمفهومه العام الذي كان شائعا في عصره ، فالبديع عنده يشمل كل الوجوه والفنون البلاغية . أي أنه يضم فنونا من علوم البلاغة الثلاثة التي لم تكن تحددت حتى ذلك الدين وهي المعاني والبيان والبديع ، فهو يعد مثلا الاستعارة والتثبيه من البديع ، وهما كما نعرف أصبحا فيما بعد من أهم مباحث علم البيان ، وهو يعتبر المساواة وبعض حسور الاطناب من البديع ، ونحن يعد مجموعة من الصور البديعية التي استقرت فيما بعد تحت عنوان البديع من نحو المطابقة والتجنيس ورد الإعجاز على الصدور وغيرها،

وكما يرغص الباقلاني مبدأ التوصل الى اثبات اعجاز القرآن عن طريق ما فيه من بديع فانه يرفض أيضا فكرة التوصل الى اثبات اعجاز القرآن عن طريق أقسام البلاغة الغشرة التي ذكرها الرماني حيث يعقد فصلا بعنوان « فصل في وصف وجوه البلاغة » يلخص فيه كلام الرماني الذي يشير اليه ولا يصرح باسمه حيث يقول « ذكر بعض أهل الأدب والكلام أن البلاغة على عشرة أقسام » (ص ٢٩٦) وبعد أن ينتهي من تلخيص هذه الوجوه يشير الى أن البعض يرى أن من المكن التوصل الى أعجاز القرآن من هذه الوجوه ، ولكنا يرفض هذ الراى ويرى أن هذه الوجوه العشرة تنقسم الى قسمين يرفض هذ الراى ويرى أن هذه الوجوه العشرة تنقسم الى قسمين المناس المن المناس المنا

قسم « يمكن الوقوع عليه والتعط ته ويدرك بالتعلم . فما كان كذلك فلا سبيل الى معرفة اعجاز الفرآن يه » أما القسم الثانى فهو « ما لا سبيل اليه بالتعليم والتعمل من "علاغات فذلك هو الذى يدل على اعجازه » ( ص ٢١٦ – ١١٧ ) ويسرب مثلا لذلك بأننا لو قلنا مثلا بأن ما فى القرآن من تشبيه معجز فى ذاته فسوف يعترض عليا بما فى الأشعار من تشبيهات رائعة . ويمثر لخلك بما فى شعر ابن المعتر من تشبيه بديع يشبه السحر على حد قوله •

وينتهى الباقلانى من ذلك الى أن مثل هذه الوجوه البلاغيسة ليست معجزة فى حد ذاتها . وانما المعجز فى هذه الوجوه عو أولا حسنها البالغ وسموها . وثانيا ارتباطها واتساقها مع بقية الخلام على نحو بالغ الروعة والتكامل . بحيث لا يحس القارى بأى غدر من من التفاوت البلاغى فى هذا الكلام الرباني الذى يضارع بعضه بعضا فى البلاغة والفصاحة .

والباقلانى يحصر اعجاز القرآن البلاغى ، أو بديع نظمه ... على حد تعبيره ... غى وجوه عشرة بعضها مرجع الى القرآن غى جملته . وبعضها يرجع الى مفرداته . وبعضها يرجع الى موداته . وبعضها يرجع الى حروفه ، وان كان لا يصنف هذه الوجوه العشرة على هذا النحو :

غمما يرجع الى جملته كونه خارجا عن المسألوف من كلام البشر والمعروف من تنظيم خطابهم ، فليس هو بالشعر ولا بالنثر ، وليس هو بالسجع ٥٠ الى آخر ما هو معروف للبشر من أجناس الكلام . وهو يجهد نفسه كثيرا فى محاولة اثبات مخالفة القرآن فى جمئته لجنس الكلام البشرى ٥

كما أنه خارج عن المالوف من كلام الجن أيضا ٠

ومعا يرجع الى جملته أيضا أنه لم يعهد للعرب كلام مشتمل على ما فى القرآن من فصاحة وبلاغة ومعان فى مثل طول القرآن ، وانما عرفت لهم مقطوعات نثرية قصيرة وقصائد شعرية معدودة لم تخل مع ذلك من نقص وعيب •

ومما يرجع أيضا الى جملته أنه على تعدد أغراضه ومراميه من قصص ومواعظ وأحكام وترغيب وترهيب لا يتفاوت فى بلانته فهو دائما على درجة واحدة من البلاغة السامية - بينما نجد ان الشعراء والأدباء المجيدين انما يجيدون فى بعض الأغراض دون سواها : فالذى يجيد فى المحر لا يجيد فى الهجاء مثلا - والذى يبرع فى الحكم والأمنال ونحو ذلك .

اما ما يرجع الى أساليبه فيذكر من ذلك أن القرآن الكريم قد الشتمل على كل الأساليب البلاغية التى تنبنى عليها أجناس الكلام البسرى من أيجاز واطناب ، ومجاز وحقيقة ، واستعارة وتصريح ، كل ذلك مما يتجاوز حدود كلامهم فى الفصاحة والابداع والبلاغة ،

ویذکر من ذلك أیضیا أن بلاغت لا تتفاوت فی الانتقال من أسلوب الی أسلوب الی طریقة من طرق القول الی طریقة أخری ویذکر من ذلك أخیرا أننا أذا آخذنا عبارة قرآنیة ووضعناها فی ثنایا أی كلام نظما كان أو نثرا فانها تكون هی واسطة العقد فی هذا الكلام « كالدرة التی تری فی عقد من الخرز » علی حد تعبیره .

أما ما يرجع الى مفرداته فمن ذلك أنه استعمل بعض المفردات فى معان ومدلولات جديدة لم تكن مألوفة فى البيئة العربية قبل الاسلام .

ومن ذلك أيضا بعده عن المنردات المستكرمة ، الثقيلة على السمع .

أما ما يرجع الى حروفه فهو أن قبى القرآن ثمانى وعشرين سورة الفتتحت بحروف مقطعة من الحروف العربية الثمانية والعشرين وقد اشتمات هذه السور على أربعة عشر حرفا من حروف الهجاء \_ أى نصف حروف الهجاء \_ وهذه التي التقسمت اليها حروف العربية . على نصف كل قسم من الأقسام التي التقسمت اليها حروف العربية . حيث اشتمات على نصف حروف المحمس ونصف حروف الجهر : كما اشتمات على نصف حروف الطنتي . ونصف حروف الاطمات ونصف الحروف الشعارية ) وهذا التنظيم والتقسيم البدب ونصف الحروف المدود في العروف المدود في العروف المدود في العروف المدود في القرآن •

وواضح لنا أن القاسم المسترئ مين هدده الوجوه هو مخالفة البيان القرآنى لكلام البشر . وهذه هي القضية الأساسية التي سعل الباقلاني نفسه بها على امتداد صفحات كتابه ، وهو في سبيل اثبت هذه القضية يعمد الى تحليل بعض التماذج الأدبية الرائعة التي اتنق الجميع على بلاغتها ليبين ما غيها من عيوب تعبيية . ويحلل في مقابل ذلك آيات وسورا من القرآن ليبين ما غيها من بلاغة لا متفاوت ولا تهبط و وفي سبيل تفضيل الأسلوب القرآني على الأسلوب البشري ارتكب الباقلاني الوانا من القسف والتكلف و واجهد نفسه في تمحل العيوب في نماذج الشعر التي اختارها . ولكنه حتى في تعسفه وتحامله كان يصدر عن ذوق نقدى بارع هو الذي جعله يجرؤ على هدذه المهمه الصعبة . فقد كار من بين النماذج التي اختارها لتحليلها وبيان ما فيها من عيوب معلقة امرى، القيس ، وقصيدة البحتري المشهورة :

أهلا بذلكم الخيال المقبل فعن الذي نرجوه أم لم يفعل وهو يركز على ابراز ما في هذين النصين اللذين اتفق الجميع على بالفتهما على ملافتهما على ملافتهما من عيوب بالاغية وقصور في التعبير ،

ولا شك أن من ينتدب نفسه لمثل هذه المهمة لابد أن يكون على ولا شك أن من ينتدب نفسه لمثل هذه الالمام بطرائق التعبير . قدر كبير من رهافة الذوق الأدبى ومن سعة الالمام بطرائق التعبير . وقد كان الباقلانى فى مستوى هذه المهمة وان لم تخل محاولته تلك وقد كان الباقلانى فى مستوى هذه المهمة وان لم تخلف وتمحل وتحامل على الشسعراء الذين يعرض كما تمنا من تعسف وتمحل وتحامل على الشسعراء الذين يعرض لتحليل شعرهم •

وهو يختار معلقة امرى، القيس لأن امرى، القيس على حد تعبيره \_ « كبيرهم الذى يقرون بتقدمه ، وشيخهم الذى يعترفون بغضله ، وقائدهم الذى يأتمون به ، وامامهم الذى يرجعون اليه » ( ص ٣٢٨ ) فهو اذا بين « ستقوط منزلته عن منزلة نظم القرآن ، وأنه لا يلحظ بشعره نجار ذلك النظم ٥٠٠ لم نحتج أن نتكلم على شعر كل شاعر ، وكلام ( كل ) بليغ ، والقليل يدل على الكثير » ( ص ٣٢٨ ، ٣٢٩ ) •

أما اختياره تقصيدة البحترى غانه يختارها « لأن الكتاب يفضلونه على أهل دهره ، ويقدمونه على كل من غى عصره ، ومنهم من يدعى له الاعجاز غلوا ، ويزعم أنه يناغى النجم علوا » (ص ٢٧٣) ويختار هذه القصيدة بالذات لأنها من أروع شعر البحترى ، وينقل عن البحترى نفسه أنه يعدها أجود شعره .

وهو يحلل كلا من هاتين القصيدتين غى حوالى الأربعين صفحة، ويتحامل على الشاعرين فى كثير من المواضع للانتهاء الى الحط من شأن قصيدتيهما توصلا الى اثبات قضيته الأساسية وهى قحدور البيان البشرى مهما علا وارتفع عن بلاغة القرآن السامية . ولقد كان واضحا أن الباقلانى قد قرر ابتداء اضطراب البناء الشعرى فى كان القصيدتين ثم مضى يستدل عليه بأبيات القصيدتين ليقرر فى النهاية أنه « لا سواء كلام ينحت من الصخر تارة ، ويذوب تارة ،

ویتلون تلون الحربا، ، ویختلفه اختلاف الأهوا، ، ویکثر فی تصرفه اضطرابه ، وتتقاذف به اسسیسه ، وبین قول یجری فی سبکه علی نظام ، وفی رصفه علی منهاج وفی وضعه علی حد ، وفی صفائه علی باب ، وفی بهجت ورونقه علی طریق ، مختلفه مؤتلف ، ومؤتلفه متحد ، ومتباعدة متفارب ، وتبارده مطبع ، ومطبعه شارد ، وهو علی کل متصرفاته واحد ، لایستدسه فی حال ، ولا یتعقد فی شان » ( ۲۷۷ ، ۲۷۷ ) علی حد تعلیقه علی قصیدة امری، القیس ،

هذا وقد تتاثرت خالاً الكتاب مجموعة من الآراء والأفكار البلاعية والنقدية البارعة من مثل نظريا الى خرورة « وحدة العمل الأدبى ) - وموفقه من قضية المحسنات البديعية - فللباقلانى موقف على غدر من النفسج والنبور فيما يتسل بموفسوع وحدة العمل الأدبى - وقد تجلى هذا المرقت في أكثر من موفسع في الكتاب - وباكثر من صورة - ولعل أهم هذه الدور :

أولا: محاولته تحليل بعض السور القرآنية تحليلا فنيا يبين ما بين آياتها من ترابط على تعدد الأغراض فيها . كما فعل بالنسمة لسورة « غافر » وسورة - فصلت » ، ويرى أن هـذا من وجوم اعجازهما •

ثانيا: في نقده لقصيعتي « امرى، القيس » و « البحترى » كان من أهم ما أخذه عليها من مآخذ عدم ترابط أبياتهما من ناحية وامتلائهما بالحشو والتطويل وائتكرار غبر المفيد من ناحية أخرى وهو في كل هذه الملاحظات بنطق من أحساسه بضرورة توافر الوحدة الفنية في العمل الأدبى الجيد : ويرى أن كل ما يخل بهذه الوحدة يعد عيبا ومأخذا على هدذا العمل الفنى ، غهو حين يعرض لقول البحترى مثلا:

# عال على نظر الحسود كأنما جذبته أفراد النجوم باحيل او على نظر الحسود كأنما جذبته أفراد النجوم باحيل أو ما رأيت المجد ألقى رحله في آل طلحة ثم لم يتحول

يعلق عليه بقوله : فالبيت الأول منكر جدا في جر النجوم له بالأرسان من موضعه الى العلو ، والتكلف فيه واقع ، والبيت الثاني أجنبي عنه ، بعيد منه ٠٠٠ والبيتان أجنبيان من كلامه ، غريبان في قصيدته » ( ٣٥٧ ، ٣٥٨ ) وهو يكرر نفس المعنى في مواضع كثيرة ، ويلح على فكرة أن البحترى لا يجيد الربط بين أجزاء قصيدته ، وأبياتها ، فمرة يقول « ٠٠ البيت الأول لم يتفق له فه خروج حسن ، بل هو مقطوع عما سلف من الكلام • وعامة خروجه بحو هذا يُوهو غير بارع في هذا الباب،وهذا معيب مذموم منه»(٣٤٦) ومرة ثانية يقول « ٠٠ البيت الأول وحش الابتداء ، منقطع عما سبق عن الكلام ، وقد ذكرنا أنه لايهتدى لوصل الكلام ، ونظام بعضه الى بعض » ( ٣٥٢ ) ولا يفتأ يلح هذا المأخذ وبروزه في شعر البحترى ويزرى عليه « قطعــه المعانى ، وفصله بينها ، وقلة تأتيــه لتجديد الخروج والوصل ، وذلك نقصان في الصناعة وتخلف في البراعة ، وهذا اذا وقع في مواضع قليلة عذر فيها ، وأما اذا كان بناء الغالب من كلامه فلا عذر له » ( ٣٥٤ ، ٣٥٥ ) هذا فيما يتصل بالحاحه على ضروره الربط والاتصال بين أبيات القصيدة ، أما انتقاده للحشو والتكرار غير المفيد فهو كثير في نقده للقصيدتين الى الحد الذي ففى تعليقه على بيت امرىء القيس:

ففاضت دموع العين منى صبابة على النحر حتى بل دمعى محملى يقول: « قوله « ففاضت دموع العين » ثم استعانته بقوله « منى » استعانة ضعيفة عند المتأخرين في الصنعة ، وهو حشو

غير مليح ولا بديع و وقوله « على المحر » حشو آخر ، لأن قوله . « بل دمعى محملى » يغنى عنه ويدل عليه ، وليس بحشو حسن و ثم قوله « حتى بل دمعى محملى » اعندة ذكره الدمم حشو آخر ، وكان يكفيه أن يقول : حتى بلت محملى و فاحتاج في اقامة الوزن. الى هذا كله » ( ٢٤٩ ) و

وحين يعرض لفول امرى، القيس أيضا:

ويوم دخلت الخدرخدر عنيزة فقالت : لك الويلات انك مرجلي

يعلق عليه بقوله: « قوله: « دخلت الخدرخدر عنيزة » ذكره تكريرا لاقامة الوزن. لا فائدة فيه غيم - ولا ملاحة ولا رونق » ( ٢٥٢ ) ••• وهكذا يستمر الباقلاتي في تقصيه لهذه المآخذ التي تخل بوحدة العمل الأدبى ، وقد يكون في بعض هذه المآخذ متعضفا أو متحاملا ، ولكن ما يهمنا هنا أنه كان في كل هذا يصدر عن ضرورة توافر « الوحدة » في العمل الأدبى - ويعتبرها مقوما من مقوماته ، ومقياسا من مقاييس كما له الفني •

أما موقف البلاقلانى من قضية « المصنات البديعية » فلم يكن أقل نضجا ونفتحا من موقفه من تنبية « وحدة العمل الفنى » فهو لا يفتأ يلح على انتقاد هذه المصنات اذا لم يقتضها المنى ويستلزمها السياق الفنى ، أى أنه ببساطة يعد هذه المصنات أدوات فنية تعبيرية تكتسب قيمتها الفية من الدور التعبيرى الذى تؤديه ، فاذا لم تؤد دورا فى العمل الأدبى كانت عيا من العيوب وليست مزية من المزايا ، فهو حين يعرض لقول البحترى :

من غادة منعت وتمنع نيلها فلو امها بذلت لنا لم تبذل كالبدر غير مخيل ، والغصن غير مميل ، والدعص غير مميل.

ينتقد ما فى البيتين من مصنات بديمية لأنها لم تؤد وظيفة ذات بال ، « فالبيت الأول » – على ما تكلف فيه من المطابقة ، وتجشم الصنعة – أنفاظه أوفر من معانيه ، وكلماته أكثر من فوائده أما البيت الثانى ففى الترصيع فيه « ضرب من التكلف . لأن التشبيه بالغمن كاف . فاذا زاد فقال : كالغمن غير معوج كان ذلك من بال التكلف خللا ، وكان زيادة يستعنى عنها . وكذلك قوله « كالدعص غير مهيل » لأنه انا انبال خرج عن أن يكون مطلق التشبيه مصروفا اليه. فلا يكون لتقييده معنى » ( ٣٢٩ ، ٣٤٠ ) ، ومثل هذا أيضا كثير في الكتاب ،

هذه هى أبرز الجوانب البلاغية غي كتاب « اعجاز القرآن » للباقلانى ، وبهذه الجوانب أصبح الكتاب واحدا من أهم المراجع الكلامية ، البلاغية ، في ذات الوقت الذي يعد فيه من أهم المراجع الكلامية ،

بفيت في النهاية ملاحظتان عامنان حول الكتاب:

أولاهما : أنه نموذج لاختلاط العلوم الأدبية \_ نقدا وبلاغة وأدبا \_ بالعلوم القرآنية ، غالكتاب كما رأينا مجال لامتزاج هذه العلوم كلها بالقضايا الكلامية .

ثانيتهما : أن الكتاب نموذج التمرس علماء الكلام بالفنون البلاغية والأدبية ، ورهافة حاستهم الأدبية ، ودربة ذوقهم الفنى ، ووفره حصيلتهم من التراث الادبى شعره ونثره .

ولقد نما دور العلوم اللعوية والأدبية في تلك المرحلة بنفس القدر الذي نما به دور العلوم الفرآنية ، وان كاز الدور الأكبر للعلوم اللغوية في تلك المرحلة ظل كما كان في المرحلة الأولى يمارس في ظل القرآن الكريم ، والاهتمام بالقصايا اللغوية التي يثيرها ،

واذا كانت القضايا اللغوية اتتى عرض لها أبو عبيدة في كتابه « مجاز القرآن » مجرد ملاحظات سريعة ، وآراء عامة ينقصها النضج والتبلور والعمق فانها في عهده المرحلة بلغت درجة ملموسة من العمق والنضج العلمي ، وأصبحت هذه القضايا مباحث متكاملة تحتا بأوابا وفصولا مستقلة في مؤلفات هده المرحلة الثانية ، والمثال الواضح لذلك كتاب « تأويل منكل الفرآن » لابن قتيبة ، أبي محمد عبد الله بن مسلم ، المتوفى سة ٢٧٦ ه ، وهو من أوائل الكتب نتي تمثل هذه المرحلة ، ومن معم فنه يحمل بعص سمات المرحلة الاولى وخصائصها الى جوار تمثيله لكل سمت المرحلة الثانية ،

#### « تأويل مشكل القرآن »(١)

#### لابن قتيبة ( أبي محمد عبد الله بن مسلم ) المتوفى سنة ٢٧٦ ه

مى هدا الكتاب يزداد البحث البلاني والبحث النغوى كلاهما تبلورا ونضجا ، علافسكار البلاغية واللغوية المتناثرة غى مؤلفات المرحلة الأولى وكتبها اللغوية تصبح أبوابا وفصولا مستقلة فى « تأويل مستئل القرآن » ، والملاحظات العابرة السريعة هناك تصبح وقفات علمية متأنية هنا ، تبحث رنحلل وتعلل ، والآراء المبعثرة تتجمع وتتلاحم لتصبح قضايا علمية كبيرة ،

فاذا ما أخذنا قضية نغوية كقضية « تعدد القراءات في القرآن الكريم » تلك القضية التي لم تحند من أبي عبيدة أحد لغويي المرحلة الأولى بأكثر من اشارات سريعة كلم صادغته آية فيها أكثر من قراءة ، ولم تكن هذه الاشارات تتجاوز في الغالب التنبيه على أن

نحقيق الإستاذ السبد صقر ، مكتبة الطبي ، التاعرة ١٩٥٥ .

أبوابا نكل من « المجاز » و « الاستعارة » و « الحذف والاختصار » في الآية أكثر من قراءة ، ولم يفعل ذلك الا في مواضع محدودة وليس في كل المواضع التي فيها تعدد قراءات ، أقول لو تتبعنا هذه القضية في المرحلة النانية فاننا نجدها تحظى من كتاب ابن قتيبة بباب كامل يبحث فيه المؤلف القضية من جوانبها اللغوية المختلفة . ويرد فيه على الذين يأخذون على القرآن الكريم ظاهرة تعدد القراءات فيه ويحاولون أن يهاجموه من هذه الناحية ، ويجعل محور رده الحديث الشريف « نزل القرآن على سبعة أحرف كلها كاف شاف . فاقرأو 1 كيف شئتم » ويفسر ابن قتيبة « سبعة الأحرف » في الحدث الشريف تفسيرا لغويا حيث يذهب الى أن المراد بها ﴿ سبعة أوجه من اللغات متفرقة في القرأن » ـ ( ص ٢٦ ) . وقد تدبر المؤلف أوجه الخلاف في القرآن فوجدها سبعة أوجه كلها خلافات لعوبة ، وكلها نزل مه القرآن تيسيرا على الناس حتى يستطيع كل منهم أن يقرأ حسب عادته اللغوية ، « فالهذلي يقرأ (عتى حين ) يريد ( حتى حين ) لأنه هكذا يلفظ بها ويستعملها ، والاسدى يقرأ : تعلمون وتعلم و (تسود وجوه) و ( ألم اعهد اليكم ) » بكسر حرف المضارعة ( ص ۳۰ ) ۰

ولم تكن قضية « تعدد القراءات في القرآن » هي القضية اللغوية الوحيدة التي استأثرت بباب كامل من أبواب كتاب ابن قتيبة ، فئمة مضايا لغوية أخرى أفرد لها أبوابا مستقلة كقضية « أدعاء اللحن في القرآن » التي أفرد لها بدورها بابا يبحث فيه جوانبها اللغوية ويرد فيه على الذين يدعون اللمن على القرآن الكريم •

وكما نضجت القضايا اللغوية وتبلورت في « تأويل مشكل القرآن » نضجت بالمثل القضايا والفنون البلاغية وأصبحت ملاحظات أبي عبيدة العابرة عن المجاز والحذف والاختصار والكتابة وغيها من الفنون البلاغية أبوابا مستقلة في كتاب ابن قتيبة ، حيث عقد

و « الكناية والتعريض » وغيرها من الأبواب التي أصبحت مباحث وفنونا بلاغية مستقلة »

ولكن على الرغم هن افراد ابن عتيبة أبوابا مستقلة في كتابه لهذه الفنون البلاعية فلن مفهومات هذه الفنون لم تتحدد عنده على نحو حاسم : فمفهوم « المجاز » مثلا دلن عند ابن قتيبة أوسع بكثير من مفهومه البلاغي النتي تحدد له غبما بعد - وهو ما يقابل الحقيقة أو استخدام الكلام غي غير معناه النعوى الوضعى . فابن قتيبة يحدده تحديدا يقنرب به كثيرا من مفهومه عند أبى عبيده وذلك حيث يقول : « وللعرب المجسوات غي العران ومعناها طرق القسول وماحده » ( ص ١٥ ) ويعد من بين هذه الطرق الاستعارة والتمثيل والقلب والتقديم وانتاقعي والحدف والتكرار ٥٠٠ وغير ذلك من الأسانيب البلاغية التي متوزع بين علوم البلاغة الثلاثة .

فمفهوم المجاز افن عند ابن قنية يقترب الى حد كبير من مفهومه عند أبى عبيدة فهو عند كليهما يعنى الطرق والأسسائيب التعبيرية التى يعبر به عن مضمون معبن والمجاز بهذا المفهوم أعم بمفهومه البلاغى و لأمه يهدا المفهوم ينمل كل الأسسائيب والفنون بكثير من المجاز البلاغى بالمجاز البلاغى بالطبع و أن كان مفهوم المجاز عند أبى عبيدة مفهوم المجاز عند أبى عبيدة وأقل بعدا عن مفهومه البلاغى و لأن مفهوم المجساز عند أبى عبيدة وأسائيب النعبير فيها و وهذا المعنى الأخير هو الذى قصر عليب وأسائيب النعبير فيها و وهذا المعنى الأخير هو الذى قصر عليب ابن قتيبة مفهوم المجاز باب مستقل حاول فيه أن يحدد مفهومه نظريا وفنيا وبينما لم يفعل أبو عبيدة نبيعًا من هذا و

وقد شعل ابن قتيبة نفسه كثيرا بالرد على الطاعنين على القرآن الكريم من ناحية ما فيه من مجاز على اعتبار أن المجاز نوع من الكذب لا يليق بالقرآن اذ كيف يريد الجدار ني قوله تعالى ( فوجدا فيها جدارا بريد أن ينقض ) وكيف تسأل القريه في قوله تعالى ( واسأل القرية التي كنا فيها ) •

وابن قتيبه يعنف على هؤلاء الطاعنين على القرآن بسبب ما نبه من مجاز ويرى أن طعنهم هذا « من أشنع جهالاتهم وأدلها على سوء نظرهم وقله أفهامهم » (ص ٩٩) ويبذل جهدا في التفرقة بين المجاز والكذب ، وهو في هذا الجهد يعتمد على الحجاج العقلى والاستثنهاد بالاستعمالات المجازية لدى العرب أكثر من اعتماده على التفرقة الفنية بين الكذب \_ باعتباره مناقضا للحقيقة \_ وبين الأساليب المجازية \_ باعتبارها طرقا للتعبير عن الحقيقة \_ حيث بقول : « لو كان المجاز كذبا ، وكل فعل ينسب الى غير الحيوان باطلا كان أكثر كلامنا فاسدا ، لأننا نقول : نبت البقل ، وطالت السجرة وابنعت الثمرة ٠٠٠٠ ولو قلنا للمنكر لقوله ( جدارا نريد أن ينقض ) : كيف كنت أنت قائلًا في جدار رايته على شف انهيار ، رأيت جدارا ماذا ؟ لم يجد بدا من أن يقول : جدارا يهم أن ينقض أو يكاد أن ينقض ، أو يقارب أن ينقض ، وأيا ما قال فقد جعله فاعلا ، ولا أحسبه يصل الى هذا المعنى في شيء من نعات انعجم الا بمثل هده الألفاظ • وأنشدني السجستاني:

یرید الرمح صدر آبی براء ویرغب عن دماء بنی عقیل ( ص ۹۹ ، ۱۰۰ )

فاذا ما تركنا المجاز الى الاستعارة مثلا وجدنا مفهومها ندبه أوسم بدوره من مفهمما الملاغى بكثير ؛ فهو يحددها أولا تحديدا

نظريا بأن « العرب تستعير اتكامة فتضعها مكان الكلمة اذا كان المسمى بها بسبب من الأخرى أو مجاورا لها أو مشاكلا » (حس ١٠٢) فهو لا يشترط أن تكون العلاقة بين المستعار له والمستعار منه هى المسابهة كما يشترط التحديد البلاغي لمفهوم الاستعارة . ومن شم فان تجديد مفهوم الاستعارة على هذا النحو يترك الباب مفتوحا نصور مجازية أخرى غير الاستعارة لتعطل في نطق الاستعارة عند أبن قتيبة . ولم يترك ابن قتيبة نفسه مجالا نلظن أو اللبس ، فالأمثلة التي قدمها للاستعارة ليست مقصورة على الاستعارة بمفهومها البلاغي ، وانما تشمل الى جوار الاستعارة بعض حسور المجاز المرسل والكذبية والتشبيه .

غمن الأمثاة التي اعتبوها ابن قتيبية من الاستعارة وهي من المجاز المرسل ، التعبير عن النبات بالنوء . والتعبير عن المطر بالسماء غهم يقولون للمطر سماء لأنه من السماء ينزل . فيقال : مازلنا نطأ السماء حتى أتيناكم ، قائم الشاعر :

اذا نزل السماء بأرض قوم رئيناه وان كانوا غضابا

وواضح أن المثالين ليصا من الاستعارة البلاغية في شي، م فليست الملاقة فيهما بين المعنى اللغوى الكلام والمعنى المنقول اليه الكلام هي المشابهة وانها هي في المثال الأول السببية لأن النوء سبب النبات وهي في المثال الثاني المكانية لأن انسماء مكان للمطر والسببية والمكانية من علاقات المجاز المرسل وليستا من علاقات الاستعارة و

وكما اعتبر ابن قتيبة بعض صور المجاز المرسل استعارة فقد أعتبر أيضا بعض صور الكتابة استعارة ، وقدمها كأمثلة للاستعارة ، فهو يرى أن « من الاستعارة في كتاب الله عز وجل قوله : ( يوم

كنف عن ساق ) أى عن شدة من الأمر » وهو يشرح ذلك بأن « الرجل اذا وقع في أمر عظيم يحتاج انى معاناته والجد فيه شمر عن ساقه ، فاستعيرت الساق موضع الندة » (ص ١٠٣) • وليس الأمر على ما توهم ابن تتيبة . حيث لا يوجد مجار في كلمة الساق و وليست الساق مستعملة في معنى الشدة . اذ ليس بين الساق والشدة أية علاقة ، وانما هناك كناية في الصورة برستها ، صورة الكشف عن الساق ، وهو المعنى الذي فطن اليه ابن قتيبة عندما شرح مدنول المسورة فقال : أن الرجل أذا وقع في أمر عظيم — يحتاج الى معاناته والجد فيه — شمر عن ساقه و ولكنه انسياقا منه وراء اعتبار المضورة استعملة بمعنى الشدة ، وهي ليست كذلك وانما هي مستعملة في معناها اللغوى المحتيقي و

ومن الصور الكنائية التى اعتبرها ابن قتيبة استعارة أيضا قوله تعالى ( ولا يظلمون نقيرا ) وهو يشرح الصورتين على بحو ينم عن احساسه بالعنى الكنائى فيهما ، كما غعل في الآية السابقة ، فهو بعد أن يفسر معنى الفتيل والنقير بأن الأول ما يكون في شبق النواة ، والثباني عو النقرة في ظهرها يقول : « لم يرد أنهم لا يظلمون ذلك بعينه ، وأنما أراد أنهم اذا حوسبوا لم يظلموا في الحساب شيئا ، ولا مقدار هذين التافهين الحقيرين »

كما اعتبر بعض صور انتشبيه البايغ من الاستعارة ، مثل قوله تعالى ( نساؤكم حرث لكم ) و ( هن لباس لكم وأنتم لباس لهن ) فهو يعد الآيتين الكريمتين بين أمثلة الاستعارة ، وواضح أنهما من التشبيه البليغ ، لأن طرفى التشبيه موجردان فى كلتا الآيتين ، وان

حذفت أداة لتتبيه ووجه الثبيه منهما ، ومعروف أن الطرفين لا يجتمعان في الصورة الاستعارية بمفهومها البلاغي .

والى جانب هذه الصور أبلاغية التى أدخلها ابن قتيبة فى نطاق الاستعارة وهى ليست منها تراه يعرض لبعض الصور الاستعارية البلاغية فيحلها تحليلا بلاغي سريعا ينم عن ادراكه لطبيعة العملبة الاستعارية فيها ، « ومنه قوله عز وحل ( أو من كان ميتا فأحيبنه وجعلنا له نورا يمثى به في الناس ) أى كان كافرا فهديناه وجعلنا له ايمانا يهتدى به سبل الخير والنجاة ( كمن مثله في الظامات ليس بخارج منها ) أى في الكفر - فاستعار الموت مكان الدعر - والحياة مكان الهداية ، والنور مكان الإيمان » ( ١٠٦ ) •

وهكذا يظل مفهوم « الاستعارة » عند ابن قتيبة غير محدد كمفهوم مصطلطح المجاز ، على الرغم من أنه افرد لها بابا مستقلا استعرق أربعين صفحة من صفحات الكتاب ، وما قيل عن « المجاز » و « الاستعارة » يقال أيضا عن « الكتاية » التي أفرد لها بابا خاصا بعنوان « الكتاية والتعريض » ولكنه في هدذا الباب لم يوفق الى تحديد مدلول بلاغي محدد للكتاية ، وظل يستعملها بمعناها اللغوى الواسع ،

ولا شك أن اضطراب مدلولات المطلحات في كتاب ابن قتية على هذا النحو انما هو أثر من آثار المرحلة الأولى ، وليس غريبا أن يحمل « تأويل مشكل القرآن » بعض سمات هذه المرحلة الأولى ، فابن قتيبة معاصر لبعض أهين مثن مؤلفاتهم نتاج المرحلة الأولى في أدق سسماته وأكملها : حيث كان قد تجساوز الأربعين من عمره مثلا عند وفاذ الجاحظ لذى يعنر آبرز أعلام المرحلة الأولى ولد ابن قتيبة سنة ٢١٦ ه وتوفى انجاحط سنة ٢٥٥ ه ه

يضاف الى هذا أنا ابن قتيبة كان لغويا فى الأساس ولم يكن الانها ، ولقد كان ذوقه اللغوى كثيرا ما يغلبه حتى فى تناوله للقضايا البلاغية ، فيحلك الصور البلاغية تحليلا لغويا معفلا الجوانب الجمالية المنية فيها ، فحين يحلل مثلا الآيتين الكريمتين ( ولا يظلمون فتيلا ) اللتين عدهما من أمثلة الاستعارة كما سبق و ( لا يظلمون نقيرا ) اللتين عدهما من أمثلة الاستعارة كما سبق يحللهما على النحو التالى : « الفتيل ما يكون فى شق النواة ، والنتير القترة فى ظهرها » وبعد أن يشرحهما شرحا ينم عن احساسه بالمعنى الكنائى فيهما على نحو ما سبقت الاشارة اليه يستشهد لهذا الاستعمال الكنائى فيهما على نحو ما سبقت الاشارة اليه يستشهد لهذا الاستعمال والزبال ما تحمله النملة بغمها ، يريدون ما رزأته شيئا ، وقال النابغة والذيباني :

يجمع الجيش ذا الألوف ويغزو ثم لا يرزأ العـــدو فتيلا » ( ص ١٠٤ )

على أن كتاب ابن تتيبة يظل بعد ذلك كله نموذجا بارزا لدور العلوم اللعوية في تطور البلاغة العربية في هذه المرحلة الثانية من مراحل حياتها ، ولطبيعة اختلاط البلاغة بهذه العلوم ، هذا الاختلاط الذي تحتفظ في اطاره كل من البلاغة واللغة بملامحها الخاصة ، والذي كان تمهيدا لأن تستقل البلاغة كلية ني المرحلة التالية عن العلوم اللخرى التي نشأت في كنفها • ومن ناحية الخرى بظل الكتاب نموذجا لطبيعة النائيف البلاغي في هذه المرحلة التي أخذت القضايا البلاغية فيها نتبلور وتتحدد ، وان ظلت تحمل ملامح من اضطراب المرحلة الأولى وشوشها •

أما « العلوم الأدبية » ـ ويخاصـة النقد الأدبى ـ نقد نما دورها في تطور البحث البلاغي وينموه ، وتضاعف تأثيرها في هــذا المجال ، وكان من الصعب التفريق فني كنير من النتاج النقدى والبلاغي في تلك المرحلة بين ما هو مؤلفت نقدية . وما هو مؤلفات بالأغية ، حيت لم ينفصل النقد عن البلاغة انفصالا حاسما على الرغم من ان كلا منهما ذان قد استقل بمباهب وغضايا خاصة . ولكن هذه القضاما ظلت متجاورة ومتداخلة في مؤفظت تلك المرحسلة ، وكل من يعرض لتاريخ البلاغة العربية يعرض ينظفات هذه المرحلة النقدية باعتبارها من مصادر البلاغيه الأولى - كما يعرض لها مؤرخو النقد العربي باعتبارها مصادر نقدية • ويستوي في ذلك كتب النقد النظرى التي تدور حول نظرية الأدب ، أو جنس من أجناسه - مثل كتاب « الصناعتين » لأبي هلال المسكري و « مقد الشعر » لقدامة بن جعفر و « عيار الشمعر » لابن طباطيا ، وغير ذلك من الكتب التي تهتم بالجانب النظرى ووضح القوانين والأسس العامة ـ وكتب النقد التطبيقي التي تهتم بدراسة نتاج شاعر أو أكثر من الشعراء ... مثل كتاب «الموازنة بين نسعر أبي تعليه والبحتري» للحسن بن بشر الآمدي. و « الوساطة بين المتبعى وخصومه » القاضي على بن عبد العزير الجرجاني ، وغيرهما ـ •

ولقد ساعد على نمو تأثير العلوم الأدبية على البلاغة في تلك المرحلة بين المرحلة ذلك الصراع الأدبى والقدى الذي نشأ في تلك المرحلة بين انصار القديم وأنصار الحديث ، حيث كان محور هذا الصراع محورا بلاغيا في الأساس ، اذ تتلور هذا الجديد الذي دار حوله هذا الصراع فيما أطلق عليه النشاد اسم « البديع » ، هذا البدبم الذي أصبح فيما بعد علما من طوم البلاغة الثلاثة ، ومن ثم فقد « كان من أسباب عناية النقاد بلبيان والبديع ما دار من جدل حول

أدب المحدثين والقدماء ، أذ على الرغم من وجود هذه الفنون من القول في أدب المحدثين منذ القول في أدب المحدثين منذ مسلم بن الوليد ، وبشار وأبى نواس ، وقد حفل مها وتكلفها أبو تمام حتى كان شمره مثار الخصومة بين الصار القدماء وأنصار المحدثين »(١) •

وقد كان من أهم الكتب التي أسفر عنها هـذا الصراع كتابا « الموازنة » و « الوساطة » اللذان يعدن من أهم الكتب في تاريخ النقد العربي الفديم ، وفي تاريخ البلاغة العربية في الوقت ذاته ، ولكن هناك كتابا أكثر أهمية منهما يتصل بتأثير النقد على البلاغة في هذه المرحلة ، وأصدق تمثيلا لطبيعة هذا التأثير ، وطبيعة اختلاط القضايا البلاغية والقضايا النقدية في ناريخ تلك المرحلة ، وأعنى بعذا كتاب « نقد الشعر » لقدامة بن جعفر ، ومن ثم غمن الأحرى التعرص لبيان دور هدا الكتاب على تطور البلاغة في هذه المرحلة قبل انتعرض لبيان دوري « الموازنة » و « والوساطة » . لأنه أه لا أقوى منهما تأثيرا في هذا المجال ، ولأنه ثانيا أسبق منهما زمنا ، ولأنه أخيرا يمثل تأثير النقد النظري بينما يمثلان تأثير النقد التطبيقي ،

ا - د، محمد غنيمي هلال : النقد الأدبي الحديث : ٢٤٢

### « نقسد الشسعر » لفدامه بن جعفر - المنوفي سنة ۲۳۷ م(۱)

هذا الكتاب من أهم الكت في تاريخ النقد العربي والباغسة العربية على السواء . ولا ترجع أهميته الى مجرد كونه واحدا من الكتب التي امنزجت فيها قضيا النقد بفضايا البلاغة فحسب . وانما بكتسب « نقد الشعر » أهميته ـ الى جوار هذا ـ من عدة عوامل أخرى بالغة الأثر في تاريخ النقد العربي والبلاغة العربية . وربما التراث العربي الثقافي كله .

وأول هذه العوامل أن كتبب قدامة يعد من أوضح نماذج تأتير الثقافة اليونانية على النقد والبلاغة العربيين . بعد أن كانت بسأتهما في المرحلة السابقة نشأة عربية خالصة . أما غي هذه المرحلة النانية من مراحل حياة البلاغة العربية فان بعص نتاج الثقافة اليونانية قد بدأ يترجم الى العربية . وخصوصا بعض آثار أرسطو مثل كتابيه « فن الشعر » و « الخطابة » بالاضافة الى بعض آثاره الفلسفية والمنطقية .

وعلى الرغم من أن فكر أرسطو النقدى لم يفهم فهما صحيحا من النقاد العرب ـ وحتى من مترجمى كتابيه أنفسهم حيث ترجموا « التراجيديا » فى « فن الشعر » مثلا الى « المدح » وترجموا « الكوميديا » الى « الهجاء » نظرا لعدم وجود هذه الأجناس الأدبية التى يتحدث عنها أرسصو فى كنع فى الأدب العربى ، ومن

السناذ محمد السخت التسخة التي شرحها الاستناذ محمد عيسى منون ، الطبعة الأولى ، المطبعة المنيجيسة ، القاهرة ، السنة ١٩٣٤ ،

ثم عدم معرفة هؤلاء المترجمين بمدلولهما الفنى ، بالاضافة الى أنهم ترجموا الكتباب عن السريانيسة ولم يترجموه عن اليونانيسة مباشرة للقول : على الرغم من سوء الفهم هذا فان كتابى أرسطو قد مارسا تأثيرا واضحا على النقد والبلاغة العربيين، ويعد كتاب قدامة هذا من أوضح نماذج هذا التأثير ، اذ ان قدامة « عرف من غير شك كتاب « الفطابة » ونقل عنه قليلا ، وعرف كتاب « الشعر » ونقل عنه كثيرا ، لأنه يتفق وعنوان « نقد الشعر » من فالنقل والتوافق فيه من أكبر الدلائل في البحوث العلمية على الاتصال الفكرى بين آراء أرسطو فلا شك أن الرجل انتفع بالكتابين معا »(١) ،

ولقد عنى النقاد الذين عرضوا لكتاب نقد الشعر بتيبع مواطئ تأثر قدامة بأرسطو ، وردوا آراء قدامة في كتابه الى مصادرها في كتابى أرسطو « فن الشعر » و « الخطابة »(٢) •

على أن تأثر قدامة بالفكر الأرسطى لم يكن مقصورا على الجانب النقدى من هذا الفكر ، وانما شمل معه الجانب المنطقى الذى تمثل فى حرص قدامة على دقة التعريفات والتقسيمات ، والحرص على أن يكون كل تعريف جامعا مانعا ، والاخراج بكل قيد قيود التعريف على نحو ما يفعل المناطقة فى تعريفاتهم وتقسيماتهم .

وثانى عوامل أهمية هذا الكتاب أن قدامة قد حشد فيه مجموعة ضخمة من المصطلحات البلاغية والنقدية ، التي أصبحت تشكل جزءا

۲ — انظر مثلا: السابق: ص ۱۵۰ رما بعدها . و د. محمد غنیمی
 ملال: النقد الادبی الحدیث: ص ۱۸۰ وما بعدها ، ومواضع آخری
 کثیرة فی الکتاب . و د. احسان عباس: ناریخ النقد الادبی عند العرب:
 ص ۱۹۷ وما بعدها .

هاما من مادة معجم البلاغة العربية ، ولم يكن قدامة يكتفي بصنيع سابقيمه من طرح المصلحات واستخدامهما بدون تحمديد مدلول محدد لها ، بل انه \_ مدفوعا بنزعته المنطقية التقنينية \_ كان يحرص على أن يحدد مفهوم كل مصحّح يستخدمه . وكثيرا ما كان يسرف في هذا التحديد الى الحد الذي لا يطبقه على جمالي في الدرجة الأولى كالنقد أو البلاغية • ومثلل هذا الاسراف تحديده لصطح « الشعر » ذاته ، فهو لا يكتفي بأن مدا المصطلح من الوفسوج والظهور بحيث لايحناج الى تعرب أو تحديد دقيق . فضلا عن أنه في ذاته يند عن التحديد المتعقى الصارم . لا يكتفي بهدا كله فيضع للمصطلح تحديدا بالغ الصرامة والجفاف ظل يترك بصماته على النقد العربي ردحا طويلا بعد قدامه . وأعنى بهذا تعريفه للشعر بأنه : « قول موزون مقفى يدك على معنى » ( ص ١٢ ) • ولا يكتفى قدامة بما في هذا التعريف من صرامة وجفاف فيروح على طريفة المناطقة يخرج بقيود هذا التعريف غيقول : « قولنا « قول » دال على أصل الكلام الذي هو بمنزلة الجنس للشعر ، وقولنا « موزون » يفصله مما ليس بموزون ، اذ كان من النول موزون وغير موزون . وقولنا « مقفى » غصل بين مله من الكلام الموزون قواف وبين ما لا قوافي له ولا مقاطع ، وقولنا « يدل على معنى » يفصل ما جرى من الفول على قافية ووزن مع دلالة على معنى مما جرى على ذلك من غير دلالة على معنى ، فانه لو أراد مريد أن يعمل من ذلك شيئا على هذه الجهة الأمكنه » ( ص ١٣ ) •

وواضح ما في هذا التعريف من جفاف وتكلف ، وكأن الشعر في حاجة الى هذه القيود ليعرف •

على أن تعريفات قدامة لمطلحاته لم تكن كلها لحسن الحظ على هذا القدر من التكلف والاسراف في المنديد . فقد سلم عدد كبير

منها من هذا التعسف في تحديد المفهوم الذي رأينا طرفا منه على تعريفه للشمور ، وقد شاعت مصطلحات قدامة في النتاج البلاغي اللاحق له ، الى الحد الذي جعل علماء البلاغة اللاحقين – كيحيى بن حمزة العلوى ، وابن أبى الاصبع وغير مسا – يعتبرونه من رواد البلاغة الأول ، ويعدونه مع ابن المعتز مؤسسى علم البديع (١) •

وثالث العوامل انتى أضفت على كتاب تدامة هذه الأهمية – ربعد نتيجة للعاملين السابقين – أن هذا الكتاب من أهم الكتب التى حولت كلا من النقد العربى والبلاغة العربية الى علم . حيث حاول أن يضع لهما الأساس النظرى الدقيق ، بعد أن كانا قبله مجرد ملاحظات انطباعية وتأثرية ، تفتقر في الأعم الأغلب الى الاساس النظرى الراسخ الذي ترتكز عليه ، وقد كان كتاب قدامة محاولة لوضع هذا الأساس ، فنحن « مع قدامة أمام منهج يقنن البلاغة ويقنن معها للنقد الأدبى ، حتى تكون له رسوم ومعالم ، فبلاغته بلاغة موضوعية ونقده نقد موضوعي ، يمكن معه أن نحلل العمل الأدبى الى أجزاء من الفكرة والمعنى ، والى أجزاء أخرى من اتلمثيل والتصوير »(٢)»

غير أن محاولة قدامة هذه كانت سلاحا ذا حدين ، اذ انها بمقدار ما وفرت للبحث البلاغى والنقدى من موضوعية ومنهجية علمية سلبته الجانب التذوتي التحليلي ، والحاسة الفنية المرهفة التي هي لازمة للبلاغة والنقد الأدبى لزوم الموضوعية العلمية لهما ، حيث لم يستطع قدامة لسوء الحظ أن يحقق ذلك التوازن الدقيق بين المجانبين فكان غانبا ما ينحاز الى جانب المرضوعية العقابة على حساب

۱ - انظر ، البيان العربي للدكتور بدوى طبانة : ص ۱۳۸ . ۲ - د. الراهيم ، لا ۸ : الاند :

٢ - د. ابراهيم سلامه : بلاغة أرسطو بين العرب واليونان :
 ص ١٧١ .

الذوق والحاسة الفيية ، معا يدل على قصر بأعه في هذا المجال . وعلى ضالة محصوله من لتراث الأدبى • ولقد هيا صنيعه هذا المجال لمولد الاتجاد العقلى النقنيني عي البلاغة العربية الذي بت دعائمه السكاكي •

ورابع هـذه العوامل أن قدامة ند اكتشف في كتابه هـذا مجموعة من الفنون البلاغيـة التي لم يسبقه أحد الى اكتشافها . ولم يكتف بالاشارة العابود الى ما اكتشفه من فنون كما كان يفعل السابقون وانما كان يدرسها در سة موذوعية . ولهذا اعتبر مؤرخو البلاغة وعلماؤها قدامة واحدا من المخنوعين الأوائل لعلم البديع . ووضعوه مع أبن المعتر على صعيد واحد كما سبقت الاشارة الى ذلك .

لكل هذه العوامل السابقة ــ بالاضاعة الى كون الكتاب نموذجا فذا لامتزاج البلاغة بالنقد ــ يعد « بعد الشعر » وحددا من أهم الكتب في تاريخ البلاغة والنقد الأدبى العربي القديم على السواء .

والكتاب يتألف من مُلاثة فصول و ومقدمة قصيرة و في العصل الأول يحدد قدامة منهوم الشعر على النحو الذي سبقت لاشارة اليه : ثم يحدد العناصر الأربعة المفردة التي يتألف منه هذا المفهوم وهي : اللفظ والمعنى والوزن والقافية ومن التأليف بين هذه العنصر بعصها وبعض تتولد أربعة أجزاء مركبة وهي : ائتلاف اللفظ مع المعنى ، وائت للف اللفظ مع الوزن وائت المعنى مع القافية وائتلاف المعنى مع القافية و

ولكل من هذه الأجزاء الثمانية ــ المفردة والمركبة ــ صفات جودة تتوافر له الجودة والعسن بتوافرها فيه ، وصفات نقص

أو رداءة ، وقدامة يطلق على صفات الجودة اسم النعوت ، وعلى صفات الجودة اسم النعوب ، ويخصص الفصلين الباقيين من الكتاب لدراسة « النعوت » و « العيوب » •

وقد خصص الفصل النانى \_ وهو اطول فصول الكتاب واهمها حيث يتجاوز التسعين صفحة بينما نم يتحاوز الأول ست الصفحات . ولم يبلغ الثالث الثلاثين صفحة \_ !دراسة صفات الجودة التى أطنق عليها اسم «النعوت» ، وقد جمع هذا انفصل أهم آراء قدامة البلاغية ، والفنون البلاغية التى اكتشفها أو تناولها بالدراسة فى كتابة . وهو يتناول هذه الفنون باعتبارها من نعوت عناصر الشعر الثمانية ، وفى العادة يبدأ قدامة بنعريف النعت \_ اوصمة الجودة \_ التى يتناولها . ثم يمثل لها ببعض النماذج الشعرية . وقد يعمد الى تحليل بعض هذه النماذج تحليلا عقليا . وقد يكتفى بايراد النماذج بدون نحليل .

فهو مئلا حين يتناول « الترصيع » الذي يعتبره من نعوت الوزن يبدأ بتعريفه بأنه « أن يتوخى فيه ( أى فى الوزن ) تصيير مقاطع الأجزاء فى البيت على سجع أو شبيه به ، أو من جنس واحد فى التصريف » ( ص ٢٤) ثم يسوق أمثنة لهذا الترصيع ، بعض هذه الأمثلة أببات منردذ ، مثل قول امرىء انقيس الكندى :

محس مجش مقبل مدبر معا كتيس ظباء الخلب العدوان(١)

وبعضها الآخر مقطوعات نتألف من عدة أبيات • مثل غول أبى صخر الهذلي :

١ - الاخش : الجرىء ، المجش : الغليظ المسوت ، التيس : فحل الظباء ، الخلب : نبات تأكله الوحوش ، العدوان : الشديد العدو ،

وتسلك هيسكلة عضود منسله

مفراء رعبلة . في منصب سنم (١)

عدب مقبلها ، جزل مخلخنها

كالدعص اسفلها . مخضودة انقدم (٢)

سود ذوائبها عبيض ترائمها

متخرض أنبها . صيعت على الكرم (٢)

عبل مقيدها . حان مقادها

بحر مجردها - لفاء في عمم(٤)

سمح خلائقها . درم مرافقها يروق معانقها . من بارد الشيم(ه)

ويحرص قدامة على التقويه بأن « الترصيع » لا يحسن في طل موضع « وانما يحسن اذا عقق له في البيت موضع يليق به ، فانه ليس في كل موضع يحسن - والا على كل حال يصلح - والا هو أيضا اذا تواتر واتصل في الأبيات كنها بمحمود - فان ذلك اذا كان دل على تعمد وأبان عن تكلف » ( ص ١٨٨ ) •

ا سالخود : المراة الشبابة ، والبيكلة : المرتفعة العالية ، والمبتلة : البالية النياب ، وسنم : عال .

٢ ــ مقبلها : موضع النتيل ، والجزل : المعتلىء ، والمخلخل : موضع الخلفال ، الدعص : كتيب الرمال ، مخضودة القدم : لا تستطيع الدلها حملها .

٣ ــ الذؤابة: الشعر المستور ، النرائب: أعلى المسدر ، الشرائب: جمع ضريبة وهي القطعة من الصوف ، ومحض ضرائبها .
 كتابة عن نقاء اصلها .

العبل: الضخم المعتلىء المتيد ، موضع الخلفال ، والمتلد:
 مكان التلادة من العنق ، بض : رقيق ناعم ، لغاء : محلفة اعلى الساتين،
 عمم : كثرة ، درم : مسئو ، الشبم : البارد .

والملاحظ أنه أولى المعانى ونعوتها الحظ الأوغر من اهتمامه ، حيث خصها هى ونعوتها بأكثر من خمسين صفحة من صفحات الكتاب. أى ما يقرب من نصفه ، وليس هذا الموقف مستعربا من رجل عقلى النزعه كقدامة ، وهد حشد فى حديثه عن المعانى كل أذراض الشعر من مدح وهجاء ورتاء ووصف ونسيب ، باعتبار أن هذه الاغراض هى معانى الشعر ، ذاكرا نعوت كل غرض من هذه الأغراض •

والغريب أنه يذكر التشبيه بين هذه الأغراض ويعتبره معنى من الشعر وغرضا من أغراضه كالمدح والهجاء وهو يحدد معنى التشبيه في البداية كشانه في كل مصطلح يستخدمه •

ويرى ، أنه من الأمور المعلومة أن الشيء لا يشبه بنفسه . ولا بغيره من كل الجهات . اذ كان الشيئان اذا تشابها من جميع الوجوه ولم يقع بينمها تغاير البتة اتحدا فصار الأندان وأحدا ، غبقي أن يكون التشبيه انما يقع بين شبيئين بينهما استراك في معان تعمهما • ويوصفان بها . وافتراق في أسياء ينفرد كل واحد منهما بصفتها . واذا كان الأمر كذلك ، فأحسن التشبيه هو ما أوقع بين الشيئين استراحهما في الصفات أكثر من انفرادهما فيها حتى يدنى بهما الى حال الاتحاد » ( ص ٦٥ ) • أي أن عدامة يتطلب ببساطة أن يكون وجه الشبه الجامع بين الطرغين شهديد الوضوح وانبروز . وألا يكون على قدر من الخفاء والدقة ، أو على قدر من المرابة والتفرد يصعب معه ادراك العلاقة بين الطرغين من الوهلة الأولى . وقدامة فى هذا منطقى مع فهمه العقلى الذى لا يشجع الخيال الجامح النشط الذى يرنو دائما الى أن بربط بين أشياء ليس بينها ترابط منطقى واضح ، ومن ثم فانه يستحسن تلك التسبيهات التي يكون وجه الشبه فيها حسيا شديد الوضوح والتحدد ، حتى ولو لم يكن وراء هذا التشابه الحسى أية ايحاءات نفسية ، أو وجدانيسة ، مثل قول يزيد بن الظئرية من تشبيه وآسه قبل أن يحلق مقدمتها بصخرة وعليها عقاب ، وبعد أن حلقها بهذه الصخرة وقد طارت من عليها المقاب :

فأصبح رأسي كالصخيرة أشرفت عليها عقاب ، نم طارت عقابها

وواضح أنه لا يجمع بين رأسه والصخرة سوى هذا الشبه الشكلى و والتشبيه على قدر طعوس من الرداءة وفساد الدوق ولكن قدامة يعجب به اعجابا كبيرا لأنه حقق شروط التشبيه الحيد عنده ، وهي الجمع بين شبيئين اشتراكهما في الصفات اكبر من انفرادهما فيها ، هدا بالاضافة الى أن الشاعر في رأي قدامة والدسن أيضا في تشبيه رأسة بعد الحلق بالصخرة ، وذلك أنه غيبه منها في الضخامة والملاسة والثون المائل الى خضرة » (من ها ) م

كما يستحسن قددامة الجمع بين أكثر من تشبيه في البيت الواحد ــ بصرف النظر عن القيمة الفنية لهذه التشبيقات ــ ومنهم هو يعجب ببيت امرىء القيم في وصف الحضان

له ايطلاً ظبى ، وساقا نعامة وارخاء سرحان وتقريب تتفل

وكل الذى الفت نظره فى البيت أنه « أتى بأربعة أنسياء مشبهة بأربعة أشياء ، وذلك أن مخرج قوله « أيطلا ظبي » على الله له أيطلان كايطنى الظبى ، وكذا ساقان كساقى نعسامة ، وارخاء كارخاء السرحان ، وتقريب كتقريب التعلى » (ص ١٧٠) ، أما التيمة التعبيرية لهذه التعبيهات، ووظيفتها في بيان رشاقه القصائ وسرعته فذلك ما لم يشعل به قدامة نفسة ،

الا يطلان: الخصران، والارخاء والنقريب: ضربان من العدو.
 والسرحان: الذئب، والتتفل: التعليب،

<sup>(</sup>م 7. - البلاغة )

وقد احتوى هذا الباب النائى من الكتاب على معظم المصطلحاتة التي طرحها قدامة ، والتي كانت محور اهتما م البلاغيين من بعده ، ، فأقروا بعضها بنفس المدلول الذي استخدمه به قدامة ، وحوروا في بعضها ، وغيروا بعضها كلية مستخدمين مكانها مصطلحات أخرى ، واستخدموا بعضها بمدلولات غير التي استخدمه بها قدامة •

ومن مصطلحات قدامة التي غيرها البلاغيون اللاحقون مصطلح « التكامؤ » الذي استبدلوا به مصطلح « الطباق » أو « المقابلة » ... متابعين غي ذلك لبن المعتر ... بمعنى المقابلة بين الشيء وضده •

وقد اعتبر قدامة « التكافؤ » من نعوت المعانى ، وعرفه بنفس التعريف الذى عرف به البلاغيون اللاحتون « المطابقة » ومثل له بنفس أمثلة المطابقة ، فهو يقول في تعريف « التكافؤ » : « هو أن يصف الشاعر شيئا أو يذمه ، فيأتى بمعنيين متكافئين ، والذى أريده بقولى حتكافئين فى هذا الموضع أى متقاومين ، اما من جهة المصادرة أو السلب والايجاب ، أو غيرهما من أقسام التقابل » ( ص ٨٥) •

وكل الأمثلة التي يقدمها هي أمثلة «المطابقة» مثل قول زهير: علماء في النادي اذا ما جئتهم جهلاء يوم عجاجة ولقاء(١)

#### وقول دعبل :

لا تعجبي يا سلم من رجل ضحك المسبب برأسه فبكي

وقد استخدم مدامة في كتابه مصطلح « المطابق » ولكن بمفهوم آخر غير الذي استقر عليه البلاغيون لهذا المصطلح ، اذ يستخدمه بمعنى « الجناس » ويقرن بينه وبين مصطلح « المجانس » ويعرفهما بأنهما «أن تكون في النسعر معان متعايرة قد اشتركت في لفظة واحدة

ا حبلاء: اشداء غلاظ جفاة ، العجاجة : الغبار ، والمزاد المحرب،

أو العاظ متجانسة مستقة » ( ص ٩٦ ، ٩٧ ) • والفرق بينهما عنده هو أن «الطابق» هو ما يشترك فيه المعنيان المتعايران في لفظة واحد، يعينها ، مثل قول زياد الأعجم :

ونبئتهم يستنصرون بكاهل وللؤم فيهم كاهل وسنام(١)

أما « المجانس » فان اللفظة فيه لا تتكور بعينها كما تكررت كلمة « كاهل » في ببت زياد الأعجم ، وانما تختلف الكلمة النانية في الصورة عن المحلمة الأولى ، وأن الحدث معها في المادة ، مثل قول الشاعر :

لفد علم القبائل أن قومي لهم حدد اذا لبس الحديد

فالحد والحديد « مجانس » بمعنى انهما من مادة واحدة . ولكنهما مختلفتان في الصيعة ( ص ٩٧ ) •

وواضيح أن « المطابق » و « المجانس » كليهما حسورتان صدور الجناس ، عادول هو ما استقر البلاغيدون على تسجيده « بالجناس التام » والثاني صورة من صور « الجناس الناقص » •

أما الفصل الثالث والأخير من الكتاب فقد خصصه قدامة لعيوب عناصر الشحر مفردة ومركبة ، وقد تعرض في هـذا الفصل لبعض القضايا البلاغية أيضا ، مثل قضية الاستعارات العربية الخارجة على المألوف ، وقد تعرض قدامة لهذه القضية في حديثه عن «المعاظلة» التي اعتبرها من عيوب اللفظ في الشعر ، ومفهوم المعاظلة عنده أن يجيء الشيء على خلاف طبيعته المألوفة ، لأن المحاظلة معناها مداخلة الشيء في الشيء ، وهو يفسرها على أنها دخوله الشيء في غير جنسه المعتاد ، ويوى أن ذلك لايكون الا فيما سماه « فاحش الاستعارة » ويختار قدامة مجموعة من نماذج الاستعارة الفاحشة عنده لعرابتها

١ - كاهل الأولى: اسم تبيلة ، وكاهل الثانية: عضو من أعضاء الجسم وهو ما بين الكتفين .

وعدم جريانها على المألوف ، ويعبر عن رغضه لها ، ويؤثر عليها ملك .
الاستعارات القريبة التي يمكن ردها بسهولة الى أصل تشبيهي .
ويكون « مخرجها مخرج التشبيه » على حدد تعبيره ، مثل بيت امرىء القيس :

فقلت له لما تمطى بصلبه وأردف أعجازا وناء بكلكل

« كأنه أراد أن هـذا الليل في تطاوله كالذي يتمطى بصلبه ، لا أن له صلبا ، وهذا مخرج لفظه اذا تؤمل » (ص ١٠٥) وكَأْن قدامة ينكر على امرىء القيس أن يشخص الليل فيجعل له حلبا واعجازا وكلكلا ، فيدفع عنه هـذا مفسرا قوله بأنه يشبه الليل المتطاول بثيء يتمطى بصلبه ، ولا يجعل لليل صلبا .

وقدامة في هدا يعبر مرة أخرى عن عدم تعاطفه مع الخيال الشعرى النشط الذي يجسد المجردات ويشخصها في صور محسوسة حية ، واذا وجد شيئا من هذا القبيل ولم يستطع أن يرفضه فانه يؤوله بصورة تخضعه لمنطقة العقلى الصارم ، وتقص أجنحة الخيال المحلق فيه ، تحويله الى تشبيه عادى مبتذل ، لم يقصد اليه الشاعر ، ولا يحتمله البيت ، كما فعل في بيت امرىء القيس وسواه من البيات التي سارت على نهجه في تشخيص المعنويات وتجسيدها وهو في هذا مرة أخرى مخلص لمنهجه العقلى الذي يأبي كل جموح خيالى فيه خروج على المألوف والمعتاد . ومن ثم فهو يحاول كبح هذا الجموح ورده الى المألوف المعتاد ويرى أن « ما جرى هدذ! المجرى ممالة مجاز ( أي مما يمكن رده الى أصل تشبيهي معروف ) كان أخف وأسلم مما فحش ولم يعرف له مصاز ، وكان منافرا المعادة ، بعيدا مما يستعمل الناس مثله » ( ص ١٠٠ ) .

وقد مهد قدامة بصنيمه هـذا الطريق للبلاغيين انذين جاءوا بعده لادخال مثل هذه الصور الشـعرية البـارعة التى تقوم على تشخيص المجردات في صور كائنات حية في اطار ما سموه «الاستعارة المكنية » وربطها بأصـل تشبيهي يردوبهـا اليه ، فيقولون في بيت امرىء القيس السابق مثلا أنه سبه الليذ بجمل أو نحوه ، ثم حذف المنبه به وهو الجمل وأثبت بعض خواصه \_ وهي الصلب والأعجاز والكلكل ٥٠٠ النح \_ للمنبه على سبيل الاستعارة المكنيـة . وهم بهذا الصنيع يجمدون نشاط الخيال الشعري البارع في مثل هـذه الصور . ويطفئون ما فيه من نبض وتألق . وقد قادوا \_ بموقفهم هذا من الصور التشخيصية \_ دراسة الصور الشعرية في القصيده العربية الى طريق مسدود - حاول بلاغي متأخر سليم الذوق كعبد القاهر الجرجاني أن يجد غيه ثغرة ينفذ منها الى لمس ما في هـذه الصور من تشخيص غبي وكن محاولته كانت صرخة في واد . وباك تضية آخري سنتناولها غي موضعها من الكتاب ان شاء الله •

هذه هي أبرز جهود تدامة البلاغة في كتابه « نقد الشعر » وهي كمااتضح جهود على قدر كبير من الخطورة والأهمية سواء من ناحية القضايا البلاغية التي أثارتها ، أو من ناحية المنهج العلمي الدي انتهجته في دراسيتها ، وقد تجاورت هذه القضايا في الكتاب من القضايا النقدية الخالصة بالتي استعرقت معظم الكتاب بمن بيان حد الشعر ، والأغراض الشعرية ومقاييس جودتها أو رداعته الي غير ذلك من الموصوعات والمباحث التي دار حولها الكناب ، والتي جعلته واحدا من اهم المصادر النقدية والبلاغية على السواء ،

### أثر النقد التطبيقي

كان طبيعيا أن تواكب هذه الحركة النقدية النظرية التى مثلتها كتابات قدامة وابن طباطبا وغيرهما من اانقاد حركة موازية تطبيقية . تنهض على تطبيق الأسس النقدية التى وضعها أولئك المنظرون نحى مؤلفاتهم على النتاج الشعرى ، ومن ثم فقد ازدهر هـذا الاتجاء التطبيقى ، وبلغقمة نضجه واكتماله فىكتابى «الموازنة» و «الوساطة». تلك المعركة الأدبية التى دارت بين النقاد والأدباء منذ القرن الثالث المهجرى حول ذلك المذهب الشعرى الجديد الذى نمت بذوره الأولى فى شعر بشار ومسلم بن الوليد وأبى نواس فى أواخر القرن الثانى المهجرى ، وبلغ ذروته في شعر أبى تمام في أوائل القرن الثالث، ويقوم هذا المذهب على الاكثار من الحسور البلاغية من تشهيبه واستعارة وجناس وطباق ، وعلى الاغراب فيها والخروج في حياغتها وبنائها على المألوف من تتاليد الشعر العربى ، ومن ثم فقد أطلقوا على هذا المذهب اسم « البديع » أو « المذهب البديعى » .

وقد انقسم النقاد حول هذا الذهب الجديد الى فريقين و أولهما يؤيده ويتحمس له ، ويرى فى شحم ممثله الأكبر ابى تمام النل الأعلى نشعر ، بينما يرغضه الفريق الثانى الذى يخصم أغلبية النقاد ويتحمس فى مقابله للمذهب المحافظ الذى يلتزم بالمألوف من تقانيد السعر العربى والمتمارف من حصوره وأخبلته وقد رأى هذا الفريق فى شعر « البحترى » تمثيلا جيدا لهذا المذهب المحافظ الذى التزم تلك التقاليد التى سموها « عمود الشعر » •

وهد احتدم الصراع بين هذين الفريقين ، وكان محور الصراع علائة من الشعراء هم « أبو تمام » و « البحترى » و « المتنبى » •

وقد كتب حول مؤلاء الثلاثة عددا ضدها من المؤلفات النقدية والأدبية ، فقد أكثرها للأسف فيما فقد من عيون تراثنا . وبقى لنا منها القليل كتابا « الموازنة » منها القليل كتابا « الموازنة » و « الوساطة » ، نفاقدين من أهم نقاد القرن الرابع الهجرى .

# « الموازنة بين شعر أبى تمام والبحترى(١) » للحسن بن بشر الآمدى • المتوفى سنة ٣٧٠ ه

الكتاب ــ كما هو واضح من عنوانه ــ موازنة ببن شحر الشاعرين اللدين يمنل كل منهما مذهبا من المذهبين اللذين دار حولهما الصراع ، المذهب البديعي المتمثل في الاهتمام بالمسنمة الشعرية ، والاكثار من المسور البلاغية ، والتنقيب عن المساني الغريبة الطريفة ، ويمثل هذا المذهب أبو تمام ، والمذهب المساغظ الذي يقوم على السهولة وحسن العبارة والالتزام بالتقاليد الشعرية الموروثة ويمثله البحتري ،

والأمدى يبدأ كتابه ببيان وجهة نظر انصار كل من المذهبين في صورة حوار بين أنصار أبى تمام وانصار البحترى يحاول فيا كل فريق أن ينتصر لشاعره ويبرز مزأيا شعره وتفوقه على صاحبه وعلى الرغم من أنه يحاول أن يبدو في صورة المحايد بين الفريقين والحكم الموضوعى بينهما . حيث يصرح منذ بداية الكتاب « أما أنا فلست أغصح بتفضيل أحدهما على الآخر . ولكنى أقارن بين قصيدة فقصيدة من شعرهما أذا اتفقا في الوزن والقافية واعراب القافية وبين معنى ومعنى ، ثم أقول أيهما أشعر في تلك القصيدة ، وفيذلك

 <sup>(</sup>۱) تحقیق الاسناق السید احمد صفر ، نشر دار المعارف بمدم .
 الجزء الاول سنة ۱۹۲۱ والنائی سنة ۱۱۲۰ .

المنى ، ثم أهكم أنت حينئة (أن ثبئت) على جملة ما لكل واحد منهما أذا أصلت علما بالجيد والردى ، ( ٧/١) أقول على الرغم من هذا غلنه لم ينجح في أخفاء ميله الى البحترى والمذهب الذى بمثله ، وتحامله على أبى تمام والمذهب الشعرى الذى يمثله في كثير من المواضع ، وليس من همنا هنا بيان تحامل الآمدى على أبى تمام . ولا تتبع ذلك الحوار بين أنصار الشاعرين الذى استعرق ما يقرب من خمسين صفحة من صفحات الكتاب ، وانما همنا الأول أبراز الجانب البلاغي في الكتاب ، ومدى تمثيل الكتاب لظاهرة امتراج النقد بالبلاغة في هذه المرحلة ،

والجانب البلاغى شديد الوضوح في الموازنة ، لأن المذهب الشمرى الذى منله أبو تمام انما يقوم أساسا على الاكثار من الاسعتارة والجناس والطباق وغيرها من الصور البلاغية والاعراب غيها ، وهذه كلها من صميم المباحث البلاغية ، فلم يكن غريبا أن يكون من أدوات الآمدى في الموازنة بين الشاعرين النظريات البلاغية التي عرمت حتى عصره ، وأن يكون كتابه مجالا فسيحا لتطبيق هذه المنظريات على النحو الذى يخدم منهج كتابه ،

ولقد تتبع الآمدى ـ بنوع من التحامل والتعسف ـ ما غى نسعر أبى تمام من استعارات غريبة يجسد فيها بعض المعقولات والمجردات، ويشخصها في صور محسوسة من نحو قوله:

يا دهر قوم من أخدعيك فقد أضججت هذا الأنام من خرقك(١)

ا ــ الاخدعان : عرقان في صفحة العنق . والخرق : الحمق والسفه .

وقولة:

الا لا يمد الدهر كفا بسيى، الى مجتدى نصر فيقطع من الزند(١)

وقولة :

جذبت نداه غدوة السبت جنبة فخر صريعا بين أيدى النصائد

الى غير ذلك من الاستعارات التى يشخص فيها أبو تمام المعانى المجردة . والآمدى ينتقد أبو تمام انتقادا مرا على استخدامه مثل هذه الاستعارات الغربية على الذوق الادبى العربى ، ويراها « استعارات في غاية القباحة والهجانة والغثاثة والبعد عن الدواب » ( ٢٥٠/١) ، ولايفتأ يعلق عليها تعليقات لاذعة في شتى مواضعا الكتاب ، كقوله عن البيت النالث « وهذا وأبيه معنى متناه في برده وغثاثته وركاكته ، ولشتيمة المدوح عدى بالزنى أحسن وأجمل من جذب نداه حتى يخر صربعا ، ولو لم يعلمنا أن هذا كان غدوة السبت كيف كان يتم برد المعنى ؟! » ( ٢٥/٢٠ ) ،

وبمثل هذا الأسلوب اللاذع ـ الذي يفضح موقف الآمدى من أبى تمام ـ يتابع استعارات الشاعر الغريبة . ويرفضها بسبب عذه الغرابـة ، ويرى أنه « انما استعارت أنعرب المعنى لما ليس ( هو ) له أدا كان يقاربه أو يناسبه أو يشبهه في بعض أحواله أو كان سببا من أسـبابه ، فتكون اللفظـة المسـتعارة حينئذ لائقـة بالشيء الذي استعيرت له وملائمة لمعناه » ( ١/ ٢٥٠٠) وبعذا يحاول الآمدي أن يفرض قيودا صارمة على خيال الشاعر وطاقته الابداعية ، وأن يكبح نزعة الابتكار والجدة والميل الى التغرد لديه ، فاذا ما خرج يكبح نزعة الابتكار والجدة والميل الى التغرد لديه ، فاذا ما خرج

١ \_ المجتدى : طالب العطاء ، ونصر هو نصر بن منصور بنبساء

الشاعر على المالوف والعادى والمبتذل من السور والأخلبه الشعرية عد خروجه هذا عيبا يلام عليه الشاعر بدل أن يعتبره مزية يمدحه بها و وقد يكون لهى بعض استعارات أبى تمام لون بن التعلرف والجموح البالغ حد الاغراب ولكن ليس معنى هنذا أن يكون كل خروج على مألوف السابقين في صياغة استعاراتهم عيبا فنيا و أن تكون كل محاولة لنجسيد المعنويات وتشخيصها استعارة « في غاية القباحة والهجانة والغثاثة والبعد عن الصواب » كما وصف محاولات أبى تمام في استعاراته التي تتبعها والتي ليست كلها من غريب استعارات أبي تمام و

ولعل الآمدى في نقده اللاذع لاستعارات أبي تمام هذه كان يصدر عن موقف خاص من أبي تمام ، أكثر مما كان يصدر عن اقتتاع علمي أو عن نظرية تقدية متبلورة . بدليل أنه عبر عن اعجابه باستعارات وصور شعرية لا تفترق كثيرا عن استعارات أبي تمام التي انتقدها . من حيث بناؤها على تشخيص للمعنويات . من نحو قول امرى، القيس :

فقلت له لما تمطى بصلبه وأردف أعجازا ونا، بكلكل

الذي يراه الآمدي « في غاية الحسن والجودة والصحة . لأنه قصد وصف أحوال الليل الطويل فذكر امتداد وسطه ، وتناقل صدره للذهاب والانبعاث ، وترادف أعجازه وأواخره شيئا فشيئا هميئا فلما جعل له وسطا يمتد وأعجازا مرادفة للوسط وصدرا متناقلا في نهوضه حسن أن يستعير للوسط اسم الصلب ، وجعله متمطيا من أجل امتداده ، لأن تمطى وتمدد بمنزلة واحدة ، وصلح أن يستعير للصدر اسم الكلكل من أجل نهوضه » (١/٢٥٠) وواضح ما في محاولة الآمدي تأويل بيت امرى، القيس من تكلف ، فهو في الحقيقة لايفترق كثيرا عن تلك الصور التشخيصية التي انتقدها عند أبي تمام.

فقد جسسد أموق القيس البسل وسخمسه كعادجسسد أبو تمسام الدهر وتحوه ، بل لما مسوره أمرى، أحدى الأثر تشخمنا وأظهارا لليل في صورة الكائن الحي عن صور أبي تمام .

ولعل اهتمام الأمدق بتتبع استعارات ابى نمام الغربسة وانتقادها هو أبرز الجوانب لبلاغية في كتابه . وهذا ما دفع الدكتور شوقى ضيف الى اعتبار الآمدى مسئولا \_ الى حد ما \_ عن اقحام هذه الصور الفنية القائمه لحى تشخيص المعنويات وتجسيدها في باب الاستعارة . حيث تابعه البلاغيون في هذا الاتجاه يدخلون هذه الصور غي نطاق الاستعارة غير ملاحظين أنها لا ترتد الى احسل الصور غي نطاق الاستعارة غير ملاحظين أنها لا ترتد الى احسل تشبيهي . وانما تقوم على تجسيم المعنويات وعناصر الطبيعة وتشخيصها(۱) و وقد سبت الاشارة الى أن قدامة في « نقد السعر » كان أسبق من رقمدي في ادهال هذه الحسور في باب الاستعارة . عندما على عي بيت امرى، القيس السابق(۲) . ولعله هو الذي كان أول من فتح هذا الباب البلاغيين لادخال هذه الصور التشخيصية في نطاق الاستعارة .

ولم يكن اهتمام الآعدى بنتبع الاستعارات الغربية لدى أبى تمام هو الجانب البلاغى الوحيد فى كتابه . وانما كان له الى جوار ذلك اهتمام بقضية البديع من اساسلها . باعتبار أن البديع هو محور السراع بين الغربيةين . وهو وان لم يصرح بالفريق الذى يقف فى صفه غان الأسلوب الذى عرض به التفسية يدل دلالة واضحة على أنه افتار صف أنصل البحترى . وأنه ذله الاسراف فى استخدام. الصور البديعية للهنوم الواسلع للبديع للذى اتسم به شعر أبى تمام .

١ ــ انظر : العلاغة مطور وناريخ : ١٣١

٢ \_ أنظر هذا الكتاب ؛ ص ٨٤ ، ٨٥ -

فهو یوجز رأی اصحاب آبی تمام فی ثلاثة سطور حیث یرون ان صاحبهم « انفرد بمذهب اخترعه وصار فیه اماما ومتبوعا ، وشهر به حتی قیل : هـذهب أبی تمام وسلك الناس نهجه واقتنفوا أثره ، وهذه فضیله عری عن مثلها البحتری »(۱۱/۱) •

وبعد ذلك يبسط رد أصحاب البحترى في عدة صفحات يحاول أن يؤكد قيها ما سبق أن قرره ابن المعتز من قبل وألف المجله كتابه « البديع » من أن أبا تمام ليس مبتدعا لهذا المذهب ، وانما هو متابع, فيه لمسلم بن الوليد ، ولم يزد عليه سوى الاسراف في هذا المذهب الى حد الخروج على النهج المعروف والسنن المـــألوف • على أن مسلما نضمه لم يبتكر هذا المذهب الذي أطلق عليه اسم البديم ــ والذي ينحصر كما يحدده الآمدي في الاستعارة والطباق والتجنيس ــ وانما كانت منثورة في أشعار المتقدمين فجاء مسلم وأكثر منها في شعره ، كما أنها موجودة أيضًا في كتاب الله عز وجل • ويورد أمثلة كثيرة للبديم بأنواعه الثلاثة التي أشار اليها من القرآن الكريم والحديث الشريف والشعر القديم ، ومعظم الأمثلة التي أوردها مما سبق أن أورده ابن المعتز في كتابه . وهو ينقل في ختام رد انصار البحتري بعض عبارات ابن المعنز في « البديع » والتي يقرر فيها « أن بشارا وأبا نواس ومسلم بن الوليد ومن تقيلهم لم يسبقوا الى هذا الفن ، ولكنه كثر في أشعارهم فعرف في زمانهم . ثم ان الطائى تفرع فيه وأكثر منه وأحسن في بعض وأساء في بعض ، وتلك عقبي الافراط وثمرة الاسراف » الني آخر ما أورده ابن المعتز في مقدمة كتابه عن هذه القضية (11/1 - 18 ) •

وقد وضح لنا من عرض القضية بهده الطريقة في أي صف يقف الآمدى ، والى أى المذهبين يميل ، بل انه يختم رد صاحب البحترى بمقارنة بين بديع أبى تمام الذى أكثر منه حتى « صار استكثاره منه

والفراطه فيه من أعظم ذنوبه وأكبر عيوبه » وبديع البحترى الذى. « ما فارق عمود الشعر وطريقته المعهودة ، مع ما نجده كثيرا فى شعره من الاستعارة والتجنيس والمطابقة .... حتى وغع الاجماع على استحسان شعره واستجادته ، وروى شعره واستحسنه سائر الرواة على طبقاتهم واختلاف مذاهبهم ، فمن نفق على الناس جميعا اولى بالفضيلة وأحق بالتقدمة » (١٨١١ ، ١٩) .

واضح من هذا كله أن هذا الرأى \_ وان ساقه الآمدى على لسان النصار البحترى \_ أنه يمثل رأيه هو . وموقفه الخاص من القضية ولا يكتفى الآمدى باعلان موقفه من القضية على المستوى النظرى فيمضى يتتبع ما جاء فى سُعر أبى تمام من قبيح الجناس وقبيح الطابق فى اكثر من عشر صفحات من كتابه (١/ ٢٦٥ \_ ٢٧٥) بعد أن تتبع قبيح استعارته فى عشرين صفحة ( ٢/ ٢٥٥ \_ ٢٦٤) .

واذا كان موقف الآمدى هذا يمثل فى أحد جرانبه تحامله على أبى تمام وأنصاره . وتعسفه فى تتبع سقطات مذهبه ، فأنه يمثل فى جانب آخر منه موقفا أيجابيا من الاسراف فى المحسنات البديعية والنظرة اليها كهدف بلاغى يحرص الأدباء على تحقيقه فى حد ذاته دون أن يقتضيه المعنى أو يكون له وظيفة تعبيرية ، فقد رفض الآمدى الانسياق مع هذا التيار الجارف حين رفض قبول البديع أيا كان حظه من الاسراف والتكلف . وحين لام أبا تمام لوما عنيفا على بعض بديعه المتكلف من أمثال قوله :

قرت بقران عين الدين وانشترت بالأشترين عيون الشرك فاصطلما(١)·

۱ ــ قرآن ، والاشتران : بواضع ، والانتستار : برض فی "عین یتمثل فی انقلاب جفنها ، اصطلم : استؤصل ،

وقوله إ

مزهبت بمدهبه السماحة فالتوت فيه الظنون أمدهب أم مذهب(١)

وغير ذلك من صور الجناس التي يراها « في غاية البشاعة والرحاكة والهجانة ، ولا يزيد زيادة عن قبح قوله :

فاسلم سلمت من الآفات ما سلمت سلمي مسلمي سلم المرح »

فلا ثبك أن هذا كله بالفعل من الجناس المتكلف المجوج الذي يدفع اليه الحرص على الاتيان بالبديع كهدف وغاية في ذاته لا غلية وراءها، وهذا هو الوجه الايجابي المثمر في موقف الآمدى •

أما الوجه الآخر فيتمثل في انتقاده لصور جيدة من الجناس والطباق لدى أبي تمام ، من مثل فوله:

ان من عق والديه للعو ن ومن عق منز لا بالعقيق (٢) . وقوله :

خشنت عليه أخت بنى خشير(٤)

وقوله:

هد لان اكثر ما تريد وبعضه خشن واني بالنجاح لواثق

. ا. الذهب بنتج الميم الطريقة ، وبضيها : الجنون ، والنيت الطنين : اختلفت ، والمعنى : ان السماحة غلبت عليه واستولت حتى اختلف الناس في امره هل كرمه هذا طريقة في السماحة ، أم هو نوع من الجنون .

٢ ــ السلاه : الحجارة الصلبة . سلمى : جبل . والسساد شسجر بد تخدم ورته وتشره في الدباغة .

الم عق محد وتنكر العتيق موضع

٤ ــ بنر خشين : قبيلة من اليين .ممد،

فالجناس فى المثالين الأوليق على عدر من الحسن لا ينبعى ان يوصف معه بأنه « فى غاية البشاعة والركاكة والهجانة » وكذلك الطباق فى البيت الأخير الذى عدم الآمدى من بين ما يستكره لندائئى من المطابق .

على أن هذا الموقف من أبي تمام يعد في جملته \_ ومهما كانت الدوافع اليه \_ من المواقف الايجابية في نقدنا وبلاغتنا من تغشى ظاهرة البديع المتكلف واسراف الشعراء والأدباء في استخدامه مما حول أدبنا في بعض عصوره الى مجموعة من الزخارف الشكلية . والمهارات اللعوية الخاوية من أي نبض شعرى صادق و لقد حاول الآمدي أن يقف في وجه هذا التيار و لكن التيار كان أقوى منه . فجرف انذاره المبكر بين ما جرف من محاولات بلاغية ونقدية حاولت الحد من اكتساحه ، ولكن لذاك حديثا آخر سيأتي في موضعه و

ولا ينسى الآمدى في ختام حديثه على « ما يستكره للطائى من المطابق » أن يعاتب قدامة بن جعنر على اطلاق اسما آخر على ما سماه البلاغيون المطابق . واطلاقه مصطلح المطابق على فن آخر فيقول : « وهدا باب تاعنى المطابق للقبه أبو الفرج قدامة بن جعفر الكاتب في كتابه المؤلف في نقد الشعر « المتكافىء » . وسمى ضربا من المتجانس « المطابق » . وهو : أن تأنى بالكلمة مثل الكلمة سوا، في تأليفها واتفاق حروفها . ويكون معناهما مختلفا(١) ٥٠٠ وما عنمت تأليفها واتفاق حروفها . ويكون معناهما مختلفا(١) ٥٠٠ وما عنمت لن أحدا فعل هذا غير أبي الفرج . غانه وأن كان هذا اللقب بصحلوافقته معنى الملقبات ، وكانت ادغاب عبر محظورة لله بن المعتر وغيره احب له أن يخالف من تقدمه ، مثل أبي العباس عبد الله بن المعتر وغيره ممن تكلم في هذه الأنواع وألف فيه . اذ قد سبقوا الى التنتنب وكقوه المؤونة » (١/ ٢٧٤ – ٢٧٠ ) .

<sup>·</sup> لعورب المخلوء هذا، الكتاب : ص ٨٠ ، ٨٠

### « الوساطة بين المتبنى وخصومه »(1) للقاضي على بن عبد العزيز الجرجائي ـ المتوفى ٣٩٢

فى حوالى منتصف القرن الرابع الهجرى ابتدأت حدة الصراع حول أبى تمام ومذهبه الجديد تخف ، وأصبح الناس أكثر استعدادا لتقبل هذا المذهب ، ولكن زوبعة جديدة من الخلاف والصراع ثارت حول نساعر جديد هو أبو الطيب المنتبى ، ولم تكن المعركة التى دارت حوله وحول شعره بأقل احتداما من تلك التى دارت حول أبى تمام والبحترى ، وكان مبعث احتدام هذا الصراع حوله أنه قد جمع فى شعزه القديم والجديد كليهما ، وجمع فيه اليهما قوة وجزالة وعرامة تعصف بالكثير من التقاليد المائورة ، والعرف الموروث ، وحتى العقيدة الموروثة ذاتها لم تسلم من رذاذ هذه العرامة ، ومن ثم فقد اختلف العلماء والنقاد وائت خلافهم حول هذه الشخصية العربية ، العلماء والنقاد وائت خلافهم حول هذه الشخصية العربية ، الذروة ، وهبط به البعض الى الخروة ، وهبط به البعض الى الخضيض (٢) ،

وقد انتهى هذا الصراع الى القاضى على بن عبد العزيز الجرجانى، فكتب وساطته ليضع فيها ـ بنزعة القاضى المنصف ـ الأمور فى نصابها السليم ، وأن يبين ما للمتتبى وما عليه ، وليس من همنا هنا أن نبين مدى نجاح القاضى الجرجانى أو اخفاقه فى هذه المهمة التى انتدب لها نفسه ، وانما غاينتا الأولى ان نتعرف على مدى اختلاط قضايا البلاغة بقضايا النقد فى كتابه ، وأن نقوم الجانب البلاغى فى الوساطة .

۱ ستتین الاسناذین : محمد ابو الفضل ابراهیم وعلی محمد البجاوی . دار احیاء الکتب العربیة ( الحلبی ) مصر ۱۹۶۵ .

٢ - انظر : تاريخ النقد الادبى عند العرب ص ٢٥٢ ومابعدها •

والحقيقة أن اهتمام الجرجاني بالجانب البلاغي الخالص كان دو ناهتمام صاحب الموارَّيَّة ، فقد تحدث عن البديع حديثا سريعا وأورد أمثلة من الاستعارة الحسنة والسيئة . ومن التجنيس الجيد والردى، . وردد ما رهده السبقون لمنذ تدامة من أن العرب كانت تفاضل بين الشعراء على أساس نربهم أو بعدهم من عمود الشعر -« ولم نكن تعبا بالتجنيس والمطابقة . ولا تحفل بالابداع والاستعارد. اذا حصل لها عمود السُعر ، وأن هـذا البديع كان يفع في خلاب قصائدها ﴿ ويتفق في العِيت بعد البيت على عير تعمد وقصد . غما أغضى الي الشعراء المحدثين ورأوا مواقع تلك الابيب من العرابه والحسن ، وتميزها عن الخواتها في الرشاغة واللطف تكلفوا الاحتداء عليها فسموه البديع . عمن محسن ومسى، ومحمود ومذموم ١٠ حر٢٠). وحتى معظم الامتله الني أوردعا عي نفسها التي أوردها من عبيه قدامه والامدى . بل انه ــ على انرغم بن سيه الى لانصاف واعتدال نبرته می الانتفاد به پیس رسای می بیرت الشدد من النقدد استعارات ابی تمام عربیه ، د بسد آن پورد جانعه من هده الاستعارات المي أورد معضها الأعدى عي موازنت يتول موجه الخطاب الى القارىء الذي يسمع من هذه الاستعارات « اسدد مسامعك . واستغش شيبت ، وايان والاصعاء اليه ، واحذر الالنفات نحوه فأنه مما يصدى، القلب ويحميه ، ويطمس البصيرة ، ويكد القريجة » ( ص ٤٠ ) وهذه نغمة لانترد كثيرا ـ أحسن الحظ ـ غي كتاب الوساطة •

على أن للتخصى الجرجاني آر ، نافذه غي كتابه أذا عا وشعت في أطارها التأريخي . غيو من أو تل من نبهوا إلى الفارق بين الاستعارة وما أطلق عليه البلاغيون ، التشبيه البليغ ، الذي تحذف منه أداء التشبيه ووجه الشبه . فالحقيقة أن هذا الفارق بدق في معض حدور

الى الحد الذى يلتبس معه الأمر على البعض غيعد مثل هذه الصور وبين استعارة ، وقد فرق الجرجانى تفريقا واضحا بين هذه الصور وبين الاستعارة فقال : « وربما جاء من هذا الباب ما يظنه الناس استعارة وهو شبيه أو مثل ، فقد رأيت بعض أهمل الأدب ذكر أنواعا من الاستعارة عد فيها قول أبى نواس .

والحب ظهر أنت راكب فادا صرفت عنانه انصرفا

ولست أرى هذا وما أشبهه استعارة . وانما معنى البيت أن الحب مثل ظهر . أو الحب كظهر تديره اذا ملكت عنانه . فهو اما مضرب مثل أو تشبيه شيء بشيء و وانما الاستعارة ما اكتفى فيه بالاسم المستعار عن الأصل . ونقلت العبارة فجعلت في مكان غيرها »(١) هو الذن فان الأسساس الفنى الذي تقوم عليه الاستعارة هو النقل . نفل كلمة ما من معناها اللغوى الأساسي الى معنى مجازى جديد . والاكتفاء بهذه الكلمة عن الكلمة الأصلية التي وضعت لتدل على هذا المعنى و بحت لا تذكر مع الكلمة المستعارة . فاذا ما ذكرت معها خرج الكلام عن أن يكون استعارة الى التشبيه . وهذا هو الفارق بين الاثنين و

على أن هذا الفارق فى بعض الأحيان يدق حتى يلتبس على الآمدى ذاته . فيعد بعض صور التشبيه التى يذكر فيها الطرفان استعاره مئل غول مسلم :

ظلمتك ان لم أجزل الشكر انما جعلت الى شكرى نوالك سلما الذى يعتبره من صور الاستعارة الحسنة ، ويقارن بينه وبين قول أبى تعام :

۱ ــ اتخار البيلن المعربي : ۱۵۳ ، والبلاغة تطور وتاريخ ۱۳۳ ،

# ما نسر أروع يرتقى لمى همة روعا، الا يرتقى لمى سلم(١)

وواضح أن كلمة « السلم » في البيتين ليس استعارة ، وانعا هي في البيت الأول صورة من صور التنبيه حيث جمع بين المشبه وهو النوال ، والمشبه به وهو السلم ، أما في البيت الثاني فان كلمة السلم في آخره مستعملة في معناها الحقيقي ، والاستعارة في « برنتي في همة » ،

وللجرجانى الى جانب هذا تحليلات بارعة لبعض استعارات المتنبى وتشبيهاته ، ونظرات نافذة فى الوظيفة الفنية للتثبيه يطرحها من خلال تحليله لتشبيهات المتنبى ، ودفاعه عنها ضد ما وجه اليها من انتقادات ،

#### فهو حين يعرض لقول المتنهى :

بليت بلى الأطلال ان لم أقف بها وقوف شحيح ضاع فى الترب خاتمه

وانتفاد المقاد له بأنه « أراد النتاهي في اطالة الوقوف فبالغ في تقصيره » لأن الشحيح مهما بلغ طول وقوف للبحث عن خاتمه هوو وقوف محدود ، خاصة وأن الخاتم ليس مما يخفي في التراب ليقتضى وفتا طويلا في البحث عنه ،

ويرد الجرجانى على هذه الانتقادت بأن « انتسبيه والتمثيل قد يقع تارة بالصورة والصفة ، وأخرى بالحال والطريقة » والمتنبى لم يرد تشبيه وقوفه بوقوف الشحيح الباحث عن خاتمه فى طوله ومدته وصورته ، وانما يريد تشبيهه به فى طريقته ، فكما أن وقوف الشحيح للبحث عن خاته المفود يكون فى العادة زائدا عن الحد المألوف فى أمثاله ، فكذلك وقوفه على الأطلال يكون زائدا عن الحد المألوف

١ ـــ الاروع : الشبهم الذكن . الروعاء : مؤنث الاروع .

عَى الوقوفِ على الأطلال ، فهو اذن تشبيه في الحال والطريقة ، وليس في المورَّةُ والْقدار (ص ٤٨٤) •

وحين يعرض لفوله في مدح كافور :

يفضح الشمس كلما ذرت الشمس بشمس منبرة سوداء •

وما عابه النقاد عليه من أن « الشمس لا تكون سوداء - والانارة تضاد السواد » يرد على هـذا الانتقاد بأن المتبنى لم يشبه كافور ورفعة الشأن « وللشعراء في التشبيه أغراض . فاذا شبهوا بالشمس في موضع الوصف بالحسن أرادوا البهاء والرونق والضياء ونصوع اللون والتمام . وادا ذكروه في الوصف بالنباهة والشهرة أرادوا مه عموم مطلعها وأنتشار شعاعها ، واشتراك الخاص والعام في معرفتها وتعظيمها . واذا غرنوه بالجلال والرفعة أرادوا به أنوارها وارتفاع مطها . واذا ذكروه في باب النفع والارفاق قصدوا به تأثيرها غي النشوء والنمار والتحليل والتصفية • ولكل واحد من هـــذه الوجوه باب مفرد وطريق متميز ، فقد يسكون المسببه بالشمس في العلو والنباهة والنفع والجلالة أسود ، وقد يكون منير الفعال كمد اللون ، واضح الاخسلاق كاسف المنظر . فهذا غرض الرجسل » وان كان لا يستطيع أن ينفى "أن في اللفظ بشاعة لاتدفع وبعدا عن القبول ظاهر » ( ص ۱۸۷ ) •

وهذه بلا شك ملاحظات بالغه النفاذ في وظيفة التشبيه : وتعدد دلالات المشبه به الواحد . بتعدد الجوانب المراعاة فيه ، وتعدد القصود بالصورة التشبيهية .

من هذا يتضح دور العلوم الأدبية ــ وبخاصة النقد ــ في هذه المرحلة من حياة البلاغة العربية . وكيف أن المقولات البلاغية

قد اختلطت بالمقولات النقدية في كنب هذه المرحلة ، سوا، منها منها كتب النقد النظرى وكتب النقد التطبيقي التي استخدمت المقايس البلاغية في مقويم شسمر الشسمراء الدين تناولتهم . واستطاعت بتطبيقها لهده المقاييس أن تكسبها غنى وعمقا بحيث لا تظل قواعد ونظريات جامدة وانما تكتسب أبعادا فنيه جديدة من خلال تطبيقاتها النقدية . حما رأينا في كتابي ، الموازنة ، و ، الوساطة » .

## ملاحظات عامسة على الرحسلة

: Iek

أصبح المنهج العلمى فى هذه المرحلة أكثر اكتمالا ونضجا . لأن البلاغة \_ ومن قبلها العلوم العربية التى نشأت على هامشها \_ قد ابتدأت نتضج وتكتمل فى هذه المرحلة ، وتتحدد لها ملامحها الخاصة . ومن ثم فقد وجدنا فى هذه المرحلة كتبا على قدر كبير من النهجية ، والانتزام بأصول المنهج العلمى من حيث حسن التبويب . وتحديد مدودات المصلحات ، والترابط بين أجزاء الكتاب وفصونه مما كانت تفتقده كتب المرحلة الأولى ،

وسعل من أكثر كتب المرحسلة النزاما بالمنهسج العلمى كتساب انقد الشعر القدامة الذي النزم فيه حاجبه منهجا على قدر كبير من الاحكام والدرامة والدقسة البحيث لا نكاد نجد فيه شيئا من الحشو والاستفراد الذي شاع عنى مؤلفات المرحلة الأولى وانما الفكرة غيه واضحة ومحددة ومنظمة الم لاماه كان يبالغ أحيانا في التحديد والدغة الى درجة لا تحتملها طبيعة الموضوع الذي ينتاوله وهو الشعر المناشعر موضوع يحتاج الى جانب دقة المنهج لونا من الذوق ورهافة الحاسة لا يمكن الخضاعها لحرامة المنهج العلمى ومن ثم فلعل أبرز ما يؤخذ على قدامة في هذا الكتاب افراطه في المنهجية الى حد التكلف احيانا م

وقد تلامى الآمدى فى موازنته بعض ما فى كتاب قدامة من اسراف فى المهجيه ، فجاء كتابه فى الكثير من جوانبه تطبيقا للمنهج العلمى الدقيق من حيث وضوح أفكاره وترابطها ، وحسن تصنيفه وتنويبه ، وخلوه الى حد كبير من الحشو والاستطراد ، وقد بين الساسر حصه فى الرازاة إن الشاعران منذ بداية الكتاب والترامها

طوال الكتاب ، كما التزم فى الكتلب كل ما يفرضه المنهج العلمى من الاطلاع على كل ما كتب فى الموضوع ومناقشته ، ومن ثم فتد جاء كتاب الموازنة — من حيث اكتمال منهجه — كما قال عنه احد البحثين المحدثين(۱) . « اذا استثنينا التلاحم المنهجى الذى قام عليه « نقد الشعر » لقدامة لا نجد بعده ما يقاربة فى انتصال صفة « الرسالة العلمية » مثل كتاب الموازنة ، اضف الى ذلك أن كتاب الآمدى قد استغل جميع وسقل النقد التى عرفت حتى عصره ، من تبيان للمعانى المسروقة ، ومن سنوك سبيل القراءة العقيقة والمفحص السديد ، ومن الاحتكام الى الذوق الفردى حينا والثقافة حينا آخر ، وواحتفل الآمدى كما يحتفل كاتب الدراسة العلمية بكل ما كتب فى الموضوع نفسه ، وناقش مؤلفات من تقدموه مناقشة الواثق برأية وذكائه وانصافه » ،

وقد تفاوتت حظوظ مؤلفات هذه المرحة من النهج العلمى ، ولكنها كلها أخذت منه بنصيب يقوق فى أقسل درجاته نصيب أوفر كتب المرحلة الأولى أحكاما ومنهجية ، وكان أوفر كتب هذه المرحلة خطا من دقة المنهج وتكامله تلك التيكتبها فلاسفة أو عاماً ، كلام ، ككتاب قدامة ، وكتاب « اعجاز القرآن » للباقلاسى ، و « والنكت فى اعجاز القرآن » لارمانى ، وغيرهما من الكتب والمؤلفات الكلامية ،

#### ثانيا:

ابتدأت مدلولات المصطلحات في هذه المرحلة تتبلور وتتحدد ، وصحيح أن بعض هذه المصطلحات أخذت في هذه المرحلة مدلولاتها التي ظالت تحملها حتى اليوم ، فمصطلح « الاستعارة »

۱ ــ هو الدكتور احسان عاس فى كتابه « تاريخ النقد الادبىعند العرب » : ص ۱۵۸

و « التشبيه » و « المطابقة » و « التجنيس » — الى حد ما — وغير ذلك من المصطلحات استخدمت فى تلك المرحلة بنفس المدلولات التى ما زالت تستخدم بها حتى اليوم •

وحتى المصطلحات التى تغيرت مدلولاتها فيما بعد كمصطلح « البديع » مثلا . كانت تستخدم أيضا بمدلول محدد لا تتعداه . (بعد أن لم يكن لها مدلول بلاغى محدد فى المرحلة الأولى ، ويرجع ) الفضل الى قدامة بن جعفر الذى « حشد مصطلحا كبيرا ، أصبح مادة هامة فى نفد النعر وفى البلاعة . على السواء(١) » ، ومن بعده عكف انعلما، على هذا المصطلح ينمونه ويطورونه ويعدلونه أو يأخذونه كما هو ، ومن ثم غاننا سنجد أن المرحلة التالية لم تضف الى المصطلحات البلاغيه الأساسية التى طرحت فى هذه المرحلة شيئا ذا بال ، وان كانت قد أضافت مصطلحات فرعية كثيرة ،

#### : الثا

ظلت علوم البلاغة الثلاثة على اختلاطها ؛ وقد برز « البديع » من بين انعلوم الثلاثة ، واحتل من علماء هذه المرحلة ما كان يحتله « البيان » في المرحلة السابقة ، و « البديع » في هـذه المرحلة وان لم يأخذ مدلوله الدقيق الذي حصره في المحسنات اللفظية والمعنوية هانه كان يستخدم بمدلول محدد يشمل المسور البلاغية من « استعارة » و « نشبه » و « جناس » و « طباق » • أي نه كان يشمل بعض الصور التي اندرجت فيما بعد تحت علم البيان •

ولعل المسئول الأول عن اطلاق مصطلح البديع بهذا المدلون هو الجاحظ الذي أطلق اسم « البديع » على بعض صور التشبيه

ا ــ تاريخ النقد الادبى عند العرب : ١٩٤

والاستعارة (١) ؛ ثم رسيخ ابن المعتر من بعده هذا المفهوم حين الف كتابه « البديع » واستخدم فيه البديع بهذا المفهوم الواسع . وصحيح أن كتاب ابن المعتر لا ينتمى علميا الى المرحلة الثانية . ولكنه سبق من الناحية التاريخية معظم الكتب التى تمثل هذه المرحلة . ومن نم فقد تابعته هذه الكتب في اطلاق هذا المصلح على تلك الصور البلاغية التى قام مدهب أبي تمام النسمري على الاكثار منها ، وقد تركز اهتمام العلما، حون ثلاثة بالذات من هده الكثار منها ، وقد تركز اهتمام العلما، حون ثلاثة بالذات من هده المحدد ناقدا كالأمدى يحصر « البديع » في اطار هذه الثلاث ليجد ناقدا كالأمدى يحصر « البديع » في اطار هذه الثلاث حيث يذكر على لسان أصحاب البحتري أن مسلم بن الوليد « غير مبتدع لهذا المذهب ولا هو أول فيه ، ولكنه رأى هذه الأنواع التي وقع عليها اسم البديع — وهي الاستعارة ، والطباق ، والتجنيس منثورة متفرقة في أشعار المتقدمين فقصدها ، واكثر في شسعره منها » (١) ،

أما البيان فهو وان استعمل في بعنى كتب هذه المرحلة ككتاب « النكت في اعجاز القرآن » للرماني ، الذي يعتبره من أبواب البلاغة العشرة ، فان الرماني لم يعن به ما هو قسيم البديع والبيان . حيث يعرفه بأنه « الاحضار لما يظهر به نميز الثي، من غيره غي الادراك » ويقسمه التي أربعة أقسام « كلام ، وحان ، واشارة ، وعلامة » (٢) . فالبيان عنده يستخدم بمدلول شديد القرب من ذلك المدلول الذي استخدمه به الجاحظ ، واعسيمه التي أربعة أقسام يذكرنا بدلالات الجاحظ الخمس التي تودل التي البيان (١٠) ،

١ \_ انظر هذا الكتاب: ص

الموازنة : ۱٤/۱
 شائل في اعجاز القرآن : ۱۸

٣ ــ ثلاث رسائل في اعجاز الحرق
 ١ ــ انظر : مصطلحات بلاغبة : ٧١

هكذا ظلت علوم البلاغة الثلاثة مختلطة وغير متمايزة طوال هذه المرحلة أيضا ، على الرغم من أن الفنون الأساسية التى نهض عليها كل علم من هذه العلوم الثلاثة كانت قد عرفت وتبلورت في هذه المرحلة ، بل ان بعضها كان قد عرف منذ المرحلة الأولى ، ولكن تصنيفها على النحو الذى نعرفه الآن لم يتم الا في المرحلة الثالثة ٠٠٠ بل في طور متأخر من أطوار هذه المرحلة ٠

#### رابعا:

اتفع من تعرفنا على بعض نتاج هذه المرحلة أن اختلاط البلاعة بالعاوم الأخرى أخذ في هذه المؤلفات صورة غير تلك التي كان عليها في مؤلفات المرحلة الأولى . حيث صار هذا الاختلاط اختلاط تجاور غي المرحلة الثانية . بينما كان في الأولى امتزاجا لا تتبين معه ملامح البلاغة من ملامح العلوم التي امتزجت بها ، فقد تعيزت ملامح البلاغة واستقلت في المرحلة الثانية عن علامح العلوم التي شاركتها في مؤلفاتها . وكان الجامع الأساسي بين البلاغة وهذه العلوم كونهما بين دفتي كتاب واحد معا ، أي أن العلاقة بينهما كانت علاقة الجارين المستقلين اللذين يسكنان مكانا واحدا ، ولذك فما ان بدت المرحنة الثالثة حتى استقلت البلاغة بمؤلفاتها كما استقلت من قبل بمباحثها وموضوعاتها .

#### خامسا :

كانت المرحلة الثالثة قد بدأت قبل أن تنتهى هذه المرحلة الثانية بفترة طويلة م فكتاب « البديع » لابن المعتز ، الذى يعد بداية المرحلة النائثة كتب قبل أن تكتب بعض المؤلفات التى تمثل المرحلة الثانية بأكثر من الزمان ، فكتاب « اعجاز القرآن » للباقلانى مثلا كتب فى أواهر القرن الرابع المجرى ، بينما كتب « البديع » سنة ٢٧٤ ه

كما يذكر صاحب ، وقد أثر كتاب البديع في كثير من الكتب الني تنتمى الى هدف المرحلة الثانية ، ونواحي تأثيره متعدد ، ومنها استخدام هذه الكتب المحطحات التي وضعها ابن المعتز ، واعتباسه الأمثلة التي أورده لبيد البديع ورديئه ، واستحدامها « البديع » بنفس المدلول الواسع الذي بنسط بعض هنون علم البيان ، الي جانب بعض الأراء الجرئبة التي ترددت كديرا في كتب هدفه المرحلة والتي كان ابن المعتز أول من طرحها ، مثل كون البديع موجودا عي التراث القديم من قبل مسلم وشار ، وكون أبي تدم غد أست في البديع حتى جوز القصد ، الى عير ذلك من الاراء المابرة التي أشدار اليها بن المعتز في كتابه ، وتلقفها منه العلماء فيسطوها ونموها ،

# الرحـــلة الثالثـــة « الاســـــتقرار »

# ابن المعتز وبداية استقلال البلاغة

فى هده الرحلة الأخيرة من مراحل تطور التأليف البلاغى : استقرت البلاغة العربية على صورتها الأخيرة التى ما تزال عليها الى اليوم ، وتبلورت علما مستقلا له أحدوله وقواعده العلمية الخاصة ، وله مباحثه وقضاياه المتميزة ، وله فى الوقت ذاته كتب ومؤافانه المستقلة التى لا يشركه فيها أى علم من العلوم الأخرى التى ظلت مباحثها تختلط بمباحث البلاغة طوال المرحلتين السابقتين،

وعلى الرغم من أن بداية استقلال البلاغة العربية واستقرارها تعود الى وعن مبكر جدا كانت المرحلة الثانية غيه لاتزال في عنفواتها وهو أواخر القرن اثاث الهجرى \_ تاريخ تأليف كتاب « البديع » لعبد الله بن المعتز \_ مانها احتاجت الى قرنين من الزمان لتبلغ قمة نضجها وازدهارها على يد عبد القاهر الجرجاني \_ المتوفى سنة ١٧١ ه \_ في كتابيه « دلائل الاعجاز » و « أسرار البلاغة » . ثم الى أكثر من قرن ونصف قرن آخرين لكى تستقر نهائيا أو تتجمد على صورنها الأخيرة على يد أبى يعقوب السكاكى \_ المتوفى سنة ٢٦٦ ه \_ في كتابه مفتاح العلوم .

ويمكن التاريح نبداية هذه المرحاة بكتاب « البديع » للخليفة الشاعر الناقد عبد الله بن المعتز العباسي المتوفى سنة ٢٩٦ ه ، فهذا

الكتاب هو أول كتاب في تاريخ الدلاغة العربية معروف لنا يرمــــد باكمله للقضايا والمباحث البلاغية(١) .

وأول ما يلفت النظر في هذا الكتاب أن ابن المعتز يستخدم مصطلح « البديع » بمدلوله العام الذي كان سائعا في عجره على بما يشمل كل الصور والأساليب البلاعية الطريفة ، وليس بمدلونه البلاغي الخاص الذي نحدد له فيما بعد على يد مدرسة السكاكي والذي ينحصر البديع بموجبه في مجموعة من المصنات اللفظية والمنوية الخاصة ، فابن المعتز يعتبر « الاستعارة » من البديع بل انه يعتبرها الباب الأول من البديع ويعالجها في أول الكتاب ، وقد ظل مصطلح « البديع » يستخدم بهذا المدول العام ولم ياخذ مفهومة البلاغي المحدد الا في أواحر القرن السابع الهجري (١٢) ،

ويشير ابن المعتر غي مقدمة كتابه الى أنه وضع هذا الكتاب وأورد فيه ما وجده «غي القرآن واللغة وأحاديث رسول اله حلى الله عليه وسلم وكلام الصحابة والأعراب وغيرهم وأشعار المتقدمين من الكلام الذي سماه المحدثون البديع لبعلم أن بسرا ومسلم وأبا نواس ومن تقيلهم وسلك سبيلهم لم يسبقوا الى هذا الفن ولكنه كثر في أشعارهم فعرف في رمانهم حتى سمى بعذا الاسم فأعرب عنه ودا عليه ، ثم أن حبيب بن أوس الطائي من بعدهم شعف به حتى غلب عليه وتفرع فيه وأكثر منه فأحسن في بعض وأساء في بعض وتلن عقبي الأفراط وثمرة الاسراف »(٣) •

ا ــ انظر : البيان العربي : ص ١٢٧ وما بعدها

٢ ــ انظر : مصطلحات بلاغية : ٨٨ ومابعدها .

۲ س عبد الله بن المعتز : البديع ، شرح وتعلق الاستاذ بحدد
 عبد المتمم خفاجي ، بكتبة الطبي ، القاهرة : ص ١٥ · ١٦ ·

فالكتاب اذن نمرة من ثمار المعركة الأدبية التى احتدمت بين انصار القديم وأنصار الحديث في العصر العباسي ، ولا ينبغي أن ينهم من عبارة ابن المعتز المحافظة انسابقة أنه كان من أنصار القديم ، فهو بنسعره وبفكره البلاغي والنقدي من كبار المجددين في ذلك العصر ، ولم يخل شعره حتى من ذلك الاسراف في استخدام المديع الذي أخذه على أبي تمام ،

ولا ينبغى أن نتوقع من مثل هذا الكتاب الرائد في مثل هـذا الوقت المبكر من تاريخ البلاغة العربية أن يكون على حظ ملموس من النضج العلمي وعمق البحث ، فحسبه أنه كان أول كتاب تمحض للبلاغة ، وجمع فنونها المعروفة حتى ذلك الحين وأضاف اليها ، ولا عليه بعد ذلك ان كان لم يتناول هـذه الفنون بالبحث المتعمق والدراسة المستقصية ،

وقد حصر ابن المعتز البديع في خصة فنون هي : الاستعارة : والتجنيس : والمطابقة . ورد أعجاز الكلام على ما تقدمها . والمذهب الكلامي و وهو يعقد لكل فن من هذه الفنون بابا خاصا يحشد فيه عددا وفيرا من أمثنته ونماذجه الجيدة من القرآن الكريم والحديث الشريف وكلام الصحابة وشعر القدماء والمحدثين ونثرهم ، ثم يعقب ذلك بذكر بعض النماذج غير الموفقة للفن الذي يستعرضه .

وبعد أن ينتهى ابن المعتر من استعراض من هذه الفنون الخمسة ينسير الى أن البديع قد كمل بها ، وأن البعض قد يرى البديع أكثر من عذه الأبواب الخمسة أو أقل ، وأنه ما جمع فنون البديع قبله ولا سبقه اليها أحد ويحدد تاريخ تأليف الكتاب بسنة أربع وسبعين ومائتين(١) ومفتضى هذا الكلام أن الكتاب قد

١ - السابق : ١٠٥ ، ١٠٦

تم ، ولكن ابن المعتز لا يبث أن يقدم لنا مجموعة من البلاغة التي أطلق عليها اسم « محاسن الكلام وانسم » وينسع الى ان « محاسنهما كنيرة لا ينبغى للعالم أن يدعى الاحاطمة بها » وأنه يورد ما يورده منها هنا لكى « تكنر غوائد كتابنا للمتأدين ويعلم الناظر أنا اغتصرنا بالبديع عنى الفنون الخمسة اختيارا من غير جهل بمحاسن الكلام ولا ضيق غي المعرفة »(١) .

ولاشك أن هذا وضع مثير للتساؤل والدهشة . ونيس مبعث غرابته مجرد كون ابن المعتز استأنف دراسته للفنون البلاعية بعد أن أنهى كتابه بما يفيد أنه قد تم وانتهى . ولكن أيضا لاصلاقه مصطلح « محاسن الكلام والشعر » على الفنون التى ذكرها بعد ذلك وعدم اعتبرها من البديع - على الرعم من عدم وجود غيرة ببنه وبين الفنون الخصمة الأولى التى أطلق عليها اسم « البديع ، . بن ان بعضها أدخل غى البديع بمنهومه البلاغي الذي تحدد له فيما بعد \_ من بعص الفنون الخمسة التى أطلق عنيها اسم البديع كالاستعارة مثلا التي اعتبرها أول أبواب البديع ونعن نعرف البديع كالاستعارة مثلا التي اعتبرها أول أبواب البديع ونعن نعرف على حين أن من الفنون التي سماها « محاسسن الكلام » \_ وهي شلائمة عشر فنا \_ ما أحسبح بعد ذلك من المباحث الأساسية غي علم « البديع » بمفهومه الفسيق كالانتفات مثلا . وتأكيد لدح بما يشبه الذم . . وعيرها .

بل أن أبن المعتز يعد التشبيه - أو حسن التشبيه - بين محاسن الكلام بينما عد الاستعارة بين البديع ، والاستعارة والتنبيه في البلاغة العربية مترابطان ولا يوجد بينهما من الفروق الجوهريه

١ - السابق : ١٠٦

ما يسوغ اعتبار أحدهما من « البديع ، ، والآخر من « محاسس الكلام والشعر » • ..... الكلام والشعر » •

والملاحظ أن انؤلف لم يمنح « محاسن الكلام » من الاهتمام والملاحظ أن انؤلف لم يمنح « محاسن الكلام الثلاثة عدر مجتمعة والعناية ما منحه لفنون البديم الخص محاسن الكلام الثلاثة عدر مجتمعة بكثر من ثلاتين صفحة . بل لم يخص بعضها بأكثر من ثلاتين صفحة . بل لم يخص بعضها بأكثر من بضعة سطور يقدم فيها مثالا أو مثالين من أمثلته . كما فعل في « تأكيد المدح بما يشبه الذم » الذي لم يستغرق حديثه عنه سوى أربعة سطور على النحو التسالي، •

« ومنها تأكيد المدح بما يشبه الذم ، كقول الذبيباني ( من الطويب ) :

ولا عيب غيهم غير أن سليوغهم بهن غلول من تلراع الكتائب

وكقول الجعدى ( من الطويل ):

فتى كملت أخلاقــه غير أنــه جواد غما يبغى من المــال باقيا(١)

ولكن يبقى للكتاب بعد ذلك \_ بالأضافة الى كونه أول كتاب بلاغى خالص . وكون صاحبه قد جمع فيه كل الفنون البلاغية التى كانت معروفة فى عصره وأضاف اليها أنونا جديدة اكتشفها هو \_ أن الكتاب قد حشد مجموعة وفيرة من النماذج الجيدة للفنون البلاغية التى عرض لها ، وكانت هذه النماذج والأمثلة مادة غنية للعلماء الذين

١ - السابق: ١١١

إثوا بعد ذلك وتناولوا الفنون التي عرض لها ابن المعتز بالدراســه المتعمقة والتحليل المتقصى -

كما يبقى للكتاب بعد ذلك موقفه من قفسية الاسراف عي البديع » أو اعتبار البعيع هوفا يقصد لذاته ، وقد هدد الؤلمنذ مقدمته موهفه من هدد القضيه حين نص صراصة عي الاحبيب بن أوس الطائي من بعدهم سعت به حتى غلب عبه وتترع فيه وأكثر منه ، فأحسن في بعض وأسساء في بعض وثال عتبي الافراط ، وثمرة الاسراف ، غابن المعتز يعلن في ونسوح أنه حد مبدأ الاسراف في استخدام البديع ، واعتباره هدفا في ذاته يجهد النساعر نفسه وقارئه في السعى وراءه وارهاق كاهل قدستده به وانما كان يقول النساعر من هسذا الفن البيت والبيتين في القصيدة ، و وكان يستحسن ذلك منهم اذا أتي نادرا (۱) ، ولائث أن ذلك موقف جدير بالتنويه من حسنب أول كتاب في آبديع وأسرفوا في تحمس الذين جاءوا من معده وأسرفوا في تحمسهم له حتى تردوا بالبلاغة والادب كليه الى هوة التكلف وانتصنع التي حذر منها ابن المتز ،

وهو لم يكتف بهذا التحدير النظرى في مندمة الكتاب وانما أنبعه بايراد نماذج من البديع المتكف المنسف عقب ايراده النماذح الجيدة لكل عن من هدفه الفنون . وكما كانت مختاراته الجيدة من أمثلة هذه الفنون مادة طبية تنذين توسعوا في دراسة هذه الفنون من بعدده . كذلك كانت النماذج الرديئة التي أوردها مادة البلاغييب القلائل الذين وتفوا من الاسراف في المديم وتفته . كالمدى

ا حداثات السائلة من مندية الكان : من ١٦ - البلاعة

والقاضى الجرجانى وغيرهم ممن استخدم الأمثـــلة التى أوردهــــا ابن المعتز للبديع المعيب كقول أبى تمام مثلا :

ذهبت بمذهب السماحة فالتوت فيه الظنون أمذهب أم مذهب

وقوله:

فضربت الشقاء في أخدعيه فضربت الشقاء في أخدم الكوبا(١)

الى غير ذلك من أمثلة الجناس والطباق والاستعارة التى لم يوفق فيها أصحابها •

#### عبد القاهر الجرجاني وازدهار البحث البلاغي

اذا كانت المرحنة الثالثة قد بدأت في نهاية الربع الثالث من القرن الثائث الهجرى بكتاب « البديع » لابن المعتز ، فانها احتاجت لقرابة قرنين آخرين من الزمان لترسخ دعائمها وتستقر اركانها ، وتبلغ ذروة نضجها وازدهارها على يد البلاغي العظيم « عبد القاهر الجرجاني » ــ المتوفى سنة ٧١١ هـ في كتابيه « دلائل الاعجاز » و « أسرار البلاغـة » اللذين تكاملت فيهما المباحث البلاغـة ، واستقرت للبلاغـة ملامحها الأخيرة ، وبلغت أقصى ما قدر نها أي تبلغه من نضج واكتمال على امتداد تاريخها كله .

وصحيح أن مباحث علم البيان ، والكثير من مباحث علم المعانى كانت معروفة قبل عبدالقاهر ، بل أن بعضها يرجع الى بداية المرحلة الأولى ذاتها ، ومع ذلك فان هذه المباحث لم تتبلور فى نظرية

ا لاخدعان : عرقان في صفحة العنق . العود \_\_ بننح العين \_\_
 الجمل المسن . ركوبا : ذلولا .

والاحاطة والنصح التي درس عبد القاهر ، ولم تدرس من قبله بائمة والاحاطة والنصح التي درس عبد القاهر بها هده القضايا ، وقد كان فضل عبد القاهر على علم المعانى أضعاف فضله على علم البيان. لأن معظم فنون البيان كانت معروسة قبل عبد القاهر بصورة أو بأخرى ، واقتصر دور عبد القاهر على لم شات ما تبعثر من مباحث هذا العلم وتصنيفه وتبويبه واستكمال ما فات سبقه وتناول ذلك كله من خلال منهج علمي جديد ، وتباورت على يديه لأول مرة نظرية البيان متكلملة ، أما علم الماني فقد كانت معظم مباحث مجهونة قبل عبد القاهر وأنشأ معظم مباحث المعاني ، وحتى ما كان معموفا من هذه المباحث تناوله جنولا جديدا وكانما يبدعه لأول مرة معروفا من هذه المباحث تناوله تناولا جديدا وكانما يبدعه لأول مرة ومن ثم فانه يمكن القول بدون كبير تجاوز أن علم الماني قد نشا واكتمل على يد عبد القاهر وأما علم البيان غلا يمكن أن نعزو فضل واكتمل على يد عبد القاهر وأما علم البيان غلا يمكن أن نعزو فضل واكتمل على يد عبد القاهر وأما علم البيان غلا يمكن أن نعزو فضل

بقى علم البديع - وكان حظه من اهتمام عبدالتناهر محدودا . ولكنه قدم لنا منهجا فذا فى دراسته من خلال الفنين اللذين تناولهما فى كتابيه وهما « التجنيس » و « السجع » •

نشأته اليه . ولكنه مدين له بتبلوره واكتماله .

هذا هو دور عبد القاهر المرجانى فى استقرار البلاغة العربية وازدهارها ولقد كان عبد القاهر مؤهللا لأن يقوم بهذا أدور وازدهارها ولقد كان عبد القاهر مؤهلا لأن يقوم بهذا أدور كيث صبت فيه كل روافد ثقافة عصره ، فهو نحوى تتلمذ على كبار النحويين فى عصره ، ودرس عليهم النحو دراسة بالغة العمق أفاد منها غائدة كبرى فى وضع نظريته فى النظم التى كانت محود نظريته البلاغية كها. كما أز له فى اندور مولفات معروفة. وهو متكلم المعرى البلاغية كها. كما أز له فى اندور مولفات معروفة. وهو متكلم المعرى المستعل كل تقافته الكلامية المنطقية فى وضع نظريته البلاعة فى

مينتها العلمية المكتملة ، وهو ناقد أديب يتمتع بذوق أدبى بالغم الرمامة والشغافية ساعده على تلمس جوانب الجمال ألفنى غى النص الأدبى ، وعلى بلورة هذه الجوانب فى نظرية بلاغية بارعة ، وأخيرا فهو قد اطلع على طرف من النتافة اليونانية ، سواء عن طريق بعض ترجمات كتابى أرسطو « فن الشعر » و « الخطابة » أو عن طريق تلفيص بعض الفلاسفة المسلمين — كابن سينا — لخطابة أرسطو(١)،

ولائدك أن رجلا على هذا النحو من تنوع الثقافات، وغناها وعمقها ، كان حريا أن يقوم بهذا الدور الذى قام به عبدالقاهر في بلورة ملامح البلاغة العربية في نظرية متكاملة ، وفي الوحسول، بها الى أقصى ما قدر لها أن تصل اليه من نضج وازدهار ،

### عبد القاهر ونظرية النظم وعلم المعانى:

رصد عبد القاهر كتابه « دلائل الاعجاز » لمباحث علم «المعانى» الذى أصبح أول علوم البلاغة الثلاثة ، وان كان عبد القاهر لم يطلق على مجموع هذه المباحث اسم « المعانى » على الرغم من أنه أرسى في كتابه كل أسس هذا العلم وبلور كل ملامحه ، ولم يستطع أحد ممن جاء بعده أن يضيف الى ما وضعه عبدالفاهر شيئا ذا بال ، بلد ان احدا ممن جاءوا بعد عبدالقاهر لم يستطع ان يرقى الى المستوى الفذ الذى وصل اليه عبدالقاهر في تناوله لفروع هذا العلوم وموضوعاته

ا سانظر: د. ابراهیم مسلامة: بلاغسة ارسسطو بین العرب والیونان: ۲۹۹ ومابعدها. الاستاذ محید خلف الله اشید: من الوجیة النفسیة فی دراسة الاب وننده. لجنة التألیفه والترجیسة والنشر. المتاهرة ۱۹۲۷: ص ۱۱۰ ، د. طه حسین: البیان العربی من الجاحظ الی عبد القاهر (مقدمة نحاب نقد المنثر) مطبعة الجامعة ۱۹۳۷: می ۱۷۳ وما بعدها.

وقد جمل عبد القاهر مدخله الى معالجة فروع هدف الطم وشعبه تلك النظرية المبقرية التى عرفت غى تاريخ النقد العربى والبلاغة باسم « نظرية النظم » والتى يقدم عبد القاهر من خلالها منهجا بارعا لدراسة النحس الأدبى باعتباره بناء المويا خاصا . يكتسب قبمته من صياعته وتاليفه و وقد تعرض كثبر من العلماء قبل عبد الظاهر الى النظم ، بل أن ابن النديم ينسب الى الجاحظ أنه وضع كتابا في « نظم القرآن » وقد أشار الباقلاني الى هذا الكتاب في « اعجاز القرآن » ولكنه ذعب الى أن الجاحظ « لم يزد فيعه على ما قاله المتكلمون قبله ، ولم يكشف عما يلتبس به في اكثر هذا المني » (١) وقد تحدث الباقلاني ذاته كثيرا عن النظم نظرية بلاغية ونقدية متكاملة وحدا قبل عبد القاهر جعل من النظم نظرية بلاغية ونقدية متكاملة الأركان ، ومنهجا بلاغيا في تناول النص الأدبى وتقويمه ، واطرا عاما لقواعد بلاغية تقصياية تقدم ادارس النص الأدبى ادوات رائعة لتذوق هذا النص ومعالجته ،

والنظم عند القاهر يعنى ببساطة التأليف أو البناء اللغوى للجملة وفق ما يقتضيه المعنى : أو هو \_ على حد تعبير عبد القاهر \_ " أن تضع كلامك الوضع الذى يقتضيه علم النحو : وتعمل على قوانينه وأصوله : وتعرف مناهجه التى نهجت فلا تربع عنها : وتحنظ الرسوم التى رسمت لك فلا تخل بثىء منها " ( ٢ ) •

على أن مفهوم النحو عند عبد التاعر أكثر اتساعا من منهومه المتعارف المألوف ، حيث يتسع عنده ليشمل - الى جوار مراعساة

ا ــ انظر : الفهرست ــ طبعة المكبة النجارية ، التاهر د ١٣٤٨ هـ المحل ٥٧ ص

٢ — عبد الفاهر الجرجاني : دلائل الاعمال ، نصحبح 'لا- عبد عبد الشنتيطي ، ضعة المثار : ص ١١

أحوان أواخر الكلمات من حيث الإعراب والبناء \_ تركيب الجملـة وتاليفها وفق ما يقتضى المعنى ويتطلب ، ومعرعة الخواص التركيبية للعبارة ، ومن ثم فان كل مباحث علم المانى داخلة فى اطار النحو بهذا المفهوم ، ولهذا فاننا نجد عبد القاهر يتطرق من خالال بسطه لنظريت فى النظم \_ الذى عرفـه بأنه مراعـاة قوانين النحـو وأصـوله \_ الى تناول كل مياحث علم المحانى من تقديم وتاخي ، وتعريف ، وتنكي ، وذكر ، وحدذف ، وفصل ، ووصل ، وقصر باعتبار أن النظم عنده ليس شيئا سوى معرفـة هـذه الأمواب ،

ولا يشعل عبدالقاهر نفسه كثيرا بما شعل به البلاغيون بعده انفسهم به ، من حصر واستقصاء الفروع والاقسام التى تندرج تحت كل باب من هذه الأبواب حتى تحولت البلاغة في بعض جوانبها لديهم الى عملية رياضية احصائية ، وانما شغل نفسه فى الدرجة الأولى بما ينبغى أن يشغل به البلاغى نفسه من بيان القيمة البلاغية لكل باب من هذه الأبواب ، واستخلاص المعايير العامة من خلال التحليل الفنى للنصوص والأمثلة على نحو ما سنفصل الصديث عنه عند الحديث عن الاتجاء التحليلي الفنى فى القسم الثانى من هذا الكتاب .

ولا عليه بعد ذلك ان أغفل غرعاً من الفروع . أو تفصيلاً من التفصيلات ، فان ذلك كله لا يقدح في حقيقة أنه هو الذي أرسى دعائم علم الماني .

فهو حين يتحدث عن « الحذف » مثلا لايهتم كثيرا باستقصاء كل مواضع الحذف ، ويوجه اهتمامه الأول الى بيان بلاغة الحذف ، والوظيفة التعبيرية التى يؤديها الحذف في الكلام ، مكتفيل بالحديث،

عن حذف المبتدأ ، وحذف المفعول به ، ومركزا على الأغراض الأساسية لحذف كل منهما ، ومن خلال تطيله البارع لنماذج الحذف في كل منهما يوضح لنا القيمة البلاغية للحذف ، والوظيفة التي يؤديها في الكلام حيث « نرى به ترك الذكر الحصح من الذكر ، والصمت عن الافادة أزيد للافادة ، وتجدك أنطق ما تكون اذا لم تنطق ، وابين ما تكون اذا لم تبن ،(١) ،

وبعد ذلك يبدأ بتحليل نماذج من حذف البتدأ . مكتفيا من حسر مواضع هذا الحذف بذكر موضع واحد عام يطرد فيه حذف البتدأ . وهو ما يسميه « القطع والاستئناف » بمعنى البد، في الحديث عن شيء معين بذكر بعض شئونه : ثم ترك هذا الشأن المعين والانتقال الى شأن آخر متعلق بنفس الشيء موضوع الحديث . وفي منل هذه الحالة الغالب أن يحذف المبتدأ في حال الاستئناف . وأن يذكر الضر بدون مبتدأ . ويقدم عبد القاهر نماذج متنوعة من نحو قول الشاعر :

آلا لا فتی بعد ابن ناشرة الفتی
ولا عرف الا قد تولی وأدبرا
فتی حنظلی ما ترال رکابه
تجرود بمعروف وتنکر منکرا

ويعلق على نماذج حذف المبتدأ التي أوردها بتوله: « غتامًا الآن هذه الأبيات كليا واستقرها واحدا واحدا ، وانظر الى موقعها في نفسك ، والى ما تجده من اللطف والظرف اذا أنت مررت بموضع الحذف منها ثم قلبت النفس عما تجد والطفت النظر فيما تحس به ، ثم تكلف أن ترد ما حذف اشاعر وأن تخرجه الى لفظك

ا - السابق ١٠٦

هو قلادة الجيد ، وقاعدة التجويد » (١) •

وتوقعه في سمعك ، فانك تعلم أن الذي قلت كما قلت ، وأن رب حذف

وينتقل عبدالقاهر الى الحديث عن بلاغة حذف المفعول ، والوظيفة التعبيرية لهذا الحذف ، فيبسط القول في هذا الموضح لأنه \_ كما يقول \_ « الحاجة اليه أمس . وهو بما نحن بحــــده أخس . واللطائف كأنها فيه أكثر . وما يظهر بسببه من الحسن والرونق أعجب وأظهر "(٢) • ولا يهتم بحصر كل مواضع حذف المفعول به ، وانما يختار نماذج محدودة ومواضع معدودة ببين من خلالها بلاغة هذا الحذف ، ويستخلص منها المعايير العامة لبلاغــة الحذف ووطائفه التعبيرية . فهو لم يقصد البتة الى الحصر والاحصاء . كما أنه \_ على حد قوله \_ « ليس لنتائج هذا الحذف \_ أعنى حذف المفعول ـ نواية ، فانه طريق الى ضروب من الصنعة والى لطائف لىس تحمى »(٣) •

ومن المواضع التي يذكرها لحذف المفعول أن يكون هدف المتكلم اثبات الفعل المتعدى للفاعل دون اهتمام بذكر المفعول أو تحديده ، وفي هذه الحال يكون الفعل المتعدى كاللازم من جهة أنه لايكون له مفعول لا لفظا ولا تقديرا . كقولنا « محمد يعطى ويجزل » ، فالمراد اثبات معنى الفعل \_ وهو الاعطاء . أو الاحرال \_ للفاعل دون اند عال ببيان المفعول، ومنه قوله تعالى (قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ) غالمني هل يستوى من له علم ، ومن لا علم له دون الانشخال ببيان المفعول الذي يقع عيه العلم : غفى مثل هـده المواضع التى يكون الهدف فيها مجرد اثبات الفعل للفاعل يجب حذف

١ - السابق : ١٠٩ ٢ - السابق: ١٠٩

٣ -. السابق: ١١٧

المفعول ولا يذكر في الكلام لأن فكره بنقض الغرض ويغير المغي ، فنحن لو قلنا مثلا « محمد يعنى الدمانير » كان معنى الكلام بيان ان الدنانير داخلة في جنس ما يعنيه ، أو أنه يعنى الدنانير على وجه الخصوص ، وكان المعرض عموما ميان جنس ما يعنيه محمد . لا أثبات الاعطاء له في حد ذاته ، ولا يكون هذا الكلام الا مع من يعرف أن محمدا يعطى ، ولكنه لا يعرب جنس ما يعنيه ، وليس مع من ينظر أنه يعطى من الأساس ، وفي مثل هذا الموضع من مواضع حذف المنعول لايكون للفعل المتعدى حضول مصدد معاوم يمكن تتديره أو النص عليه ،

وهناك مواضع أخرى لحفت المفعول . يكون للفعل فيها مفعول محدد معاوم على وجه التجديد ، واكنه يجدنك من الكلام لأغراض بلاغية مثل اليهام السامع أن المتكلم لم يذكر الفعل الا لمجرد اثبات المفعدل لفاعله ، مثل قول البحترى في مدح الخليفة العبداسي « المعتر بالله » والتعريف بالمستعين الذي نازعه الخلافة :

شجو حساده وغيظ عداه أن يرى مبصر ويسمع واع (١١)

فالفعلان « يرى » و ، يسمع » فعلان متعديان ، ولهما مفعول معين يمكن تقديره \_ على خات الموضع السابق الذي لا يمكن فيه تقدير مفعول معين \_ حيث أن المعنى يرى مبصر مداسنه ، ويسمع واع أخباره ، ولكن الشاعر حذف المفعول من الموضعين ليوهم أن مراده مجرد اثبات كل من النطين لفاعله ، وأن فف كل المعتر من الظهور والشيوع بحيث يكفى في ادراكها أن يكون ثمة من يرى ومن يسمع تكى يعرفها ويدركها ، ويتنتع بانه هو المستحق للفلانة غير يسمع تكى يعرفها ويدركها ، ويتنتع بانه هو المستحق للفلانة غير من مجرد منازع ، وكأنه ليس عنائ ما هو أغيظ لحساده واشجى لهم من مجرد

ا ــ الشجو : العزن ٠

وجود من له عين يبصر بها وأذن يسمع بها • ولائدك أن ذكر المفعول في مثل هذا الموضع يفسد تماما هذا المعنى البارع الدقيق الذي عبر عنه الحدذف ، حيث تنتفى الدلالة على تسيوع فضائله وظهورها للجميع ، ومن ثم فأن الحذف هنا يؤدى ما لايؤديه الذكر من دقيق المعنى وبارعه : وهدذا ما شغل عبد القاهر نفسه ببيانه وابرازه ونجح بتحليله المرهف في بيان القيمة البلاغية الرفيعة للحذف غي مثل هدذا الموضع •

وموضع آخر من مواضع حذف المفعول المحدد المعلوم يتعلق فيه الحذف بغرض بلاغى آخر وهو توفر العناية على اثبات المفعل للفاعل وخلوصها لهذا الفرض مثل قول عمرو بن معدى كرب : ﴿

فلو أن قومى أنطقتنى رماحهم نطقت ولكن الرماح أجرت(١) وقول طفيل الغنوى في بنى جعفر بن كلاب:

جزی الله عنا جعفرا حین أزلتت بنا قدم فی الواطئین غزات

أبوا أن يملونــا ، ولو أن أمنــا تلاقى الذى لا قــوه منا لملت

همو خلطونا بالنفوس وألجأوا الى حجــرات أدغـــأت وأظلت

ففى البيت الأول حذف النساعر مفعول أجرت \_ بمعنى أخرست وأسكتت عن النطق \_ اذ ان معنى البيت : نو أن قومى أبلوا بلاء

١ ـــ اجرت : اخرست ومنعت من النطق .

حسنا في الحرب ، وفعلت رماحهم فعلا حميدا تمدح عليه لانطاق الساني بمدحها والتعنى ببلائها ولكن رماحهم لم تفعل ما تمدح به فأخرستني عن المنطق والحديث عنها وقد حذف الشاعر الفعول من الفعل أجرت وهو ياء المتكلم وليصرف عنايته كلها الى اثبات أن هذه الرماح كان منها اجرار وقو تقصع أدى الى حبس الأنسن عن اننض ولو ذكر المفعول به لما أدى الييت هذا المعنى والم يجوز أن يتوهم أن مراده أن يبين أن الرماح أجرته بالذات والا كتيا ما يذكر الفعول والمعرض منه بيان المفعول وكما تتول « أضربت زيدا » . لا تنكر أن يكون قد وقع منه ضرب ولكن تتكر أن يكون المضروب زيدا بدذات ولما كان ذكر المفعول في « أجرت » يوهم هذا المعنى حذفه الساعر ولما يذكر المفعول في « أجرت » يوهم هذا المعنى حذفه الساعر علم يذكر المفعول في « أجرت » يوهم هذا المعنى حذفه الساعر علم يذكر المفعول في « أجرت » يوهم هذا المعنى حذفه الساعر علم يذكره التخلص العناية لاثبت الإجرار الرماح .

وكذلك في أبيات طفيل حدّف المفعول المطوم المعن في أربعة مواضع على « للت » و « ألجأوا » و « أدفأت » و « أفت » و والمفعول المحذوف في المواضع الأربعة هو ضمير جماعة المتكمن « نا » والحدّف هنا أيضا لتتوفر العناية على اثبات الأفعال الأربعة لفاعلها .

ويذكر عبد القاهر أن في الحذف في هذا الموضع غائدة بلاعة أخرى هي « التعميم » بمعنى ان حدف المعول في قوله « أجرت » مثلا يفيد أن تقصير الرماح في الحرب وسوء بلائها كان من الفهور والشدة بحيث لا يتفق مثله لقوم الا خرس شاعرهم وعجز عن النص وهذا أبلغ في بيان ذم هذه الرماح وتقصيرها في الحرب ولو ذكر وهذا أبلغ في بيان ذم هذه الرماح وتقصيرها في الحرب ولان الرمح المغول به لزال من المبيت معنى التعميم و لأنه لو قال « ولكن الرمح أجرتتى » لكان قصارى هذا أن يثبت أن رماح قومه أخرسته هو بسوء صنيعها و ولكن من المحتمل أن يحدث من وماح قوم تخربن بسوء صنيعها و ولكن من المحتمل أن يحدث من وماح قوم تخربن

مثل الذى حدث من رماح قومه فلا يجر ذاك شاعرهم ويخرسه ، وذلك أنك تقول « قد كان منك ما يؤلم » أى ما من ثسانه أن يؤلم كل انسان ، ولو قلت « قد كان منك ما يؤلمى » لم يفد هذا التعميم لأن ما يؤلك يجوز ألا يؤلم غيرك •

ومن المواضع التى يطرد فيها حذف المفعول ، مفعول فعل المشيئة اذا وقع فى سياق شرط ولم يكن شيئا غريبا غير مألوف ، فانه فى الغالب يحذف من الشرط لدلالة الجواب عليه ، ومن نماذج عول البحترى :

لو شئت لم تفدد سماعة حاتم كرما ولم تهدم مآثر خاند

فالمعنى لو ثرثت ألا تفسد سماحة حاتم لم تفسدها ثم حذف مفعول الشيئة لدلانة الكلام عليه «ثم هو \_ كما نقول عبد القاهر \_ على ما نراه من الحسن والغرابة ، وهو على ما ذكرت لك من أن الواجب في حكم البلاغة ألا ينطق بالمحذوف ولا يظهر الى اللفظ ، غليس يخفى أنك لو رجعت الى ما هو أصله فقلت : لو شئت ألا تفسد سماحة حاتم لم تفسدها صرت الى كلام غث ، والى شيء يمجه السمع وتعافه النفس ، وذلك أن في البيان اذا ورد بعد الابهام وبعد التحريك له أبدا لطفا ونبلا لا يكون اذا لم يتقدم ما يحرك ، وأنت لو قلت : « لو شئت » علم السامع أنك قد علقت هذه المشيئة في المعنى بشيء، غبو يضع في نفسه أن ها هنا شيئا تقتضى مشيئته له أن يكون أو أن لا يكون ، ماذا قلت « لسماحة حاتم » عرف ذلك الشيء » (١) •

١ - السابق : ١١٨

فاذا كان مفعول فعل النسيئة غرببا غير مألوف أو كان سيئا عظيمة فمن الأفضل التصريح به . نحو قول الشاعر :

# فاو سُئت أن أبكى دما لبكيته عليه ولكن ساحة الصبر أوسع

حيث اظهر مفعول المشيئة وهو الحدر المؤول « أن أبكى دما » الأنه أمر غريب غير مأدوف - أذ ليس من المالوف أن يشاء الانسان أن يبكى دما - ومن ثم كان التصريح بذكره أولى ليتقرر في النفس .

ويفرق القاهر بين هذه الصورة من حور فعل المشيئة التي يحسن فيها ذكر الممعول به وبين حورة أخرى قد تلتبس بها . يحسن فيها الذكر ولكن لداع بلاغى آخر غير غرابة المفعول به وخروجه على المائوف ، وهذا الداعى هو عدم صلاحية جواب اشرط الذكور لتفسير المفعول به ، وذلك مثل قول الشاعر :

## فلم ببق منی الشوق غیر تفکری فلو مُسئت أن أبکی بکیت تفکرا

حيث أظهر مفعول فعل المسيئة وهو المصدر المؤول « أن أبكى » على الرغم من عدم غرابته وخروجه على المسألوف ، وذلك لأن جواب الشرط المذكور وهو « بكيت تفكرا » لا يصلح تفسيرا له فيما لو حذف ، وذلك لأن البكاء الأول بكاء مطلق ، في حين أن البكاء الثاني بكاء مقيد خاص ، حيث أن الشاعر أراد أن يقول أنه يقول أنه أراد مجرد البكاء لم يجد ما يبكيه غير التفكر ، ولم يرد أن يقول أنه أذا أراد أن يبكى تفكرا بكى تفكرا ، وأذا كان الأمر كذلك صار الثاني اذا أراد أن يعير الأول ، وجرى مجرى أن تقول : أذا شئت أن تعطى درهما أعطيت درهمين غي أن الثاني لا يصلح أن يكون تفسير الأول » (مهمين غي أن الثاني لا يصلح أن يكون تفسير الأول » (١) .

ا — السابق ۱۲۱

وبمثل هذا التناول البارع الأمثلة الحذف ونماذجه يمضى عبد القاهر يتناول صور الحذف ومواضعه وأغراضه البلاغية(١) •

وبمثل هدذا التحليل المرهف للبناء اللغوى وصياغة العبارة يتوصل الى لمس أدق الفروق وأخفاها بين تركيب وآخر ، أو بين بناء لعوى وآخر ، والى تقرير الوظيفة التمبيرية لهذه الفروق ، وأنها هي التي تميز تعبيرا عن تعبير ، وبناء لمويا عن بناء آخر ، ومن ثم الى تقرير نظريته الأساسية من أن النطم هو مناط البلاغة . وأنه هو الذي يفرق بين نص أدبى ــ أو نص لغوى عموما ــ وآخر ، أو بين . عبد القاهر كل أبواب علم المعاني الأخرى من تقديم وتأخير ، وفصل وومسل ، وتعریف وتنکیر ، وقصر ، موجها کل عنایته واهتمامه الى ابراز الجوانب البلاغية ، والقيم الفنية لكل أساوب من هــذه الأسانيب ، غير ملق بالا الى حصر كل الصور واستيفاء كل الأقسام في كل من هذه الأبواب ، فلم يكن همه وغايته أن يقدم احصائية عن مواضع التقديم أو الحذف أو غيرهما من أبواب علم المعاني ، وانما كان همه الأكبر أن يقدم أسلوبا لدراسة هذه الأبواب ومنهجا لمعالجتها معالجة علمية بلاغية ، خاصة وأن أقسام كل باب وفروعه مما يعجز عن الاحاطة به حصر ، وهذا ما فطن اليه عبد القاهر ونوه آيه في أكثر من موضع ، مثل تنويهه الذي سبقت الاشارة اليه من أن نتائج حذف المفعول ليس لها نهاية وأن هذا الحذف « طريق الى ضروب من الصنعة والى لطائف لا تحصى ١(٢) • ومن ثم غانه يقدم لنا الرسيلة

ا ـ درس عبد القاهر الحذف في حوالي عشرين صفحة من صفحات « دلائل الاعجاز » : ١٠٥ ـ ١٢٤ ٢ ـ الدلائل : ١٠٥

والمنهج لاكتشاف هده الضروب من المسنعة والى تذوق هده

ومن هنا نخلص الى أن عبد القاهر هو صاحب الفضل الأكبر هي نشأة علم المعاني وتبلور صاحته ـ وان كان لم يطلق عليه مــذا الاسم \_ ولا يهون من قيمة دوره في نشأة هــذا العلم أن بعض ماحثه قد عرفت قبله . وتناثرت بعض احاديث عنها في كتب السابقين عليه ، ولا يهون من هيمه هذا الدور أيضا أنه أغفل تناول بعض فروع علم المعانى وبعض شعبه . فالحق أنه « لا يكفى أن يكون هناك من تحدثوا عن بأب الفصل والوصل . وباب الايجاز والاطناب . وباب الإنشاء والخبر ، فالحديث عن ذلك كله في شكل ملاحظات جزئسة تنثر هنا وهناك شيء ، وضمها الى نظرية متشعبة شيء آخر ، نظرية نشأ عنها فيما بعد علم مستقل من علوم البلاغة هو علم المعاني الذي وضع عبد القاهر أصوله وصور فصوله وحدودها وشعبها تصويرا دقيقا • واذا كان قد غانه فرع أو شعبة كبعض شعب باب الانشاء فبحكم أنه كان مبتدئا في وضع نظريته . ومع أن من جاءوا بعده أضافوا اليها بعض اضافات فان كتاباته فيها ظلت المنارة الهادية بأضوائها الكثيرة »(١) •

#### عبد القاهر وعلم البيان:

على الرغم من أن مباحث علم البيان كانت في مجملها قد المتشفت ودرست على نحو أو آخر قبل أن يكتب عبد القاهر كتابه «أسرار البلاغة » الا أن ملامح هذا العلم من علوم البلاغة النلاثة لم تتبلور في نظرية متكاملة الا في هذا الكتاب ، ولم يكن دوره في

ا حـ د. شـوتـى ضيف : البلايـة بطور وتاريخ : ١٨٩

تحديد ملامح هذه النظرية مقصورا على جمع ما تبعثر من مباحثها عبر كتب السابقين والتأليف بينه ، وانما تجاوز ذلك الى تعميق هذه النظرات العامة السريعة التى اتسمت بها معالجة معظم من تناولوا موضوعات علم البيان ومباحثه قبله ، وأضاف الى ما قالوه الكثير من الأبواب والفصول الأمر الذى يمكن معه القول باطمئنان بأن عبد القاهر هو الذى أرسى دعائم علم البيان . كما أرسى من قبل دعائم علم المانى ه

وقد رصد عبد القاهر كتابه « اسرار البلاغة » كله لدراسة مباحث علم البيان — وان كان لم يطلق عليه هذا الاسم — كما تناول بعض مباحثه أيضا في كتاب « دلائل الاعجاز » ، بل ان بابا كاملا من أبواب علم البيان وهو باب « الكناية » لم يعرض له عبد القاهر في « أسرار البلاغة » مكتفيا بتناوله لها في « دلائل الاعجاز » ووجه جل اهتمامه الى النتبيه والاستعارة حيث أغتن — كما لم يفعل أحد قبله ولا بعده — في تعمق أسرار بلاغتهما ، وما يمتلكانه من طاقات فنية وتعبيرية بالغة الغنى والتنوع •

أما في « دلائل الاعجاز » فان معظم ما تناوله عبد القاهر من مباحث علم البيان كان هدفه منه التدليل على أن نظريت ليست محصورة فحسب في أبواب علم المعانى ، وانما تمتد لتشمل الصور البيانية أيضا التي حاول أن يثبت أن جمالها الفني لا يرجع الى مجرد ما فيها من استعارة ومجاز وانما هو راجع قبل ذلك الى طريقة تأليف هذه الاستعارة وصياغتها ونظمها ، فقوله تعالى مثلا ( واشستعل الرأس شيبا ) ليس مرد البلاغة والروعة فيه الى مجرد استعارة الاشتعال للمعان الشيب في الرأس ، وانما مرده قبل ذلك الى ما فيه من نظم وتأليف حيث أسند الفعل ( اشتعل ) الى الرأس ، ولم يسند الى ماعله الأصلى وهو الشيب الذي جاء منصوبا على التمييز ،

وقد أفاد هذا التأليف الخاص ما لاتفيده الاستعارة في ذاته من الشمول وسرقة الانتشار لو لم تنظم على هذا النحو الذي نصت به(۱) ، الى غير ذلك من الاستعارات والمضور البيانية التي يسهم نظمها وتأليفها بدور بارز في جمالها الفني من نحو قول الشاعر:

ولما تضينا من منى كل حاجة
ومسح بالأركان من هو ماسح
وشدت على حدب المهارى مطينا
ولم ينظر الفادى الذى هو رائح
أخذنا بأطراف الأحاديث بيننا
وسالت بأعناق الملى الأباطح

حيث يرى أن الاستعارة في قوله « وسانت باعناق الملى الأباطح » من ذلك النوع الهخاص النادر الذي لا تجده الا في كلام الفحول ، حيث أراد الشاعر « أنها سارت سيرا حيثا في غاية السرعة ، وكانت سرعة في لين وسلاسة ، كأنها كانت سيولا وقعت في تلك الأباطح فجرت بها » • ولكنه لا يرى روعة هذه الاستعارة في مجرد « أن جعل المطى في سرعة سيرها وسعونته كالماء يجرى في الأبطح ، فإن هذا شبه معروف ظاهر » وانما سر هذه الروعة يرجع الى ذلك النظم البارع ، وذلك التأليف الدقيق حيث أسند يرجع الى ذلك النظم البارع ، وذلك التأليف الدقيق حيث أسند الفعل « سال » للاباطح ثم عداه بالباء التي أدخلها على أعناق المغي، ولم يقل بالمطى ، ولو قال : سالت بالمطى الأباطح ، لم يكن شيئا » (٣) .

ا \_ سنزيد هذا الامر تفصيلا خلال الحديث عن ، المنهج النحليلي

الننى " في القسم الثاني من هذا الكتاب

۲ - دلائل الاعجاز : ۷۷ ، ۸۸

أما في « أسرار البلاغة » فإن عسد القاهر تتبع دروع البيان بتعمق أكبر ، حيث تناول التشبيه والاستعارة بأعمق وأوسع ما قدر لهما أن يتناولا به من بحث ودراسة ، مبينا ضروبهما وصورهما وجوانب بلاغتهما المتنوعة : كل ذلك من خلال معالجتـــه للنصوص الأدبية ، ومبينا مكانة الاستعارة من المجاز اللعوى ، والفرق بين المجاز اللغوى والمجاز العقلى الى غير ذلك من مباحث علم البيان التي ورث بعضها عن السابقين فعمقه وبلوره وأنضحه حتى ليكاد يكون قد ابتكره ابتكارا ، كما ابتدع بعضها الآخر ابتداعا كمبحث « التمثيل » \_ الذي هو ضرب من ضروب التسبيه \_ وقد خصــه عبد القاهر بدراسة بالغة ألعمق والبراعة ، وحباه بالكثير من عنايته حتى استوى مبحثا من أهم مباحث علم البيان وأنضجها . ويفرق عبد القاهر بين التمثيل وسواه من صور التشبيه بأن التمثيل ما كان وجه الشبه فيه عقليا ، وكان هيئة منتزعة من متعدد ، أو على حد تعبيره هو ما « انترع من عدة أمور يجمع بعضها الى بعض ثم يستخرج من مجموعها النسبه فيكون سبيله سبيل الشيئين يمزج أحدهما بالآخر حنى تحدث مسورة غير ما كان لهما في حسال الافراد : لا سسل انتائين يجمم بينهما وتحفظ صورتهما >(١) ويفرق عبد القاهر بهذا بين التمثيل والتثميه المتعدد الأطراف الذي ينتزع فيه الشبه من متعدد ، ولكن لا يتم بين الأطراف ذلك الامتزاج الذي يحول العناصر الممتزجة الى صورة واحدة متكاملة لايمكن فصل أى من عناصرها والهراده ، ففي النشبيه المتعدد الأطراف يمكن فصل كل طرف من أطراف التشبيه \_ بأركانه \_ وافراده بحيث يكون تشبيها مستقلا ، أما في التمثيل فلا يمكن هذا دون أن تفسد الصورة التسبيهية ٠

۱ عبد القاهر الجرجانى : اسرار البلاغة . الطبعة الثانية .
 دار المنار : ص ۸۱ ، ۸۰

ويضرب عبد القاهر أمثلة كثيرة للتمتيل ويطله تحييلا أدبي مرهفا وعميقا ، يوضح من خلاله مفهوم التمثيل عنده ، فغى قوله تعسالى ( مثل الذين حملوا التوراة ثم لم يحملوها كمنا الحمار يحمل أسفارا ) يرى عبد الفاهر أن الشبه منتزع من عدة أمور امتزجت وتضامت حتى أصبحت شيئا واحدا ، فهو « منتزع من أحوال الحمار وهو أنه بحمل الأسفار التي هي أوعيه العلوم ومستودع ثمر العقول . ثم لا بحس بما فيها ولا يشعر بمضمونها . ولا يفرق بينها وبين سائر الأحمال التي ليست من العلم في ثي، ولا من الدلالة عليه بسبيل . فنيس له مما يحمل حظ سوى انه يئتل ، ويكد جنبيه ، فهو كما ترى متتفى أمور مجموعة . ونتيمة الأشياء ألفت وقرن بعضها الي بعض «(١) ،

ويزيد عبد القاهر، الصورة تحليلا، ويريد من ثم عفرته نفصلا وبيانا . غيرى أن الآية راعت من الحمار فعلا مخصوصا من بين كل أفعاله وهو الحمل . كما قيدت المحمول غجعلته شيئا مخصوصا هو الأسفلر التى هى أوعية العلوم . وأضاعت أنى هذا جبل الحمار بقيمة ما يحمل حتى يتم المقصود ، غالتشبيه حاصل من جمع هذه العناصر وامتزأجها وليس حاصلا من كل واحد منها على الانفراد ، غالنشبيه لا يتعلق بالحمل حتى يكون هذا الحمل من الحمار ثم لايتعلق بكل غذا حتى بحمل الحمار حتى يكون المحمول أسفارا ، ثم لا يتعلق بكل غذا حتى بجتمع اليه جهل الحمار بقيمة من يحمله من كنوز ويتحل المثقة نمي يجتمع اليه جهل الحمار بقيمة من يحمله من كنوز ويتحل المثقة نمي عمله عن ومزج حتى يكون القياس قياس أشياء يبالغ في مزاجها - وتخرج عن أن تعرف صورة تن واحد منها على الانفراد . كل تبطل صورها المفردة التي كانت لما قبل

ا – السلىق : ٨١

المزاج ، وتحدث صورة خاصة غير اللواتي عهدت ، ويحصل مذاقها ، حتى لو غرضت حصولها لك في تلك الأثنياء من غير امتزاج غرضت حتى لو غرضت حصولها لك في تلك الأثنياء من غير امتزاج غرضت ما لا يكون »(۱) وبدون هذا المزج والتأليف بين عناصر هذه الصورة التمثيلية لا يتم الغرض المتصود من التشبيه وهو الذم لتحمل المشقة في استصحاب ما يتضمن المنافع الجليلة والنعم الواغرة دون أن يؤدي هذا الاستصحاب الى الاغادة من تلك المنافع والنعم •

ويمضى عبد القاهر بمثل هذا الأسلوب الفذ فى البحث والتحليل يعالج جوانب و التمثيل » : ويركز على بيان وظيفته البلاغية والدور التعبيرى الذى يؤديه فيتناول مجموعة كبيرة من أمثلة « التمثيل » مبينا أثر التمثيل فى كل منها فى الكثف عن المعنى وابانته و برازه فى أروع صورة . وبعد أن يحال هذه الصور تحليلا فنيا فسافيا يحاول استضلاص العلة الفنية العامة للتأثير النفسى للتمثيل . فيقرر أن لهذا أسبابا وعللا أولها وأظهرها أن النفوس فى العادة تأسل للانتقال من خفى الى جلى . ومن مجبول الى معلوم . كما أنها ترتاح الى أن تمثل لها الأشياء التى تتعلمها بأشياء أخرى تعلمها حق العلم فهى بشأنها أعلم وثقتها بها فى المعرفة احكم . كأن تمثل لها الأشياء التى تدرك بالحواس . وذلك الأشياء التى تدرك بالعقل فى صورة أشياء تدرك بالحواس . وذلك من العلم المستفاد عن طريق الحواس أكثر وضوحا ودقة ورسوخا من العلم المستفاد عن طريق الحواس أكثر وضوحا ودقة ورسوخا

هذا بالاضاغة الى أن النفس تبدأ فى تحصيل العلوم عن طريق الحواس أولا ، ثم بعد ذلك عن طريق النظر والتفكير ، ومن ثم فان. الادراك عن طريق الحواس ﴿ أمس بها رحما ، وأقوى لديها ذمه ، وأتدم عندها صحبة وآكد عندها حرمة ، وأذا نقلتها مه، عن الدرك وأقدم

ا ـ السالق: ١١

بانعمل المحض وبالفكرة في الناب الى ما يدرك بالحبواس أو يعام مالطبع وعلى حد الضرورة ، فأنت كمن يتوسل اليها للغرب بالحميم، وللجديد بالحبيب القديم »(١) .

وعلى هذا النحو البارع من التحليل والبحث يستمر عبد القاهر في دراسة مباحث علم البيان الذي استوى في « أسرار البلاغة » علما متكاملا من علوم البلاغة الثلاثة ، وأن كان عبد القاهر نفسه لم يخطر في ذهنه أن يجعل من هذه المباحث والمرضوعات علما مستقلا متفردا ومقابلا لعلمي المعاني والبديع ، فتلك التفرقة الصارمة بين الذروع الثلانة لم تعرف الا في مرحلة مناخرة ،

وصحيح أن عبد القاهر لم يعن ببعض فروع علم البيان كالكناية والاستعارة التمثيلية عنايته ببقية الفنون الأفرى ولكن ببقى أن ما ذركه لك من دراسة لفنون البيان خل هو الأسس الذي تنهض عليه نظرية البيان حتى اليوم ، والذي لم يستطع اللاحتون أن يضيفوا اليه شيئا ذا بال ، بل انهم للأسف الشديد ما يستضعرا أن يحتفظوا له بالمستوى الذي وحسل به اليه عبد القاهر كما مسترى بعد قليل .

#### عبد القاهر وعلم البديع:

كان علم « البديع » أهون علوم البلاغة الثلاثة حظ من اهتمام عبد القاهر وعنايته ، فاذا كان قد أفرد لكل من علمي « المعانى » و « البيان » كتابا مستقلا تناول قيه بالبحث الدقيق والدراسة المستفيضة مباحثه ، فان مباحث علم « البديع » لم تحظ منه بأكثر من

<sup>! –</sup> السابق - ١٠٢

صفحات معدودة في كتابيه ، تناول فيها فنين اثنين فقط من فنون « البديع » الكثيرة وهما التجنيس والسجع ، وحتى هذان الفنان اللذان عرض لهما من بين فنون « البديع » لم يتناولهما بمثل ما تناول به فنون علمي « المعاني » و « البيان » من توسع في البحت وافاصة في الدراسة ، وانما اكتفى بتقديم منهج جديد لدراستهما وتناولهما ، ولعل عبد القاهر وجد أن الفنون الأساسية التي انحصرت فيما بعد تحت عنوان « البديع » قد قتلت بحثا ودراسة منذ اكتشفها ابن المعتز وقدامة بن جعفر ، وأن الذين تناولوها من بعدهما غد ضلوا طريق التناول السليم ، حيث لم يعبأوا ببيان وظيفتها البلاغية . ومن ثم رأى عبد القاهر أن ما تحتاجه هذه الفنون هو صرح منهج جديد لدراستها - فاكتفى بطرح هذا المنهج من خلال معالجته الفنين تناولهما ،

وقد ركز عبد القاهر في دراسته للتجنيس والسجع على الوطيفة التعبيرية والأثر النفسى لهما من ناحية وعلى تالأؤمهما وانسجامهما مع النظم من ناحية أخرى ، فالمحسن البديعي لا ينبغي أن يكون هدفا في ذاته ، ولا ينبغي أن يكون حلية شكلية تصاف الى الصورة ، وانما لابد أن يكون له دور غي نقل المعنى وايصاف ، وأن ينسجم في الوقت نفسه مع البناء العام للتركيب البلاغي ولا يكون على حساب هذا البناء ،

وقد اختـار عبد القاهر فنين بديعيين اتفق البلاغيون على ان التحسين فيهما يرجع الى اللفظ، وقد اختارهما ايبرهن من خلايهما على صحة نظريته في النظم التي تتفي أن يكون الفظ في ذاته أي أثر في تحسـين الكلام وبلاغتـه، وانما الأثر كله النظم والتأليف والصياغة، ومن ثم فانه يقارن بين بعض حسور « التجنيس » المتكلف الغث من مثل قول أبي تمام:

# بعذ عبد السدائدة فالنون غيب الطندون أمذهب أم مذهب

وبعض صوره الجيدة البارعة من مثل قول أبى الفتح البستى: ناظراه فيما جنى نأظراه أو دعانى أمت بما أو دعاني

ويقرر أن استهجاننا للأول واستحساننا للثانى «لم يكن لأمر يرجع الى اللفظ ، ولكن لأنك رأيت الفائدة خعفت غى الأول وتويت فى الثانى ، وذلك أنك رأيت أبا تمام لم يزدك بمذهب ومذهب على أن أسمعك حروفا مكررة لا تجد لها فائدة \_ ان وجدت \_ الا متكانة متمحلة ، ورأيت الآخر قد أعاد عليك اللفظة كانه يخدعك عن الفائدة وقد أعطاها ويوهمك أنه لم يزدك وقد أحسن الزيادة ووفاها »(١) ،

ويركز عبد القاهر على ابراز الأثر النفسى للجناس . ذلك الأثر المتمثل غى أن السامع أو القارى، حين يسمع الكلمة الثانية أو يقرؤها يتوهم للوهلة الأولى أنها هى ذاتها الكلمة الأولى وقد كرت للتأكيد أو مه أنسبه ذلك دون أن تضيف جديدا الى المعنى السابق ، ثم لا يلبت أن يكتشف أنها قد حملت معنى جديدا ، وأفادت فائدة جديدة ، وأنها لا تماثل الأولى الا فى شكلها وصورتها فقط ، ومن ثم يشعر السامع بنوع من الرضا النفسى الذي يحسه كل من ظفر بفائدة لم يكن يتوقعها وخير لم يكن ينتظره ،

ويرى عبد القاهر أن هذه الوظيفة التعبيرية للجناس وهي ما سماه « حسن الافادة مع أن الصورة صورة التكرير والاعادة »

ا ـــ دلائل الاعجاز : ٢٧٦ . واسرار البلاغة : ٢٠٠ معالمنالانــ يسمر في العبارة .

تبدو أوضح ما تبدو في الجناس التام المتفق الصورة نحو قول النساعر:

ما مات من کرم الزمان فأنه یحیا لدی یحیی بن عبد الله

أو فى المرفو الجارى هذا المجرى . مثل قول النساعر السابق « أودعانى أمت بما أودعانى »(١) • ولكنها تظهر أيضا فى بعنس صور الجناس الناقص ، كقول أبى تمام :

يمدون من أيد عواص عواصم تصول بأسياف قواض قواضب(٢)

« وذاك لأنك تتوهم قبل أن يرد عليك آخر الكامة حكالميم من عواصم والباء من قواضب ح أنها هي التي مضت وقد أرادت أن تجيئك ثانية ، وتعود اليك مؤكدة ، حتى اذا تمكن في نفسك تمامها ، ورعى سمهك آخرها انصرفت عن ظنك الأول ، وزلت عن الذي سبق من النخيل ، وفي ذلك ما ذكرت لك من طلوع الفائدة بعد أن يخالطك الياس منها ، وحصول الربح بعد أن تغالط فيه حتى ترى أنه رأس المال »(٣) •

وياح عبد الناهر الحاحا شديدا على فكرة أن التجنيس والسجم المقبولين هما اللذان يقود المعنى اليهما ، بحيث لا يمكن أداء المعنى

<sup>(</sup>۱) الجناس الرغو هو ما انفتت الكامتان فيه في اللفظ والخط واخط واخطفا في البنبة والتركيب م فاردعاني الأولى مثلاً مركبة من حسرت العطف أو موفعا الامر دع مسند إلى أنف الإنتين لا وأودعاني النائية مؤلفة من الفعل الماضي أودع مسند إلى الف الإنتين .

 <sup>(</sup>۲) عواص : جمع عاصية اى ضاربة بالسيف . عواصم : حامية للبلاد . قواض : حاسمة فاصلة . تواضب : قواطع .
 (۳) أسد أر البلاغة : ۱۲ . ۱۲ .

على الوجه الأكمل بدونهما ، وبحيث أننا أو عدلنا عنهما الى غيرهما على على على مرهما الله المعنى بنفس القدر الذي يسيء ب من المعانى على سجيتها - وتدعها تطلب لنفسها الألفاظ . غانها « ترسل المعانى على سجيتها - وتدعها تطلب لنفسها الألفاظ . غانها ر . اذا تركت وما تريد لم تكتس الا ما يليق بها . ولم تلبس من المعارض الا ما يزينها . غأما أن تضع في نفسك أنه لابد أن تجنس أو تسجه بلفظين مخصوصين فهو الذي أنت منه بعرض الاستكراء . وعلى فصر من الخطأ والوقوع في الذم »(١) . وينعي بشدة على أونتك الذين يتكلفون البديع في كلامهم ويرى أننا بجد « في كلام المتأخرين الأن كلاما حمل صاحبه فرط شعفه بأمور ترجع الى ماله اسم في البديع أن ينسى أنه يتكلم ليفهم ، ويقول ليبين ، ويخيل اليه أنه إذا جمع أقسام البديم في بيت ، فلا فير أن يقع ما عاه في عمياء ، وأن يرقب السامع من طبه غي خبط عنسواء ، وربما طمس بكثره ما ياكافه على المعنى وأفسسده مكمن ثقل العروس بأصناف الطي حتى ينالها من ذلك مكروه في نفسها »(٣) .

وهكذا ينظر عبد القاهر الى المصنات البديعية وينته الى دلك الخطر الذى كان قد ابتدأ يزحف الى ادبنا العربى والذى يتمثل فى ولح المسحراء والأدباء بالمسحنات البديعية والى اسرافهم فى استخداه با بشكل متكلف متعصف ولقد نبه بعض البلاغين والنقاد السابقين على عبد القاهر الى هذا الخصر ولكن امره لم يكن قصد السابقين على عبد القاهر الى هذا الخصر ولكن امره لم يكن قصد استنحل بعد على نحسو ما استنحل في عصر عبد القاهر ومن ثم استنحل بعد على نحسو ما استنجل في عصر عبد القاهر ومن ثم التنبية في دن أجراس التنبية ويجه البلاغيين الى المنبع القويم في دراسة هذا البديع من حيث ربطه بالوظيفة التى يؤديها القويم في دراسة هذا البديع من حيث ربطه بالوظيفة التى يؤديها

ا السابق : ١٠ السابق : ١٠

في العبارة من ناهية ، وبانسجامه من النسيج العام للعب رآن، ناهية أخرى ، وكأنه بهذا يحمل البلاغيين والنقاد شطرا من مسئولية تفشى هذه المصنات بأسلوبهم الخاطئ، في دراستها والتعرض لها . ولكن تنبيه عبد القاهر ذهب أدراج الرياح كما ذهبت تنبيهات بعض النقاد والبلاغيين تبله ، أمثال ابن المعتز ، والآمدى ، والباغلاني ، وغيرهم ، وظل خطر هذه المصنات يستفحل ويتعاظم حتى انتهى بشعرنا وأدبنا من ناحية ، وبلاغتنا من ناحية أخرى الى هوة لا قرار لها من التكلف والزيف والافتعال ، وكانت مسئولية البلاغيين عن تنشى هذا الخطر ليست أقل من مسئولية الشعراء والأدباء ، وذلك لأتهم نافسوا هؤلاء في الاهتمام بهذه المصنات والاسراف في اللاغيين فطنوا الى مانبه اليه عبد القاهر من خطر ، وتبنوا ما طرحه من منهج لدراسة هذه المصنات ، لكان لأدبنا وبلاغتنا ونقدن تاريخ آخر ،

هكذا وصلت البلاغة العربية على يد عبد القاهر الجرجاني دروة نضجها واكتمانها ، وتكاملت غنونها وعلومها ، وحديح أنه لم يغصل بين العلوم التلاثة على النحو الذي استقرت عليه حمال البلاغة عي صيغتها الأخيرة ، ولكنه هو الذي بلور ملامح أهم عامين من عامم البلاغة الثلاثة وهما « المعاني » و « البيان » على حورة لم يستضع البلاغيون اللاحقون أن بضيفوا اليها شيئا ذا بال ، بل انهم لم يستطيعوا حتى أن يحتفظوا للبلاغة بؤدا المستوى الذي أوصلها عبد القاهر اليه ، غلم يقيض لبلاغتنا عالسوء الحظ ما أن تبقى،

طويلا عند هذه الذروة الرغيعة التي بلغتها على يديه . أذ لم تنبث أن المحدرت الى هسوة الجمود والتكلف ، وتحولت الى مجموعة من القواعد الجاغة المفتقرة الى الذوق والحاوية من الروح .

وبمقدار ما كانت رحلة الصعود نسقة وطويله وجبة . مسئل بالجاحظ والرواد الأوائل ، ومنتهية بعبد القاهر ، كانت رحلة البوط سريعة وكاسحة ، فما أن لخص السكاكي العلوم البلاغية في القسم الثالث من كتابه ، مفتاح العولم » حتى الحرف مسار التاليف البلاغي بسرعة كاسسحة التي هذا الاتجساه الذي يقوم على التقعد والتسبيل المنطقي الصارم ، وذلك هو موضوع حديثنا القادم ،

#### السكاكي وتجمد البلاغة

لم يقدر للبلاغة العربية أن تتجاوز الدى الذى وصل بها اليه عبد الفاهر . بل انها لم يقدر لها أن تقف طويلا عند هذا اندى من عمق البحث ورهافة التحليل ونفح التناول . اذ لم تلبث أن انتكست في بداية القرن السابع الهجرى على يد أبى يعتوب السكاكي صاحب نتاب « مفتاح العلوم » ـ توقى سنة ٦٣٦ هـ ولم تعرف الفترة التي فصلت بين عبد القاهر والسكاكي عملا ملاغيا يضارع في نضجه وعمقه كتابي عبد القاهر العظيمين •

وقد هدت السكاكى عقليته المنطقية المنظمة الى محاولة تقنين البلاغة العربية وتبويبها . واخضاعها للتقعيد . ولكن محاولته كانت من الدقة والصرامة بحيث تحولت بالبلاغة الى مجموعة من القوانين الجامدة . وانقواعد الجافة . والقعسيمات الصارمة : التى تشبه الى حد كبير قواعد النحو والصرف والعروض وتقسيماتها . هذه العلوم التى جمع بينها السكلكى وبين البلاغة فى كتابه « المقتاح » مما ينم عن نه يعنبر البلاغة واحدا من هذه العلوم التى تضم لنتقعيد والتقسيم الحسارم الدقيق و ان السكلكى لم يستوعب من فكر عبد القاهر البلاغى صلائي من البلاغة واحدا التهاب النظرى المتنيني . أما الجانب النظرى التقليلي علم يستطع استيعبه والافادة منه .

وصحيح أن السكاكى بلغ ما يريد من تتنين البلاغة ، وترويبها توييا حارما ، ولكنه ضحى في سبيل ذلك بأهم ما يميز البلاغة كعلم جمالى ذوقى في الدرجة الأولى ، وظيفته الأولى أن يبحث عن جوانب الجمال الفنى في العمل الأدبى قبل أن يبحث عن القاعدة

أو التقسيم ، بل انه اذا أهتم بالقاعدة والتقسيم فمن أجل المساعدة على الوقوف على هـده الجوانب الفنسة ، فقدت البلاغـة على يد السكاكي هـذا الجانب الجمالي الذوقي وتحولت الي علم تقنيي حارم • واذا كان القانون والقاعدة لازمين البلاغة الزومهما لاي علم مفان الاسراف فيهما على حساب طبيعة العلم وجوعره لا يت خطورة عن غيابهما ولقد أخفق السكاكي أن يحتق ذلك التوازن بين الذوق والقاعدة - حيث طعى الجانب التقعيدي على الذوق في كنابه طعيانا مبينا •

وقد نتاول المسكاكي البلاغة في القسم الثالث من كتاب « المفتاح » الذي خصص قسمه الأول للصرف وفسمه الناني للندو . وتناول عي القسسم الثالث بعد أن فرغ من دراسة البلاغة علمي الاستدلال ( المنطق ) والشسعر ( العروض والقافية ) ولائسك أن لجمع السكاكي بين هذه العلوم على صعيد واحد مغزاه من المساواة بينها من حيث اعتمادها كلها على منهج واحد ، على الرغم من أن أقسام الكتاب مستقلة بحيث يمكن اعتبار كل قسم منه كتاما مستقلا

وغى القسم المالث الخاص بالبلاغة من « المفتاح » نبد السكاكى يفصل بين علوم البلاغة الثلاثة على نحو حاسم لأول مرة في تاريخ البلاغة . وأن كان لم يجعل البديع علما مستقلا بذاته وتسيما لعلمي المعانى والبيان ، بل عرض المحسنات البديعية بعد فراغه من درامة المعانى والبيان ، بل عرض المحسنات « وجوه مخصوصة. درامة المعانى والبيان ، باعتبار أن هذه المصنات « وجوه مخصوصة. كثيرا ما يصار اليها لقصد تحسين الكلام »(۱) •

السكاكى تهفتاح العلوم ، الطبعة الاولى ، المطبعة الادبية.
 مصر ١٣١٧ هـ : ص. ٢٣٤ .

وقد رتب السكاكى علوم البلاغة الثلاثة على النحو الذى استتر عليه ترتيبها حتى اليوم ، حيث بدأ بعلم « المعانى » ثم « البيان » واخيرا « المصنات البديعية » ، أما ما درج عليه البلاغيون بعده من التمهيد لدراسة العلوم الثلاثة بمقدمة تتناول الحديث عن الفصاحة ، و « البلاغـة » فان السكاكى عرض له بعد انتها، حديثـه عن علم البيان ، وقبل أن يبدأ فى الحديث عن الوجوه المخصوصـة التى كثيرا

وقد بدأ السكاكى دراسته للمعانى والبيان بتعريفهما وبان حدهما ، والغرض منهما ، وما زال التعريف الذى وضحه السكاكى للعلمين هو التعريف المعتمد عند رجال البلاغة حتى اليوم ، وقصرى ما طرأ عليه تعديل طفيف فى المحياغة يخفف ما فى صيغة السكاكى من تعفيد وصعوبة ، فهو يعرف علم المعانى بأنه « تتنع خواص تراكيب الكلام فى الافادة وما يتصل بها من الاستحسان ، ببحترز بالوقوف عليها عن الخطا فى تطبيق الكلام على ما يقتضى الحان ذكره »(۱) ، ويعرف البيان بأنه « معرفة ايراد المعنى الواحد فى طرق مختلفة بالزيادة فى وضوح الدلالة عليه وبالنقصان ، نيحترز بالوقوف على ذلك عن الخطأ فى مطابقة الكلام لتمام المراد منه «(۲)»

وقد حصر فى الفصل الأول من هذا القسم مباحث علم المعنى حصرا دقيقا وربط بينها ربطا بالغ الاحكام والدقة ، وأخضعها لتقسيم منطقى صارم ، وأذا كنا سنتحدث عن سمات هذا المنهج المنطقى فى موضعه من القسم الثانى من هذا الكتاب فاننا نكتفى هنا بعرض

<sup>(</sup>۱) السسابق: ۸۸

<sup>(</sup>٢) السابق : نفس الصفحة .

طريقة تقسيمه وتبويبه لنتعرف منها على مدى دقة هذا النبويب ومدى مرامته و لفد قسم الفصل الى قانونين: القانون الأول يتعلق بالغبر وقد قسمه الى مجموعة من الفنون يتناول كل فن منها مبحثا من مباحث الخبر ، فتحدث في الفن الأول عن أحوال الاسناد الخبرى وفي الثانى عن أحوال المسند اليه وفي انثالث عن أحوال المسند ، وفي الرابع عن الفصل والوصل ، وبعد أن ينتهى من القانون الأول الخاص الرابع عن المقصل والوصل ، وبعد أن ينتهى من القانون الأول الخاص بالظب يالخبر بفنونه المتعددة ينتقل الى القانون الشاتى الخاص بالظب فيقسمه الى عدة أبواب يتناول كل باب منها مبحثا من مباحث الظاب الأول للتمنى ، والثانى للاستفهام ، والثالث للامر ، والرابع النبي ، والخامس للنداء و هكذا بمثل هذا انتبويب الصارم يحصر السكاكي مباحث علم المعانى و

هاذا ما فرغ منها انتقل الى مباحث علم البيان فحصرها بنفس الطريقة . وقد خص البيان بالفصل الثانى ، وقسمه الى مجموعة أقسام أساسية وقسم كلا من هذه الأقسام الى مجموعة من الفروع، وقسم بعض هذه الفروع الى مجموعة من السعب ، وذلك بأن قسم البيان الى ئلائسة أصول الأحسل الأول : التنبيه ، والاحسا الثانى المجاز والأصل الثالث الكناية ، ثم أخذ في تقسيم كل أصل من هذه الأصول بطريقة خاصة ، فقسم الأصل الاول – وهو التنبيه سالى الربعة أنواع ، النوع الأول «طرفا التنبيه »، والنوع الثانى « وجعه الشبه » ، والنوع الثانى « وجعه الشبه » ، والنوع الثانى « أحوال التنبيه » ،

أما الأصل المثانى \_ وهو المحاز \_ فقسمه الى مجموعة من الفصول ، الفصل الثانى ألفصول ، الفصل الثانى عبر المفيد » ، الفصل الثانى

« المجاز النوى المفيد » ، الفصل المتنث « الاستعارة » ، الفصل الرابع « في المجاز اللغوى الرابع الى حكم الكامة » ، الفصل الخامس « المجاز العقلى » و ولا يكتفى السكاكي بتفريع هذه الأصل الى مجموعة الفروع هذه ولنما يمضى يشعب بعض هذه الفروع الى مجموعة من الشعب ، فيقسم « الاستعارة » التي تمثل الفصل المثالث من فصول المجاز الي مجموعة من الأقسام ، القسم الأول « الاستعارة التصريحية » ، القسم الثاني « الاستعارة التحقيق والتخييل » القسم الرابع « الاستعارة بالكناية » ، القسم الماس « الاستعارة التصم الخامس « الاستعارة القسم الماس « الاستعارة التعلية » ، القسم السادس « الاستعارة التبعية » ،

أما الأصل الثالث \_ وهو الكتلة \_ فقد قسمه بدوره الى كلاثة أقسام ، القسم الأول « الكتابة عن موصوف » . القسم الثاني « الكتابة عن صفة » ، القسم الثلث « الكتابة عن نسبة صفة الى موصوف » •

وهكذا بمثلهذا النقسيم البالغ الصرامة والحسم حصر السكاكى مباحث علمى المسانى والبيان على سعو نهائى ما زال يسيطر على مسار التاليف البلاغى حتى اليوم .: ويُعته وضح لنا ما فى تقسيمه من احكام متناه . وحتى المحسنات البجيعية لم يتركها بدورها بدون تقسيم وتبويب ، فقد قسمها التي قسميها الأساسيين اللذين ما زال البلاغيون يلتزمون بهما حتى اليوم . وهما :: المحسنات المعنوية والمحسنات المفظية ، وان كان لم يستقص هفه المحسنات على نحو ما استقصى فنون علمى المعانى والبيان . ومن ثم فقد أضاف اللاحتون الى مباحثه فى البديع — وان كانوا قد التزموا بمنهجه فى دراسته مباحثه فى البديع — وان كانوا قد التزموا بمنهجه فى دراسته

وتقسيمه - على حين لم يضيفوا شيئ ذا بال الى ما قاله في علمي المانى والبيان •

ولاشك أن النظرية الدقيقة وانتبويب العلمي لازمان الجي علم ما دام علما . ومن ثم غانهما كلا حربين أن يحسبا للسكاكي لا أن يحسبا عليه ، لولا أنه أغرط فيهما الى الحد الذي خرج بهما عن الاعتدال والقصد ، ولولا أن عدا الاغراط كان على حسباب جسب آخر لارم بدوره للبلاغة ب والعوم الجمالية عموما بازوم النظرية الدقيقة والمنبويب العلمي لها . واعني بهذا الجانب الذون الأدبي والحاسة المفيه المرهمة القادرة على التحليل الفني قاصوص . يبذا الجانب شاهب تماما في كتاب المنتاج على نحو ما سنعرف حين نعرض المنتهج المنطني الدي يمثله السكنتي ومدرسته في التابيف الملائي

ولقسد كان من سسوء حسط السلاغة العربية أن حظى كتاب المفتاح ، . . أو بالتحديد القسم الثالث منه الخاص بالبلاغة بما لم يحظ به كتاب غبله غى تربخ البلاغة من اعتمام العمام، والقبالهم . حيث عكفوا عليه يشرونه ويلخصونه ويلخمونه (١١ مما هيأ لهذا الانجاء أن يبسط ضه المفيم على أفق التأليف البلاغي حتى يومنا هذا . ولقد كانت خاعرة الشروح والتلخيمات هذه مظهرا من مظاهر المعتم الذي أصب الحضارة العربية غي ذلك الحين غلم مظهرا من مظاهر المعتم الذي أصب الحضارة العربية غي ذلك الحين غلم

<sup>(</sup>۱) تتبع حاجى خليفة فى اكثر من ملاث صفحات مزدوجة من صفحات كتابه الكبير « كشف الظنون عن اللهى الكتب والغنون » السماء من الكبير « كشف الظنون عن الله ما الظر المجلد الثاني من الكتاب عمر المعتاح أو تلخيصه أو نشمه ، انظر المجلد الثاني من الكتاب بتصحيح محمد شرف الدين بالمنتال ، ورفعت بيلكه الكليسي ، طبعة وكالة المعارف ١٩٤٣ : ص ١٧٦٢ – ١٧٦٠ .

تعد بمستطيعة أن تبدع جديدا ، ومن ثم عكفت على التواث تجتره وتعيش على هامشه ولا تستطيع أن نضيف اليه أو تنميه ، وليتها عكفت على البانب المسرق الجيد في ذلك التراث . لكنها للاسف لم تعكف الا على الجانب الجديب فيه ، وهذا واضح في أن كتاب المنساح استحود على اهتمام البلاغيين بعد السكائي ولم تستحوذ عليه كتب عبد القاهر وغيرها من الكتب التي مثلت ازدهار البلاغة العربية ونضجها ، وكان طبيعيا ألا تضيف تلخيصات المفتاح وشروحه وشروح تلخيصاته نسبئا جديدا الى منهج السكاكي أو طريقة دراسته ، وأن كانت عد أصافت الى تعقيداته وتفريعاته وتقد يماته ،

ولقد كان أشهر من لخصوا القسم الثانات من المفتاح الخطيب القزويني ــ محمد بن عبد الرحمن المتوفى سالا ١٩٩٧ هــ في كتابه المشهور « تلحيص المفتاح » وقد بلغ من شهرة هــذا الكتاب انه حين يطلق اسم« انتلخيص » فانه ينصرف اليه مبا برة على كثرة ما كتب المفتاح من تلخيصات ، بل ان شهرة « تلفيص » القزويني فاقت شهره المفتاح ذاته ، ونافس التلخيص المنتاح في كثرة ما كتب عليه من شروح وننخيصات وحواش ومنظومات ، ويقول حاجي خليفة في كتابه « كشف الظون » عن التلخيص والشروح التي كتبت حوله : في كتابه « كشف الظون » عن التلخيص والشروح التي كتبت حوله : الأفاصل والمحول ، وأكب على دراسه وحفظه أولو المعقول الأفاصل والمحول ، وأكب على دراسه وحفظه أولو المعقول الأفتار ، ومردهم أراء البال ، فكتبوا له شروها ، منها ، ه (١) » وملاحي من هذه الشروح أكثر من ستين مؤلفا ما بين شرح وتلخيص ودنشم .

 <sup>(</sup>۱) كشف الظنون ، المجلد الأول ، طبعة وكالة المعارف ١٩٤١ م :

والحقيقة أن تلخيص تقزويني للمفتاح لم يكن تأحيب بيسي الدقيق . فقد تصرف فيه كثيرا بالحذف أو الانسافة أو التحديل بحيث جاء انتاخيص أكثر تكلملا من المفتاح وأحسدق منه تعليل بهذا الاتجاه من التجاهات التأليف البلاغي و والقزويني نفسه بنير غي مقدمة تلخيصه إلى ما أضافه إلى المفتاح . حيث ينوه باعسم السي من المفتاح ويعنبره من أعظم ما صنف عي علم البلاغة لدفة تبويسه واستيعابه للفنون البلاغية ، ولكنه نم يسلم من الحسو وانتغيد . ولذلك « ألفت مختصر يتضعن ما فيه من القواعد ، وينستمل على ما يحتاج اليه من الأمثلة والشواهد ، ولم آل جهدا في تحقيقه وتهديم ورتبته ترتبيا أغرب نناولا من ترتبه ولم أبائغ في اختصار غف تقريبا لتعاطيه وطلبا لتسهيل غهمه على طلبيه ، وأسنت الى ذلك فوائد عثرت على بعص كتبه القوم عليها ، وزوائد لم أخفر في دلام أحد بالنصريح بها والاشارة اليها وسمينه م تنخيص المفتاح (١) ،

ولقد خالف الخطيب بنافعل أستاذه في أشياء كبيرة جوهرية . فهو مثلا يعنبر البديع فرعا أساسيا من فروع البلاغة الثلاثة . ونسيم للمعانى والبيان(٢) على حين عبر، السماحي ـ كه رأيد ـ مصا بهما ونابعا لهما .

كما أنه يعتبر المجاز العقلى من موضوعات علم المعلى المدرسه في سبحث ( أحوال الاسناد الخبرى الماعتبار أن الجاز فيه مجاز استادى ومن أحوال الاسناد (ج) و وقد رأينا كيف تناوله السكاكي في اطار علم « البيان » واعتبره غصلا من فصول الاصلا

 <sup>(</sup>۱) شروح التلخيس ، "تسنزء الاول ، الطبعة الاحياب - الولاق ۱۳۱۷ هـ : ص ٥٧ ولما بعدها ،
 (۲) انظر السابق : ۱۰۰ (۲) السابق : ۲۲۱

الثانى من أصول ذلك العلم وهو « المجاز » باعتباره تسيما للمجاز اللعوى الذى يصم الاستعارة والمجاز المرسل ، ومن نم فهو تنصية مجاز تبحث غى اطار د المجاز » •

وهو يجعل الحديث عن « الفصاحة » و « البلاغة » مقدمة لدراسة البلاغة بعاومها الثلاثة على نحو ما درج عليه البلاغيون بعده ، على حين تناول السكاكى هذا الموضوع بعد فراغه من الحديث عن « المعانى » و « البيان » •

وأخيرا هند عدل في بعض تعريفات الساكى تعديلا جوهريا ، هنراه مثلا يعرف « ألمانى » تعريفا أقل التواء وتعقيدا من تعريف السكاكي لها ، حيث المعانى عنده « علم يحرف » أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال »(١) ، وأيس من همنا هنا مناقشة هذا التعريف وبيان ما يمكن أن يوجه أليه من الكذ ، وأنما نريد أن نشير فحسب ألى ما عى هذا التعريف من أيجاز ووضوح أذا ما قورن بتعريف السكاكي المعقد المنتوى لعلم المعانى •

ولكن ينبغى التنويه الى أنه بالرغم من هـذه الخلافات فأن القزوينى ظل وفيا لمنهج أستاذه ، وظل أنجب تلاميذ هـذه المدرسه البلاغية التى وضع السكاكى أسسها فى القسم الثالث من مفتاحه ،

ولم يكتف الخطيب بهذا التاخيص للقسم الثانث من كساب «المفتاح » موضع كتاب جديدا سماه « الايضاح » بسط فيه القول فيما أوجزه في « التنخيص » وقال في مقدمته : « هدذا كتاب في علم البلاغة وتوابعها ترجمته بالايضاح ، وجعلته على ترتيب مختصرى الذي سميته « تلخيص المفتاح » وبسطت فيه القول ليكون كالشرح

<sup>(</sup>١) السابق : ١٥٣ .

له ، فأوضحت مواضعه المشكلة و و وصلت معانيه المجملة ، وعدت الى ما خلا عنه مما تضمنه « مفتاح العلوم » والى ما حلا عنه المنتاح من كلام الشيخ الامام عبد التقور الجرجاني رحمه الله في كتاب « دلائل الاعجاز » و « أسرار البلاغة » ، والى ما تسه النشر فيه من كلام غيرهما عاستخرجت وبدة ذلك كنه وهوبت وبنت عنى المستقر كل شيء غي محله ، وأضفت الى ذلك ما ادى اليه غرى وم أجده لغيرى ، فجاء بحمد الله جنعها الاستات هذا العم (١) .

وفى هذا الكتاب لم يكتف الخطيب بمعالفة السكاكي من بعض آرائه ، وانما تجاوز ذلك الى متنقشة هذه الأراء لتى حال السعال فيها ونقدها ، فهو مثلا بعد أن أورد تعريفا لعلم المعلى معنك لتو في السكاكي أورد تعريف السكاكي شم أخذ في متاقشة والدوام) ، وقد صنع بفس الصنيع في تعريف الحقيقة والجاز التلمان(م) وغيرهما ، وأن كان حتى في نقده الستاذه حام يخرج عن النبح الذي نهجه نه ، وأم يتجاوز لظر مدرسة السكاكي ،

ولقد كان أنسهر شراح التنضيص سعد الدين مسعود بن عمر التفتازانى المتوفى سنة ٧٩١ عى شرحيه « المغول » و المنتصر » وقد أصبح سرحه من الأصول الأساسية التي تذكر الى جانب المنتاح والتلخيص ، ولقد كان عى شرحه امتدادا لمدرسة السكائي والخضيب ، وأن حساول أن ينتقد هذا أو يعترض على ذاك عي رأي أو آخر من آرائهما .

<sup>(</sup>۱) الخطيب التزويني : الإنساح ، شرح وتعلق السناد محمد عبد المنعم خفاجي ، مكتبة العسين النجارية ، محمر ١٩١٩ م : ٢٣/١

۲۱) المسابق : ۷۱ ، ۷۰ ،

<sup>(</sup>٣) السيابق: ١٢١ .

وهكذا أصبح « المغتاح » و » التلخيص » هما دستور التأليف البلاعي منذ ذلك لحبن ، وذل النتب البلاغية التي ألفت بعد هذين الكتابين تعد امتدادا لهما بسكل أو بآحر ، فهي أما شروح عليهما أو تلخيص لهما أو نسج على منوالهما ، وحسدور عن أساويهما ني البحث البلاغي ، وعن تقسيمهما البلاغة الى العلوم الثلاثة : المعانى والبيان والبديع ، بعد المقدمة التي تتناول « الفصاحة » و « البلاغة » وقد ظل هذا التصور هو الإهار العام الذي تدرس من خلاله البلاغة حتى يومنا هيذا ،

وحتى الكتب المدرسية الحديثة الني توضع لتعليم البلاغة العربية تسير على نفس عهج مدرسة السكاكي . سوا، في الاطار العام أو في طريقة التناول ، وأن حاولت أن تتخفف من تعقيدات مدرسة السكاكي والتوائها ، وأن تولى النص الأدبى بعض عنايتها واهتمامها ، بينما كان المتاح وشروهه وتلخيصاته قد أهملت النص الأدبى تماما أو كادت ،

وقد صاحب سيطرة هذا الانجاه على مسار التأليف البلاغي مجموعة من الظواهر السلبية ، التي تعكس كلها مدى العتم الذي انتاب الفكر العربي في هذه الحتبة ، وأبرز هذه الظواهر :

أولا: شيوع الاتجاه الى كتابة التلخيصات والشروح ، وتأليف المتون التى تلخص الفنون البلاغيب فى قواعد جامدة ليسهل على الدارسين حفظها واسنظهارها ، حيث لم يستطع العلماء أن يضيفوا جديد الى ما جاء به أسلافهم ، وأن بحد منوا للتيار العلمى تدفقه ، ومن ثم عكفوا على مؤلفات السابقين يتحسونها أو يشرحونها أو ينظمونها بل انهم اخطأوا حتى اختيار ما بستدى البقاء من تراثهم ، فعكفوا

على موارد راكدة ، وتحاشوا الموارد العذبة المندغقة . فأذا فسدت الإذواق غامها لانتمير بين عذب وآسن .

ولقد كان هذا مظهرا من مظاهر العقد الذي سيفر من لل مجالات الحياة في الأمة العربية الاسلامية ، وعن نيها رو- الابتكار والابداع .

ثانيا: شيوع الاهتمام بعلم البديع من بين عوم البلاغة الثلاثة ، وتعافس المؤنفين البلاغين في التاليف فيه ، وفي جم فيون وصوره ، وتسابقهم الى اختراع هذه الفنون أدا لم تل موجوده وتأليف أمثلة لها بدل أن يستخلصوا الوان البديع رسوره من المنافقة الرفيعة كما فعل اسسلانهم من الموا في بديا منذ ابن المعتر وقدامة •

ونشأ في حقل التأليف اليلاغي والأدبى ما يعرف بالبديعيات وهي قصائد كان مؤافوها يضعنون كل بيت من آبياتها مصنا بديعا أو أكثر ، وقد تعددت هذه البديعيات وتنافس فيها الشعراء ، وحرص كل شياعر أن يحشيد في بديعيات أكبر عدد ممكن من من الحسينات ، ومين أشيع هيذه البديعيات بديسة صفى الدين الحلى ، المتوفى سفة ٥٥٠ ه وبديعية أبن جبر التناس المتوفى سنة ٥٠٠ ه وبديعية الباعونية المتوفق سنة ١١٤٠ ه . يمينها ، وبديعيات تدور حول مدح الرسول عليه المساد و سانه برمانه عن وقد تنبت عي هده يعور في غلك بردة البوصيري وزنه ومعنى ، وقد تنبت عي هده البديعيات عدة شروح مما أصبح يعنل عاهرة بارزة في حف تشا

انظر : البلاغة تطور وتليخ : ٢٦٠ وما بعدها .

البلاغي والأدبى ، ولقد كانت هذه الظاهرة بدورها تمكس للأسف الخواء الذى كان يعانيه الفكر العربى ، واهتمام هذا الفكر بكل ما هو شكلى ومتكلف ، وابتعاده عن كل ما هو جوهرى وأصليل ومبتكر في الفكر والأدب .

ثالثا: تتيجة لهذا كله ولموامل اخرى كثيرة ليس هذا مجال بسطها ران الضعف والعقم والبيعود على أدبنا العربي ، ونردى الى هوة من التكلف والتصنع والافتعال والاهتمام بالزخرف السكلي الخارجي على حساب الجوهر والإصافة - إلى النقد والبلاغة اذا كانا باعتبار ما انعكاسا لمدى رقى الأدب أو انحطاطه غي أمة من الأمم غي عصر من العصور . فانهما باعتبار آخر الرائد الذي يرود للأدب طريقة ويرسم له وجهته ، ومن ثم فقد كان لاهتمام البلاغة العربية بكل ما هو شكلي وهامشي عي العمل الأدبي أثره في تسابق الشعراء والأدباء الى اثقال عرفيش من منذه الزخارف والمحسنات البديعية . وبمتدار اسراف البلاغيين في الاهتمام بهدده الزخارف والمحسنات السرف الشعراء والأدباء في تزيين نتاجهم بها ، حتى جاء عدم على شعرنا العربي تحوال فيه الى مجموعة من الزخارف الشابة المنابة المنابق من اي جوهر شسعري حقيقي ، وهالي أدبنا وبالاغتنا بن ابقان عي التردي الى هده الهولاء إلا قرار من الدائم والاهتمال والاند مدال ،

وهندما بدأ أدبها بلهض من ناءته مع دهار به العربي الماضية لم مستطع التاليف الدلاقي أن سحاري الإدراء في دهت به ذاك را هنالات الملاحه العربية الملاحه المربية المعرفية المورد الوردية الملاحة المربية المعرفية المورد الإدران المربية المحرد المحرد المربية المحرد المحرد

المتبعد المناسبة المنية جديدة كالمسابة والمسرعية ولم تكن بلاعتنا حصوصا في الطارها الجامد الذي وضعا فيه السكائي بهادرة على استيعاب هذه الإشكال الحديدة تماما على ادبنا العربي بل ان القصيدة ذاتها التي تعتبر عمى الشكل التتليدي الأسسى التراتيا الأدبي غد اختافت في صورتها الحديثة وسواء في منهومه العام أو في سائها العديثة عن الصورة التراثية لها نتيجة لتاثره بالاتجاهات الحديثة عي الحديثة في النعر والنقد العربيين ويمين الصحت قواعد بالمفتنا فلحرة عن أن تسترعب وحدما حدائضيد في شكلها الحديث وتتديم الأدوات والمقاييس اللازمة لتقويم منعزلة عن نهضة أدبيا الحديث عاجزة عن مواكبته ومتومة من نفسها تجتر نمواعد السكلكي ومدرسته و

على أن شمة جهودا تيذل هنا وهناك لتتجاوز بالبلاغة كنوتها ، عن طريق تبنى ، ل ، ما عو خصب ومزدهر ومتجدد في تراثنا البلاغي الغنى ، وتعلوبر ، وينصبته في ضوء الانجازات الطعية الهديئة التي حققتها الدراد ا ، المحالبة ، والعاوم اللغوية والأدبية ، ولئل هده الجهود ما برال محاولات عردية متفرعة لم بعدر لها بعد أن يتخاطه فتتاه من مراه ، مع مرد الها عديده مدانها على مراه المعاور البعد الراحة المحالة ا

# القسم الثاني

قضايافنية

## مناهج التاليف البادعي

### توطئــة:

عرفت البلاغة العربية على امتداد تاريخها الصويل مجموعة من مناهج البحث وطرقه ، أو لنقل من مناهج التاليف ، عالمتيتة أن بعض هذه المناهج لم يكن يمت بكبير صلة الى البحب العلمي بمعناه الدقيق. وانما كان مجرد أساليب في التاليف ، وطرق في الكتابة البلاغية ،

ومن الطبيعي أن تكون المناهـج التي احطنعها البلاغيون غي تأليفهم غير منباورة بالقدر الكافي في المراحدل الأولى من حداة البلاغة العربية ، فليس من اليسير في مثل هذه المراحل أن نميز بس منهج وآخر فلم تكن الحدود واضحة بين منهج وآخر . بل يمكن القول بأنه لم تكن هناك مناهج . ولكن الأمر أصبح أكثر وضوحا وتحددا بعد أن بلغت البلاغة العربية مرحلة النضج والاستقرار بحيث يمكننا أن نميز بيسر بين مجموعــة من المناهج والأساليب التي اصطنعهـــا المؤلفون في كتابتهم البلاغية ، وان كنا نجد بذور هذه المناهج في المراحل السابقة على نحو أو آخر . بل ان بعض هذه المناهج قد بلعت حد النضج والتبلور عى المرحلة الثانية من مراحل حياة البلاغة العرسية كما سنرى • ولكن مناهج البحث البلاغي بمعناعا العلمي الدقيق لم تعرف الا في الرحلة الثالثة ، مرحله استقرار البلاغة واستقلالها ، حيث تقاسم المؤلمات البلاغية في هذه المرحلة منهجان متقابلان من مناهج البحث البلاغي ، يبرز أولهما غي مؤلفات عبد القاهر الجرجاني ومن مهج نهجه ، بينما يتضح الثاني في مؤلفات السكاكي ومدرسته البلاغيه ، وأذا كان هذان المنهجان قد حفقا صورتهما النموذجية في مؤلفات نمبد الناهر والسكاكي ومدرستيهما فان بذورهما الأولى ترجع الى المرحلة انسابقه على مرحلة عبد القاهر والسكاكي •

وكان قد سبق هذين المهجين في التباور والتعدد منهجان آخران له التاليف البلاغي محددت صورتهما النهائية في الرحلة الثانية من مراحل مطور البلاغة العربية ، وصحيح أن هذين المنهجين لم يكونا في أحكام وصسلابة المنهجين الآخرين ، ولكن كانت لهما حدودهما الواضحة الذي لايخدلي، العلمت تمييرها .

واذن فانه يمكننا التعييز بين أربعة مناهج أساسية في التأليف البلاغي ، عرمتها البلاغة العربية عبر مراحل تطورها الثلاث ، وهذه المناهج الأربعة هي :

١ \_ المنهج التجميعي • ٢ \_ المنهج الاساعي .

ب - المهج انتحلیلی انغنی ۰ د المهج انتیبی المنتی ۰

والمتصود بالمنهج الفجميعي ذلك المنهج الذي بقوم على نجمع بعض المادة البلاغية وتحتيفها ويكون الجهد العنيقي المؤلف في مثل هذا المنهج هو جمع المادة وتبويبها وقد أخذ هذا المنهج عدة صور في مؤلفات البلاغيين عفاحيانا كن يتمثل في تجميع مجموعة من الأملثة التي تمثل فنون البلاغة المختلفة وتصنيفها حبب الفنون التي تندرج تحتها بدون دواسة أو تحليل عواحيانا أخرى كان يتمثل في صورة تتبع أمثلة فن بلاغي معين في الترآن الكريم وتجميعه ولحيانا ثالثة كان يتمثل في صورة تجميع مجموعة من آراء البلاغين ولجيانا ثالثة كان يتمثل في صورة تجميع مجموعة من آراء البلاغين ولحيانا ثالثة كان يتمثل في صورة تجميع مجموعة من آراء البلاغين ولحيانا والمام الذي يجمع هذه الصور أنها تجميع للمادة البلاغية وتبويب لها على نحورخاص والمالة كان يتمثل في وتبويب لها على نحورخاص والمالة البلاغية وتبويب لها على نحورخاص والمالة المالة المالة البلاغية وتبويب لها على نحورخاص والمالة المالة المالة المالة البلاغية وتبويب لها على نحورخاص والمالة المالة البلاغية وتبويب لها على نحورخاص والمالة المالة المالة المالة المالة المالة البلاغية وتبويب لها على نحورخاص والمالة المالة المالة

أما المنهج الانطباعي غيو ذلك الذي يعتمد على الدوق المخالص في المناطقية في المتأليف المبلاغي ، وتتسم الأحكام الصادرة في اطاره بالعاطقية والعموم والافتقار الى المتبوير العلمي ، وعدم الاتكاء على نطب بلاغية محددة وإن اعتمدت على ذوق رهيف وحس أدبى مدرب

والنهج التحليلي الفني هو ذلك المنهج الذي يمزج بين القاعدة والذوق . ويزاوج بين النظرية والتحبيق في حسورة لا يطعى فيها الحدهما على الآخر طفيانا بينا .

أما المنهج التقنيني المنطقي غيو ذلك المنهج الذي يطعى فيه القانون على انحس الفني ، وتلعى النظرية التحليل ، ويتسم هذا المنهج باهمانه للنص الادبي كمنبع اساسي لاستخلاص النظرية الأدبية وتطبيقها •

هذه هى المناهج الأربعة الأساسية التى اصطنعها علماء البلاغة العربية فى تأليفهم البلاغية ، ومن الواضح أن حدود المنهجين الأولين ـ التجميعى والانطباعى ـ نيست فى صلابة وتحدد المنهجين الخميين ـ التحليلي الفنى ، والتتنيني المنطقى ـ •

وقبل أن نتناول بالتفصيل حدود كل منهج من هده المناهج الأربعة نحب أن نشير الى أن هذه المناهج كانت تتعاصر غى المرحله الواحدة ، بمعنى أننا لم نجد منهجا من هذه المناهج بسيطر على التاليف البلاغى كله عى مرحدة من المراحل . اذا ما استتنينا المنهج الأخير الذى ما زال يسيطر بشكل أو بآخر على التأليب البلاغى منذ عصر السكاكى حتى الآن .

بن اننا فى المرحلتين الأولى والثانية نجد بعض المؤلفات التى تحمل ملامح اكثر من منهج واحد . بحيث يمكن تصنيفها تحت أكثر من منهج من هذه المناهج الأربعة .

واذا كنا سنركز فى هذا القسم من الكتاب على الجانب الفنى فى هذه المناهج ، ونعنى بابراز حدود كل منهج وملامحه العلمية والفنية ، فاننا لن نغفل أن نضع كل منهج فى اطاره التاريكي ، ونبين صلته بسواه من المناهج ، فلم تكن هذه المناهج بمعزل بعضها عن يعشى ه

نرجع البذور الأولى لهذا المنهج الى الرحلة الأولى، فكثير من الآراء البلاغية التى انتثرت فى مؤلفات هذه الرحلة كانت تجميعا التوال وآراء بعض العلماء ومؤلفات الجاحظ مثال واضع لذلك. وتثير من الآراء البلاغية فى « البيان والتبيين » و « الحيوان » تجميع الموال البلغية فى « البيان والتبيين » و « الحيوان » تجميع الوردها الجاحظ البلاغة ينقلها عن الفصحاء والعلماء . وحين يستخدم مصطلح « البديع » ينسبه حكما سبق أن أشرنا حالى الرواة . بل ال الكتابين يكادان يقومان على « تجميع » الآراء والخيار والإشعار والخطو والخيار والإشعار والخطب و و الخيار والإشعار والخيار والإشعار

ولكن مؤامات الجاحظ ينقصها التصنيف والتبويب، فهو على كثرة ما جمع فى كتابيه من مادة بالأغية ونقدية لم يحاول تصنيف ما جمع وتبويبه على أية صورة من حسور التبويب، على نحو ما رأينا فى الحديث عن خناهرة عدم التبويب فى نتاج المرحلة الأولى التى تنتمى اليها مؤلفات الحاحظ،

وما قيل عن مؤلفات الجاحظ يقال مثله عن كثير من مؤلفت الرحلة الأولى ، ككتاب « الكامل » للمبرد مثلا الذى يقوم بدوره على تجميع عدد وغير من الأخبار والآراء البلاغية والنقدية ، ومن الأشعار والنصوص النثرية بدون أى تبويب أو تنسيق .

فاذا ما انتقلنا الى المرحلة الثانية وجدنا حدود هذا النهج تتبلور، ووجدنا المؤلفين الذين يصطنعون هذا المنهج يبوبون المادة التى يجمعونها بأساوب أو آخر من أساليب التصنيف •

ويمكن أن نميز بين ثلاث صور أساسية من صور تبويب المسادة البلاغة يتمثل فيها هذا المنهج التجميعي على امتداد المرحلتين الثانية والثانثة •

# الصورة الأولى: تجميع امثلة فن بلاغي أو أكثر في القرآن الكريم:

يمكن العثور على البذور الأولى لهذه الصورة من صور المنهج التجميعي في كتاب « مجاز القرآن » لأبي عبيدة . وأن كان أبو عبيدة كما عرفنا لا يعنى بالمجاز ذلك الأسلوب البلاغي المعين . ولكنه لفت بصنيعه هذا الأذهان الى عمية القيام بجمع ما اشتمل عليه القرآن الكريم من أمثلة فن معين \_ أو أكثر \_ من الفنون البلاعية . ومن ثم وجدنا المؤلفون في المراحل التالية يعكفون على وضع مؤلفات تقوم على استخراج أمثلة من بلاغي أو أكثر من القرآن الكريم حسب ترتيب سوره . كما فعل الشريف الرضى مثلا ــ المتوفى سنه ٥٠٦ هــ في كتابه « تلخيص البيان في مجازات القرآن » وابن ناغيا البعدادي \_ المتوفى سنة ٨٥٤ هـ في كتابه « الجمان في تشبيهات الفرآن » -وابن آبي الاصبع المصري ــ المتوفى سنة ٢٥٤ هــ غي كتابه « بدائع القرآن » وأن كان هذا الأخير يسير على أساوب خاص حبث لم يكتف بتتبع من بلاغي واحد أو عدد محدود من النفون البلاغية واستخراج صوره وأمننته من القرآن الكريم . ولم يبوب مادته ويصنفها حسب ترتيب سور المصحف الشريف كما فعل الشريف الرضى وابن ناقيا . وانما تناول كل الفنسون البلاغيسة التي كانت معروفة حتى عصره وأضاف اليها بعض الفنون التي استنبطها هو . وبوب هذه المادة البلاغية حسب هذه الفنون ، ولم يكتف بتحليل الأمثلة القرآنية التى تمثل كل فن من هذه من هذه الفنون ، وانما درس كل فن في ذاته وعرفه وحصر أقسامه وحدوده ، وأورد له أمثلة من الشميعر والنئر الى جانب أمثلته في القرآن الكريم . مما يجعله أقرب الى الصورة

الثانية من صور هذا المنهج التجميعي منه الى الصورة الأولى ، ومن ثم فهو لا يصلح نموذجا دقيقاً لها ، ولعل كتاب « تنخيص المين مي مجازات القرآن »(١) للشريف الرضى أدق منه تعثيلا لهده الصوره من صور المنهج التجميعي .

غى هذا الكتاب يتتبع الشريف الرضى سور القرآن سورة سورة مصب نرتيبها غى الصحف مستخرجا من كل سورة ما فيها من مور بلاغية مجازية - والسور التى نم يكن يجد فيها شيئا من المجاز كان يشير الى ذلك بنحو ( لم نجد في السسورة ٥٠٠ شيئا من المعنى الذي قصدنا له » أو « ليس فى السورة ٥٠٠ شى، من غرض كتابنا هذا » ،

أما السور التي يجد غيها صورا مجازية غانه يقف أمام هذه الصور ويحللها ، وهو يسمى هذه الصور الجازية استعارة ، ومصطلح استعارة عنده ينسع ليشمل كل الدور البيانية و لايقتصر على منهومه البلاغي الاصطلاحي من أنها الكازم المستعمل في غير ما وضع لعلاقة المشابهة ومع قرينة ما نعة من ارادة المعنى الأصلى ، على الرغم من أن هذا المفهوم كان قد استقر لمصطلح « الاستعارة » قبل الشريف الرضى بوقت طويل ، ولكن الرضى ظل يستعمل الاستعارة بمفهومه اللوضي ظل يستعمل الاستعارة بمفهومه قريب جدا من مفهومها اللغوى انعام ، ومتنق الى حد كبير مع مفهومه عند ابن قنيبة غي « تأويل مشكل القرآن » فكثير من الصور التي عند ابن قنيبة استعارة — وهي نيست استعارة — اعتبرها الشريف بدوره استعارة — وهي نيست استعارة — اعتبرها الشريف

فهو يعتبر ببعض صور « التثبيه » استعاره فيقول مثلا في تطلى و الذي جعل لكم الأرض فراشا والسماء بناء ):

« هذه اسستعارة ، لأنه سبحانه شسبه الأرض في الامتهاد بالفراش

<sup>(</sup>۱) حققه الأستاذ محمد عد العنبي حسن ، ونشرنه دار احبساء الكتب العربية . القاهرة ١٩٥٥ .

\_ 171 \_ . . . . . . البلاغة .

والسماء في الارتفاع بالبناء » ( ص ١١٥ ) وواضح أن المسورة تشبيه وليست استعارة لأن الشبه والمسبه به فيهما مذكوران في الجانبين . وهو يكرر نفس هذا الكلام في كثير من الصور التشبيهية كُلُوله تعالى ( هن لباس لكم وانتم لياس لهن ) . • وغير ذلك من الآيات التي يُصَرِّح فيها بطرفي المصورة التشبيهية . ومع ذلك يسميها الشريف التعارة »

كما أنه يعتبر بعض صور « المجاز المرسل » استعارة . حيث يقول في تعليله لقوله تعالى : ( وجوه يومئد خيمة ، عاملة ناصبة ) « وهذه استعارة ، والمراد بالوجوه أرباب الوجوه ، ومثال ذلك قوله تعالى في السورة التي يذكر فيها القيامة ( وجوه يومئد ناضرة الى ربها ناظرة ) \_ الدليل على ما قلنا اضافته سبحانه النظر اليها ، والنظر انما يصح من أربابها لا منها » ( ص ٢٦٤ ، ١٥٠ ) وواضح أن الصورة على الموضعين مجاز مرسل وليست استعارة ، وذلك لأن العلاقة هنا بين المعنى الحميقي لكلمة الوجوه والمعنى المجازى المستعملة فيسه الكلمة هو « الجزئية » — وهي احدى علاقات المجاز المرسل — وليست هي المشابهة التي تعتبر العلاقة الوحيدة للاستعارة ،

وكم سمى الشريف الرضى بعض صدور « المجاز الرسل » استعارة نقد سمى أيضا بعض صور « المجاز العقلى » استعارة نقممنام الصور البلاغية القرآنية التى يمثل بها البلاغيون للمجاز العقلى اعتبرها استعارة ، من نحو قوله تعالى ( خلق من ماء دافق ) و ( فهو في عيشة راضية ) و وهو يعلق على الآية الأخيرة بقوله : « وهدف استعارة ، وكان الوجة أن يقال في عيشة مرضية ، ولكن المعنى خرج على مخرج قولهم : شعر شاعر وليل ساهر ، اذا شعر في ذلك الليل ، فكانهما وصدفا بما يكون فيهما لا بما يكون

منهما ، غبان أن تلك العيشة لما كانت بحيث يرضى الانسان غيها حاله معهد المنافقة على بالرضاء فيقال « راضية » على المعنى الذي المرافقة المعنى الذي المرافقة المعنى الذي المرافقة المرافقة المعنى الذي المرافقة المرافق اليه » ( حس ٣٤٤ ) والصورتان كما هو واضح مجاز على أو اسندى. حيث أسند الوصف فيهم الى غير من هو له . بل من الواضع ابنا أن الشريف الرضى يدرك طبيعة الصوره فيهما ، ذن تعليه الصورين يشهد بأنه يدرك كونهما مجازا عقليا على نحو ما حدد البلاغيون المجاز . العقلى . غقوله « أن تلك المعينية لمس كانت بحيث يرضى الانسن فيها حاله جاز أن توصف هي بالرضا فيقال راضيه » يكاد يكون هو منبوم المجاز العقلى كما حدده البلاعيون . ويبدو أن الشريف الرض كان مقصد بالاستعارة في الأعم الأغلب « المجاز » بمعناه البلاغي فأي كلام كان يحمل معنى غير معنده الأصلي يسميه استعارة \_ أي مجازا \_ وبشهد اذلك حنوان الكتاب ء تلخيص البيان في مجازات القرآن " كما يشهد له أيضا :ماميته كل صورة بيانية « استعارة » مع ادراكه الدقيق لطبيعتها عنى نحو مه اتضح في تحليله لبعض صور المجاز المرسل والمجاز العقلي .

ويزيد الأمر وضوحا حديثه عن بعض صحور « الكناية » التى بطلق عليها أسم الاستعارة - ولكنه في نفس الوقت يسميه كنسية أيضا : أي أن الاسمين عنسده لا بتنقضان ، فهو هين يعرض غونه تعالى في سورة القلم ( يوم يكشف عن ساق ويدعون الى السجود فلا يستطيعون ) يتول : « وهده استعارة ، والمراد به الكنية عن هول الأمر وشدته وعظم الخصب وغظاعته ، لأن من عادة الناس أن بشمروا عن سوتهم عند الأمور الصعبة التي يحتاج فيها الى الماركة ، بشمروا عن سوتهم عند الأمور الصعبة التي يحتاج فيها الى الماركة ، ويفزع عندها الى الدفاع والمانعة : فيكون تشمير الذيول عند دلك أمكن للقراع وأصدق للمصاع » ( ص ٢٤١ ) ومن هذا يتبين مدى المراك الشريف المرضى لطبيعة كل صورة من الصور البيانية وأنه حين الدراك الشريف المرضى لطبيعة كل صورة من الصور البيانية وأنه حين

مطلق طبعاً اسم « الاستعارة » انما يستخدم الاستعارة بمداولهسا اللغوى المأم أو بتعبر آخر أن الاستعارة عنده تساوى « المسور البيائية » •

وكان من الطبيعي أن يطلق الشريف الرضى على منور الأستعارة المقيمية عن المرآن اسم الاستماره بن ماب أوثى كما يقولون ، عفى قوله تعالى ( هني يتبين لكم الخيط الابيض من الخيط الاسود من القجر ) يسمى المدورة استعارة : وكذلك في غوله تعالى ( الله ولي النين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظله ان ) ويعول في تحليله لكريةً الكخيرة : ﴿ هَذَهُ اسْتَعْرَهُ مَا وَ غُرَادُ بِهَا مَارًا - المؤمِنينَ مِنَ النَّغُو الْمَى الايمان ومن عفي التي الرشاد ، ومن عمياء الجيل التي بصائر العلم . وكل ما في الفرآن من ذكر الاعتراج من الملدب الي النور عالمراد به ما فكرنا ، وذلك من أهسن التشبيهات ، إن النائر كالظلمة التي يتسكم غيها الخابط . والايمان كالنور الذي يؤمه الحائر ويهندي به الجائر . لأن عاقبة الايمان مضيئة ( بالنعيم ) والثواب ، وعاقبه الكفر مظلمة بالجحيم والعذاب ، وفي لسانهم وصف الجهل بالعمى والعمة ، ووصف العلم بالبصر والجلية يقال : قد غم عليه أمره . وأظلم عليه رأيه أذا كان جاهلا بما يرتئيه ويفعله ، ويقال في نقيض ذلك : هو على الواضحة من أمره والجلية من رأيه ، 'دا كان عالمها بما يورد ويصدر غيما يأتي ویذر » ( ص ۱۲۱ ) ۰

وقد وضح لنا من استعراض منهج الشريف الرضى فى كتابه أن هذا المنهج يقوم على جمع أمثلة « المجاز » ـ على نحو ما يفهم هو المجاز على القرآن الكريم ، وترتيب هذه المادة وفق ترتيب السور

لى المسحف الشريف • مما يجمل هذا الكتاب نعوذجا دقيقا لهده

المعود هذه المدورة من صور المنهج النجميمي تحظف من المسورة السابقة بني أنها تهدف أساسا أني دراسة الفنون العلام المحلفة ولكنها تنكنفي من هذه المدرسة بتعريف على من والتعثيل له معمومه من الإمكلة المساسي يكول من الإمكلة المساسي يكول دراسة المفنون البلاغية في ذاتها وليس تتبع المثلة من بلاغي أو مجموعة فقون في القرآن الكريم ، كما هو الشأن في المصورة الأولى ، ولا باس بعد ذلك من أن تتكون بعض الأمثلة من القرآن ،

والمثال الدغيق لهذه الصورة كتاب م البديم ، لابن المتر . نطى الرغم من أن الكتاب معدود بين كتب البحث البلاغي . غان منهج الؤلف غيه يقوم على تجميع الأمثلة البلاغية التي تتدرج تحت كل غن من الفنون الثمانية عشر التي تتاونها غي كتابه تحت اسمى « البديم ، و محاسن الكلام » •

وهو في العادة يبدأ بتعريف الفن الذي يعرض له - وفي بعض الأحيان لا يهتم بتعريفه - ثم يأخذ في حشد الأسلة والنعاذج البيدة لهذا الفن من القرآن الكريم ، وحديث الرسول عليه السلام ، وكلام الصحابة عليهم رضوان الله ، وكلام غيرهم من العرب ، ونسعر القدماء ، وأخيرا كلام المحدثين وشعرهم ، بهذا الترتيب •

فاذا ما فرغ من ذكر الأمثلة الجيدة عاد غذكر مجموعه من المثلة والنماذج المعيية من الشعر والنثر م يوفق اصحابها فيها في استخدام

الغن الذى يعرض له ، وهذا فى فنون « البديع » أما فى « محاسن الكلام » فيورد الأمثلة الجيدة فقط لكل فن من الفنون الثلاثة عشر التى تناواها تحت هذا العنوان •

ويكتفى ابن المعتر \_ سواء فى الأمثلة الجيدة والمعيبة \_ بحشد الأمثلة دون دراسة أو تحليل يبين سر الجمال فى الأمثلة الجيدة وسبب العيب فى الأمثلة المعيبة ، واذا ما على على مثال من الأمثة \_ وتنابخ ما كان يفعل \_ فلكى يشرح كلمة غريبة ، أو يقرر أن المثال الذى قدمه من الفن الذى يتناوله ، الى غير ذلك من التعليقات الهامنسية التى لا تنفى حقيقة أن الجهد الأساسى لابن المعتز غى الكتاب هو تجميع الأمثلة والنماذج وتصنيفها تحت الفنون التى تندرج تحتها م

فهو مثلا حين يورد في باب الاستعارة ــ تول زهير :

اذا لحقت حــرب عوان مضر :
ضروس تهر الناس أنيابها عصل(١)

يعلق عليه بقوله « تهر : أى تحملهم على أن يكرهوا ، يقال : هر فلان كذا اذا كرهه ، وأهررته أنا حملته عليه ، وهرير الكلب صوت يردده الى جوفه اذا كره الشى، أو الشتاء لشدة البرد أو لغيره ، وقال أبو سعيد : القول تهر ( بفتح التاء ) ومن قال تهر ( بالضم ) الناس أراد أنها أساء الخلاقهم لشدته ، وتهر كأنها تنتج في وجوههم » (٢) •

<sup>(</sup>۱) لقحت : حملت ، والمراد اشتنت ، عوان : تجدد نبها القتال مرة بعد اخرى ،الضروس : العضوض السبة الخلق، تبر الناس: تجعلهم يكرهونها ، عصل : كالحة معوجة ،

 <sup>(</sup>١) البديع : ٢٥ ، ٢٦ ، وأبو سعيد هو الاصمعى العالم اللغوى والراوية المشهور ، والكلمات التي بن النوسين الكبيرين ليست ، ن النص .

وحين يورد - في باب الاستعارة أيضاً عقول أمرى، القبس:
وليل كموج البحر أرخى سدوله
على بأنواع الهموم يبدى
فقات له لما تمطى بدسله
وأردف أعجازا ونا، بكلكارا)

بعلق عليه بقوله « هذا كله من الاستعارة . لأن الليل لا صلب له ولا عجز »(٢) •

وهكذا يستمر المؤلف غى حشد الأملة . ويتعوت عدد الاملة تم بوردها لكل غن بتفاوت أهمية الفن من وجهة نظره . نعى حس ستمو امثلة الاسستعارة باعتبارها البسب الأول من أبواب البديع غى تصنيفه بسنا وثلاثين صفحة ما بين أمثلة جيده ومعية . بجد أن أمثلة بعض الفنون التى سماها « محاسسن الكلام » لا تتجاوز خسمة السطر . « كالاعتراض » . و « الرجوع » . و حس الخرج » و « تاكيد المدح بما يشبه الذم » و « وتجاهل العارف » . وغيم من الفنون المثلاثة عشر التى أمثلة عليها محاسن الكلام ، فعضم هذه الفنون لا يتعدى حديثه عنها ايراد مثالين أو ثلاثة فعه لا يتجاوز بضم سطور » غيو مثلا غى حديثه عن « الاعتراض » يقول ، ومن محاس الكلام والشعر أيضا اعتراض كلام غى كلام نم يتمه معذه . نم بعود الله فيتمه في بيت واحد . كتول بعضهم ( من العويل )

غظلوا بیوم ــ دع أخاك بمثله ــ على مشرع بروى ولمسا بحد(۱)

<sup>(</sup>۱) المسدول : السنر ، يبلى : يهندن ويختبر ، العلب : الظهر · العجز : المؤجرة ، الكلكل : الصدر ·

 <sup>(</sup>۲) البدیع : ۶۵ ۰ ۲۰ ۰
 ۲۰ مشرع : مورد ماء ۰ بروی : بستی ۰ بصرد : بستی دن ری.

وقال كثير ( الوافر ) :

لو ان الباخلين ــ وانت منهم ــ رأوك تعلموا مـــك المطـــالا(١)

وقال النابعة الجعدى ( من الوافر ) :

وهذا كل ما حظى به « الاعتراض » ، ولم يكن « الرجوع » و « تأكيد المدح بما يشبه الدم » و « تجاهل العارف » و « حسن التضمين » وغيرها مما سماه ابن المعتز « محاسن الكلام والشعر » بأسعد حظا مى « الاعتراض » •

وقد أثار المؤلف نفسه في مقدمه كتابه الى أن ما قام به هو «التجميع» أو «التقديم» على حد تعبيره البعض أمثة «البديع» و «محاسن الكلام» عيث يقول في هذه المقدمة «قد قدمنا في أبواب كتابنا هذا بعض ما وجدنا في القرآن واللغة وأحاديث رسول الله ملى الله عليه وسلم ، وكلام الصحابة والأعراب وغيرهم ، وأشعار المتقدمين من الكلام الذي سلماه المحدثون البديع ، ليعلم أن بشارا ومسلما وأبا نواس ، ومن تقيلهم وسلك سبيلهم لم يسبقوا الى هذا الفن ، ولكنه كثر في أشعارهم فعرف في زمانهم حتى سمى بهذا الاسم فأعرب عنه ، ودل عليه »(٣) وأن كان هذا لم يمنعه من الاعتداد البالغ بهذا العمل ، والتعبير عن هذا الاعتداد غي أكثر من موضع من مواضع بهذا الكتاب ، وحق له أن يعتد فقد كانت الأمثلة الوفيرة التي حشدها في

<sup>(</sup>١) المطال: المماطلة والتسويف.

<sup>(</sup>۲) البديع : ۱۰۸ .

<sup>(</sup>٣) السيابق : ١٥ ، ١٦

مذا الكتاب مادة أن جاء بعده من البلاغيين ، عكنوا عليها بعثا ودراسة مذا الله على نحو ما أشرنا اليه عن انقسم الأول من هذا الكتاب . وتعصب على نحو ما أشرنا اليه عن انقسم الأول من هذا الكتاب .

ولقد كان ابن المعتز عي أصبره يصدر عن ذوق شعري غي على قدر من الرهافة والربة · وعن المسام واسع بالترث القديم شعره على . ونثره . ولا تتمثل سعة هذا الالمام عني حسن الاختيار ووفرته فعس. وهو. إنها تتمثل أيضًا في رد بعض الممثلة الى أصولها أنتي أخذت منها و المت بها . فهو مشلا حيل بورد \_ في باب التجنيس \_ قول ابی تمام :

> حلا ظلمات الظلم سي وجه أملة أضاء لها من كوكب الحق آفله

سبير الى أنه سرقه من قول النبي صلى أله عليه وسلم ﴿ الظُّمْ ظلمات«١» • وحين يورد \_ غي الباب نفسه \_ قول الكست :

> ونحن طمحنا لأمرىء القيس بعد ما رجا الملك بالطماح نكبا على نكب (٢) يشير الى أنه سرقه من قول امرى، القيس :

لقد طمح الطماح من بعد أرضه ليلسنى من دائه ما تلسا(١)

واذا كان كتاب « البديع » لابن المعتز هو النموذج الأمثل لعذه الصورة من صور المنهج التجميعي. فاننا لا نعدم أن نجد الكثير من

<sup>(</sup>٢) طمح : تطلع ، نكب عن الداريق : مال عنه ، والنكب : المسية . ١١) السيابق: ٥٦ .

ے . سب س سریق من اسد ارسله تیمر الی (۲) البدیع : ٥٩ والطماح : رجل من بنی اسد ارساء عند تیمر الله الله عند تیمر الله الله الله عند تیمر المرىء الفيس بحلة مسمومة ، وهو الذي وشي بامريء التيس عند تبصر الفيس براء التيس عند تبصر

ملامح هذه الصورقفى كثير من الوافات البلاغية على امتداد تاريخ البلاغة العربية ، ابتداء بكتاب « الكامل » للعبرد من مؤلفات المرحلة الأولى . وانتهاء بمؤلفات الخطوار الأخيرة من المرحلة الثالثة أمثال « بدائع القرآن » لابن أبى الاصبع وما أعقبه من النتب البديعية التى كان محور اهتمام مؤلفيها حشد أكبر عدد يمكن حشده من أمثلة البديع ووان كانت ملامح هذه الصورة تختلط في هدفه المؤلفات بملامح صور أخرى من المنهج التجميعي ، بل تختلط في بعض بعض الأحيان بملامح مناهج أخرى و

## الصورة الثالثة - تجميع الآراء البلاغية :

وتتمثل هذه الصورة في تلك المؤلفات التي تقوم أساسا على تجميع آراء السابقين البلاغية ، وتبويبها على أي نحو من أنحاء التبويب . وقد يضيف المؤلف الى هذه الآراء أو يعدل من بعضها ، ولكن يظل جهده البارز غي مؤلفه هو « تجمع » آراء الآخرين ،

ونجد البذور الأولى لهذه الصورة من صدور هذا المنبج غى مؤلفات المرحلة الأولى ، متجاورة مع بذور الصورتين السابقتين ، وبذور المنبج الانطباعى ، نجدها فى كتابى الجاحظ والبين والتبيين و «الحيوان» ، وفى كتاب والكامل، للدبرد وغيرهما من مؤلفات هذه المرحلة التى كانت تقوم على حشد مجموعة وعيرة من آراء السابتين على مؤلفيها والمعاصرين لهم فى البلاغة والنفد والأدب ، ومن النماذج الأدبية المختارة ،

وقد وصلت هذه الصورة لى أقصى درجات تباورها فى كتاب « الصناعتين » لأبى هلال العسكرى من مؤلفات المرحلة الثانية من مراحل تطور البلاغة ، فهذا الكتاب مثال نموذجى لتجميع آراء السابقين وتبويبها تبويبا جيدا ، والمؤلف نفسه ينسير فى مقدمة

الكتاب الى أنه كان من عواهم تأليفه لوذا الكتاب ما رآه من اضغرال وظاه في كتب السابقين و واصلت كتاب البيسان والنبين والنبين والنبين المفاهدة الذي يرى أنه كتاب ، كثير الفوائد ، جم المنافع ، لما الشعل عليه من الفصول الشريفة و غقر اللطيفة ، والخطب الرائعة والخبر البارعة ، ومد حواه من أسعاء الخطباء وما نبه عليه من مقاديرهم في البلاغة والخطابة ، وغير تت من غنونه المختارة ونعوته المستصنة الا أن الابانة عن حدود الملاغة وأقسام البيان والفساحة مبثوثة في الناعيف ومنتشرة في أشائله فهي ضالة بين الأمشلة لاتوجد الا بالتأمل الحلويل والتصفح الكثير ، غرابت أن أعمل كتابي هنا مشتملا على جميع ما يحتدج اليه في صنعة الكلام نثره ونظمه . ويستعمل في محلوله ومعقوده ، من غير تقصير واخلال واسبه واهدذار «(۱) ،

ولكن أبا هلال لم يكن يتحلى دائما بهذه الشجاعة الأدبية التى دفعته الى الاثسارة على تأثره بكتاب الجاحظ فالحقيقة أنه نقل عن كثيرين غير الجاحظ ولكنه لم يشر الى كنهم على نصو ما أشار الى كتاب الجاحظ وباستثناء غدامة الذى أشار اليه في بضعة مواضع من الكتاب وكان عن الكثير من هذه الواضع بشير اليه لينتقده من مثل اشارته مناذ الى رأى تدامة في المعاطلة حيث تال تعدامة في المعاطلة حيث تال تعدامة في المعاطلة المستعرة على المنطقة الالمعدن الاستعرام مثل تول أوب

وذات هدم عار نو شرعا تصمت مالما، توليا جدعا(٢)

السناعتين : ١١
 عدم : خرق تمدره الرتام ، نواندرسا : عدب الذراع ،
 التوليب : ولد التمار ، جدع ، ١٠٠٠ العداء ،

فسمى الصبى توليا ، واتولب واد الحمار ۱۰۰۰ (۱) وأبو هلال يورد رأى قدامة هذا ويعلق عليه بقوله : « وهذا غلط من قدامة كبير . لأن المعاظلة فى أصل الكلام انما هى ركوب الشيء بعضه بعضا : وسمى الكلام به اذا لم ينضد نضدا مستويا ، وأركب بعض الفاظه رقاب بعض وتداخلت أجزاؤه »(۲) ۱۰۰۰ الخ ، وفي موضع آخر يشير المي مخالفة قدامة لاجماع الناس على نحديد مفهوم المطابقة على أنها « انجمع بين الشيء وضده » وذهابه الى أن المطابقة ( ايراد لفظتين في البناء والصيغة مختلفتين في المعنى »(۲) ، ولكنه نغل عن قدامة نقولا أخرى كبيرة دون أن يشير اليه ،

ولم يكن قدامة هو الوحيد الذي نقل عنه أبو هلال دون أن يشير الى مواضع النقل ، فهو لم يكد يترك كتابا سابقا عليه لم ينقل عنسه . وقد عد الدكتور احسان عباس اثنى عشر موضعا كاملثة ، ينقل فيها أبو هلال عن قدامة والآمدى وابن طباحبا ، والصاحب بن عباد وابن قتيبة والقاضى الجرجانى ، وغيرهم من البلاغيين والنقاد ولم يشر اليهم ، وعلى على هذا بقوله : ﴿ وهذه أمثلة وحسب ، ولو كنا نتصدى لتحقيق كتاب الصناعتين في هذا المقام لرددنا كل ما غيه الى مصادره ، ولهذا السبب لا نرى لهذا الكتاب في تاريخ النقد أية قيمة جديدة ، لأن دعاهبه لم يضف الى الآراء السابقة أي شيء من لدنه »(:) ،

ولم يكتف أبو هلال بنقل آراء الأخرين بعبارة من عنده . بل باخ به الأمر أن نقل غصولا برمتها عن السابقين نقلا يكاد يكون حرغيا دون أن يشير الى من نقل عنهم ، كما غعل مثلا بالباب الذي عقده الرماني في كتابه « النكت في اعجاز القرآن » عن التنبيه . فقد ركز الرماني في الفصل – على الوظيفة التعبيرية التشبيه واهتم بابراز أربع وظائف أساسية يقوم بها التشبيه وهي :

<sup>(</sup>۱) البنيع : ۱۰۵ - ۱۰۵ (۲) المناعتين : ۱٦٩

<sup>(</sup>٣) السابق: ٢١٦ (١٤) ناريخ النقد الأدبي: ٢٥٦ - ٢٥٧

اخراج ما لا تقع عليه الحاسة الى ما تقع عليه . اخراج ما لم تجر به العادة الى ما جرن به . اخراج ما لا يعلم بالبديهة الى ما يعلم بها . اخراج ما ليس له تموة فى الصفة الى ما له توة نيها .

وقد مثل الرمانى لكل وظيفة من هذه الوظائف الأرب بمجموعة من الأيات القرآنية الكريمة ، وحلل هذه الأمثلة تحليلا بلاغيا بارع مبينا فى كل منها وخليفة التشبيه وأثره ، وقد نقل أبو هلال هذا الباب نقلا يكاد يكون حرفيا ، بتفاصيله وأمثلته ، وحتى بالتحليل القصيلي ايده الأمثلة ، كل ذلك دون أن يشير الى الرمانى أية أشارة ، وحسبنا أن نقرن بين غفرة من كتاب الرمانى وما يقابلها من الصناعتين ، الديك لى أى مادى بنخ نقل أبى هلال عن الرمانى :

يقول الرمانى فى الحديث عن الوضيفة المولى من وظف التبيه الرب . وهى الحراج ما لا تقع عليه الحاسة الى ما تقع عليه : « فهر النا قو ٩ تعالى ( والذين كفروا أعمالهم كسراب بعيعة . يصبه الفمان ما حتى الاجاء لم يجده ثميثاً ) فهذا بيان قد أخرج ما لا تقع عليه حسة الى ما تقع عليه . وقد اجتمعا فى بطلان المتوهم مع نسدة حجة وعظم التاقة . وأو قيل يحسبه الرائى ما ثم يظير أنه على ما عدر لكان بليغا . وأبنغ منه غظ المرآن . أن أهمان أسد حرصا عليه . وتعلق قلب به . ثم بعد هذه الخيبة حصل على حسب حلى يصيره الى عذاب الأبد فى النار با نعوذ باله من هذه الحال وتشبيه . فكيف أذا تصم وتشبيه أعمال الكفار بالسراب من حسن الشبيه . فكيف أذا تصم مع ذلك حسسن النظم . وعذوبة الفظ . وكثرة الفئدة ، وصحة الدلالة »(١) .

النكت نمى اعجاز الترآن (ضمن ثلاث رساتل في اعجاز الترآن ) النكت نمى اعجاز الترآن )
 الترآن ) : ٧٦ ، ٧٥ .

ويتول أبو هلال غيما يقابل هذه الفترة بعد أن يشير الى أن أجود التسبيه وأباغه ما يقع على أربعة أوجه: « أحدها: اخراج ما لا تقع عليه الحاسسة الى ما تقع عليه الحاسسة ، وهو غول الله عز وحل ( والذين كفروا اعمالهم كسراب يقيعة يحسبه الظمآن ماء ) خاخرج ما لا يحس الى ما يحس ، والمعنى الذي يجمعهما بطلان المتوهم مع شدة انحاجة وعظم الفاقة ، ولو قال يحسبه الرائى ما، لم يقع موقع قوله الظمآن ، لأن الظمآن أشد فاقة اليه وأعظم حرصا عليه «(١) .

وعلى هد: النحو يستمر أبو هلال فى نقـــل الوننائف الاربع عن الرمانى وظيفة وظيفــة على الترتيب الذى أوردها عليـــه . ثم فى نقل أمثلتها مثالا مثالا بتحليلاتها بنفس ترتيب الرمانى •

وهـذا المثال وان كان مثالا صـارخا على نقل أبى هلال لآراء الأخرين غإن منهج كتابه كله يقوم على النقل والتبويب ، حتى ليرى فيه باحث معاحر(٢) ، حدورة عجيبة لعدم الاستقلال بأى رأى ذاتى ، واليس لأبى هلال غيه الا تنسيق المادة ، وترتيبها في غصول ، والاستكثار من الأمثلة » ،

على انه ينبغى الانسارة الى أن العمل الذى غام به أبو هلال لم يكن عملا هين القيمة أذا ما وضعناه فى اطاره التاريخى . فقد كانت قضايا البلاغة وانقد مبعثرة فى الكتب والمؤلفات على نحو صارخ . وكان حقل التاليب البلاغى والنقدى فى حاجة الى مثل جهد أبى هلال فى التبويب والمتصنيف. تعادل حاجته الى طرح قضايا وأفكار جديدة . واستثمار الأرض المكتشفة فى مجال الفكر البلاغى لم يكن أقل أهمية من اكتشاف أرض جديدة ، ومن هنا فان كتاب « الصناعتين » تظل له قيمته البالغة فى تاريخ البلاغى العربية ، كمنهج فى التأليف البلاغى . مهما كانت مآخذنا

<sup>(</sup>١١ الصسناعتين : ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٢) هو الدكتور احسان عباس في كتابه : تاريخ النقد الأدبى عند العرب : ص ٣٥٥ .

عليمه من فلحيمة عدم الاشارة الى من نقل عنهم ، خصومها اذا ما تجاوز هذا النقل الرأى العامر الى الأبواب الكاملة بكل تقصيلاتهما وتنافقها •

ومما يضيف الى تميمة هذا الكتاب أن أبا هلال أحسن اختيار أمانته كما أحسن تبويب مادته ، ومن نم غاننا نفهم في هذا الالهار تول بلحث كالدكتور ابراهيم سئلامه ، أن أبا هلال رجل منهجي يجرى في تاليفه على خطة ، وأذا رسم خضة الترمها ، فتل المظاهر الأدبية خاضعة لتاليس وتمواعد أو يجب أن تتخسع لها "(١) في الرقت نفسه الذي يرى فيه « أن أبا هلال قليل في باب الأصالة ، وأنه قرأ لكل من كت قبله في البلاغة والنقد ، وكتب ما قرا في غير تصرف كبير ١١/١) .

واذا كانت هذه الصورة من صور المنبج قد وجدت نعونجها الأمثل في « الصناعتين » . فاننا نجب نماذج أخرى متعددة لها في معظم المؤلفات البلاغية بعد « مفتاح » السكاكي . فمعظم هذه المؤلفات تجميع الأراء السابقين . وخصوصا من مدرسة السكاكي . وأن كان النهج « التقنيني المنطقي » أكثر غلية عليها مما يجعلها نماذج لهذا المنهج أكثر منها نماذج للمنهج التجميعي •

<sup>(</sup>۱) بلاغة ارسطو بين العرب واليونان : ١٨٥

<sup>(</sup>٢) السسابق : ٢٨٧ .

#### ثانيا:

### المنهج الانطباعي

وهو ذاك المنهج الذى ينهض على أسلس من الذوق الخالص . ويعنمد على حس المؤلف الأدبى للذى أرهفه طول التمرس بالقراءة الأدبيه وتمييز جيد الأدب من رديئة للكثر مما يعتمد على النظرية المناملة ، والقاعدة البلاغية المحددة .

وفى اطار هذا المنهج تتسم الآراء والأحكام بالعاطفية والتعميم . وتفتقر الى التبرير العلمى المقنع ، ولا يعنى عاطفية هدد الأحكام وما فيها من تعميم أنها خاطئة بالضرورة ، فقد تكون هده الآراء والأحكام على جانب كبير من الصحة والصواب ، ولكن ينقصها فقط أن توضع في صيعتها العامية الدقيقة ، والتبرير الموضوعي المنهجي لها ، وكثير من القواعد والنظريات البلاغية بدأت آراء انطباعية من هذا القبيل ، أصدرها علماء أو نقاد على جانب من رهافة الذوق ودربته ثم توفر على هذه الآراء من اللاحقين من بلورها ووضعها في صيغتها العامية النظرية ،

ومن الطبيعي أن يكون المناخ الملائم لشميه عدا المنهج هو المراحل الأول من حياة البلاغة العربية ، حيث لم تكن قد تباورت الملاغة بعد نظرية علمية محددة يتكيء عليها المؤانون ، ويحدرون عنهما في آرائهم وأحكامهم ، وحيث الفكرة البلاغية ذاتها كانت ما تزال غي مرحة السديم ، لم تتبلور لها ملامح ، ولم تتضح لها حدود ، غفي مثل هذا

 <sup>(</sup>۱) البيان والتبيين . تحقيق الاسسناذ عبد السسلام هارون .
 الجزء الرابع سـ نشر لجنة التاليف والنرجيسة والنشر . سنة . ١٩٥ :
 ص ٥٥ ، ٥٦ .

الناخ العلمي تشيع الاحكام والاراء الانطباعية والتأثرية التي لاتستند

الى الله ونحن نجد بالفعل ملامح هذا المنهج نسائعة في مؤلفات الرحنة الأولى من مراحل تطور التأليف البلاغي ؛ متجاورة مع مناهج اخرى ، حبث لم يتبلور في تلك المرحلة منهج محدد بسكل نهائي ، وإنها كان الواحد يحمل ملامح أكثر من منهج ، وعلى وجه الخصوص المنهجين الانطباعي والمنتجميعي ، فقد حملت هده المرحنة بذور هنين المنهجين اللذين تكاملا في مراحل لاحقة ،

كنيرة ، فقد تتمثل في حكم غير مبرر باستصان صورة بلاغية او استهجان أخرى ، أو في تفضيل بيت على آحر ، وقد تتمثل في أحكام عاطنية متحاماة بحاول أصحابها أن يبرروها والكن بمبررات عاطنية غر موضوعية ، وقد تتمثل في حكم يتسم بالتعميم غير العلمي ، الى غير ذلك من صور الانطباعية والتأثرية عي التناول البلاغي إلتي نجدها متناثرة في مؤلفات الجاحظ ، وكتاب «الكامل» للمبرد وغيرها من مؤلفات هذه المرحلة • والمثال الواضح لهذه الأحكام الانطباعية في كتب الجاحظ حماسه الشديد للعروبة واللغة العربية : ودفاعه عنها ضد هجوم الشعوبيين . واندفاعه في عمرة هذا الحماس الى اصدار أحكام عامة ترفع من شأن العربية على حسساب اللفات الأخرى من مثل قوله أن " البديع مقصور على العرب ، ومن أجله فاقت لعتهم كل لعة وأربت على كل لسان » ، الى غير ذلك من الأحكام التي يخص فيها العرب بالبيان والفصاحة من دون كل الأمم ، « وليس يخفى ما في هذا الكلام من آثار العصبية والمفالاة في تفضيل العرب على غيرهم . وإذا كان السعوبيون واهل التسوية قد تعصبوا على العرب وسلبوهم مواهبهم . غلم بكن الجاحظ أقل منهم ميلا مع الهوى ، واسراغا في التعصب أن نصب نفسه الدوار للرفاع عنهم مد مد مع الهوى ، واسراعا هي الله من الله وان الله منه وان الله منه وان الله منه وان الله يهدم في آخره ما حاول تآييده في أوله ٥(١) وذلك حين تحدث مي مواضع أخرى من كتابه عن بلاغة الأمم الأخرى ، وعن فصحائها الى غير ذلك مما يتناقض مع قصره البلاغة وانبيان على العرب ، وسبب وقوع الجاحظ في مثل هذا التناقض أنه لم يكن يعتمد على نظرية بلاغية أو ببانية محددة يصدر عنها في كل آرائه ،

ومن صور هذا المنهج الانطباعي اصدار أحكام عاطفية باستحسان مورة بلاغية أو بيت من الشعر دون تبربر هذا الاستحسان ، من مثل قوله في التعليق على قول الامام على رضى الله عنه « قيمة كل امرى، ما يحسن »: « لو لم نقف من هـذا الكتاب الا على هـذه الكمة لوجدناها كافية شافية ومجزئة مغنية بل لوجدناها فاضلة عن الكفاية ، وغير مقصرة عن الغاية »(٢) • ولا شك أن هذه العبارة على قدر من الحسن والبلاغة لا ينكر ، فالحكم في حد ذاته صواب ، ولكن صياغته الماطفية تلك ، وعدم تبريره تبريرا موضوعيا هي مظهر الانطباعية في هذا الحكم ، فالجاحظ يصدر فيه عن شعوره الخاص وعن ذوقه في هذا الحكم ، فالجاحظ يصدر فيه عن شعوره الخاص وعن ذوقه الأدبى وليس عن نظرية بلاغية أو نقدية موضوعية •

ومن هذا القبيل استحسانه أبعض صور البديع التي أوردها في مؤلفاته ، من نحو قوله : « ومن هذا البديع المستحسن منه قول خالد بن مرثد :

سمعت بفعل الفاعلين غلم اجد كفعل ابى قابوس حزما ونائلا يساق الغمام الغر من كل بلدة اليكفاصحى حولبيتك نازلا» (٣)

وقد لا يكون هـذا الاستحسان لصورة بلاغية وانما لرأى من الآراء البلاغية التى يوردها ويعبر عن استحسانه لها دون تبرير لهذا الاستحسان من مثل ما رواه عن الامام ابراهيم بن محمد من قوله

<sup>(</sup>۱) د. بدوی طبانة : البیان العربی : ۸۸ ، ۸۷ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ٨٣/١ .

<sup>(</sup>٣) الحيـوان : ٣/٨٥

« يكفى من حظ العلاعة ألا يؤتى السامع من سو ، فهم الناطق ولا يؤتى الناطق ولا يؤتى الناطق ولا يؤتى الناطق و المناطق و

فكل هذه الأحكام وما أشبهها صور من ذلك المنهج الانطباعي مي مؤلفات الجاحظ ، ولا يعنى هذا أن الجاحظ كان ناقدا أو بلانها انطباعيا فهو لم يكن يلتزم هذا المذهج دائما ، وانها كانت تتناثر في كتبه ملامح منه مختلطة بملامح مناهج أخرى في التأليف البلاغي والنقدي .

ونجد صورا أخرى من ذلك المنهج في كتاب " الكامل " للمبرد على الرغم من أنه بدوره لم يكن ناقدا أو بلاغيا انطباعيا وانماكان لمويا وراوية و ومعظم مادة كتابه نصوص مروية ولكن خلال هذه النصوص تتناثر بعض الأحكام والتعليقات الانطباعية البلاغية وخاصة في ذلك الفصل الجيد الذي خصصه التشبيه في كتابه في قتله بمع غي هذا الفصل مجموعة من صور الشبيه الجيدة وكن يعلق على هذه النماذج أو يتدم لها بأحكام ذوقية انطباعية عامة ، من نصو قوله : « ومن التشبيه الجيد » أو « ومن تشبيه الصدن الدي نستطرفه » أو « ومن التشبيه الحدثين المستطرفة » أو « ومن التشبيه المسدن الدي المستطرفة » أو « ومن التشبيه المسدن الدي المستطرفة » الى غير ذلك من الاحكام والتعليقات الذوقية العامة التي لانقدم مبررا موضوعيا لاستحانها هي

وكثيرا ما تكون الصور المختارة على قدر من الطرافة بالفسل تبرر استحسانه لها أو وصفه لها بالجودة أو الطرافة ، ولكن في أحيان قليلة كان التوغيق يخونه غيصف بالصن أو الجودة والطرافة ما لا حسن غيه ولا جودة ولا طرافة ، وهذا شأن الأحكام المتعدة على الخوق الأدبى في العادة حصيلة البيئة

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١/٨٧٠

المامة أو الخاصة ، وما يسودها من قيم جمالية ، ومن ثم غان مشل. هذا الذوق قد يستصن مالا يثبت أمام القمص الموضوعي في ضوء مقاييس موضوعية للجودة ، لأنه يكون مما يستجيده الذوق المسام المعصر ، فحين يستجيد المبرد تشبيه اشاعر الأطراف أصابع الحبيبة مأسنان الشط في قوله :

تعاطيكها كف كأن بنانها اذا اعترضتها المين كف مداري

ويعتبر هذا البيت « من تشبيهه الحسن الذي نستطرغه »(١) فانه في هذا الاستحسان لايصدر عن مقاييس موضوعية تبرره ، وقد يكون في الذوق العام لعصره ما يستطرف هذا التشبيه حتى وان بداكا تشبيها متكلفا سقيما ، ولو أنه كان يصدر عن مقاييس نظرية موضوعية في مثل هذه الأحكام لظل حكمه مقنعا مهما تعير العصر على الأقل لن يسلمون له بالمقاييس التي يصدر عنها ... •

وفى بعض الأحيان كان المبرد يحاول أن يضفى على أحكامه طابع الموضوعية وان كانت فى صميمها أحكاما انطباعية حيث يلجا الى تبريرها بمبررات فنية غير مقنعة ، من مثل الستحسانه للبيت أو الأبيات لاشتمالها على أكثر من تشبيه ، أو لتعدد أطراف التشبيه فيها من نحو قوله : « ومن حسن تشبيه المحدثين قول بشار :

وكأن تحت لسانهـا هاروت ينفث فيه سحرا وتفال ما جمعت علي ه بنانها ذهبا وعطرا

وهذا التشبيه الجامع ، ونظيره في جمع شيئين لمعنيين ماذكرت-الله من تول مسلم بن الوليد :

کأن فی سرجه بدرا وضرعاما »(۲)

فلا سُكُ أن تبرير حسن التشبيه بجمعه بين شيئين لمعنيين لايمكن أن يكون من تبيل التبرير النظرى الموضوعي ، ولايخرج بمثل هذا الحكم عن انطباعيته •

<sup>(</sup>۱) المبرد ( محمد بن يزيد ) : الكامل في اللغة والادب. مكتسهة المعارف ، بيروت ، بدون تاريخ : ١٠٨/٢ .. ٢٥) السسابق : ١٠٩/٢ .

على أن المبرد كان فى بعض الأحيان يقف على حدود الموضوعة بعن كان يتكىء على خبرت اللهوية الواسعة فى تطلعه لعف النماذج التى يستجيدها أو يستهجنها ليبرر من خسلال هذا انتطليا استبادته أو استهجاته ، من محو اسنهجانه لذلك البيت المشهور الذى المبح فى كتب البلاغة المتأخرة مثالا تقليديا لما عرف فى البلاغة باسم « التعقيد المعنوى » ، ودك حيث يتول : « ومن أقبح الفرورات واهجن الألفاظ وأبعد المعانى قوله :

وما مثله فى الناس الا ممكا أبو أمه حى أبوه يقاربه مدح بهذا البيت ابراهيم بن حسام بن اسماعيل بن حسام بن المهرة ابن عبد الله بن مخزوم ، وهو خال هشام بن عبد الملك . نقال ومامئله فى الناس حى يقاربه الا مملك أبو أم هذا المملك أبو هذا المسدوح ، ندل على أنه خاله بهذا الفظ تليميد ، وهجنه بما أوقع فيه من التقديم والتأخير . حتى كأن هذا الشعر لم يجتمع فى صدر رجل واحد مم قوله حدث يقول :

تصرم منى ود بكر بن واثل وماكان منى ودهم يتمرم قوارص تأتينى ويحتقرونها وقد يملا القطر الاناء فينعم»(١) فلا شك أن تحليله لهجنة البيت على قدر كبير من الموضوعة لانه اتكا فيه عنى ثقافته اللعوية . والبلاغيون المتأخرون حين يبينون تعقيد هذا البيت لا يزيدون على ترديد ما قاله المبرد فيه وان كان الحكم فى مجمله مازال يحمل ملامح لتطباعية ، تتمشل أولا فى تلك الصدة العاطفية فى التعبير عن استهجانه للبيت وهى سمة من سمات الانطباعية فى التعبير عن استهجانه للبيت وهى سمة من سمات الانطباعية فى الأنطباعية فى الأنطباعية فى الألفاظ وأبعد المعانى » ، كما تتمثل هذه المالامح الانطباعية فى الشعر الآخر القصاعر – وهو جيد بالقصل – دون أن استجادته لذاك الشعر الآخر القصاعر – وهو جيد بالقصل – دون أن يحدثنا عن مظاهر الجودة والمووعة فيه .

را) السابق: ۱۸/۱ ، وتصرم: نقطع ، قوارص: وذيب · المعلم : ستلاء ،

هذه هي ملامح النهج الانطباعي في مؤلفات المرطة ، غاذا التتانا الى المرطة الثانية وجدنا هذه الملامح قد تباورت ونضجت عيث كانت الأحكام في مؤلفات هذه المرحلة تصدر عن ذوق أدبى أكثر نضجا وعمقا ، وقد اشترك في ارهاف هذا الذوق — الى جانب التمرس بالقراءة الأدبية التي تربى عليها ذوق مؤلفي البلاغة والنقد في المرحلة الأولى — التمرس بالنظرية النقدية البلاغية التي كانت ممالها قد ابتدأت تتحدد في هذه المرحلة ،

وقد اصطنع كثير من مؤلفى هذه المرطة المنهج الانطباعى على كالآمدى صاحب « الموازنة » الذى كان منهجه فى الكثير من جوانب منهجا انطباعيا تأثريا ، على الرغم من أنه هو نفسه يرتكز على أساس بلاغى ونقدى واضح ، ولكن طبيعة نظريته النقدية ذاتها اضطرته اى اصطناع المنهج الانطباعى فى الكثير من أحكامه الجزئية ، غقد « كانت نظرية الآمدى النقدية تعتمد على ركنين كبيرين: أواهما امكان الموازنة بين أثرين أدبيين متققين فى الموضوع مهما تتباعد الطريقتان فيهما حوابراز دور الناقد الكفء الدى يجب أن يصنى الآخرون الى حكمه ، سواء استطاع التعليل أو لم يستدلم ، وهذا ما جر الى القول بان فى الشمر مجالا يدركه الناقد بالعليمة التى وهبها دون غيره »(١) ،

ومظاهر هذه الانطباعية متعددة الجوانب في كتابه ، وابرز هذه الجوانب موقفه العام من الشاعرين اللذين انتدب نفسه للموازنة بينهما فهذا الموقف في الكثير من جوانبه يقوم على الميل العاطفي المالتي الذي هو أبرز ركائز هذا المنهج الانطباعي ه

وتتمثل المظاهر الجزئية لهذا المنهج في ذلك الطوفان الجارف الذي يغمر الكتاب من الأحكام العاطفية الذوقية غبر المبررة من الاستصال أو الاستهجان ، ثم في هذه الاحتام والتفاعها ، وفي التمميم ما الذي يشوب هذه الأحكام ،

<sup>(</sup>٢) د، احسان عباس : ماريخ النقد الادين : ٣٣٨ .

مثل هذه الأحكام: « هذا معالا مزيد على حسنه وجبودته افالكتاب ومعنى » « هذا لحسان البحرى الذي لايفي حبنه وجبودته افظا « هذا كله مما لامزيد على حسنه وجبودته افظا » « هذا كله مما لامزيد على حسنه وصحته وحلاوته » « هذا أن غاية الحسن، والصحة والبراعة به « هذا كلام مجرى من رقته وحسنه » . الحسن، والحكام في هذا الجالت كانت من حظ البحتري . دون أن يحاول تعليل استحسانه لما يستحسنه ، بل انه كثيرا ما استحسن يجاول تعليل استحسانه لما يستحسنه ، بل انه كثيرا ما استحسن أبياتا لا حسن غيها ، وذهب غي استحسانها أني حد نفنسيلها عن كل الشعر العربي ، من مثل عوله : « وفي شدة الظلمة يتبول البحرو

والليل في صبغ الغراب كانما

هو في حلوكته وأن لم ينسب(١) حتى تجلى الصبح في جنباته كالماء يأمم من خدلال المداد

وهذا معنى ما سنمعت فى شنعر تمديم ولا مصدت الصنان ولا أروع منه(٢) » ، هو المناح أنه ليس فى الأبيان ما يستوجب هذه الدناوء وهذا الحماس العاطفى الشديد ه

أما الجاذب الاخر \_\_ جلتب الاستهجان \_ فقد عال معشه من تصبيب أبي تنمام ، ولم نتكن الأحكام في هذا الجانب ألما هذه سه في الجانب السابق ، بل انها كلتب في بعض الأهبان بقة على مناول الالاذاع لولا أن الرجال كان بماتها بفلالة رعيدة من الدعاء والسخرة من مثل يتوله غي تعابي عالى أبيات رأبي نمام من سنة عواه

ستستند. (۱) في مدمغ المرامين في هور المراب بالمناوية ويه لدواها. للمدر ا

<sup>19</sup> في مدم المرافية في هود المرافية الم

ماعلومة بالورد اطلق طرفها في الخلق فهو مع المنون محكم «هوله « ملطومة بالورد » يريد حمرة خدها • فلم لم يقل مصفوعة بالقار ويريد سواد شعرها ، ومخبوطة بالشحم يريد امتلاء جسمها ، ومضروبة بالقطن يريد بياضها ؟ ان هذا لأحمى ما يكون من اللفظ واسخفه وأوسخه »(١) فالصورة بلاشك على قدر وأضح من سقم الذوق ، ولكنه لايبرر بحال هذا الاندفاع في التحامل الذي أم تستطع أن تخفف من حدته تلك السخرية التي حاول أن يطفها بها •

وهذه الأحكام العاطفية في كتابه غير قليلة (٢) ، وكان في بعض الأحيان يحاول أن يضفى عليها بعض الموضوعية ، وأن يقدم لونا من التبرير لحكمه بالاستهجان على ما يستهجنه ، ولكنه لم يكن ينجه في تخفيف ما في هذه الأحكام من حدة واندفاع ، لا بنتك المسررات التي كان يحاول أن يقدمها ، ولا بنتك المسلالة من السدعابة التي كان يحاول أن يقدمها ، ولا بنتك المسلالة من السدعابة التي كان يحاول أن يفاف بها حدة أحكامه ، ومن أمثلة ذلك قوله في التعليق على أبيات لأبي تمام في المديح : « ومن ردى ، خروجه أيضا لفظا ومعنى قوله :

یقول أناس فی حبینا، عاینوا عمارة رحلی من طریف وتالد(۳) أأظهرت كنزا أم صبحت بغارة ذوی غرة حامیهم غیرشاهد(٤) فقلت لهم: لاذا ولاذاك دیدنی ولكننی أقبلت من عند خالد(٥)

<sup>(</sup>١) السابق : ٩٢ ، ٩٤ .

۲۱ انظر : تاریخ النقد الادبی عند العرب : ۱۷۳ - ۱۷۳ .
 ۱۷۳ - ۱۷۳ - ۱۷۳ منیه امناة آخری من احکام الامدی الانطباعیة .

المجيناء : مكان . عمارة رحلى :امتلاؤ ووالرحل مايضعفيه المسافر
 متاعه : الطريف : المستحدث . التالد : القديم .

<sup>()</sup> صبحت مفاره : هاجمت صباحا . ذوى غسره : غاملين . حاميهم غير شاهد : المدافع عنهم غير موجود .

<sup>(</sup>٥) ديدني: عسادتي

وهذا من معانى العوام أن يقولوا نن رأوا حاله قد حسنت : على المرت ؟ أو أى كنز وجدت ؟ وما ظننت مثل هذا ينظم في شعر .

و توله « أقبلت من عند خالد » كلام كالفارغ و وانما كان ينبغى ان ابتلاه الله بمثل هذا المعنى أن يقول في جوابهم: نعم كنز خالد و اغار على ندى خالد و ولكته و لعمرى و بين المعانى في البيت الثاني ، و عرفهم سبب عمارة رحله بأن قلل :

جذبت نداه غدوة السبت جغبة غخر صريعا بين أيدى القمائد

وهذا وأبيه معنى متناه فى برده وغثاثته وركاكته . ولشتيمة المدوح عندى بالزنى أحسن وقجمل من جذب نداه حتى يخرمريعا .

ولو لم يعلمنا أن ذلك كان غدوة السبت كيف كان يتم برد المنى ؟! »(١) •

غالابيات بالفعل على قدر من الابتذال تبرر انتقاد الآمدى لها ، وتبريره لانتقاده لها بأن معانيها من معانى العوام تبرير موضوعى ، ولكه أفسد هذه الموضوعية بتطبقاته المسرفة في حدتها ، والتي لم تستطيع صيفتها المساخرة انتهكمية من حجب ما فيها من حدة وانعالية .

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> الموازنة : ۲/۰۳۲ ،

### جارى اليه البين وصل خريدة ماشت اليه المان مثى الأكبد(١)

« غيامعشر الشعراء والبالهاء ، وياأهل اللغة العربية ، خبرونا كيف يجارى البين وصلها ؟ وكيف تماشى هى مطلها ؟ ألا تسمعون ؟ الا تضحكون ؟ »(٢) فهذه لهجة خطابية لاتتناسب مع ذلك الذوق المرهف الذى يترقرق فى « الموازنة » والذى يظل فى مجمله صورة من الوع نماذج المنهج الانطباعى فى النقد والبلاغة ، رغم كل ما غيه من تطرف فى الانطباعية من جانب . أو من الارتكاز على بعض الأسسى النظرية من جانب آخر .

۱ حقیدة : چک ننی نه نسس ، انتخا : الفنظلة والنسویف ، تکت : غوس حقی: حسیر مرض نی کیده . ۱ حوزتهٔ ۱ ۱۳۳۹ ، ۲۳

## التهج التحليلي الفني

بعد هذا المنهج أنضج مناهج التأليف البلاغي وأكثرها اكتمالا وفي اطار هـذا المنهج بيتم الامتزاج بين القاعدة والتذوق الغنى وتحدث المزاوجة بين النظرية والتطبيق ، فلا يطغى البانب الذوتي التأثري على الجانب الفظري على نحو ما رأينا في المنهج الانطاع ، وفي الوقت ذاته لا تطغي اللقاعدة الجامدة على الجانب الذوقي ، على نحو ما آل اليه الأمر في المنهج المنطقي التقميدي ، وأنما تتآزر القاعدة والتحليل الفني تآزرا كله لا يحسبح في أطاره التحليل الفني اللنص هو المسبيك الي لمستخلاص الفاعدة وتقريرها . ولا تغرض القاعدة ابتداء ثم يبحث بعد ذلك عن النص م الشاهد ، عليها ، غالنص هو مصدر القاعدة ومنبع التخطرية ، والقاعدة في خدمة النص وأضاءة عنية ،

هــذا هو النبج الفتى التطيلى الذى بلغ فروة اكتمة ونفجه في كتابى عبد القاهر الجرجتنى «دلائل الاعجاز» و «المرار البلاغة» الفين تعتزج النظرية بالتطبيق فيهمــا أكمل لعتزاج ، هيد نصبح الفيدة البلاغيــة دُدة الإيراز جوانب الجمل الفنى في لنص الابن وهذه القاعدة ذاتهــا الا حقوض فرضا منــذ البدية نه يبحث عراضوص التى تؤيده وقعا تستظمى من خلال التعليد الفنى لهراز النصوص .

وهذا المنهج وان منع صورته المثنى مى مؤلفت عد لقو مد المؤهدة المنافرة المؤهدة المؤهدة لا هن المنظورة الأولى فى يعشى مؤلفت من سبقوة المعنى المؤلفر - لا خرعت المصلف بعض المؤلفة - لا خصره المراضين المثنية والمثلثة عن مراحب تعود لهلاغة - لا خصره المراضية من مراحب تعود المهرة المراضية المراضية المؤسفة المراضية المؤسفة المراضية المؤسفة المراضية المؤسفة المراضية المؤسفة المراضة المؤسفة المراضة المؤسفة المراضة المؤسفة المراضة المؤسفة المراضة المراضة

وابو بكر الباخلاني في كتابه « اعجاز القرآن » ، وأن أم تكن تحليلاتهما الملم في عمد تحليلات عبدالقاهر ونضجها ، ولم يكن هسذا المنهج من كتاسهما في مثل وضوحه وتباوره في كتاسي عبد الفاهر .

والمربب أن الكتمين معن استخده والعدا المنهم خادوا من عاماه الخلام الذين الماني فيهم أن بخوده الكثر غزوا الني الحانت النطري المطلقي على حساب المحاند الذولان ويقارض في خديم الاحدى مثلة اسطاع مثل هذا المنهج الذي باعض في جانب من أهم جوانبه على الاحساس الفني الرهف ، بينما المعروض في البحث الخلامي أن يقوم على المنطق ، والبرهان المعلق ، والحجاج الدهني والذن نتيجه لتمرس هؤلاء العلماء بفنون القول واسساليب البلاغة حسفت اذواقهم وارهفت حاستهم الأدبية ، وخاصة عندما كانوا يعرضون لقضية الاهجاز البلاغي للقرآن الكريم، كما يتضح من دراسات الرماني والباقلاني ، حيث كان ذوقهما الأدبى في كتابيهما يغدو أكثر بروزا من الجدل المنطقي و

وما لنا نذهب بعيداً وعبد القاهر الجرجانى ذاته . الذى وجد هذا النهج أنضج صور استخدامه فى مؤلفاته هو أولا عالم من علما، الكلام .

ولكننا نريد أن نتعرف على الجذور الأولى للمنهج قبل أن نتعرض لصورته المكتملة في كتابي عبد القاهرة .

ولقد كانت للقاضى أبى بكر الباقلانى فى كتابه الا اعجاز القرآن » تحايلات أدبية بارعة تعد تطبيقات جيدة المنهج التحليلى الفنى ، وقد سبقت الاشارة الى أنه حلل قصيدتين لامرىء القيس والبحترى يعدان من عيون شعرهما ، وهو فى هذا التحليل يمزج بين النظرية والتطبيق ويحاول أن يبرر تحامله على الشاعرين مقولات بلاغية ونقدية نظرية : فحين يحلل قول البحترى مثلا فى تحديدته التى اختارها :

وانعد فى الزمن البيدم مدحسل قد رحت منه على انم مدجسل كالعيسكاء المنسى الا أنه

في الحسن جاء المعمورة في هبال (ا)

باخذ على البيت الأول أنه تنظيم و عما سنفه من أسان ، وبدر ر هذا عبد شائع فني شخر البختري ، « وعاده هدوجه ، « هدا ره بدر دارع في هذا الداد ، وهذا مدودم معند عده م ،

به به به المدود عاده ما أن دار الدحد عاد في المدود ودد والدر المدد وعلى المدود ودد والدر المدد وعلى المدود والدر الدحول بالأغر معا الاردوا أن للمده بعض التفرد والحديث ، فانه يظل مع ذلك معنى عاديا فرينا ، وقل هذاك الدعاعر هو أن يحفض في بيته لونين من التحديث البديم عاماً النجنيس » و « رد الأعجاز على المدور » حيث أن تن تتربر كلتن « أغر » و « محجاد » بمعنيين محتلفين تجنيساً ، وفي دار مما نه بداية البيت ونهايته ردا الملاعجاز على الصدور »

كما أن صبياغة البيت على هذه الطريقة توهم للوهلة الأولى أن الأعراب المحل في شطر البيت الأول هو داته الأغر المحبل في النسطر الله الله عكس هنف الشاعر ، أي الله الى عكس هنف الشاعر ، أي الماح الى المهجاء ، لأن معنى هذا أن الشاعر قد « صار معتميا الأغر الأول ورائحا عليه » .

وأخيرا فان البيت حتى لو سلم من هذا كله فانه يظل بيتا عاديا لس نميه ابتكار « يفوت حدود الشمراء وأقاويل الناس » •

<sup>(1)</sup> من معانى الأغو : الكريم الفعال ، والسيد الشربة والابيس من كل شيء ، وما كان بجهته بياض من الخيل ، ومن معانى الخيل ، الشهور ، والمشرق بالسرور ، وما كان في توائيه بياض من الخيل ، والبيم ، والمسخم من البناء المرتفع ، والمسخم من البيان : البناء المرتفع ، والمسود ، ومن معانى الهيكل : البناء المرتفع ، والمسود ، الكنيسة يتدم غيه القربان ، والمسود ،

الا لتحقيق لون من التحسين البديعى المتمثل في رد عجز البيت على صدره ، وقد ظن الشاعر أنه قد ظفر بهذه الكلمة وحقق بها شيئا ، وهو في التحقيقة ام يحقق الا مضاعفة الثقل في البيت ، والعادة أن يقال في التعبير عن مثل هذا المعنى الذي عبر عنه البحترى « ما هو يقال في انتعبير عن مثل هو الا تمثال» و «ما هو الا دمية» و «ما هو الا خبية » الى غير ذلك من التعبيرات الخفيفة على القالب واللسان •

ولقد باغ من استكراه الباقلانى لهذه الكلمة فى بيت البحترى أن ذهب الى أنه « لو أن هذه كررها أصحاب العزائم على الشياطين لراعوهم بها وأغزعوهم بذكرها ، وذلك من كلامهم وشبيه بصناعتهم »(۱) •

وواضح من هذا التحليل أن الباقلاني يمزج بين التحليل الفني الأدبى والاعتماد على بعض المقولات البلاغية والنقدية النظرية من مثل ضرورة تواغر « الوحدة الفنية » بين أبيات القصيدة ، وألا تكون المصنات البديعية كالتجنيس ورد الاعجاز على الصدور غاية في ذاتها يتعياها الشاعر ويضحى في سبيله بالقيم الفنية الأخرى ، وعلى هذا النحو يستمر الباقلاني في تحايله لقصيدتي البحترى وامرى، القيس وغيرهما من النماذج السعرية التي اختارها ، مستخدما هذا المنهج التحليلي انفني ، ولكن محاولت لم تبلغ ما بلغت محاولة عبد الفاهر في تطبيق هذا المنهج من نضج وعمق : حيث كانت تطغى على عد الفاهر في تطبيق هذا المنهج التائري الانطباعي تتمثل في تلك الأحكام المتعسفة غير المبررة ، من مثل تعليقه على كلمة « الهيكل » مثلا في بيت المعسفة غير المبررة ، من مثل تعليقه على كلمة « الهيكل » مثلا في بيت المعافقة الى أن الكثير من تحليلاته ينقصها ذلك العمق العلمي الذي بطالعنا من تحليلات عبد القاهر والذي جعل من كتابي عبد القاهر والذي جعل من كتابي عبد القاهر النموذج الأكمل لتطبيق المنهج التحليلي الغني ،

<sup>(</sup>۱) اعجاز القرآن : ۳٤٦ ـ ۳٤٨ .

وعد القاهر ينطلق على بحثه البارغي من مقولة بارعة يمكن أن النص الأدبى هو تشكيل لنوى ، وهي أن النص الأدبى هو تشكيل لنوى ، ومن لنعوى في الدرجة الأولى و وأن علينا أن ننشد اسرار جماله النفن الذي يرجع اليه وحده كل ما في النمر الأدبى محمال وروعة ، أو من عساد واختلال ، وهذه المقولة الناضجة هي يوف فكر عبد القاهر البلاغي باسم « نظرية النظم » ، وقد يد عبد الفاهر جل جهده العنمي – وبخاصة في «دلائل الاعجاز» ويدعد الفاهر جل جهده العنمي – وبخاصة في «دلائل الاعجاز» وبناسة هذه النظرية وبلورة ملامحها العلمية ، ثم اتخذها بعد الماسيا لدراسته الهلاغية و وبخاصة قضايا علم الماني ، منطلقا أساسيا لدراسته الهلاغية و وبخاصة قضايا علم الماني ،

وقد ابتدأ عبد القاهر بلورة ملامح نظريته هذه من خلال مناقشته للوسن شائمتين في النقد واليلاغة ، نرى أولاهما أن قيمة المسل الابي تكمن في الفاظه المجردة من حيث هي كلمات مفردة ، وأن هذه الخاط تتفاضل غيما بينها وتوصف بالفصاحة والجمال والروعة . ويمدّ هذه الصفات ، وبمقدار قصاحة الألفاظ المفردة وجمالها يكون كلم فصيحا ، بينما تذهب التولة الأحرى الى أن قيمة العمل لابي نيما يحتويه من معان وأعكار ، غبمقدار نبل هذه الماني وشرف هو الأفكار ترتفع قيمة العمل الأدبى ، وقد انتهى عبد القاهر من مناقشته للمقولتين الى رفضها كلتيهما لينتهى من ذلك الى القيمة النمل الأدبى انه تكمن غي صياءته ونظمه ، وأن هذا النظم الأدبى ، ومضور عبقريته ،

وقد استغل عبد القاهر في مناقشت لهاتين المقولتين كل خبرته العلية البعدلية كمتكلم ، وكل ذوقه الأدبى المرهف ، وتعتبر هذه المناشة ألها صورة رائعة من صور هذا المنهج ايفنى الذي تتعانق فيه النظرة العلية المتعقة ، والمتذوق الجعائي المرهف ، وهو يبدأ بمناقشة المتولة الرائل التي ترى أن قيمة الكلام غي العاطه ، وأن الكلمات المفردة عن

منبع المجمال والروعة في العمل الأدبى ، وأن هـ ذه الألفاظ يمكن أن تتفاصل فيما بينها قبل أن توضع في تشكيل لغوى ، فيرى أنه لايمكن أن يكون بين النظين تفاضل في الدلالة قبل دخولهما في النظم والتأليف حتى تكون احداهما أدل على معناها الذي وضعت لتدل عليه من الأحرى على المعنى الذي وضعت له ، بحيث تكون كلمة رجل مثلا أدل على معني الرجولة من كلمــة فرس على معنى الفرسية ، وحتى يتصــور في المترادغات التمي وضعت للدلالة على الشيء الواحد أن يكون معضهــــا اكثر دلالة عليه من بعضها الآخر فتكون كلمــة « ليث » مثلا أدل على الحيوان|المعروف من كلمة « أسد » ، وحتى يمكن المفاضاة بين اللفظين الموضوعين للمعنى الواحد الواحد في المتين مختلفتين . بحيث يقال أن كلمة « رجل » أدل على معنى الرجولة من نظيرتها الفارسية التي الا بعد وضعهما في نظم معين ، وفي تركيب لعوى مخصوص ، وبمندار ملاءمة اللفظة لمقبة الأنفاظ التي يتكون منها التركيب اللغوى تكسب الكلمة جمالها ولطفها ، وبمقدار تنافرها مع جاراتها في التركيب تكون درجتها من الثقل والاستكراه(١) •

وواضح أن عبد القاهر فى هذا الجزء من النقاش يتكى، على حبرته الجدلية كمتكام ، ولكنه لا يكتفى بهذا البحدل المقلى وانما يقرن البه الذوق الفنى البائغ الرهافة حيث حيث يعمد الى تحليل آية كريمة تحليلا فنيا بارعا يكتف عن مدى رهافة حاسسته الأدبية ونفاذها من ناحية ، وعن مدى سعة ثقافته اللغوية وعمقها من ناحية أخرى ، وهو ينتهى من هذا التحليل الى أن سر الجمال الفنى المعجز فى الآية ليس مرده الى الأفاظ من حيث كلمات مفردة ، وانما الى الطريقة التى

انظر : عبد القاهر الجرجاتي : دلائل الاعجراز • تصديح الامام محمد عبده والشريخ محمد محمود المنتبطي . طبعة المنار من ٣٦ • ٣٦ .

مينت بها هذه الألفاظ ، والأسلوب الذى نظمت به الآية ، والآية التى المنارها هى قوله تعالى : ( وتقييل يا أرض ابلعى ماءك ، ويا سسماء المناره ، وغيض المساء وقضى النام ، وغيض المساء وقضى النام ، وغيض المنالمين ) • بدا اللهوم الظالمين ) •

يشرح عبد القاهر كيف آن اعجاز الآيه البلاغي انما مرده الى الاتساق الغريب بين الألفاظ و وذلك التلاؤم البارع بينها ، إن الاتساق الغريب بين الألفاظ في ذاتها غليس لها عن المزية والروعة ما هو لها وهي في الآية الكريمة « أن شككت غتامل - هل ترى لفطة منها بحيث لو اخذت من بين أخواتها وأفردت لأدت عن الفصاحة ما تؤديه وهي غي مكنها من الآية ؟! قل ( ابلحي ) واعتبرها وحدها من غير أن تنظر الى ما بله والى ما بعدها ، وكذلك فاعتبر سائر ما يليها ،

وكين بالشك فى ذلك ومعلوم أن مبدأ العظمة فى أن نوديت الأرض ثم أمرت . ثم فى أن كان النداء بيد دون أى نصوبيا ايتها الرن » ، ثم أضافة ألماء الهي الكاف دون أن يقال « ابلعى الماء » ثم أن أتبع نداء الأرض وأمرها بما هو من شأنها نداء السماء وأمرها كلك بما يخصها ، ثم أن قيل ((وغيض الماء)) فجاء الفعل على صيغة «فعل » الدالة على أنه لم يعض الا بأمر آمر وقدرة قادر ، ثم تأكد ذلك وتقريره بقوله تعالى (وقضى الأمر) ثم ذكر ما هو غائدة هذه الأدور وهو (استوت على الجودى) ثم أضمار السفينة تبلل الذكر ذها هو شرط الفضامة والدلالة على عظم الشأن . ثم عقابلة (فيل) في الخاتمة بدا (قيل) في الخاتمة بدا (قيل)

وبعد هذا التحليل الفنى البارع للآية الكريمة يتسامل عبد انتاهر أفترى لشيء من هذه الغصائص انى تملؤك بالاعجاز روعة ، وتضرك عند تصورها هيبة تتحيط بالنفس من أقطارها تعلقا باللفظ

<sup>(</sup>۱) السلبق ص ۳۷ •

وبمثل هذا التحايل يمضى عبد القاهر يباور ملامح نظريت وبمثل هذا التحايل يمضى عبد القاهر يباور ملامح نظريت في النظم ويرسى أسسها ، وبمثل هذا المناح هذا المنهج دغعة واحدة ، تتكامل قواعد منهجه البلاغى ، وهو لا يطرح هذا المنهج دغعة واحدة ، ولا يحدد ملامح النظرية مرة واحدة ، وانما لا يفتأ يكشف بين الحين والحين طرغا من أطراف هذا المنهج ، وجانبا من جوانب تلك النظرية ، ويظل ياتح على هذا الجانب الذي طرحه حتى يرسخ ويثبت أنوى ما يكون الرسوخ والنبات ه

فهو لايكتفى بهذا النقاش السابق ، وانما يمخى غىددعم وجهة نظره وكشف جانب آحر من جوانب عمهجه يمترج فيه الحس الادبى بالفكره المعلية أتم امتراج ، حيث يستشهد على ان الالفاظ لا تود فى مدانها بفصاحة أو حسن بآننا نرى أنكامه الواحدة تروقنا وتفتتنا فى سياق ما ، ثم نراها هى ذاتها وهى نابية مستكرهه ثقينة فى سياق آخر « فلو كانت الكلمة اذا حسنت حسنت من حيث هى لفظ ، وإذا استحقت المزية والشرف استحقت ذلك فى ذاتها وعلى انفرادها ، دون أن يكون السبب فى ذلك حال لها مع أخواتها المجاورة لها فى انغلم لما اختلف بها الحال ولكانت اما تحسن أبدا ، أو لا تحسن أبدا »(٢) كما يقون عبد القاهر ، ويسوق بعض الأمثلة التى نبرز هده القضية ككلمة « الأحدع » مثلا التى نجدها على قدر كبير من العذوبة والجمال فى قول انشاعر :

تلفت نصو الحى حتى وجــدتنى وجعت من الاصناء ليتا وأخدعا(٣)

<sup>(</sup>١) السبابق والصفحة .

<sup>(</sup>٢) السبابق ص ٣٩ .

 <sup>(</sup>٣) الليت صفحة العنق ، والأخدع عرق نيها .

وقول البحثرى :

وانى وان بلغتنى شرف الغنى واعتقت من رق المطامع أخدى وانتقت من رق المطامع أخدى من بجدها هى ذاتها على حظ من الثقل والنبو يفوق ما كانت عليه من المنتق والبهجة فى البيتين السابقين وذاك فى بيت أبى تمام:

ا يادهر قوم من أخدعيك فقد أضجبت، هذا الأنام من خرقل(١)

وينتهى عبد القاهر من حقا النقاش الطويل لهذه القولة الأولى الى تقرير أن الألفاظ أنما تكتب قيمتها الفنية من الأسلوب الذي به تشكل فى بناء لغوى متكامل . آلو فى « نظم » على هد تبيره . وهو يحدد مفهوم هذا النظم بأنه مراعاة قوانين النحو ومناهجه . أيس النظم الا أن تضع كلامك الوخع الذي يقتضيه علم النحو . وتعمل على عوانينه وأصوئه وتعرف عناهجه التي نهجت غلا تزيغ عنها . على عوانينه وأصوئه وتعرف عناهجه التي نهجت غلا تزيغ عنها .

على أن مفهوم النحو عند عبد التاهر أكثر اتساعا من ذلك النهوم التقليدى للنحو . حيث يتسع عنده نيشمل طريقة بناء الجملة وفق ما يقتضى المعنى المراد التعبير عنه . ولا يقتصر على مراعاة أواخسر التكامات من حيث الاعراب والبقلة . ومعرفة موقع الكمة في الجملة ، فهو يعتبر منلا أن من صميم تخوانين النحو وأصوله النظر ألى الخبر في الوجوه التى تراها في تمولت « زيد منطلق » و « زيد يسطن » و ويحدلل زيد » و « نيد يسطن » و يسطن زيد » و منطبق زيد » و منطبق ألم من دلك من دلك موضعه ويجى، به حيث ينبغي له و ومن حميم توانيف وأصوله أيضا النظر في الحروف التى تشترك في معنى ثم ينفرد كل واحد منها أيضا النظر في الحروف التى تشترك في معنى ثم ينفرد كل واحد منها أيضا النظر في الحروف التى تشترك في معنى ثم ينفرد كل واحد منها كاستخدام « ما » في نفى العالم ، و «لا» في نفى الاستقبال ،

<sup>(</sup>۱) الخرق : الحمق والحق والجمل ، وتقويم الاخدمين كتابة عن الخرق : الحمق والحق والجمل ، وتقويم الأعجاز الأعجاز الأوجاز الكلانة صفحة ٢٨ من الأعجاز المناب الثلاثة صفحة ٢٨ من الأعجاز المناب التعجاز المناب ١٦٠ من التاب التعجاز المناب ١٦٠ من التاب التعجاز المناب التعجاز المناب ١٦٠ من التاب التعجاز التناب ١٦٠ من التاب التعجاز التناب التعجاز التاب التعجاز التناب التعجاز التاب التناب التعجاز التاب التناب التناب التعجاز التاب التناب ا

واستخدام « أن » الشرطية قيما يتأرجح بين أن يكون أو لأيكون ، و « أذا » فيما علم أنه كائن ، ومن صميم النحو أيضا معرفة مواضع الوصل ، فيفرق بين المواضع التى تناسبها الواو وتلك التى تناسبها أفاء أو تناسبها ثم . وبين التى تناسبها أو وتلك التى تناسبها أم . والتى تناسبها كن ٥٠ الخ ، بحيث تستعمل كل آداة في موقعها المناسب(١) ٠

أى أن عبد الفاهر يجعل مفهوم النحو سلملا لكل مباحث « عم المعانى » الذى أصبح أحد عنوم أبيلاعة الثلاثة •

وبعد آن بنتش عبد القاهر هذه شره الأولى ينشى مى القوله الثانية غنيفتها مبينا القيمة الحديثية المعنى او الفكرة عى العمل الادبى ، وانها بمناية المسادة الحدم بالسبية المعنان و حدائع ، ومن نم قال يجوز ان للون هى السلس المحلة بين حدائم و حراء عبد العاهر يرى و ان للبيد الحلام الدير المحلوبين والمسيد الدي المحلى الذي يعبر عه السبيد الديء الذي يعم المحلوبين والمحلوبين محاه الدي المحاه الدي المحاه الدي أن محاه الد المحاه والدهب يصاع ملهم الدتم أو سوار المعنى المحاه الدي أن محاه الد المحاه المحاه

١١) دلائل الاعجاز : ٦١ - ٦٢ .

١٢١ المسسليق : ١٨١ .

وتعتبر هذه العبارة السليخة من أهم ما كتب عبد التاهر في تحديد معالم منهجه البلاغي . بل المنها من أهم ما كتب في بلاغتنا ونقدنا القديم في تحديد علاقة المني بالعمل الأدبى من جهة . وفي تصديد علاقة الصياغة الأدبية بالقنعة الأخرى من جنة ثانية ، وفي تديد قدمة المساعة الأدبية في الحل الأدبي من جهمة أخرة . علان حياغة لغوية . وهذه الصياغة هي مناط عقربة الأدس ومغير الدانه الفعي . أما الألفاظ فقد أثبت عد الفاعر مأذكي الموق وأكثرها اتناعا بأنها لا ضمة لها في ذلتهما . وأم العمانه نحر - غر همد عارة الجاحظ الشهيرة التي قسشهد بنا عد القعرات عطوعة في الطريق بعافها العظمي والعربي ، والقروق وأبدوي . وأبدأ الشأر في النامة الورن ، وتقير النفط، وسنبولة لخرم، وسعة الطبع . وتكرة الساء - وجوفة السك ، والم شع صاعة رضان من التصوير (١١) • موافسيع عن استبهد عد الفيام بعوة تعاحظ أنه فهم حملة الجلطاعي الملتي عي أنه كنت تعسف الصاغة والنظم . لا لصلم الأفظ كم فهيم لعظ .

هذا هو منهج عد التلي تبلاني في خلوطه لمسلة : فهو بستظم أركان نظريت هي خسلال تطبه تنصر الجلي ذاته : ولا يقرض على النص نظرطات من حرجه ، وهو معد أن يستضر أركان هذه المطربة يعود مهم سه برد أخرى سفوه مهم بوئه حصية وليضعها في خدمته ، يسمل دائد هو سجور المسلم عند القاهرة ، و البدء الملكوى للمص عواد سمد عند غام في المنة المؤلى المناس عند القاهرة ، و البدء الملكوى للمص عواد سمد عند غام في المنة المؤلى ، حيث برى في هذا المداد بداء المناس عنى و سارة ، المؤلى ، حيث برى في هذا المداد بداء المناس عنور المدانة حالى المؤل الما المناس عبد القام من على المناس المناس

سر جمالها للوهلة الأولى كما او كان شيئًا خارجًا عن نظمها اللغوى \_ أن يبرز دور البناء اللغوى الأساسي فيما اشتمات عليه الصورة من جمال فني ، فهو حين يعرض لقوله تعالى ( واشتعل الرأس شيبا ) لا ينشغل كثيرا بتحليل أسلوب الاستعارة فسها وأثر هذه الاستعارة في بلاغة الآية السامية وانما يوجه اهتمامه الأكبر الم تحليل التركيب اللغوى للاية . وبنان دور هذا التركيب في بلاغة المسبورة وروعتها الفنية ، بل انه ينكر موقف أولئك الذين اذا عرضوا لمثل هذه الآمة الكريمة « لم يزيدوا فيها على ذكر الاستعارة ، ولم بنساء االشرف الا اليها ، ولم يروا موجبا المزبة سواها » ومرى أن الأمر علم خلاف ذلك : وأن سر ما في الآبة من حدين وشرف هو صداغتها اللغوية على هذا النحو المعين : حيث أسند الفعل « اشتعل » الى غم فاعله الحقيقي \_ الذي هو الشب \_ ثم حي بهذا الفاعل الحقيقي منصوبا على التمييز بعد ذلك ، لبيان أن اسناد الفعل الى «الرأس» انما كان من أجلُّ هذا الشبب لما بين الرأس والدُّبيب من ملاسسة واتصال ، « كقولهم : طاب زيد نفسا ، وقر عمره عينا ، وتد حيب عرقا ، وكرم أصلا ، وحسن وجها ، وأشباه ذلك مما تجد الفعل فيه منقولاً عن الشيء الى ما ذلك الشيء من سببه ، وذلك أنا نعلم أن « اشتعل » للشبيب في المعنى ، وأن كان هو للرأس في اللفظ . كما أن طاب للنفس وقر العين وتصبب للعرق ، وان أسلند الى ما أسند اليه » •

ولكى يثبت عبد القاهر دور هذا النظم فى ملاغة الآبة وروعتها الفنية فانه يقارن بين هذا النظم وبين ما اذا أسندنا الفعل « استعل » الى فاعله الحقيقى فقلنا « انستعل سيب الرأس أو الشسيب فى الرأس » ويبرز ما بين التعبيين من فارق كبير فى المزية والروعة الفنية ، على الرغم من أن استعارة الاشستعال لبياض الشيب لم

تتغير ، وأذن قان السبب كامن فى النظم وفى الصياغة اللغية ، ويشرح عبد القاهر هذا السبب المتمثل فى أن النظم فى الآية الكريمة أغاد بالاضافة الى لمعان الشبب معنى السمول والانتشار . وأنه قد شاع فى الرأس وعمه من شتى نواحيه حتى أم يكد يبقى من السواد ثبى ، « وهذا ما لا يكون أذا قبل السبتل شبب الراس أو الشبب فى الرأس ، بل لا يوجب اللفظ حينئذ أكثر من ظهوره فيه على الجملة » •

ويلح عبد القاهر على توضيح الفارق بين التركيبين بفري مزيد من الأمثلة ، فيذكر أننا نقول « اثستعل البيت نارا » فكن المنى أن النار قد عمت البيت وشسمله من شتى اطرافه ، ونقول « اثستعات النار في البيت » فلا بفيد ذلك أكثر من مجرد وقوعها فيه واصابتها جانبا منه ، دون أن يفيد ذلك ما أفاده التركيب الأول من شمول وعموم واحاطة »

وبضرب مثالا آخر من القرآن الكريم وهنو قواه تعالى الأوض وجلها الأرض عنونا ) حيث أوقع التفجير على الأرض وجلها مفعولا على حين أن المفعول الحقيقي هو العيون الذي جاء بعد ذلك تعييزا ، كما جاء الشبيب تعييزا في الآبة السابقة ، « وقد حصل بذلك من معنى الشمول هنا مثل الذي حصل هناك ، وذلك أنه أفاد أن الأرض قد كانت صارت عيونا كلها ، وأن الماء قد كان كان بغور من كل مكان منها ، وأو أجرى اللفظ على ظاهره فقيل : وفجرنا من كل مكان منها ، أو العرون في الأرض لم يقد ذلك ، ونم يدل عله ، عيون الأرض ، أو العرون في الأرض لم يقد ذلك ، ونم يدل عله ، ولكان المفهوم منه أن الماء قد مار من عيون متفرقة في الأرض وتبجس من أماكن منها » •

كما يذكر عبد القاهر من اسرار النظم في الآية الأني أن تعريف المراد النظم في الآية الألف هو تعريف الرأس بالألف واللام وافادة معنى الاضافة بدون اضافه هو

أحد أسباب الزية في الآية ، ولو قيل « واشتعل رأسي » فصرح بالاضافة لذهب بعض الحسن (١) •

وليس معنى اهتمام عبد القاهر الجرجانى البالغ بالبناء اللغوى المبارة أنه يهمل الصور البيانية من تشبيه واستعارة وكناية ومجاز ، اذ أن هذه الصورة البيانية لم تحظ من بلاغى بما حظيت به من عبد القاهر من اهتمام بتحليلها وبيان أسرارها الفنية والجمالية ، وكان الحس الجمالى المرهف هو عدته في ذلك التحليل •

وكثيرا ما كان هذا التحليل يهدى عبد القاهر الى الخروج عما أجمع عليه البلاغيون ، أو على الأقل بثير حوله التساؤلات لمخالفته لما يقود اليه الذوق الفنى السليم •

ومن أمثلة ذلك موقفه من بعض صور « الاستعارة المكنية » ، التى نقوم على تشخيص المجردات أو الجمادات ، فعلماء البلاغة يسمون مثل هذه الصور « استعارة مكنية » ويردونها الى صورة تشبيهية حذف منها المشبه به وأثبتت بعض خصائصه للمشبه ، (٢) فاذا قال تأبط شرا مثلا :

#### اذا هـزه في عظـم قـرن تهالت نواجد أفواه المنايا الفــواحك(٣)

قالوا انه شبه المنايا بانسان له نواجذ وأسسنان ، ثم حذف المشبه به \_ وهو الانسان \_ وأثبت بعض لوازمه \_ وهى النواجذ والأفواه والفسحك \_ للمشبه وهو المنايا على سسبيل الاستعارة المكنية ، وهكدا يحلل البلاغيون مثل هذه الصورة المفنية البارعة ، ولاشك أن مثل هذا التحليل الجامد يطنىء اشعاعات الصورة ، لأنه

<sup>(</sup>۱) انظر : دلائل الاعجاز : ص ۷۰ \_ ۷۷ .

<sup>(</sup>۲) انظر هذا الكتاب ص ۸۵

<sup>(</sup>٣) القرن : النظيم ، والمماثل ، والنواجذ الاضراس .

الا بعادل أن يردها الى صورة تشبيعية حيث لا تشبيه لمى العقيقة ، الا بعادل عملية التشخيص البسارعة التى تجسد النايا الله النايا وتجعلها كائنا حيا يتهال وينسط ويكشف عن نواجذه .

راكن عبد القاهر لم يوقه مثل هذا التصور العملية المجازية إن منا هذه الصورة ، فأثار حولها الكثير من التساؤلات ، فهو حين التحليل بيت لبيد :

وغداة ريح قد كشفت وقرة

قد أصبحت بيد الشمال زمامها(١)

يرى أن لفظ اليد في الييت لم ينقل من شيء الى شيء ، فلبس الهن على أنه شبه شيئا بالله حتى يمكن الزعم بأنه نقل لفظ البه الله \_ كما هو الشأن في الاستعارة التصريحية \_ « وانما المغى على أن أراد أن يثبت للشمال في تصريفها الغداة على طبيعتها شبه الأسان قد أخذ الشيء بيده يقلبه ويحرفه كيف يريد » . أى أنه بلس عملية تشخيص المنابي التي تقوم عليها الصورة .

ويزيد الأمر ــ كعادته ــ شرحا ربيانا بضرب مزيد من الأمثلة كبت نابط شرا السابق ، وكلبيت المتنبى :

خميس بشرق الأرخس والغرب زحف. وفي أفن الجــوزا، منــه زمازم(٢)

ميرى أننا لا نستطيع فى بيت تأبط شرا أن نقول انه استعار لغظ النواجذ ولفظ الأقواء . لأن ذلك يوجب المحال ، لان المنايا ليس لها فى الحقيقة ما يشبه النواجذ والأقواء حتى يشبه بها : « نليس

 <sup>(</sup>۱) القرت: البرد . الأيمام المنود .
 (۲) الخميس : الجيش . الجوزاء : برج می السماء . الرحائم :
 جع زمزمة و هی صوب الرعد .

الا أن تقول انه لما ادعى أن المنايا تسر وتستبشر اذا هو هز السيف وجملها لسرورها بذلك تضحك أراد أن يبالغ في الأمر فجعلها في حورة من يضحك حتى تبدو نواجذه من شدة السرور » •

وواضح أن عبد القاهر هنا يقترب كثيرا من ادراك العملية التشخيصية في مثل هذه الصورة ، فيو حين ينكر رد مثل هذه الصورة اللى أصل تثبيهي حكما يفعل البلاغيون حوجين يصرح بأنه لا سبيل الى تحليل مثل هذه الصورة الا أن نقول أن الشاعر « لما ادعى أن المنايا تسر وتستبشر أذا هو هز السيف ، وحعلها لسرورها تضحك أداد أن يبالغ في الأمر فجعلها في صحورة من مضحك حتى تبده نهاجذه من شحدة السهور » من أنه بكاد يقبل أنه لا سبيل الى تحليل مثل هذه الصورة الا أن نقول أنه شخص المنايا وحسدها ، وجعالها في صورة الكائن الحي الذي يضحك ويستبشر و

وهو يقول مثل هذا الكلام عن ست المتنبى ، فانه « لما جمان الجوزاء تسمم على عادتهم فى جعل النحوم تعقل ، ووصفهم لها بما يوصف به الأناسى ، أثبت لها الأذن التي بها يكون السمم ، من الأناسى » وينكر أن يكون المتنبى قد استعار لفظ الأذن ، أو أن تكون الصورة منقولة عن أصل تشبيهى ، لأنه ليس للجوزاء ما يشبه الأذن حتى يشبه بها(١) ،

وتشغله هده القضية فيعدود اليها مرة أخرى في كتاب « أسرار البلاغة » بنفس المنهج التحليلي البارع . ويتناول نفس الأمثلة ويزيدها شرحا وتحليلا ، فيرى أن لبيدا في بيته قد جعل للشمال يدا ، وليس هناك مشبه يمكن أن تقابل به اليد ويشار بها اليه ، كما يشار بالأسد الى الرجل الشجاع مثلا في قولنا « انبرى

<sup>(</sup>۱) انظر دلائل الاعجاز ۳۱۳ ، ۳۱۶

لد بزأر » أو بالخلباء التى النساء فى نحو قولنا «من الظباء النيد» لد بزأر » أو بالخلباء التي الرجل القوى السند فى نحو قولنا أيا شار بلفظ البد بها أبطنتى » وذلك لأننا في كل هذه الأمثلة نشير بيناك ذاتا يشار اليها م أما فى بيت لبيد فلا نستطيع أن نقول اللها اللها اللها على عليها .

وكذلك الأمر فى قول زهير « وعرى أفراس الصبا ورواطه « وكذلك الأمر فى قول زهير « وعرى أفراس الصبا ورواطه « يكن أن نقول أن الروالحل والأفراس بشار بها الى شي، مصوس الما (١) •

وعد القاهر يعبر حسا أولا عن عدم ارتباصه للقسول برد المنارات المكنية في مثل هذه الصور الى أصل تشبعي : وسلم عن وعيه العملية التشخيصية في مثل هذه الصور التي تشذير المنيات وتجسدها في صور نابضة بالحياة .

بل انه يزيد هذا الأمر وضوحا غبعبر تعبيرا صريحا عن ادراكه منه الاستعارة في تشخيص بعض المجردات والجمادات ، حث غل عن الاستعارة « خانك لترى بها الجماد ناطقا ، والأعجم عبدا . والأجسام الخرس مبينة ، والمعانى الخفة بادية جلية ٠٠٠ بال نشت أرتك المعانى اللطبغة التي هي من خيال العقل كانها ند بعت حتى راتها العيون »(٢) . وليس هناك ما هو أكثر من هذا بنوها . وأشد دلالة على ادراك عبد القاهر لعملية « التشخيص » بنوها . وأشد دلالة على ادراك عبد القاهر العملية « التشخيص » نظة التجريدية في حورة كائنات حة : لأننا « نرى بها الجماد من خبايا العقل قد جسمت حتى رأنها العهن » و « المعانى اللطبية التي هي هن خبايا العقل قد جسمت حتى رأنها العهن » » .

١١٠ أنظر : اسرار الثلاغة : ٢١ - ٢٦ .
 ١١) السابق : ٣٣ -

هذه هي بعض نماذج تطبيقات عبد القاهر الجرجاني للمنهج التحليلي الغني في دراسته البلاغية ، وتسد مرت بنا نماذج اخسري في القسم الأول من هذا الكتاب ، من مثل معالجته للحذف والنمثيل والتجنيس وغيرها من الغنون البلاغيسة التي عالجها في كتاب « دلائل الاعجاز » و « اسرار البلاغة »(١) بصورة تجعل الكتابين برمتهما من أنضج نماذج تطبيق هذا المنهج وأبرعها ، وتجعل من تحليلات عبد القاهر مستوى منفردا في تطبيق هذا المنهج لم يقبض للبلاغة العربية أن نتمتم به طويلا ، حبث لم يلبث ظله أن انحسر عن المقت البحث البلاغي وابتدا « المنهج التقنيني المنطقي » بيسط ظله المقيم على أفق بلاغتنا العربية ،



<sup>(</sup>۱) أنظر هذا الكتاب : ص ۱۱۸ وما بعدها .

## المنهج التقنيني المنطقي

وهو ذلك المنهج الذي يهتم بالقسانون والقاعدة على حسن أب يدون الفنى والتحليل الأدبى - والذي تحولت البلاغة في اطاره ي مجموعة من القواعد وانتعريفات والتقسيمات الجاهده . وتعيقر بني الأدبى الى المرتبة الملتية بعد الفاعده . أو الثالثة بعد التعريف وتنسيم - اذا ما حللنا القساعدة الى هدين العنصرين - حبث يميح النص - في خلل هذا المنهج - مجرد ساهد على القساعد وسامها وسال على قسم من أقساعها و

وبعتبر هذا المنهج ـ الحا ما صرفنا النظر عن مدى ملامته تسعت بلاعى أو عدم ملاءمته ـ نظر المناهج الأربعة دقة واحكام . حيد لا يترث مجالاً لغير العقل والمنطق للبحث والمعابجة أنعمية .

وينضح ناثير المنطق على هذا المنهج في التأليف البلاى في ألوم النديد بالتعريفات الجامعة المانعة ، والحرص على التقسيم المعنى العقلي واستيفاء الأقسام ، والشعف بالتعريفات والتسميات النثيرة العوضوع الواحد ، وأخيرا في اقحام مباحث منصفية حالمه على البلاغي ،

وقد برز هذا المنهج في أجلى صوره في مؤلفات أبي يعفوب السكاكي وشارحي مفتاحه و وان كنا نجد بداياته الأولى في كتاب انقد الشعر » لقدامة بن جعفر من مؤلفات المرحلة الثانية . عنى هذا الكتاب نجد تأثير المنطق الأرسطى شديد الوضوح . فالكتاب بحد تأثير المنطق الأرسطى شديد الوضوح . فالكتاب تقد كتب في ضوء ثقافة ضطقية فلسفية ، وكانه معاولة من قدامة ليضع ما يمكن أن نسميه « منطق الشعر » ، وليس هذا وانعا

وهسب منى بناء الكتاب وتقسيماته وحدوده ، واقتباس بعض الأراء اليونانية فيه ، بل هو واضح على أشده في الحديث عن خصائص المعاني وعيوبها كذلك » (١) • واذا كان وضوح الجانب المنطقي ... في خصائص المعانى وعيوبها أدخل في الجانب النقدى للكتاب منه في الجانب البلاغي فان ما يعنينا هنا هو الجانب الآخر الخاص سناء الكتاب وتقسيماته وحدوده ، فقد بنى قدامة كتابه بناء شدد الاحكام ، مستخدما المنهج المنطقي في التعريفات والتقسيمات والمعود ، وهو لا يكتفي بتعريف الموضوع الذي يبحثه ، وانما ينزج بتبود التعريف \_ على نحو ما يفعل المناطقة تماما \_ ما لسر داخلا هي الموضوع المعرف • فهو حين يعرف الشبعر في بداية كتابه بأنه « قول موزون مقفى يدل على معنى » (٢) لا يكتفى بهذا التعريف في تحديد مفهوم الشعر ، وأنما يمضى يخرج بقيود هذا التعريف ما ليس داخلا في مفهوم الشعر من وجهة نظره حيث يقول: « قولنا « قول » دال على أصل الكلام الذي هو بمنزلة الجنس للشعر -وقولنا « موزون » يفصله مما لبس بموزون اذ كان من القول موزون وغير موزون ، وقولنا « مقفى » فصل بين ما له من الكلام الموزون قواف وبين ما لا قوافي له ولا مقاطع . وغولنا « يدل على معنى » يفصل ما جرى من القول على قافية ووزن مع دلالة على معنى مما جسرى على ذلك من غسير دلالة على معنى . فانه لو أراد مريد أن يعمل من ذلك شيئًا على هذه الجهة الأمكنه وما تعذر عليه »(٣) •

<sup>(</sup>۱) د. احسان عباس : تاريخ النقد الأدبى : ۲۰۶ .

<sup>(</sup>٢) نقد الشعر: ١٣

<sup>(</sup>٢) السابق والصنعة .

وواتح مدى ما فى هذا النهج دن تعسف واسراف فى احراج فدامة بالقيد الأخير « يدل على معنى » وكأنه يدور فى خيال انسان أن يدخل فى مفهوم التسعير ما ليس له معنى من القول الموزون المفعى . ولحسن الحظ غان تعامة لم يستمر فى استخدام هذا المهمج بمثل هذا الاسراف فى تغير هذا الموضع .

وان كنا نلمس مضاهر أهرى في النتاب لهذا المنهج مثل ذلك الاسراف في التقسيم العقى والمنطقي ، والعرص على استفاء الإقسام . فهو يقسم الشعر الى عناصره الاربعة المفردة : اللفظ والوزن والقاعيه والمعنى - ثم يهضي يؤلف بين هذه العناصر الأربعة بعصها وبعدس فيخرج بأربعة خساصر أخرى مركبة من عنصرين من من العناصر المفردد ، بعد أن تسقط من حسابه مسور التركب عد الستعملة ، وبهذا يتكون لديه تمانيه أجنساس للشعر هي ألربعيه المفردات البسائط ، والاربعة المؤلفات منها ، ولكل حنس من هده الاجناس حيفات حيين يمدح به يسميها قدامة « النعوت » ويخصص الفصل الثاني من الكتاب ندراستها ، وله عيوب يذم بها ، وقد خصص ثالث فصول كتابه لبحتها . وهو في تناوله لنعوت كل جنس أو عيوبه يسير على منهجه المنعقى ولكن بشي، من القصد والاعتدال. فهو أحيان يطلق على النعت . أو العيب اسما معينا . ثم يعرف ويصرب له عدد أمننة من محتسر السور ، وهو في تعريفه لهذه النعوت أو العيوب \_ التي أسبح معظمها فنونا يدرسها انبلاغيون ... -تحت العنوان الذي وضعه لمها تعامة أو تحت عنوان آخر – لا يخرج نقبو: التعريف كما فعل في تعريفه للسعر في أول الكتاب •

 وتابع له ، فاذا دل على التابع أبان عن المتبوع »(١) • أى أن « الارداف »عنده هو ما سماه البلاغيون بعده « الكناية » ، وكون « الارداف » عنده هو « الكناية » عند البلاغيين واضح من تعريفه وهو أحد التعريفات التى يعرف بها البلاغيون « الكناية » وواضح أيضا من الأمثلة التى مثل بها « للارداف » ، فهى من أمثلة « الكناية » النائعة عند البلاغيين ، من نحو قول الشاعر :

بعيدة مهوى القرط اما لنوفل أبوها واما عبد سمس غهاشم

ويعلق على هذا البيت بقوله « انما أراد الشاعر أن يصف طول الجيد قام يذكره بلفظـه الخـاص ، بل أتى بمعنى هو تابع لطول الجيد وهو بعد مهوى القرط ، ومثله قول امرىء القيس

وبضحى فتيت السك فوق فرأشها نقضل(٢) نؤوم الضحى - لم تنتطق عن تفضل(٢)

انما أراد امرؤ القيس أن يذكر ترف هذه المرأة و أن لها من يكفيها فقال «نؤوم الضحى » وأن فتيت المسلك يبقى الى الضحى فوق فرائسها ، وكذلك سائر البيت ، أى هى لا تنتطق ، تخدم ، ولكنها فى بيتها متفضلة »(٣) ، فالبيتان هما المنالان النقليديان ،لكنايسة اللذان يترددان فى كتب البلاغة التى تتحدث عن الكناية ، وأن كان قدامة يذكر بعض أمثلة « الاستعارة » على أنها من الارداف ، نحو قول امرى، القيس :

<sup>(</sup>۱) السابق: ۹۲ ، ۹۳ .

 <sup>(</sup>۲) متيت المسك : ما تفت من المسك عن جلدها فوق الفراش ،
 فؤوم الضحى : تفام الى وقت الضحى ، تفتطق : تلبس النطاق فى
 وسطها .

<sup>(</sup>٣) نقد الشمر: ٩٣

# وقد أغتدى والطير في ونتاتهما

بمنجرد تيد الأوابد هيكل(١)

وهكذا تتضح بدايات عنا المنهج في كتاب قدامة في الولم بالتعريفات والتقسيمات والصرص على استيفاء الاقسام وتحديدها ، وان كان قدامة لم يسرف في هذا الاتجاه اسراف السكاكي ومدرسته ، حيث نجد للنص الأدبي مكانه في كتاب قدامة ، نهو مريص على التمثيل لكل نعت هن النعوت . أو عبب من العيوب بعد وفير من الأمثلة الشعرية ، وعلى تحليل بعض الأمثلة تعليلا بلانيا ونقديا قد يخفق فيه وقد يوفق على نحو ما رأينا في تعليله لبعض ونقديا قد يخفق فيه وقد يوفق على نحو ما رأينا في تعليله لبعض الأمثلة التي مثل بها للارداف ، وهذا كله يجعل كتاب قدامة ليس هو الصورة النموذجية نلمنهج التقنيني المنطقي ، وعليا أن ننشد هذا المنهج في أوضح حوره وأكثرها احكاما وجفافا ،

وقد مر بنا في القسم الأولد من هذا الكتاب مدى صرامة تقسيمات السكاكي لعلوم البلاغة في القسم الأول من هذا الكتاب، وكيف اسرف في هذه التقسيمات والمتعريفات ولكن في اطار هيكا متماسك علب لايتطرق اليه خلل - وقد تآزرت انتعريفات الجامعة المانعة مع هذه التقسيمات المسرفة في انقسام النائث من « انفتاح » على تحويل البلاغة الى علم تفعيدي جاف ينهص على مجموعة من القواعد الني تحفظ وتستظهر ، أما القيم الجمانية في الفن البلاغي ، ووظيفة هذه القيم في ايصال المعنى الى المتلقى فلم يكن لها كبر اعتبار عند صاحب « المفتاح » ومدرسته من بعده ، فقد أصحت غابة عتمامهم الاطمئنان الى استيقاء الفن البلاغي لأركانه الشكلية ،

مسلم الاعتسان الاعتسان الاعتسان الاعتسان الاعتسان المتسان المتعربة والمهيكا المتعربة والمهيكا المتعربة الوحوش النافرة والمهيكا المتعربة والمتعربة والمتعربة المتعربة المتعربة

وانطباقه على التعريف الذي وضعوه له ، ولا عليهم بعد كلك الا يكون هذا الفن البلاغي قد استوفي حظه من الجمسال الفني ما دام قدد استوفي حظه من الخفسوع لقواعدهم ، ولا عليهم ما دام قدد استوفي حظه من الخفسوع لقواعدهم ، ولا عليهم الا يكون لهذا المن أية وظيفة تعبيية فحسبه أن يكون قد استوفي أركانه الشكية ، غاذا ما استوفي الجناس حظه من التماثل بين طرفيه — اللفظين المتصدين في الشكل المختلفين في المعنى — منا للفظين المتصدين في السكل المختلفين في المعنى — فلا يهم بعد ذلك أن يكون المعنى أو السياق يقتضي هذا البناس أولا يقتضيه ، ولا يهم أن يكون هذا البناس منسجما مع النسيج المام للعبارة التي جاء فيها أو غير منسجم ، كل ذلك لم يعد يشخل أصحاب هذا المنهج بقدر ما يشعلهم تحديد القسم من أقسام الجماس الذي تنتمي اليه هذه العبارة أو ذلك ، وتحت أية صورة من صسور الاستعارة يندرج هذا المثال أو ذلك ،

وكان طبيعيا أن يشحب دور النص الأدبى فى ظل هذا المنهج العقلى المنطقى ، فهو يأتى بعد الانتهاء من انتعريفات والتقسيمات كشاهد لهذا القسم أو ذاك من أقسام الفن المدروس ، وقد لا يأتى على الاطلاق ويكتفى المؤلف بالتمثيل بمثال من عنده — وهو غائبا ما يكون مثالا بالغ الركاكة — وهكذا بعد أن دان النص فى المنهج التحليلي الفنى هو المحور الذى يدور حوله كل الاهتمام البلاغى ، فهو المنبع الذى تستمد منه القاعدة لكى تعود اليه من جديد لاضاعته وابراز جوانب الجمال الفنى فيه ، انعكس الوضاع ، فأصبح النص تابعا ذليلا للقاعدة — فى ظل المنهج التقنيني — وصار النص تابعا ذليلا للقاعدة — فى ظل المنهج التقنيني — وصار آخر ما يشغل بال المؤلف — اذا شغل بانه عنى الاطلاق — ه

وقد تأثر السكاكى بآثار عبد القاهر البلاغية ، ولكنه جرد هذه الآثار من جانبها الفنى التحليلى ، واهتم بالجانب النظرى بعد أن حوله الهي حجوعة من القواعد والقوانين الصارمة ، والتعريف ات

الله التعقيد والالتواء ، وهو بيحلل كل تعريف بالطريقة النطقية النطقية النطقية مخرجا بكل قيد من قيوهم حتى يضمن أن تعريفه جامع لك الراء المدف ، مانع لكل ما مسواه من الدخول في نطاقه كما مو الن في كل تعريف منطقي •

نهو حين يعرف علم « المعانى » مثلا بأنه « تتبع ضواس بي الكلام في الافادة وما ينتصل بها من الاستحسان وغيره، رسب المرابع عليها عن الحصل في نصيق الكلام على ما ينتفي المادة على ما ينتفي سال ذكره » لايكتفى مما في التعريف من تعقيد وجفاف فبمفى . ما مفردات هذا التعريف مضريقة تزيدها جفاها وذهنيه . فيقول : بله مفردات إنني بتراكيب الكلام التراكييه الصادرة ممن له مضل تمييز رسرفه . وهي تراكيب البلغاء لا الصادرة عمن سواهم لنزولها غي مناعة البلاغة منزلة أحسوات هيوانات تصدر عن مدامها بحسب ومنق عليه • وأعنى بخاصية التركيب ما يسبق منه الى المهم عد سماع ذلك التركيب جاريه مجرى اللازم له لكونه صادرا عن أبيغ لا لنفس ذلك التركيب من حيث هوهو ، أو لازما له لما هوهو هنا ، وأعنى بالفهم فهم ذى الغطرة السليمة مثل ما يسبق أني نعل من تركيب « أن زيدا منطق » أذا سمعته عن أعارف بمياعته كلام من أن يكون مقصودا به نفى المدك أوردا لانكار - أو من رَكِب « زيد منطلق » من أنه يلزم مجرد القصد الى الأخبر · أمن نهو « منطلق » بترك المسند اليه من أنه يلزم أن يكون أطوب به وجه الاختصار مع اغادد أضيعة مما يلوح بها مقامعًا . ركاً أذا لفظ بالمسند اليه - وهكذا أذا عرف أو نكر ، أو قيد ر أُطْلَق ، أو قدم أو أخر »(١) •

<sup>(</sup>۱) المنساح : ۸۸ م

هكذا يمضى السكاكى فى صب أفكار عبد القاهر الحية المتألقة فى هذه القوالب الجامدة من التعريفات والتقسيمات ، وليس هنساك ما هو أدل على طبيعة هذا المنهج من مثل هذه التعريفات التى يطعى فيها المنطق العقلى الجاف على الذوق والحس الفنى •

وبعد أن ينتهى السكاكى من تعريف كل علم يأخذ فى تقسيمه وتعريف كل قسم ، وربما فرع كل فسم الى فروع جديدة وعرف كل فرع ، وفى النهاية يمثل لكل فرع من الفروع بمتال عالبا ما يكون من عنده ، وغالبا ما يكون على حط وافر من الركاكة وفساد الذون،

غهو بعد أن يقسم علم اببيان الى أصوله الثلاثة « التشبيه » و « المصار » و « الكنايه » على نحو ما سبقت الأسارة اليه و المحدد في الحديث عن الاصل الاول و أو « التشبيه » غيقول : « لا يخفى عليك أن التشبيه مستدع صرفين : مشبها ومشبها به وانستراها بينهما من وجه ، وافتراف من وجه خر ، مثل أن يتسترها مي الحقيقة ويختلفا في الصفه أو العدس ، فلاول كالانسانين أدا احتلفا صفحة طولا وقصر ، والثاني خالداويين أدا اختلفا حقيقت انساما وفرسا ، وألا فانت خبير بأن أرتفاع الخلاف من جميع الوجوه حتى التعين يأبي التعدد فيبطل النشبيه ، لأن تشبيه أنشى، لايكون ألا وصفا له بمشاركته المشبه به في أمر ، والشيء لا يتصف بنفسه ، كما أن عدم الانستراك بين الشينين في وجه من الوجوه يمنعك من محاولة التشبيه بينهما ، لرجوعه أبي طلب الوصف حيث يمنعك من محاولة التشبيه بينهما ، لرجوعه أبي طلب الوصف حيث

وأول ما نلاحظ على هذا التقسيم أنه قائم على أساس منطقى دهنى ، وليس على أساس فنى أو اعتبارات بلاغية جمالية ،

١٧٧ : السابق

فاشتراك المشبه مع المشبه به هي الصفة أو المتبتة أو عدم اشتراكه معه فيهما ليس من الاعتبارات الجماليه أو البلاغية في شيء .

وثانى ما نلاحظه جفاف الصياغة وسطقيتها . وخاوها من الحس الفنى الذى تفتقر اليه أية درالسة بلانيه حقيقية .

و آخر ما نلاحظه على عيارة السكاكى — وهى تمثل اساويه العام فى الكتاب — أن النحس الآيحتل من اهتمامه الاحيزا هامشيا . بل انه فى هدده العبارة بالذاك الايحتال أى حيز على الاطالاق . فاهتمامه الأول موجه الى القاعدة واسنيفاه الأقسام المقلية ثم ياتى بعد ذلك المثال - وهو ليس مثلا شعريا أو نثريا مختارا وانما هو من علم السكاكى ، فهو بدوره مثال منطقى ذهنى سقيم . المهم فيه أن يطابق القاعدة التى وضحها السكاكى حتى وأن لم يطابق البلاغة أو يمت اليها بأية صلة . والا فأى بليغ يجول فى خاطره أن يشبه انسانا بالفرس أو المكس فى اطول . أو أن يشبه انسانا قصيرا بطويل . أن هده الأمثلة الإمكن أن تدخل فى نطاق البلاغة من بطويل . أن هده الأمثلة الإمكن أن تجرى على لسان انسان بليغ ، ولكن ما يشغل بال السكاكى هو أن يستونى أقسامه المنطقية المقلية ،

وعلى هذا النحو العقيم يمضى الدكاكي في معانجة بقية أبواب علم البيان ، غاذا ما فرغ منها انتقل الى « المصنات البديسة » أو تلك الوجوه المخصوصة التى يصار اليها لقصد تحسين الكلام كما يسميها ، فيقسمها التقسيم انقليدي الى محسنات ترجع الى المعنى وأخرى ترجع الى قلفظ ، وهو يبدأ حديث عن كل محسن بتعريفه وتحديد مفهومه ، ثم يبين أتسامه – أن كان له أقسام بتعريفه وتحديد مفهومه ، ثم يبين أتسامه – أن كان له أقسام وقد يفرع هذه الأقسام الى فروع ، وفي النهاية يمثل لكل فرع من

هذه الفروع بمثال من صنعه في الغالب • ولا يعنى نفسه مئونة صياغة المثال في جملة بل كان يكتفى غالبا بالكلمات المفردة •

فهو في دراسته « التجنيس » يبدأ بتعريفه بأنه « تشابه الكامتين في الفظ » ثم يمضى في بيان أقسامه في ذكر أن « المعتبر منه في باب الاستحسان عدة أنواع: أحدها النجنيس التام : وهو ألا ينفاوت المتجانسان في اللفظ كتولك « رحبة رحبة »(١) • وثانيها التجنيس الناقص : وهو أن بحتلفا في الهيئة دون المورة كقولك « البرد يمنم البرد »(٢) وكقولك « البدعة شرك الشرك »(٣) وكقولك « البهول أما مفرط أو مفرط »(٤) والمشدد غي هذا الباب بقوم مقام المخفف نظرا الى المورة فاعلم • والشها التجنيس المذيل : وهو أن يختلفا بزيادة حرف كقولك « مالي كمالي » و « جدى جهدى »(٥) و « كاس كاسب » • ورابعها التجنيس المضارع أو المطرف : وهو أن يختلفا بحرف أو حرفين مع تقارب المخرج كقولك في الحرف الواحد « دامس وطامس »(٢) و « كثب وكثم »(٨) - وفي الحرفب وحسب وحسب »(٧) و « كثب وكثم »(٨) - وفي الحرفب

<sup>(</sup>١) رحبة الأولى : ساحة ، والثانبة : واسعة .

 <sup>(</sup>۲) البرد الأولى ( بنسم الباء ) كساء من الصوف . والثانيـة ( بنتجها ) ضد الحر .

<sup>(</sup>٣) شرك الأولى ( بفتح الشين والراء ) : حبالة الصيد

<sup>(</sup>٤) مغرط الاولى (بدون تشديد ) من الانراط بمعنى تجاوز الحد ، والثانية (بالتشديد ) من النغريط بمعنى النقصير .

<sup>(</sup>ه) جدی : حظی ، جهدی : کدحی ،

<sup>(</sup>٦) دامس : شديد الظلام ، طامس : بدون ضوء ،

<sup>(</sup>٧) حصب : رمى بالحصباء ( الحصى ) . حسب : عد .

<sup>(</sup>٨) كتب : جمع ، وانترب . كتم : جمع ، واتبع .

التجنيس اللاحق : وهو أن يختلفا لا مع النتارب كتواك سسعيد بمید » و « کاتب کاذب » و « عاب عائب » ، والمنتلفان فی اللاحت اذا اتفقا كتابة كقولك «عائب عابث » سمى تجنيس تصحيف • والمتجانسان ان وردا على نحو قولهم « من طاب وجد وجد » - أو قولهم « من قرع بابا ولج ولج »(١) . او على نحو « المؤمنون هينون لينون » ( وجئتك من سبا بنباً ) . أو على نحو قولهم « النبيد بغير النعم غم . وبغير الدسم سم » سمی ذلك مزدوجا ومكررا ومرددا وها هنا نوع آخر بسمی تحنيسا مشوشا : وهو مثل قولك « بالغة وبراعة » .

واذا وهم أحد المتجانسين في التام مركباً . ولم يكن مخالفا في الخط كقوله :

> اذا ملك لم يكن ذاهبة فدعه فدولته ذاهــة(٢) سمى متشابها وأن كأن مخالفا في الخط كقوله: كلكم قد أخذ الجام . ولا جام لنا ما الذي ضر مدير الجام لو جاملنا(٣)

> > سمى مفرقا ٠

ومما يلحق بالتجنيس نظير قوله عز وجل ( قال اني لعملكم من الفالين ) • ( وجنا الجنتين دان ) •

<sup>(</sup>١) لج : الح . ولج : دخل ٠

<sup>(</sup>٢) ذاهبة الأولى: مساحب هبة ، نبى مركبة من « ذا » بيعنى صاحب ، وهبة : بمعنى عطية أو منحة . ذاهبة الثانية : زائلة .

<sup>(</sup>٣) الجام: الكاس - مدير الجام: الساقي ، لا جام لنا: لا كاس لنا ، « وجام لنا » تنفق مع « جاملنا » في اللفظ وتختلف عنها مي الكتابة ، بخلاف « ذاهبة » و « ذاهب » ني البيت السابق ، نهما

متفقان لفظا وكتابة .

وكثيرا ما يلحق بالتجنيس الكلمتان الراجعتان الى أصل و وحد نمى الاشتقاق ، مثل ما نمى قوله عز اسسمه ( فأقم وجهسك لادين انقيم ) ، وقوله ( فروح وريحان ) »(١) •

لقد أوردنا حديث السكاكي عن « التجنيس »كامسلا لأنه من أقل موضوعات كتابه تعقيدا ، واغراقا في التقنين والتعقيد ، ومع هذا فهو مثل واضح لاصطناع المنهج المنطقى في البحث البلاغي بكل سماته : الاهتمام أولا بالقاعدة والتعريف والتقسيم ، والاسراف في اتفريع والتشقيق والتسميات ، فكثير من الأقسام التي ذكرها متداخلة ، ومن المكن ادماج بعضها في بعض ، والاكتفاء بقسمين أساسيين أو ثلاثة تندمج فيهما بقية الأقسام ، ولكن النزعة المنطقية الذهنية الى التقسيم والتغريع دفعته الى تشقيق الشيء الواحد الى مجموعة من الفروع والأجزاء دون أي مبرر علمي سوى اشباع هذه الرغبة المسرفة في استيفاء الأقسام • وأخيرا يأتي المثال في النهاية مجرد شاهد على القاعدة ومثال لها ، وهو في الغالب من صنع أبى يعقوب ، وان كان هنا بالذات قد خالف عادته فاستشهد بعدد من الآيات الكريمة وبعض الأبيات الشعرية ، ولكن بدون أي لون من ألوان التحايل الفني ، أو أية محاولة لاستشفاف القيم الجمالية فى الأمثلة التى ذكرها ، فالنص بالنسبة له لايعنى أكثر من شاهد على القاعدة التي وضعها ابتداء ، أو مثال لقسم من أقسامها •

ويتضح لنا ما فى هذه المعالجة من جمود وجفاف وذهنية حين نقارنها بتناول عبد القاهر البارع للموضوع ذاته ، ومعالجته الرائعة للصورة البديعية \_ سواء على مستوى جانبها الجمالى ، أو على مستوى وظيفتها التعبيية \_ من خلال دراسته للتجنيس ، هذه

<sup>(</sup>۱) المنساح : ۲۲۸ ، ۲۲۸ .

المالجة التى تنطلق من أعتبل الجناس فنا بلاغيا له جانبه الجمالى المفنى ، وله دوره فى ايصل المعنى والتعبير عنه ، وبمقدار استيفائه لهذين الجانبين عن طريق لسجامه مع بقية عناصر التركيب اللغوى من ناحية ، وأدائه لوظيفته التعبيرية – التى لمس جانبها النفسى بذكاء – من ناحية أخرى تثون قيمة الجناس ، ولم يكن عبد القاهر يضع القاعدة أولا ثم يمضي يلتمس لها المثال كما فعل السكاكى ، وانما كان النص منطلقه الأساسى ، فمن خلال تحليله للنص الأدبى كان يضع مقاييسه ، ويبلور نظريته البلاغية ، فيرفض البناس اذا ما جاء زخرفة شكلية متكلفة لا تسهم فى ايصال المعنى ، ويرحب به اذا ما قام بوظيفته التعبيرية . وانسجم مع السياق العام ، وهو أخيرا لايهتم بما اهتم به السكاكى من تقسيم وتشقيق لأنواع الجناس فكل ذلك غير داخل فى هدفته البلاغى ، ولا جدوى من ورائه(۱) ،

ولم يتف تأثير المنهج اللنطقى ــ كما سنة السكاكى ــ على البحث البلاغى عند مجرد الاسراقة في تقييد القواعد ووضع التعريفات والحدود وتقسيم الأقسام، وإنما تجاوز ذلك الى اتحام مباحث من صميم المنطق على علم البلاغة ، واعتبارها قضايا بلاغية وهي لا تمت الى البلاغة بصلة ، ومثال ذلك تلك المقدمة المنطقة الطويلة التي قدم بها لدراسة المتلفون الثاني من قانوني علم «الماني» وهو الخاص بالطلب ، وهي مقدمة بالغية التعقيد والالتواء ، ومكانها الحقيقي علم المنطق ، ويكتني أن نورد فقرة من هذه المقدمة لنعرف منها كيف طعىهذا المنهج اللنطقي طعيانا مبينا على البحث البلاغي ، حتى منها كيف طعىهذا المنهج اللنطقي طعيانا مبينا على البحث البلاغي ، حتى حوله في بعض جوانبه إلى منطق خالص ، يقول السكاكي من بين ما يقوله في هذه المقدمة : «الطلب اذا تأملت نوعان : نوع لا يستدعى ما يقوله في هذه المقدمة : «الطلب اذا تأملت نوعان : نوع لا يستدعى

<sup>(</sup>١) أنظر هذا الكتاب : ص ١٣٤ وما بعدها .

في مطلوبه امكان الحصول – وقولنا لا يستدعى أن يمكن أعم من قولنا يستدعى ألا يمكن – ونوع يستدعى فيه امكان الحصول والمظوب بالنظر الى أن لا واسطة بين الثبوت والانتفاء يستازم انحصاره في قسمين : حصول ثبوت متصور ، وحصول انتفاء متصور، وبالنظر الى كون الحصول ذهنيا وخارجيا يستلزم انقساما الى أربعة في الذهن في الذهن وحصولين في الخارج ، ثم اذا لم يزد الحصول في الذهن على التصور والتصديق لم يتجاوز أقسام المطلوب ستة في الذهن على التصور أو انتفائه في الخارج »(١) الى آخر هذه فيه ، وحصول ثبوت تصور أو انتفائه في الخارج »(١) الى آخر هذه المقدمة المنطقية الغريبة على البلاغة والبحث البلاغي ، والتي هي من عميم الأبحاث المنطقية التي أقحمها السكاكي – ومن بعده مدرسته على مجال البحث البلاغي ، ومثل هدذا يقال عن مبحث الدلالة . وتقسيمها الى مطابقية وتضمنية والترامية الذي قدم به لدراسة علم البيان ، والذي أصبح في اطار هدذا المنهج مبحثا بلاغيا أساسيا وهو أبعد شيء عن البلاغة .

بل أن السكاكي لا يخفي اعتقاده بالترابط الوثيق بين المنطق والبلاغة ، فيدرس علم الاستدلال ( المطق ) في انقسم الثالث من المنتاح وعقب انتهائه من دراسة البالاغة ، على أساس من أن تتبع تراكيب الكلام الاستدلالي ومعرفة خواصها مما يلزم حساحب علم المعلني والبيان »(٢) ومن ثم يدرس علم المنطق باعتباره تكملة لمباحث البلاغة ،

<sup>(</sup>۱) المنساح : ١٦٤ .

<sup>(</sup>١) السابق: ٢٢٩.

بل أنه يدّهب على حمّ الشوط الى مداه فيعتبر الصور البلاغية ذاتها أشكالا منطقية ، وظك حيث يعقد فصلا خاصا يتحدث فيه عن مصاحب التشبيه أو الكتلة أو الاستعارة كيف يسلك في شأن متوخاه مسلك صلحب الاستدلال » فيقول : « أذا شسبهت قائلا : « ذه الصافية فيتوحل بذلك الى وصف الخد بها • أو هل أذا كنيت قائلا : « فلان جم أرماد » تتعبت شسيئا غير أن تثبت لفسلان كثرة الرماد المستتبعة للقرى ، توصلا بذلك الى اتصال فلان بالمضافية غند سامعك • أو هل أذا استعرت قائلا « في الحمام أسد » تريد غير أن تبرز من هو في الحمام في معرض من سداه ولحمته شدة البطش وجراء دالمقدم مع كمال الهيبة • • • أتجدك تستحى أن تحكم به ما حكمنا نحن - أو تهجس في ضميك أنى يعشو صاحب التنبيه أو الكذاية أو الاستعارة للي نار المستدل »(١) •

وهكذا طعى هذا القهج على البحث البلاغي الى حدد تحريل البلاغة دلك العلم الجعالي الفني دالي منطق ذهني لا نبض فيه ولا روح و فقد البلاغة ذلك الحس المرهف وذلك الذوق الرفيع الذي لمسناه في المنهج التحليلي الفني •

ولقد كان السكاكي في تحويله البحث البلاغي الى هذه الوجهة متأثرا أولا بثقافته الطسفية المنطقية الكلامية الخاصة حيث كان فيلسوها ومنطقيا ومتكلطاً: كما كان متأثرا بشيوع الاهتمامات الفلسفية والمنطقية في عصره عمين أصبحت هذه العلوم هي نموذج ثقافة العصر : فلم يقتصر تأثيرها على البلاغة وانما شمل كل العلوم التي تحولت الى مجموعة من القواعد والقوانين ، تضمها مجموعة من المتون أو التلخيصات : وأصبح الجانب الذهني العقلي أكثر بروزا

<sup>(</sup>۱) المنتاح: ص ۲۸۱۱ ۰

ووضوحا من الجانب الذوقى الذى شاع لمى الدراسات العربية لمى فترة نشأتها .

وقد ساعد على شيوع هذا المنهج فى انبحث البلاغى أن الأدب العربى ذاته كان قد بدأ رحلة انحداره وأصبح تعبيرا عن ذوق سقيم، فلم يكن غريبا اذن أن يشحب الجانب الذوقى الفنى فى البحث البلاغى ، ويطغى عليه الجانب التقعيدى الذهنى ه

ولكن ينبغى أن ننوه — انصافا السكاكى ومنهجه فى البحث البلاغى — الى أن البلاغة فى اطار هذا المنهج قد تحددت لها مباحثها الأساسية على نحو من الاحكام والدقة والتنظيم لم تعرفه قبل السكاكى ، وأنه جمع شتات هذه المباحث وبوبها تبويبا منهجيا شديد الصرامة ، ولكن الاسراف فى الاحكام والدقة والصرامة كان على حساب الذوق الأدبى والتحليل الفنى النذين لا يقلان أهمية بالنسبة للبحث البلاغى عن توفر الدقة والاحكام فى انتبويب والتصنيف ، ولقد كان السكاكى عذره فى الاخفاق فى تحقيق التوازن بين هذين الجانبين من جوانب البحث البلاغى ، فلم يكن فى ذوقه الأعجمى ، ولا فى ثقافته المنطقية ، ولا فى فساد الذوق الأدبى العام فى عصره ما يسعفه على تحقيق مثل هذا التوازن ، ومن ثم تحول علم الملاغة على يديه الى علم تقنينى جاف « وأصبح قواعد تحفظ ولا يقاس على يديه الى علم تقنينى جاف « وأصبح قواعد تحفظ ولا يقاس عليها ، وفقدت البلاغة قدرتها على تذوق البلاغة ، وعلى تكوين البناء والنفاد ، وان استطاعت أن تكون طبقات من البلاغيين يقفو بعضها اثر بعض ، وهى فى أكثر الأحيان صورة حائلة لأحدل مشوه »(١) ،

<sup>(</sup>۱) د. بدوی طبانة : البیان العربی : ۳۳۲ ، ۳۳۷ .

ينانه ، فأقبل البلاعيون من بعد السكاكي يصطنعونه في تأليفهم البلاغية دون محاولة جادة لتطويره ألو استكمال ما ينقصه من جوانب .

بل ان كتاب « المفتاح » ذاته قد حظى من اهتمام العلماء بما لم يحظ به مؤلف آخر فى البلاغة، وقد أشرنا فى القسم الأول من هذا الكتاب الى ما حظى به الكتلب من شروح وتلخيصات ومنظومات بحيث يمكن القول بأن معظم الؤلفات البلاعية بعد المفتاح كانت تدور فى فلكه بشكل أو بآخر ، فهى اما تلخيص له ، او شرح ، او نظم ، او سرح لتلخيصه ، أو سقى أفضل الأحوال سنسج على منوا، المنطقى العقيم ،

وقد يخالف مؤلف من قصحاب هده الكتب السكاكي في راى هنا و فكرة هناك ، وقد يعسطال اخر في تعريف من تعريفات السكائي او بعسيم من تقسيمانه ، وقد يقتصد بالت بعض الاقتصاد في اصطباع هذا المنهج الذي لسرف السكاكي في اصطباعه ، وعد يشر رابع من الامثلة والنماذج الاتبية ، وبكن دون ان يخرج أي من مود، عن الاطار المام لهذا المنهج كما حدده السكاكي ، او ان يدخل تعديلا جوهريا او تطويرا اساسيا عيه ، بحيث يمكن القول بان البلاغه العربية لم نعرف بعدد المسكاكي منهجا في البحث البسكاعي يقوم في مواجهة « المنهج التقنيني المتطقى » الذي أرسى السكائي يقوم في مواجهة « المنهج التقنيني المتطقى » الذي أرسى السكائي دعائم « وعاش هذا العلم الى عهد عير بعيد من هذا القرن صوره مصوفة المحل الذي وضع معالمه السكاكي في أواخر القرن السادس الهجري

وحتى الكتب البلاغية التي مازالت تؤلف حتى أيامنا هذه الأغراض تعليمية ظلت تدور في فلك منهج السكاكي على ندو ما ،

<sup>(</sup>۱) السلبق : ۲۹۰

فهى تصدر كن نفس تصوره للبلاغة وأقسامها وفروعها ، وهى تلتزم بنفس أسلوبه فى التعريف والتقسيم والتشعيب ، وقصارى ما أضافه بعضها الاكثار من النماذج والأمثلة الأدبية المختارة ، أو التخفف من بعض المباحث المنطقية الخالصة التى كانت تنقل كاهل المفتاح وتلخيصاته وشروحه ، الى غير ذلك من الاضافات الهامشية التى لا تخرج بها عن اطار « هذا المنهج التقنيني المنطقي » بتعريفاته وتقسيماته الكثيرة . فهى مازالت في مجملها صورة أمينة من صور تطبيقات هذا المنهج ،

ومازالت البلاغة العربية تنتظر التحرر من ربقة هذا المنهج والانطلاق بمباحثها من أسر التقنين المطقى الجامد العقيم الى افق التذوق الجمالى الفنى الرحيب اذى كأن البحث البلاغى يحلق فى فضائه قبل أن أن يقص السكاكى أجنحته ويكبله بأغلال منهجه و ونعل فى تقديم الدراسات النقدية والأدبية والجمالية الحديثة ما يبشر بقرب هذا الخلاص .

والحمد لله أولا وآخرا .

# المحسسطتر والمراجسسع

## اولا: المسادر:

( مرتبة ناريخيا حسب توالسخ وماة المؤلنين بالعام الهجري )

## ابو عبيدة ( معمرو بن المثنى ـ ٢١٠ ):

مجاز القرآن - تحقق د. محمد فــؤاد سزكين . الطبعــة
 الثانية . دار الفكر ومكتبة الخانجى . القاهرة ١٩٧٠ م .

#### الجاحظ ( أبو عثمان عمر بن بهر ــ ٢٥٥ ):

- البيان والتبيين ( ۱ ٤) . تحقيق الاستاذ عبد السلام هارون . لجنــة التأليف والترجمـة والنثر . التاهـرة ١٩٤٨ ١٩٥٠ م
- الحيوان ( ۱ -- ۷ ) تحقيق الاستاذ عبد السلام هارون .
   مكتبة الحلبي القاهرة ١٩٣٨ -- ١٩٤٧ م .

#### ابن قتيبة ( ابو محمد عبد الله بن مسلم - ٢٧٦ ):

- تأويل مشكل القرآن . تنحقيق الاستاذ السيد صقر ، مكتبة الحلبي . القاهرة ١٩٥٤م .

## المبرد ( أبو العباس محمد بن يزيد - ٢٨٥ ) :

- الكامل . مكتبة المعارف - بيروت ·

### عبد الله بن المعتز ( - ٢٩٦ ):

- البديع . تحقيق الاستلة محمد عبد المنعم خناجي ، مكتب

## قدامة بن جعفر ( - ٣٢٧ ) :

\_ نقد الشمعر ، شرح الاستاذ محمد عيسى منون ، المطبعة اللبحية . القاهرة ١٩٣٤ م ،

# الآمدي ( أبو القاسم الحسن بن بشر ـ ٣٧٠ ):

\_ الموازنة بين شــعر ابى تمام والبحترى ( ١ ــ ٢ ) تحقيق الاستاذ السيد حستر . دار المعارف . مصر ١٩٦١ ــ ١٩٦٥ م.

## الرماني ( ابو الحسن على بن عيسي - ٣٨٦ ) :

\_ النكت في اعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في اعجاز القرآن ) تحقيق الاستاذين محمد خلف الله احمد ومحمد زغلول سلام . دار المعارف . مصر .

#### على بن عبد العزيز الجرجاني ( - ٣٩٢ ):

- الوساطة بين المتبنى وخصومة ، تحقيق الاستاذين محمد ابو الفضل ابراهيم وعلى محمد البجاوى ، مكتبة الحلبى ، القاهرة ١٩٤٥ م ،

#### ابو هلال المسكري ( ــ ٣٩٥ ) :

 حكتاب المسئاعتين ، تحقيق الاسستاذين على محمد البجاوى ومحمد ابو الفضل ابراهيم ، الطبعة الثانية ، مكتبة الحلبى ، القاهـرة ١٩٧١ م .

#### الباقلاني ( ابو بكر محمد بن الطيب ـ ٢٠٢ ) :

- اعجاز القرآن . تحقيق الاستاذ السيد صقر . دار المعارف . مصر ١٩٥٤ م .

## الشريف الرضى ( أبو الحسن محمد بن الطاهر ــ ٠٦ ) :

- تلخيص البيان مى مجازات القرآن . تحقيق الاسستاذ محمد عبد الفنى حسن ، مكتبة الحلبى ، القاهرة 1900 م .

## عبد القاهر الجرجاني ( - ١٧١ ) :

- دلائل الاعجاز ، تصحيح الشيخين محمد عبده ومحمد الشنتيطي.
- \_ اسرار البلاغة . تصحيح الشيخين محمد عبده ومحمد الشنتيطي.

# السكاكي ( أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر - ٦٢٦ ) :

\_ مغتاح العلوم ، المطبعة الادبية ، مصر ١٣١٧ م .

## الخطيب القزويني ( محمد بن عيد الرحمن ــ ٧٢٩ ) :

- \_ تلخيص المفتاح ( ضبين شروح التلخيص ) . المطبعة الأبيرية القاهرة . ١٣١٧ ه .
- \_ الايضاح ، شرح الاسسناذ محمد عبد المنعم خفاجى ، مكتبة الحسين التجارية ، القاهرة ١٩٤٩ م .

#### يحيى بن حمزة العلوى ( ــ ٧٤٩ ) :

\_ الطراز - المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الاعجاز . مطبعة المقتطف . مصر ١٩١٤ م .

#### لليسا : الراجسع ؛

( مرتبة هجائيا حسب اسماء المؤلفين او القابهم وكتاهم ايها اشهر ، مع استاط « ال » و « ابن » ) •

#### د. ابراهیم سلامة:

بلاغة ارسطو بين العرب واليونان ، الطبعة الثانية .
 مكتبة الانجلو المحرية — ١٩٥٢ م .

#### د. احسان عباس:

ـ تاريــخ النقد الادبى عند العرب ، دار الامانــة ومؤسســة الرسالة ، بيروت ١٩٧١ م ،

#### د، احميد مطيلوب :

. مصطلحات بلاغية . مطبعة العاني . بغداد ١٩٧٢ م .

#### د ، بـ دوى طبانة :

- البيان العبربي ، الطبعبة الرابعية ، مكبية الأنجسلو المعربة ، 1978 م ،
- دراسات في نقد الأدب العربي حتى نهاية القرن الناك .
   الطبعة الخامسة . مكبة الأنجلو المعربة ١٩٦٦ م .

#### ابن تيمية ( تقى الدين احمد ) :

- الايمان ، مكتبة انصار السنة المحمدية ، القاهرة ،

#### حاجى خليفة ( مصطفى بن عبد الله ) :

کشف الظنون عن اسلمی النت والفتون (۱۰ ـ ۲۰۰۰ نصحیت محمد شرف الدین بالنقایا ورفعت بیلکه الکلیسی و طبعة وکالة المعارف ۱۹۱۱ – ۱۹۱۲ م.

#### الرمخشرى ( محمود بن عبر ) :

الكشاف عن حقائق غوالمض الننزيل وعيون الاتاويل في وجسوه
 التأويل ، المكتبة التجارية ، القاهرة ١٩٥١ م .

## د، شــوقی ضيف :

\_ البلاغة تطور وتاريخ ، الطبعة الثانبة ، دار المعارف . ممر .

## الاستاذ محمد خلف الله احمد لعمد :

 من الوجهة النفسية في دراسة الاب وننده . لجنة الناليد والترجمة والنشر . القلعرة ١٩١٧ م .

#### د. محمد زغلول سسالم:

\_ اثر القرآن نمى نطور التقــد العربي الى آخــر القرن الراســع الهجرى ، دار المعارف ، مصر ١٩٥٢ م

#### د. محمد غنيمي هـــالل :

\_ النقد الأدبي الحديث ، الطبعة الثالثة ، دار النهضة العربية . مصر ۱۹۹۱ م ٠

#### ابن النديم ( محمد بن اسحاق ):

\_ الفهرست ، المكتبة النجارية ، القاهرة ١٣٤٨ ه ،

#### ابن هشام ( عبد الملك ) :

ــ السيرة النبوية . تحقيق الاسائدة السقا والابباري وشلمي -مكتبة الطبي معر ١٩٣٦ م٠

#### باقسوت العمسوى :

سمجم الادباء ، طبعة دار المون ، القاهرة ،



# الفهرس

#### www.hkeshavarz.ir

| الصفحا | زتم  |   |      |      |       |        |      |       |       |            | •             | •           | لإفنتاحية      |
|--------|------|---|------|------|-------|--------|------|-------|-------|------------|---------------|-------------|----------------|
|        | ٢    |   |      | •    |       | •      |      |       |       |            |               |             |                |
| 108—   | ٧    | • |      | •    | •     | ( 4    |      |       |       |            | الأول<br>عل ت | نسم<br>مداد | i)             |
|        |      |   |      |      |       |        |      | رعه   | البار | ور         | ـ ـ           | ۰۰,         |                |
|        | 1    |   |      |      |       | •      | •    | •     |       |            | •             |             | وطئسة          |
| ٤٨-    | 11   | • | •    | •    | •     | •      | •    | ئساة  | النز  | لی (       | וצי           | رحلة        | 41             |
| 77 —   |      |   |      |      |       |        |      |       |       |            |               |             | العلو.         |
|        | 17   |   |      |      |       | •      |      |       | نية   | القرآ      | وم            | الما        | اولا :         |
|        | ۱۸   |   |      |      |       |        |      |       | بية   | الأد       | للوم          | : ال        | ثانيا          |
|        | ۲.   |   |      |      | •     |        |      |       | ية    | اللغو      | لوم           | : الم       | ثالثا          |
|        | 11   |   |      | طة   | المر. | حات    | وــ  | بيدة  | ی ء   | <b>5</b> " | ر آن          | ز الق       | " مجا          |
| ۱۸_    | 71   |   |      |      |       | ارطة   | ۱,   | فىمذ  | يف    | للتأل      | ماسة          | ت الـ       | البسماء        |
|        | 71   |   |      |      |       | -      |      |       |       | ويب        | الت           | عدم         | اولا :         |
|        | 77   |   | •    |      |       | ات     | مللح | المسا | لول   | ، مدا      | لمراب         | انسه        | ئانبا :        |
|        | ш    | ی | لأخر | وم ا | العل  | سا     | بت   | لاغة  | ا الب | نضاي       | اج :          | امتز        | ثالثا:         |
|        | ٤٦   | • | •    | •    | :     | لنلائة | نة ا | البلا | لوم   | زا ء       | م تجد         | عد.         | رابعا          |
| 1.4_   | - {1 | • |      | •    | (     | زو     | -41  | بل    | التكا | ) 2        | الثانيا       | علة ا       | المرد          |
|        | 13   | • |      |      |       | تعلام  | لم ا | ور ء  | ز، دو | وبرو       | ئىة           | الترا       | العلوم         |
|        | ₽.   |   | ,    |      |       |        |      |       |       |            |               |             | کتا <i>ب</i> « |

| رقم الصقحة |   |   |      |                                         |
|------------|---|---|------|-----------------------------------------|
| 20         | • | • | •    | كتاب « اعجاز القرآن » للباتلاني ·       |
| 7.7        | • |   |      | دور العلوم اللغوية : ٠٠٠٠٠              |
| ٦٣         | • | • | •    | « تاويل مشكل القرآن » لابن تنيبة .      |
| ٧١         | • |   | •    | دور العلوم الادبية : ٠ ٠ ٠ ٠            |
| ٧٣         |   |   |      | « نقد الشـــعر » لقدامة ، · ·           |
| ۸۷         |   |   |      | « الموازنة » للأمدى                     |
| 17         |   |   |      | « الوساطة » للتساضى الجرجاني            |
| 1.1        | • |   |      | ملاحظات عامة على المرحـــلة .           |
| ۱۰۲ – ۱۰٪  |   | • | •    | المرحلة الثالثة ( الاستقرار )           |
| 1.8        |   |   | متز' | بداية الاستقرار وكتاب «البديع» لابن الم |
| 118        |   |   |      | عبد القاهر وازدهار البحث البلاغي .      |
| 711        |   |   |      | عبد القاهر ونظرية النظم وعلم المعانى    |
| 177        |   |   |      | عبد القاهر وعلم البيان                  |
| 188        |   |   |      | عبد القاهر وعلم البديع                  |
| 18.        |   |   |      | السكاكي وتجمسد البحث البلاغي .          |

| وفخج المستعة |   | القسم الثاني ( قضايا فنية )                     |
|--------------|---|-------------------------------------------------|
| 177-100      | • | مناهج التاليف البلاهي                           |
| <b>7</b> 61  |   | توطئــة ٠٠٠٠٠٠.                                 |
| 140 - 109    |   | اولا: المنهج التجميعي                           |
| 17.          |   | الصورة الأولى الجميع لعلقة من بلاغي في القران،  |
|              |   | الصورة الثانية ( الدراسة بالتمثيل )             |
| ۱۷.          |   | الصورة النالئة ا تجميع التراء البلاغية .        |
| רצו – ראי    |   | ثانيا: المنهج الانطباعي:                        |
| 171          |   | بدايانه لدى الجاحظ والهيد في المرحلة الأولى .   |
| 171          | • | تبلوره ادى الا <b>ددى فى المرطة</b> النانب      |
| *.{ _ \^V    |   | ثالثاً : المنهج التحليلي : ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠        |
| ۱۸۷          |   | بدايات لدى الرماتي والبلتلاتي في المرحلة الأولى |
| 111          |   | نكامله في مؤلفات عبد القساهر في المرحلة الثالثة |
| 177 _ 777    | • | رابعا: المنهج التقنيني المنطقي: ٠٠٠٠            |
| 1.0          | • | بداياته لدى قدامة في المرطئة الثانية ٠٠٠        |
| 7.1          | • | مكامله لدى السكاكي ومدرسته في الرحلة الثالثة    |
| 777          | • | الصادر والراجع ، ، ، ، ، ، ،                    |
|              |   | الفهرس                                          |