
 محاضرات نظرية التأ ويل     

 

  

2024 /

0252  

 الس نة الثانية ماستر تخصص نقد حديث ومعاص 

 ال س تاذة منى صيفق

   2جامعة محمد لمين دباغين سطيف

 قسم اللغة وال دب العرب 



[1] 

 

 :امسةالمحاضرة الخ

 المرحلة المعاصة:

 Paul Ricoeur (1913-2005 )بول ريكور .أ

( في السنوات الأخيرة كمفكر تأويلي  2005-1913)  *برز الفيلسوف الفرنسي بول ريكور        
رئيسي أثبت عمله المكثف أنه مثمر في عدد من مجالات التفسير. كان عالما فينومينولوجيا له اهتمامات  

الدين والهيرمينوطيقا؛   واسعة النطاق، بخاصة في علم التأويل واللّغة، والموضوع البشري، والتحليل النفسي،
أن الهيرمينوتيقا مبحث ألماني الأصل، متجذر داخل التراث الثقافي في هذا الصدد، يعترف "ريكور"  "

الألماني، الفلسفي والقانوني والأدبي والتاريخي. ومن بين أهم المرجعيات الفلسفية المؤسسة للعقل  
ماخر"   "شلاير  من  نجد كلا  الحديث،  و"دلتاي"    (Schleiermacher)الهرمينوتيقي 

(Dilthey)    "و"هايدجر(Heidegger)    "و"غادامير(Gadamer) نماذج وهي   ،
كانت ولازالت كتاباته واسعة النطاق أيضًا، وقد منحه عمله في كل   فقد  1ا"اشتغل ريكور عليها كثير 

من أمريكا الشمالية وفرنسا منظوراً فريدًا ومنصة لفلسفته. تم تعزيز هذه المنصة العريضة في بعض الدوائر 
من خلال منظوره المسيحي )البروتستانتي(، والذي جعله يتماشى مع القضايا الاشتراكية والسلمية طوال 

وبقدر ما كان "ريكور" واعيا بالقوة المبدعة "  اته، وأدى أيضًا إلى بعض التفسير الكتابي من قبله.حي
 

على الرغم من أنه ولد لعائلة متعلمة وابن في بلدة صغيرة جنوب ليون بفرنسا.    1913ولد ريكور عام    بول ريكور:   * 

مدرس في مدرسة ثانوية، إلا أن حياة ريكور دخلت في أول أزمة حياة كبرى عندما فقد والده أثناء الحرب العالمية الأولى  

بعض الدعم  )تم العثور على جثته لاحقًا(. ونتيجة لذلك، قام أجداد أجداده بتربية ريكور مع أخته بمساعدة عمته؛ مكانة توفر  

المالي المطلوب. كانت تربيته صارمة في معظم الأحيان، بما في ذلك البحث الفكري المنضبط والتقوى الدينية، وكلاهما 

، وهي 1933يظهر تأثيره لاحقًا في حياته. حصل ريكور على درجة البكالوريوس )الترخيص( من جامعة رين في عام  

 الدرجة التي أهلته للعمل كمدرس بالمدرسة. للتوسع ينظر: 

• Stanley E. Porter, Jason C. Robinson: Hermeneutics” an introduction to interpretive theory”, 

William B. Eerdmans publishing company Grand Rapids, Michigan/ Cambridge, UK. 2011, 

p106/108. 

،  في تأصيل العقل التأويلي "فلسفة تأويل الوجود الإنساني عند بول ريكور"عبد الحق منصف، عز الدين الخطابي:    - 1

 .70ص



[2] 

 

للتأويل في علاقته بالرمزية الإنسانية، بقدر ما كان أيضا حريصا على أن يعطي للهرمينوتيقا موقعها  
الثقافة   فيها هذه  المعاصرة، خصوصا في مرحلة عرفت  والعلمية  الفلسفية  الثقافة  الفعلي داخل 

 ،  1"وبولوجياتوسعا كبيرا للدراسات في مجالات اللسانيات وفلسفة اللغة والفينومينولوجيا والأنثر 
ويدافع عن استقلالية النص   .نظرية للنص من حيث الاستقلالية والتباعد والتخصيص كما أنه يصوغ

كما أنه يحافظ على التباعد بين النص والقارئ. يوفر هذا مشكلة التأويل التي    .لأنه منفصل عن مؤلفه
الهيرمينوطيقا عند بول ريكور  فـ "   .يجب التغلب عليها، مع توفير حالة موضوعية للنص في الوقت نفسه

لا تهتم بتفسير النصوص وفهمها فقط، بل تتعدى ذلك إلى محاولة فهم الذات لذاتها بسبب العتامة 
التي تغلف وجودنا، وذلك لا يتحقق إلا عن طريق التأويل وهذا يعني بما أنني لا أستطيع الإمساك 

طنيا للذات، فإنه يتعين عليّ باستمرار فك  بذاتي في مُباشرية شفافة، وبما أن التأمل ليس حدسا با
 - ريكور-فالنص لا يحتاج حسب    2"رموز مختلف تعبيرات جهدي من أجل الوجود لمعرفة من أنا

إلى شخص /أنا لا تفهم ذاتها ولا تعين حدودا واضحة بين النص والذات القارئة المؤولة ومن هنا نجد  
فالتأويل هو اشتغال الفهم على فك الرموز،  له توضيحا دقيقا فيما يخص فكرة التأويل والشرح والفهم "

ومن هنا يميز ريكور بين الكلمتين: التفسير والتأويل، فالكلمة الأولى تعني الجهد الذي نقوم به في  
إرجاع معنى ظاهر ومجازي إلى معنى باطن أو حقيقي، في حين الثانية: ذات حمولة فلسفية بما أنها  

ويل تعبيرات جهده من أجل الوجود وهكذا تصبح وساطة  تهدف إلى الإمساك بالكائن من خلال تأ
إذن    3" الرموز والعلامات ضرورة من أجل فهم الذات لذاتها، بل تصبح وسيطا بين الذات وذاتها

فعملية التفسير هي عملية لابد منها للتعرف على النصوص وفهمها فهما نهائيا، إلا أنها تسلط الضوء  
على ارجاع المعاني مبانيها الحقيقية، أمّا عملية التأويل فهي بالنسبة له عملية فلسفية فائقة التعقيد يجب 

ان أثناء عملية التأويل بصفة جاملة؛  توخي الحذر أثناء ممارستها فهي تهتم في الأساس بكينونة الإنس 
وفي هذه الحالة تكون الرموز و الصور و اللغة هي عبارة عن وسيط بين الإنسان و كينونته التي يفهم  
بها نفسه قبل الآخر وبالتالي تكون عملية التأويل في أوج صورها وضوحا. "وفي سبيل التأسيس للمنهج  

 
 .75المرجع نفسه، ص - 1

 .92، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  - 2

 .92المرجع نفسه، ص - 3



[3] 

 

التأويلي يقترح بول ريكور مجموعة من المفاهيم والخطوات المنهجية سنحاول مناقشتها في العنصر الموالي  
 بشكل موسع.

 المنهج التأويلي لدى بول ريكور:  .أ

المؤول على تحديد خطة           القارئ/  التي تساعد  اهتم بول ريكور بعديد المصطلحات والمفاهيم 
منهجية مسبقة للخوض مع النص وعوالمه وفهم الذات عبر كل ذلك. ومن بين هذه المفاهيم نجد مفهوم  

 Le monde du:  "مفهوم عالم النص عالم النص الذي يشرحه مصطفى كيحل على النحو الآتي:
texte   ويتحدد مفهوم عالم النص عند ريكور من خلال القطع مع البحث عن المقصود والنيات

ونحو    Les choses du texteالمختفية خلف النص، وأن نتجه نحو الأشياء التي يقولها  
العالم الذي يفتح عليه، وبتعبير آخر فإن النص ينفتح على عالم أو عوالم متجددة للحياة ولا يحيل  
إلى قصود خفية. إنّ ضرب الوجود الذي ينتمي إليه العالم الذي ينفتح عليه النص هو الأمكان أو  

، ففكرة المقصود والنية التي  1"هو الوجود الممكن، بما أنه يخضع لإمكان الاستعادة التأويلية المستمرة
تأوي خلف النص المكتوب ما هي إلا عناصر لا يريد بول ريكور أن تكون ذات بعد جوهري في عملية 
التأويل بل العكس من ذلك فهو يريد تأكيد فكرة انفتاحية النص على التأويل نحو عوالم جديدة وليس  

ال لنا شيئا.العودة بالنص نحو فترات تأليفه والخوض في خلفياته  يؤكد  لن  -وحسبتأسيسية بشكل 
يفُهم النص على أنه حدث زمني تم إنشاؤه في الوقت الحاضر، معبراً عن المظهر الخارجي     -ريكور

علاوة على ذلك، فإن تفسير الخطاب  .المتعمد للمعنى. فالبعد الأسلوبي للنص هو علامة على تفرده
يشكّل نفسه كمقصد على مستوى النص، وبالتالي لم يعد له وصف غير قابلة للقراءة. هذا الأمر يخلق 
نوعا من الاستقلال الدلالي بين الأطراف الأساسية في عملية التأويل وهي الكاتب والقارئ والنص.  

أو ما يعرف ب المسافة التأويلية.  ؛   2شرط انفصال المعنى  هذا النوع من التباعد يصبح بالنسبة لــ"ريكور" 
 

 .94، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  - 1

2 - Iasmina Petrovici: Philosophy as hermeneutics. The world of the text concept in Paul Ricoeur’s 

hermeneutics, International Workshop on the Historiography of Philosophy: Representations and 

Cultural Constructions 2012, Published by Elsevier Ltd.  Selection and/or peer-review under 

responsibility of Claudiu Mesaros (West University of Timisoara, Romania),2013 (p21/27), p24. 



[4] 

 

اتخاذ المسافة هذا ليس مجرد إجراء خارجي تقوم به الذات القارئة،  "والتي يقول عنها مصطفى كيحل  
ابتعاد زمني أو ثقافي عن النص، بل إنها تقوم داخل النص نفسه،  كما أن المسافة ليست مجرد 
وذلك بين لغة زمان ومكان محددين، أي بين لغة تاريخية وعارضة وبين معنى يفتحنا على عوالم دائمة  

تمنح هذه المسافة للذات القارئة نوعا من    1" عادة التأويلية ضمن شروط مغايرةالتجدد وقابلة للاست
وهكذا  تُُلق في الأساس من اللّغة ذاتها داخل النص لا خارجه "تحويل النظر والتركيز على نقاط محددة  

فإن المسافة ولدت مع اللغة ذاتها، كما أن معاصر نص ما يخدع نفسه حين يتوهم أنه موقع محظوظ  
من هذا النص بالنسبة لمؤولي العصور اللاحقة. وهكذا نلاحظ أن شرط المسافة يحقق لنا قابلية  

انه، وإنما  النص للاستعادة التأويلية المتجددة ليس فقط لمعاصر النص، أي الذي كتب النص في زم
العصور المتلقين عبر  التميز    2" لكل جمهور  التأويلية لا يعطي صفة  العملية  المسافة في تحقق  فشرط 

والتفرد لمعاصري النص دون غيرهم من القراء اللاحقين، ففي نظر ريكور المسافة التأويلية تجعل القراءة  
تُُلق من داخل النص لا من خارجه أي من سياقاته المختلفة وهذا ما يضمن للقارئ الحصول على  

فعل الكتابة الذي هو تثبيت مادي  ية تماما لمعاصري النص. علاوة على ذلك فإن "تجربة قراءة مواز 
عدة  من  الاستقلالية  وهذه  النص،  استقلالية  وهو  أعمق  أساسية  لظاهرة  شرط  هو  للخطاب، 
جوانب، فهي استقلالية تجاه قصد الكاتب، حيث يتحرر النص من قصد المؤلف، وهي استقلالية  

تقلالية تجاه المتلقي أو  تجاه المشروطيات الاجتماعية والثقافية التي حكمت إنتاج النص، وهي اس
فهذه الفكرة تحديدا تُلصت منها البنيوية عندما جاءت بفكرة موت المؤلف لتفسح المجال    3"القارئ

للنص ليقول ما يقوله من دون الرجوع إلى تلك البحوث الاستقصائية التي كانت تتبع النص وكأنه محاكم  
فما يقوله  "مسبقا بقصدية الكاتب وتأثيرات البيئة المحيطة به من تاريخ و ثقافة ووضعيات اجتماعية.  

النص عند بول ريكور لا يتطابق بالضرورة مع ما يريد كاتبه قوله، أي أن الأشياء التي يقولها النص،  
لا تخضع لقصود المؤلف، لأن عالم النص يفجر عالم كاتبه وبهذه الكيفية فإن ريكور يتجاوز "التراث  

 
،  2013، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى، سنة الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:   - 1

  .94ص

 .94المرجع نفسه، ص - 2

 .94/95المرجع نفسه، ص - 3



[5] 

 

الرومانسي الذاتوي للهرمينوطيقا، الذي كان منصبا على قدرة المخاطب أو القارئ في الانتقال أو 
الترقي إلى الحياة النفسية للمخاطب أو المؤلف، ويتجاوز أيضا التراث الموضوعاتي الذي يربط النص  

هنا يصبح للقارئ دور    1" بمرجعية واقعية هي الأحداث التي يصفها النص بعد تدوينها في خطابات
جديد متعلق بمدى فهمه لدينامية النص الداخلية وقدرة العمل في حد ذاته على التكون من جديد  

فمهمة الهيرمينوطيقا هي إثبات أنّ الوجود لا يصل إلى الكلام،  داخل عالم يجمع بينه وبين القارئ. " 
المعنى وإلى التفكير إلاّ بالصدور عن تفسير متواصل لجميع الدلالات التي تحصل في عالم الثقافة، 
ثم إن الوجود لا يصبح ذاتا إنسانية )...( إلا بامتلاك هذا المعنى الذي يسكن خارجا في المؤلفات،  

الفكر  المؤسسات وآثار الواقعة بين    2"الثقافة حيث تموضع حياة  العملية  تلك  يبُيّن جيدا  ما  هذا 
القارئ/ المؤول وبين كل المؤلفات المتواجدة في العالم حوله، والتي تقتضي منه آليات شديدة الدقة في 
جعل ذاته ذاتا إنسانية من خلال جمع وتفسير كل الرموز و الدلالات المختلفة لإعطاء حياة جديدة  

تأويل الذات. إنّ النص هنا تحديدا أصبح نقطة التقاء بين وعي الذات   للنص المراد تأويله و بالتالي
بنفسها وبما يقوله النص وبالتالي يؤدي النص نوعا من الوساطة بين القارئ/المؤول والعالم الخارجي بصفة 

 خاصة. 

 ثالثا: التأويل وأنطولوجيا الفهم عند بول ريكور  

كما ناقشنا في المبحث السابق وكما يناقش أصحاب كتاب في تأصيل العقل التأويلي عبد الحق           
بالتأويل اقتناعا منه بأن العلوم وحدها لا تكفي منصف وعز الدين الخطابي في كون ريكور اهتم "

السياسي. غير أنه، من خلال -لفهم مختلف قضايا الإنسان والوجود في بعده الميتافيزيقي أو الإتيقي
حواراته العميقة مع تاريخ الأنساق والمواقف الفلسفية، ومع محاضري الفكر الفلسفي انتهى إلى  

حيث لم تعد نظرية التأويل نظرية راكدة لا يمكنها    3"ولوجيا ومنهجياتقوية الممارسة التأويلية، ابستيم

 
 .95، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  - 1

 .20، ص اللغة والتأويل "مقاربات في الهيرمينوطيقا الغربية والتأويل العربي الإسلامي"عمارة ناصر:  - 2

في تأصيل العقل التأويلي "فلسفة تأويل الوجود الإنساني  عبد الحق منصف، عز الدين الخطابي:   - 3

 . 18، ص عند بول ريكور" 



[6] 

 

التأويل  التشكل وفق حيثيات السياقات التاريخية والثقافية، بل على العكس من ذلك تماما فهو يرى أنّ"  
استراتيجية في المعرفة لابد منها إبستيمولوجيا ومنهجيا. ولا يكفي التفسير الذي تعطيه المباحث  
اللسانية البنيوية خصوصا، للّسان وبنيات اللّغة، لفهم التجربة الكونية اللغوية للإنسان. التأويل  

الك  على  والقدرة  للغة  الأنطولوجي  التثبُّت  ويوضح  المعنى،  بنيات  التأويل  يكشف  والحكي.  لام 
الفعل(  )من  والفعلية  اللغوية  أبعادها  بمختلف  الإنسانية  الذات  لفهم كينونة  مسالك  يعطي 

ففكرة أن تكون الذات الواعية هدفا مشتركا أثناء عملية    1" ، إلخ*والأخلاقية والسياسية والبويتيقية
القراءة والفهم والتفسير من أجل الوصول إلى المعنى كانت من أكثر مساعي ريكور والتي أراد لها أن  
تتحقق. ولكن هذه الفكرة لا تتحقق إلا من خلال ما يعرف بالرمزي، هذا البناء الكثيف الذي ينبني  

  أنه ينظر إلى فكرة التأويل على أنها ممارسة فلسفية غاية في التعقيد والتشابك من مجالات مختلفة كما 

  

 

مجالًا للدراسة والممارسة المهنية، وتهتم بالقضايا الأخلاقية المتعلقة بالصحة )تركز في المقام   الأخلاقيات الحيويةتعتبر  * 

الأول على الإنسان، ولكنها تشمل أيضًا أخلاقيات الحيوان بشكل متزايد( ، بما في ذلك تلك الناشئة عن التطورات في علم  

الأحياء والطب والتقنيات. يقترح المناقشة حول التمييز الأخلاقي في المجتمع )ما هي القرارات "الجيدة" أو "السيئة" ولماذا( 

 لممارسات الطبية، ولكن أيضًا بمسائل أوسع مثل البيئة والرفاهية والصحة العامة. للتوسع يراجع:  وغالبًا ما تتعلق بالسياسة وا

• Sass HM (2007). "Fritz Jahr's 1927 concept of bioethics". Kennedy Institute of Ethics 

Journal. 17 (4): 279–295 

• Goldim JR (2009). "Revisiting the beginning of bioethics: the contribution of Fritz Jahr 

(1927)". Perspectives in Biology and Medicine. 52 (3): 377–380 

 

،  في تأصيل العقل التأويلي "فلسفة تأويل الوجود الإنساني عند بول ريكور"عبد الحق منصف، عز الدين الخطابي:    - 1

 .25ص


