
 محاضرات نظرية التأ ويل     

 

  

2024 /

0252  

 الس نة الثانية ماستر تخصص نقد حديث ومعاص 

 ال س تاذة منى صيفق

   2جامعة محمد لمين دباغين سطيف

 قسم اللغة وال دب العرب 



[1] 

 

 :الرابعةالمحاضرة 

 المرحلة الفلسفية 

 Martin Heidegger  (1889-1976 )مارتن هايدغر  .أ

هايدغر"  "مارتن  الهيرمينوطيقا    *لقد كان  في  ساهموا  الذين  الفلاسفة  أوائل  من  هوسرل"  و"ايدموند 
الفينومينولوجية والوجودية. ولقد استجاب هايدغر لكل مساعي "هوسرل" ولكنه أراد أن يؤسس لاعتقاد  

الاعتقاد متعلق أيما تعلق بالحياة التي نحياها. فسأل سؤالا جوهريا حاول من خلال راسخ في نفسه؛ هذا  
أعماله الإجابة عنه وهو:" ما هو معنى الوجود؟" هذا السؤال بالنسبة له هو عبارة عن سؤال لحالتنا  

ر غلا يهتم هايد  ،"هوسرل"على عكس   المعرفية، إنه سؤال عن طريقة عيشنا كمفكرين وذوات عارفة.
بل يهتم بالتحقيق في معنى الوجود. قبل أي نظرية عن   ذاتها، الوعي أو حتى المعرفة بحد    نماذج تركيبب

التأويل في    كما يرى "مارتن هايدغر" الفلسفة على أنها .الوجودهي مسألة    لهايدغر، بالنسبة    المعرفة،
"الهيرمينوطيقا"، ويرجع تاريخها إلى فكرة هرمس وطريقة شرحه لرسائل   جوهرها، أو بالأحرى هي ذاتها

لقد قدم هايدغر كلمة هيرمينوطيقا على غير    1الآلهة كما ذكرنا آنفا في عنصر ماهية التأويل الغربي  

 

مارتن هايدغر: يعد من أهم وأكثر العلماء أصالة في الفلسفة المعاصرة تحديدا القرن العشرين، البعض يرى في أعمال    * 

 هايدغر بداية وتأسيسا للتفكير الإنساني الذي يتخطى الأخطاء العامة في المعتقدات والميتافيزيقا القديمة جدا. للتوسع يراجع:  

• Stanley E. Porter, Jason C. Robinson: Hermeneutics” an introduction to interpretive theory”, 

William B. Eerdmans publishing company Grand Rapids, Michigan/ Cambridge, UK. 2011, 

p57. 

➡ The original text: Martin Heidegger (1889-1976) is quite simply one of the most important, 

original, and provocative philosophers of the twentieth century. Some see in Heidegger's 

work a new beginning for human thought that overcomes the mistaken avenues of belief, 

metaphysics, and inquiry that go as far back as the early Greeks. P57.  

1 - Richard E. Palmer: hermeneutics “Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, 

and Gadamer, Northwestern university press, 1969. 

➡ the original text: “Martin Heidegger, who sees philosophy itself as "interpretation," explicitly 

connects philosophy-as-hermeneutics with Hermes. Hermes "brings the message of destiny; 



[2] 

 

في الوجود والزمان بأن الأبعاد الأصلية  "هوسرل" الذي لم يذكرها في مباحثه الوجودية، فقد صرح:"  
لأي منهج فينومينولوجي تجعله هرمينوطيقيا بالضرورة، لقد كان مشروعه في الوجود والزمان هو 

انطلاقا من هذا  -إنّ هايدغر    hermeneutic of Dasein "1)الآنية(    *"تأويل للدازاين
ما نحن    -لم يطُرح سؤال الكينونة بشكل أصيل، وبسبب جهلنا ونسياننا لما هو  يرى بأنه     -الأساس

هذا ما يجعلنا نجزم أنّ في هذه المرحلة  إغفال نمط وجود أكثر أصالة وتم إظلام العالم.     ترتب عنه  –عليه  
لكنه قدم قوة واضحة وجدية وجودية لم تكن واضحة   الوجودي،لم يشرع هايدجر في التفكير  تحديدا  

 من قبل. 

 Hans Georg Gadamer (1900-2002 )هانس غيورغ غادامير  .ب 

 مثل هايدجر،فيلسوفا ألمانيا من أكبر الفلاسفة في عصره.    *لقد كان "هانس غيورغ غادامير"         
اهتم بشدة بالأخطار التي تتعرض لها المجتمعات الحديثة من خلال القبول الساذج لأساليب التفكير 

 
hermeneuein is that laying-open of something which brings a message, insofar as what is 

being exposed can become message.”  P13. 

الدازاين )الآنية(: تعبير ألماني يعني حرفيا "الوجود هناك" وقد استخدمه "هايدغر" للتعبير عن الوجود الإنساني المتعين،   * 

وهو وجود مندمج في علاقة وجدانية مع الأشخاص والأشياء المحيطة، أي بــ" عالم المرء" ومن هنا يطلق عليه هايدغر " 

لتامة بين الإنسان والعالم، وانتفاء الفصل الديكارتي بين الذات والموضوع، بين عالم داخلي  الوجود في العالم" لتوكيد الوحدة ا 

يورث الميتافيزيقا غير مشاكل كبرى تتعلق بتفسير العلاقة الواضحة   مكتف بذاته وعالم خارجي منفصل، ذلك الفصل الذي لم

 بين هذين الكيانين المنفصلين. للتوسع يراجع:

• Stanley E. Porter, Jason C. Robinson: Hermeneutics” an introduction to interpretive theory”, 

William B. Eerdmans publishing company Grand Rapids, Michigan/ Cambridge, UK. 2011, 

p61/64. 

 . 215"، صفهم الفهم " مدخل إلى الهرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامر عادل مصطفى:  - 1

سنة بعد وفاة ديكارت في    250، أي  1900فبراير    11فيلسوف ألماني ولد في ماربورغ في    هانس غيورغ غادامير:  * 

فلا يمكن أن ننكر تأثير المنهج الديكارتي على تأويلية غادامير في بعدها الابستيمولوجي لكن المنحى   1650فبراير    11

المنهج   يستقل عن صرامة  غادامير  تأويلية  في  والفلسفي  والفني  المسبقة  الأنطولوجي  للتصورات    préjugésبإدراجه 

والتي كانت محل شكوك وتحفظات في المنهج الديكارتي الذي أسس فكرة العالم في العصور الحديثة المبنية على البداهة  

 واليقين. للتوسع ينظر:



[3] 

 

التكنولوجية والعلمية الحصرية )التي يوجد منها العديد من الأشكال المختلفة(. والمتجسد تحديدا من 
يعتقد   التقنية والأسلوب،  للحقيقة من خلال  ادعاءاتها  السائدة للحداثة مع  العليا  المثل  خلال قبول 

أشكال كا إلى  قد دعت عن غير قصد  الصناعية  المجتمعات  العديد من  أنّ  الإفقار  غادامير  رثية من 
الأخلاقي والفكري. سواء أكان ذلك في الفلسفة أم اللاهوت أو النظرية الأدبية أو أي مجال آخر.  

يظل  وهذا ما يؤكده لنا محمد شوقي الزين في تقديم ترجمته لكتاب الفيلسوف غادامير حينما يقول:"  
غادامير وفيا للمنحى الأنطولوجي الذي رسمه هيدغر والمتمثل خصوصا في مسألة اللغة والتناهي 
الذاتي الذي تكشف عنه التجربة التاريخية هرمينوطيقيا الفهم وفهم الذات على وجه الخصوص،  

في    Ontologishe Wendungوهو ما أسماه هيدغر بـــ" المنعطف الأنطولوجي الحاسم" 
الذاتي الفهم  الشائعة    1" تجربة  التأويلية  الادعاءات  غادامير في  ، يجادل  ذلك  على  أكثر  علاوة  بأن 

كما رأيناه جزئيًا   أشكال الفهم موثوقية يتم تحقيقها بشكل أفضل من خلال تقنيات تجنب سوء الفهم
الموضوعية Schleiermacher مع التأسيسية  المعرفة  تأمين  خلال  من  أو  مع ،  رأينا   كما 

Dilthey. بدلاً من ذلك، نجده يقترح أن الفهم يحدث كشيء أكثر جذرية ، عندما نبدأ في فحص
   - الشعور "بالآخر"  -موضوع / الظاهرة بطرق جديدة والعمل من خلال تجاربنا في الاغتراب والاغتراب  

التي الفنية وما إلى ذلك ، والمسافة  الناس والنصوص والأعمال   ، نواجهه في الأشياء الجديدة   الذي 
لقد كان التأويل  وهذا ما يناقشه كيحل مصطفى عندما يقول "  .خلقتها الحدود المصطنعة للعلم الحديث

قبل غادامير يركز كثيرا على البعد النفساني، وهو البعد الذي ظهر مع دلتاي وشلاير ماخر، حيث  
تم التعامل مع النص على أنه تعبير عن مقاصد المؤلف وتجربته الذاتية، وعليه التأويل من المنظور  

، إنّ الفهم  بالنسبة  2" كما كانتالنفسي هو القدرة على إعادة بناء مقاصد المؤلف وتجربته الذاتية  
 

، تر: محمد شوقي الزين، منشورات الدار  فلسفة التأويل "الأصول، المبادئ، الأهداف"هانس غيورغ غادامير:   •

الثانية، سنة  الطبعة  المغرب،  الجزائر،  بيروت،  العربي،  الثقافي  المركز  الاختلاف،  للعلوم، منشورات  العربية 

 . 10/12، ص 2006

 

، تر: محمد شوقي الزين، منشورات الدار العربية  فلسفة التأويل "الأصول، المبادئ، الأهداف"هانس غيورغ غادامير:  -1

 . 13ص ،2006للعلوم، منشورات الاختلاف، المركز الثقافي العربي، بيروت، الجزائر، المغرب، الطبعة الثانية، سنة 

 . 91، ص الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  - 2



[4] 

 

لغادامير ، ليس شيئًا قد نستخدمه أو نسيطر عليه ، كما لو كان شيئًا يمكن تحقيقه من خلال النشر 
النص عند غادامير يتجسد عن طريق الكتابة باعتبارها الصحيح للتقنيات والأساليب؛ وذلك لأن "

لحقيقته   حاملا  ويصبح  عنها،  يتولد  التي  النفسية  الجوانب  عن كل  يستقل  للخطاب  تثبيت 
الموضوعية، ولذلك المطلوب ليس التفتيش في النص عن حياة المؤلف ومقاصده وأهدافه، وإنما  

أي   ذاته،  حد  في  النص  يقوله  ما  فهم  أجل  من  بمقاصد  العمل  وليس  النص  بمقاصد  الاهتمام 
بالنسبة إلى غادامير فإنّ ما هو موجود في نص أو محادثة أو عمل فني منفصل دائمًا عن أصله   1" المؤلف

ومؤلفه. ما يعنيه هذا هو أن تفسيرنا سيكون دائمًا تجربة حية وديناميكية نقوم فيها بأكثر من اتباع  
لى عالمه الخاص،  القواعد في التدقيق والاستجواب في نص سلبي. يجب أن يسمح المؤولون للنص بجذبهم إ

على الرغم من أن المؤولين سيظلون متجذرين في الحاضر. ومثل علاقتنا الحية مع حقيقة النص، فإن  
تجربتنا الكاملة في الحياة تعكس الديناميكيات التأويلية العالمية نفسها. أي أنّ أي فهم تأويلي، مثله مثل 

 لأخرى في الحياة. قراءة النص، يمثل نفس البنية الأساسية مثل تجاربنا ا

 

 

 

 

 

  

 
 .91، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  - 1


