
نظرية التأ ويل محاضرات       

 

  

2024 /

0252  

 الس نة الثانية ماستر تخصص نقد حديث ومعاص 

 ال س تاذة منى صيفق

   2جامعة محمد لمين دباغين سطيف

 قسم اللغة وال دب العرب 



[1] 

 

 الهيرمينوطيقية في فهم وتأويل النصوص منعطفات النظرية المحاضرة الثالثة: 
 

 المرحلة الكلاسيكية:    -1

 1710- 1759مارتن كلادينيوس .أ

غالبا ما نجد الكثير من الكتب تبدأ مباشرة بالمرحلة الحديثة أو ما يعرف بالمرحلة الرومانسية               
في التأريخ إلى أولى حقب ظهور مصطلح الهيرمينوطيقا أو نظرية التأويل إلا أنّ البحث أفضى بنا إلى  

- 1759يعدّ كلادينيوس )وجود مرحلة كلاسيكية كان أول الباحثين فيها هو كلادينيوس بحيث "  
1710) Cladenius   .نموذجا يمثل خير تمثيل فكر التنوير حين ينصب على قضية التأويل

وكان كلادينيوس ينادي بتأسيس مبحث منفصل للتأويل يتميز عن كل من فقه اللغة )الفيلولوجيا(  
ونقد النصوص. وكان السؤال الأساسي الذي يشغله هو: هل بالإمكان وضع قواعد أو أحكام  

كانت هذه أولى الخطوات الجادة لتأسيس نظرية لفن التأويل، فقد سعى إلى فصلها    1" لعملية التأويل؟ 
مباحث أساسية آنذاك ألا وهي علمي الفيلولوجيا ونقد النصوص القديمة والمقدسة. وكان بهذا يرى  عن  

الهيرمينوطيقا كــ"   وتحديدا  النصوص:  التأويل  تأويل  على  تعتمد  التي  للدراسات  تقني ضروري  فن 
التاريخ، والشعر، واللاهوت، والقانون، والإنسانيات باستثناء الفلسفة باعتبارها شكلا من الجدال 

للأفكار النقدي  الاختبار  من  أو  النصوص    2"المحض  جلِّّ  على  التأويل  فكرة  انفتحت  تحديدا  هنا 
الإنسانية وأصبحت ذات بعد إنساني أكثر منها ذات طابع ديني فقط. وهذا ما جعل كلادينيوس يرى  
في التأويل مجموعة من الآليات التي تساعد الباحث على مقاربة النص بشكل أكثر قربا وسلاسة ما  

حث يعتمد في الأساس على الأفكار النقدية وصيغ الجدل المختلفة. عدا الفلسفة فهو يراها عبارة عن مب
قد   والكامل  الصحيح  التفسير  فإن  السليمة  القواعد  من  اتبعنا مجموعة  لو  فإنه  رأي كلادينيوس  وفي 

 يتحقق: فعلى المؤول أن يأخذ بعين الاعتبار ما يلي: 

 
 . 84"، صفهم الفهم " مدخل إلى الهرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامر عادل مصطفى:  - 1

 . 85"، صفهم الفهم " مدخل إلى الهرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامر عادل مصطفى:  - 2



[2] 

 

 السياق العام أو الظروف الغالبة التي رافقت ظهور العمل -

 الغرض/ النية/ القصدية التي يتبناها النص   -

هذه النقاط    1توفر الحس المشترك. وقد أكد على أهميته لما له من دور حيوي في عملية الفهم.  -
 الثلاثة أو لنقل الآليات هي التي تجعل النص في نظره يقترب شيئا فشيئا من فكرة الفهم.

 المرحلة الحديثة )الرومانسية(  -2

ماخر   .أ شلاير  - Friedrich Schleiermacher  (1768فريديريك 
1834 ) 

قام فريديريك شلاير ماخر      ثورة الهيرمينوطيقا    *لقد  التأويل وتأجيج  ودلتاي بإعادة أحياء قواعد 
بشكل غيّر طبيعة النظرة الكلاسيكية لها. فقد نقلاها من كونها قواعدا لتأويل وحفظ النصوص القانونية  

 
 .87/88المرجع نفسه، ص  - 1

، هو بلا شك أحد أهم علماء اللاهوت في تاريخ المسيحية. "فريدريك شلاير ماخر، المعروف باسم "أبو اللاهوت الحديث  * 

ليس فقط ذا صلة باللاهوت، فقد قدم أيضًا مساهمات مهمة في مجالات الفلسفة مثل التأويل والأخلاق وفلسفة الدين ودراسة  

البدائي، النسوية  من  نوع  تبني  في  لعصره  سابقًا  وكان  ماخرأفلاطون،  في   "وُلد شلاير  البروسي  الجيش  في  قسيس  ابن 

. وقد تم توفير تعليمه المبكر من قبل الأخوة المورافيين )هيرنوتر(، وهو مجتمع  1768بريسلاو في سيليزيا السفلى في عام  

ج.   لبي  الإصلاحية  الأهداف  مع  صادقًا  ليكون  سعى  الذي  الصارم  في1675التقوى   .) Niesky (1783) تعرض 

Schleiermacher   (. هناك  1785مستنير. تم التعرف على مواهبه، وتقدم إلى المدرسة في باربي )لمنهج إنساني

شكل ناديًا سريًا حيث قرأ هو وزملاؤه كانط وجوته وكتاب ألمان معاصرين آخرين. نتيجة لهذا التعرض، وكذلك التربية 

قل إلى جامعة "ييل" الأكثر ليبرالية، انت  1787اللاهوتية الضيقة لتلك المدرسة، بدأ يشك في بعض العقائد المسيحية. في عام  

حيث استمر في علم اللاهوت، مع الفلسفة وعلم اللغة الكلاسيكي كمجالات ثانوية. ومع ذلك، لم يتخل شلاير ماخر أبدًا عن  

كتب، "لقد أصبحت هيرنوتر مرة أخرى، فقط من رتبة    1802تدريبه الديني المبكر. في رسالة إلى جورج رايمر في عام  

 ، للتوسع ينظر: أعلى

• Jacqueline Marina: the Cambridge companion to Friedrich Schleiermacher, Cambridge 

university press, New York 2005.pI/02. 

➡ The original text: Schleiermacher was born the son of a Prussian army chaplain in Breslau 

in lower Silesia in 1768. His early education was provided by the Moravian Brethren 

(Herrnhuter), a strict pietist community that strove to be true to the reformist aims of P. J. 



[3] 

 

والفلسفية والمقدسة إلى كونها قواعدا أكثر مرونة وأكثر شمولية لتصبح نظرية تهتم بفهم الإنسانية. وهذا 
يعتقد عموما أن التأويل الحديث يدين  صُنو ما ذهب إليه صاحبا الموسوعة النظرية الثقافية حين قالا:"  

( ومن  1768-1837).Schleiermacher   Fببداياته إلى أعمال فريديريك شلاير ماخر  
 الأمور التي أكدها شلاير ماخر أنّ:  

 التأويل فن من فنون التفسير   -1

مما يعني أن   1"النص لا يهم إلا جمهور القراء الأصليين الذين يوجه لهم هذا النصوأن معنى   -2
الهيرمينوطيقا لم تعد تقتصر على النصوص المقدسة بل شملت كل النصوص، بالإضافة إلى ذلك 

 نجدهما يكملان بهذا الصدد فيقولان:

التفسير عملية دورية، على  "   -3 النص تعتمد في معناها على  وأن  اعتبار أن أجزاء 
 مجمل النص، والعكس بالعكس. 

وأن سوء الفهم أو الخطأ في الفهم شرط سابق على فهم النصوص خلافا للرؤية المرتبطة في   -4
هذا الشأن بحركة التنوير، والتي تعلى من شأن العقل في مجال تفسير النصوص وتقدمه على  

. لقد أصبح لسوء الفهم 2" كل اعتبار، ومن ثم فإنها تؤكد وضوح الفهم وليس سوء الفهم.
 

Spener’s Pia Desideria (1675). At Niesky (1783) Schleiermacher was exposed to an 

enlightened humanistic curriculum. His talents were recognized, and he was advanced to 

the seminary at Barby (1785). There he formed a secret club in which he and his classmates 

read Kant, Goethe, and other contemporary German writers. As a result of this exposure, as 

well as of the narrow theological pedagogy of that school, he began to have doubts about 

certain Christian doctrines. In 1787 he transferred to the more liberal University of Halle, 

where he continued in theology, with philosophy and classical philology as minor fields.  

Nevertheless, Schleiermacher never renounced his early religious training. In a letter to 

George Reimer in 1802 he wrote, ‘‘I have become a Herrnhuter again, only of a higher order. 

، تر: هناء الجوهري، العدد  موسوعة النظرية الثقافية "المفاهيم والمصطلحات الأساسيةأندرو إدجار وبيتر سيدجويك:    - 1

 . 149/150، ص2009، المركز القومي للترجمة، القاهرة، الطبعة الأولى، سنة 1357

 . 149/150، صموسوعة النظرية الثقافية "المفاهيم والمصطلحات الأساسيةأندرو إدجار وبيتر سيدجويك:  - 2



[4] 

 

ضرورة قصوى في تأسيس فهم سليم للنصوص التي يحاول القارئ/ الناقد شرحها وتفسيرها ومن  
استطاعت الهيرمينوطيقا مع شلاير ماخر أن تتحرر من تبعيتها لفقه اللغة ثم تأويلها. هنا "

نقل   تم  فمعه  القديمة،  الدينية  التفاسير  ومن  القديمة،  بالنصوص  الخاصة  )الفيلولوجيا( 
مصطلح الهيرمينوطيقا من مجال التوظيف اللاهوتي، ليكون علما أو فنا لعملية الفهم ذاتها،  

أ معه  الهيرمينوطيقا  أن  ويبدأ شلاير  أي  والتفسير.  الفهم  عمليات  يؤسس  علما  صبحت 
، أي أننا عرضة لسوء  La mécompréhensionماخر من ظاهرة سوء الفهم  

الفهم أكثر كوننا نفهم بطريقة صحيحة، وسوء الفهم هذا يولد الحاجة إلى الفهم الصحيح، 
للتأويل" يعصمنا من الخطأ الفهم حسب   1"أي يولد الحاجة إلى ضرورة تأسيس "فن  إنّ 

شلاير ماخر ليس شيئا نعثر عليه في فجوة من عدم وعينا بالأشياء، بل هو يستحق أن نبذل 
نفهم فإن هذا الفهم يعتوره نوع من اللبس   -حسب نظرته-جهدا كبيرا للوصول إليه، وإن كنا 

  أو سوء الفهم الذي يجب أن نحاول جاهدين التغلب عليه للوصول إلى أعلى درجات الفهم 
 الصحيح.

 Wilhelm Dilthey  (1833-1911 )دلتاي  ويلهالم .ب 

لقد كان ويلهالم دلتاي من بين أهم الفلاسفة المفكرين في أواخر القرن التاسع عشر. فقد كان            
يرى في الهيرمينوطيقا فن فهم كل ما تعلق بالإنسان وأعماله من )فن وأفعال وكتابات(، وهذا ما يشرحه  

عمل ]...[ على منح الهرمينوطيقا دور الابستيمولوجيا العامة لنا محمد كيحل في قوله عنه في أنه: "
الطبيعة، فمنهج   الفكر مقابل علوم  لعلوم  المنطق الجديد  بمثابة  الفكر، فأصبحت معه  في علوم 
العلوم الطبيعية هو التفسير أما منهج علوم الفكر )أو العلوم الإنسانية( فهو الفهم أو التأويل،  

التي جمعت العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية على منهج واحد، هو    وذلك عكس النزعة الوضعية
هنا تحديدا أصبح لفعل التأويل أهمية بالغة في نظره، فقد أصبح فعلا    2"المنهج الاستقرائي التفسيري

يشرح ويُـفَّعل قيمة الفهم و التأويل لكل ما يصدر  عن الإنسان سواء أكان ذلك قانونا، أو عملا أدبيا،  
 

 . 89، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى :   -1

 . 90،، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  - 2



[5] 

 

التعبير  أو نصا مقدسا. " بفهم  للعلوم المختصة  دلتاي هو صياغة منهج ملائم  لقد كان مشروع 
الإنساني والاجتماعي والفني. وكان على وعي واضح بعجز المنظور الردي والآلي للعلوم الطبيعية  
عن الإيفاء بهذه المهمة والإمساك بجمع الظاهرة الإنسانية. ومن هنا فقد نظر إلى هذه المهمة على  

    1ة ابستمولوجية من جهة، وأنها تتطلب تعميق تصورنا للوعي التاريخي من جهة ثانية"أنها مشكل
وقد كانت نظرة دلتاي تميل نوعا ما نحو نقد الأطر الكانطية فقد كان يرى أنّ التاريخ هو سيد الفهم.  

 ومن دونه لا يمكننا بتاتا أن نفقه أنفسنا ونعلل ظواهرها. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 . 118"، صفهم الفهم " مدخل إلى الهرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامر عادل مصطفى:    -  1


