
 محاضرات نظرية التأ ويل     

 

  

2024 /

0252  

 الس نة الثانية ماستر تخصص نقد حديث ومعاص 

 ال س تاذة منى صيفق

   2جامعة محمد لمين دباغين سطيف

 قسم اللغة وال دب العرب 



[1] 

 

 : ثانيةالمحاضرة ال 

 حدود التأ ويل في الثقافة الغربية  - 2

وهو ما يعرضه مراد   ارتبط التأويل في الثقافة الغربية بادئ الأمر بنظرية تفسير الكتاب المقدس        
استخدمه آباء الكنيسة للدفاع عن المسيحية في مواجهة  وهبة في معجمه الفلسفي حيث يقول:"  

وذلك بجعل التأويل السلاح الذي تواجه به كل من لم يقتنع بما تمليه الكنيسة من   1." أعدائها والهراطقة
المعاني   Richard Palmerتعليمات صارمة آنذاك. ولقد خص رتشارد بالمر   التي تعلقت  كل 

منذ  حيث يقول »-حرفيا-وهي ذاتها التي ذكرها عادل مصطفى    2بكلمة التأويل في الثقافة الغربية  
وبخاصة مبادئ التفسير النصي القويم، غير أن حقل  البداية كانت الكلمة تشير إلى علم التأويل  

 الهرمينوطيقا قد تم تأويله )بترتيب زمني تقريبا( إلى: 

o  .نظرية تفسير الكتاب المقدس 

o ميثودولوجيا فقه اللغة العام 
 

 . 158/160، ص  2007، دار قباء الحديثة، القاهرة، الطبعة الخامسة، سنة  المعجم الفلسفي "معجم المصطلحات الفلسفية"مراد وهبه:    -  1

2 - Richard E. Palmer: hermeneutics “Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, 

and Gadamer, Northwestern university press, 1969. 

➡ original text:” As IT HAS EVOLVED in modern times, the field of hermeneutics has been 

defined in at least six fairly distinct ways. From the beginning the word has denoted the 

science of interpretation, especially the principles of proper textual exegesis, but the field of 

hermeneutics has been interpreted (in roughly chronological order) as: (1) the theory of 

biblical exegesis;  

(2) general philological methodology;  

(3) the science of all linguistic understanding; 

 (4) the methodological foundation of Geisteswissenschaften;  

(5) phenomenology of existence and of existential understanding; and  

(6) the systems of interpretation, both recollective and iconoclastic, used by man to reach the meaning 

behind myths and symbols.” p33. 



[2] 

 

o   علم كل فهم لغوي 

o   )الأساس المنهجي للعلوم الإنسانية )الروحية 

o  فينومينولوجيا الوجود والفهم الوجودي 

 

o   أنساق التأويل )سواء الاستجماعي أو التحطيمي( التي يستخدمها الإنسان للوصول إلى
  3" *المعنى القابع وراء الأساطير والرموز.

هذا التسلسل التاريخي الذي يعرض مراحل استخدام علم التأويل هو الذي شكل ما يعرف بالتأويل  
التأويل المعاصر تشكل في الحقيقة من اجتماع ثلاثة فنون في التأويل وهي:  "المعاصر حيث نجد أنّ 

فن تفسير النصوص المقدسة، التي هي فرع أساسي بالنسبة لأدبيات الكتاب التي تستهدف  
الكشف عن الحقيقة الربانية المغلفة في النص، وفن التأويل التشريعي الذي يرمي إلى تطبيق المعنى 

( التي تفرض نفسها Philologieلى حالة خاصة، والفيلولوجيا )فقه اللغة العام لمعيار مرن ع
إذن فإنّ فن التأويل   4" بوصفها أول علوم الإنسان المتحررة من تبعيتها الخالصة لعلم اللاهوت... 

في الأساس النشأوي له لا ينفصل عن مباحث ثلاثة هي: فن تفسير النصوص المقدسة، فن التأويل  
من خلال هذا التطور التاريخي للمصطلح نجد أن التأويل هو "فن التشريعي، والفيلولوجيا )فقه اللغة(. 

الفهم" أو بمعنى آخر هو تلك العملية البالغة الدقة في البحث عن المعنى القابع وراء اللفظ، وذلك 

 

من تأليف عادل مصطفى، الملاحظة التي  فهم الفهم " مدخل إلى الهرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامر"  هذا النص نقل كاملا من كتاب    * 

 :يمكن إيرادها في هذا السياق هو أن هذا النص تحديدا هو ترجمة حرفية لنص ورد باللغة الإنجليزية في كتاب

hermeneutics “Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and Richard E. Palmer: 

., Northwestern university press, 1969.p33Gadamer . 
"، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى، سنة  فهم الفهم " مدخل إلى الهرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامرعادل مصطفى:  - 3

 39، ص2007

 .88، ص 2013، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى، سنة الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:   - 4



[3] 

 

أن هدف  " لغرض البحث عما يريد النص قوله بعيدا عن المعنى المباشر والتقريري. وهذا ما يؤكد لنا
الهيرمينوطيقا هو تجاوز أزمة المعنى التي يعاني منها الإنسان، من خلال إقامة تأويل على أسس  

صحيحة، بالتركيز على تعدد القراءات بدل القراءة الواحدة، من أجل الوصول إلى المعنى العميق 
وهذا ما يجعلنا نبحث عن التعريف المناسب لفن التأويل. هذا الفن   5"والخفي بدل المعنى السطحي

 الذي أصبح من أهم المباحث الفلسفية التي تتعلق بفعل القراءة المعاصر. 

ما يعني كلمة  " hermeneuein يأتي جذر كلمة الهيرمينوطيقا من الجذر الإغريقي"          
تأويل، أن تقوم بفعل التأويل أو الترجمة. في الوقت الراهن أصبحت تشير إلى علم، نظرية وممارسة  

التأويل الإنساني. ومن المعلوم أنّ المصطلح له العديد من المتابعات التاريخية بغية شرحه وتفسيره. وقد  
. وهو شخصية في القصائد الإغريقية القديمة ضمن ما يعرف بالإلياذة  *هرمس""ارتبط معناه بالإله  

والأوديسة. لعب أدوارا مهمة للغاية من بينها حمل الرسائل من الإلهة إلى الخالدين. لقد كان وسيطا  
بين الآلهة والأبطال الخارقين والخالدين أو بالأحرى كمؤول لما تقوله الآلهة لكي يفهمه البشر وأنصاف  

إن فكرة ترجمة أو شرح هرمس لكل  6ر وكل الشخوص التي لا يمكن لها الكلام المباشر مع الآلهة.البش 

 
 .89، صالأنسنة والتأويل في فكر محمد أركونكيحل مصطفى:  -5

*  “In this way, Hermes, son of Zeus, was responsible for fostering genuine understanding - 

comprehension - which required more effort than if he merely transliterated (interpreting letter for 

letter, word for word without any modification or adaptation). Hermes had to interpret the meaning 

of the messages on behalf of his listeners and in doing so had to go far beyond merely repeating the 

intended truth. He had to re-create or reproduce the meaning that would connect to his audience's 

history, culture, and concepts in order to make sense of things”. (Stanley E. Porter & Jason C. 

Robinson: Hermeneutics an Introduction to Interpretive Theory). p 03. 

 

6 - See Stanley E. Porter & Jason C. Robinson: Hermeneutics an Introduction to Interpretive 

Theory, p02/03. 

➡ original text: "Hermeneutics" comes from the Greek verb hermeneuein, which means "to 

interpret" or "to translate:' Today it refers to the science, theory, and practice of human 

interpretation. The term has an interesting historical association with the Greek god Hermes. 



[4] 

 

ما تقوله الآلهة جعل من فعل التأويل ظاهرا وبائنا بشكل جلي، فالغرض من وراء عمليات الترجمة  
والتفسير والشرح التي يقوم بها هي في الأساس من أجل غاية قصوى هي الإفهام. من هنا نستنتج أنّ  

ة والذي يقوم  الهيرمينوطيقا تحاول بكل الأشكال أن تتمظهر كآلية تصف فعل الفهم للتجربة الإنساني
بالتحديد على مجموعة لا منتهية من الرموز. إنها بمثابة وسيط جامع بين اختلافات وتشابهات البشر 

بين أو التوسط التي جاء بها هرمس سمحت لفكرة  -والعقائد والعادات والتقاليد. إنّ فكرة البقاء بين
لبروز. وهذا ما يجعل فرصنا في التأويل بالظهور في شكل وسيط يمنع الكثير من الفهم الخاطئ من ا

فهم الآخر تزداد وطبعا لن يكون فهمنا خاطئا له بنسبة كبيرة جدا. وذلك راجع لكل تلك المهمات  
وكما ذكرنا سابقا فإن فكرة   7التي يقوم بها الوسيط الذي يريد أن يزكي فرصنا في الفهم الجيد. 

ولقد حققت من  الهيرمينوطيقا ظهرت في الأساس لتأويل النص المقدس والنصوص الدينية بشكل عام
أجل ذلك العديد من الوسائل المتاحة أثناء التحليل والشرح وتبيان السياق السوسيوتاريخي للظاهرة أو  

النص أو الواقعة المراد تأويلها بشكل كلي؛ هذا النوع من الهيرمينوطيقا كان يركز في الأساس على  

 
Hermes, a character in the ancient Greek poems the Iliad and Odyssey, played a number of 

interesting roles - one of them was to deliver messages from the gods to mortals. He was a 

medial figure that worked in the "in-between'' as an interpreter of the gods, communicating 

a message from Olympus so humans might understand the meaning. (p02/03). 

7 - See Stanley E. Porter & Jason C. Robinson: Hermeneutics an Introduction to Interpretive Theory, 

p 03.  

➡ original text: “In like manner, hermeneutics tries to describe the daily mediation of 

understanding we all experience in which meaning does not emerge as a mere exchange of 

symbols, a direct and straightforward transmission of binary code, or a simple yes or no.  

Rather, meaning happens by virtue of a "go-between'' that bridges the alien with the familiar, 

connecting cultures, languages, traditions, and perspectives that may be similar or millennia 

apart. The go-between is the activity of human understanding that, like Hermes, tries to 

make sense of the world and the heavens. It is an intricate and complex activity that 

sometimes gets things wrong. Our goal in this book is to consider some of the most popular 

ways in which this hermeneutical activity has been conceived and some of the things we may 

do to improve our chances of getting interpretation right.” P03 



[5] 

 

تهدف إلى  -في بادئ الأمر-الديناميات الأساسية التي تتواجد بين الكاتب والنص والقارئ. لأنها 
تحقيق قراءة شاملة وفاحصة للنص/ الواقعة الوجودية. ومن خلال هذه العملية توصل المشتغلون في 

 أنتجت هذا الحقل إلى وضع قواعد/ آليات للتأويل والتي يمكن استنتاجها من عديد العناصر التي
النص كالمكان/ التوقيت/ اللّغة المكتوب بها واضعين إمكانية تواجد قارئ متأخر يطلع على كل ما تم 

لهذا نجدنا نتوافق كليا مع التعريف الذي أفرده محمود    8الوصول إليه سواء أكان ذلك قبلا أم بعدا.
القوانين أو القواعد الفعلية المنطوية على فن  خليف خضير الحياني عندما قال عن التأويلية أنها:"  

الفهم، والتفسير، والشرح والتأويل والترجمة، والتطبيق الكاشف عن المعنى الخفي أو الباطني في  
النصوص الدينية وغير الدينية معمما في الخطاب، والرموز، والأساطير، والفعاليات، 

دليل في أنساقها النصية وسياقاتها الخاصة بها والسلوكيات، والتجربة الإنسانية بموجب قرينة أو 
التي تساعد على فهم مقاصدها النصية والإبداعية متجلية فيها فهم الوجود، والحياة، والذات  

 إذن ففكرة وجود قرين ما أو نسق معين هو ما يجعل عملية التأويل مجدية بل ولازمة. 9"المؤولة

 
 

8 - See Stanley E. Porter & Jason C. Robinson: Hermeneutics an Introduction to Interpretive 

Theory, p 03. 

➡ original text: In its earliest modern forms, hermeneutics developed primarily as a discipline 

for the analysis of biblical texts. It represented a body of accepted principles and practices 

for interpreting an author's intended (and inspired) meaning, as well as providing the proper 

means of investigating a text's socio-historical context. This form of hermeneutics was 

focused on the many dynamics that exist between author, text, and reader. It was assumed 

that in order to achieve a clear and accurate reading of a text one had to employ definitive 

rules of interpretation to clarify and safeguard the proper untangling of a rather obvious 

and common-sense relationship; that is, someone (at a specific place, at a specific time, with 

a specific language) had written something with the intention of having a later reader 

understand what he or she had in mind. p03. 

 

 .  56صماورائية التأويل الغربي: الأصول، المناهج، المفاهيم، محمود خليف خضير الحياني:  -9


