## ع. فنرس



تعريب

محمر المصاص المدرس بكلية الآداب بجامعة نؤاد الأول عبالحميالرداخي

الأستاذ المساعد بكلية دار العلوم بجامعة فؤاد الأول

مطبعة لجنة البتيان العربي



إلى الخالدين الذين يفارون على العربية ويعملون في صمت وهدود ·

إلى المصلحين الذبن يجاهدون حفا في أند يسترو المعرب طابعهم النفاني وأثرهم الفوى الملحوظ في الحضارة الحربة ، نهرى هذا السكناب .

الحعربان

·.

Single services (Single Services)

# بسيا لتدالحمن الحميم

هذا كتاب فى اللغة نقدمه لقراء العربية ليروا مهجاً جديداً فى البحوث اللغوية نعتقد أنه لو طبق على اللغة العربية لأفادت منه كثيراً.

ومؤلفه الأستاذ جوزيف فندريس — عميد سابق لـكلية الآداب بجامعة پاريس وعضـو المعهد الفرنسي ورئيس الجمعية اللغوية بپاريس — لا يعالج لغة بعينها ، وإنما يؤيد آراءه بضرب أمثلة من لغات متعددة قديمة وحديثة .

وهذه البحوث لا تعد جديدة كلها على المتخصصين في الدراسات اللغوية ، فقد أثار مسائل منها بعض حضرات أعضاء مجمع فؤاد الأول للغة العربية وحاولوا جاهدين تطبيقها على اللغة العربية ليخرجوا بها إلى مضار اللغات الحية بعد أن وقف بها الزمن ووقف بها أبناؤها وقفة كان من الجائز أن تودى بها لولم تكن لغة دين قويم ، وحضارة عربقة ، تستمد هيبتها من القرآن الكريم والأحاديث الشريفة .

يرى اللغويون المحدثون أن « اللغة من أعجب المبتكرات التى أظهرها التطور البشرى ، فيجب الوقوف عندها ، بل وإطالة الوقوف لنرى الدور الذى تؤديه على وجه الدقة والنصيب الذى تقوم به فى التطور العقلى ، ثم ما هى صلات الفرد بالجماعة فيا يختص بإنتاج هذه الأداة القيمة وإكال ما فيها من نقص على من الأزمنة » . وليس السبيل إلى ذلك دراسة نحو اللغات وصرفها وبلاغتها فحسب لأن مثل هذه الدراسة تمد ناقصة ، طبقها اللغويون القدامى على اللغتين اللاتينية واليونانية فأفادتهما لكنها لم تحل دون ضعفهما أولا ثم القضاء عليهما بعد ذلك ، وطبقت على اللغة المربية لكنها لم تحل دون انقسامها إلى لهجات ، ولم تستطع مدارس على اللغة المربية لكنها لم تحل دون انقسامها إلى لهجات ، ولم تستطع مدارس

النحو العربي من بصرية وكوفية وبغدادية ومصرية أن تمنع انتشار اللحن لا في البلاد العربية المفتوحة ولا في جزيرة العرب نفسها .

لسنا بذلك ننكر فضل القدامى على اللغة العربية وإنما ندعو إلى مسايرة الطرق العلمية الحديثة في البحوث اللغوية وأن ننظر إلى اللغة على أنها نظام اجماعى « تتأثر بالمجتمع وتؤثر فيه » . ثم علينا أن ندرس العلاقات التي توجد بين اللغة وبين العقل البشرى على أسس علمية صحيحة ، لنطمئن إلى أن العربية ستظل بقواعدها ومفرداتها وأدبها لغة حديثة تساير كل نهضة علمية أو أدبية أو فنية .

يبذل مجمع فؤاد الأول للغة العربية جهداً مشكوراً في تعريب المصطلحات العلمية وألفاظ الحضارة الحديثة والحياة العامة ؛ وهو حين ينتهى من هذه المهمة الشاقة ويذيع مصطلحاته على الناس ، يكون قد أدى للغة العربية أجل الخدمات لأنه سينتقل بها من العصور الوسطى حيث وقف بها أبناؤها إلى عصرنا الحديث الذي تخلفت فيه عن اللغات الحية ، وأصبحت تنافسها في معاهدنا العلمية الشرقية والمصرية اللغتان الفرنسية والإبجليزية منافسة قوية . إن أبناء العربية جميعاً يتطلعون إلى اليوم الذي تصبح فيه لغتهم لغة علمية ؛ ولن يكون هذا اليوم قريباً إلا إذا اقتنع أبناؤها تماماً بضرورة الأخذ بالطرق الحديثة في الدراسات اللغوية .

أما إذا ظلوا يدرسونها معتمدين على الكتب القديمة وحدها فلن تكون دراستهم مجدية ، لأن هذه المصادر ، مهما كانت مفيدة نافعة ومهما احتفظت بقيمها التاريخية ، فستظل ناقصة إذا طبقت عليها مقاييس العلم الحديث .

ريد أن تصبح العربية لغة من يعيشون في الشرق من الشرقيين والأجانب على السواء ، لأننا نكره كراهية شديدة أن تجرح اللغات الأجنبية آذاننا في معاهدنا ومنازلنا وطرقنا . إنه لمظهر يسيء حقاً إلى قوميتنا وكرامتنا ويدعونا إلى التفكير الدائم والعمل المتواصل حتى يوجد « وعى لغرى » في البلاد العربية كلها .

على أن الوصول إلى ذلك ليس أفراً يسيراً؟ فاللغوى يجب أن يكون على معرفة بالعلوم التى تتصل باللغة اتصالا وثيقاً، لأن اللغة كمايقول الأستاذ فندريس: «مركب متعقد تمس فروعاً من المعرفة مختلفة وتعنى بها طوائف متفرقة من العلماء. فهي

فعل فسيولوجي من حيث أنها تدفع عدداً من أعضاء الجسم الإنساني إلى العمل ؟ وهي فعل نفساني من حيث أنها تستلزم تشاطاً إرادياً للعقل ، وهي فعل اجماعي من حيث أنها استحابة لحاجة الاتصال بين بني الإنسان . ثم هي في النهاية حقيقة تاريخية لا مماء فيها نعثر عليها في صور متباينة وفي عصور بعيدة الاختلاف على سطح الممورة أجمع » .

هذا هو الآنجاه الحديث الذي ترجو مخلصين أن يطبق على اللغة العربية تطبيقاً صحيحاً ، وأن يأخذ به اللغويون العرب أنفسهم لترقى لفتنا إلى المستوى الذي ترجوه لها . وأما الجزاء الذي نود أن نناله لما صادفنا من عنت شديد في تعريب هذا الكتاب لكثرة ما فيه من مصطلحات لغوية لا عهد للمربية بها ، هذا الجزاء يتمثل في أمنيتين :

الأولى: أن تتضام الأفكار على اختلاف المعاهد والثقافات وتتعاون في هذه السبيل ليكون للدراسات اللغوية طابع قومى يخلق « الوعى اللغوى » في الشرق . الثانية: أن تنشأ جمعيات لغوية من المتخصصين تعاون في الدراسات اللغوية ؟ وألا نعتمد على الهيئات الرسمية وحدها في مثل هذه الدراسات العلمية . ثم نرجو أن تنشأ بجلة لغوية تكون مجالا لإثارة المشكلات المختلفة وعرض الآراء والنظريات . الجديدة على نهج المجلات اللغوية في أورپا وأمربكا .

عبد الحميد الدواخلى محمر القصاص عضوا الجمية اللغوية بياريس

ديسمبر سنة ١٩٥٠

#### تصدل پر

### اللغة وأداة التفكس

قلنا فى التصدير الذى قدمنا به لكتاب البشرية قبل التاريخ Préhistorique : «اليد واللغة : فيهما تنحصر البشرية . نعتقد أن أول ما ينبغى أن يزاح عنه الستار فى هذا المؤلف شيئان ، وها اللذان يفصلان بين نهاية التاريخ الحيوانى وبداية التاريخ البشرى . ونعنى بهما اختراع اليد — إذا جاز لنا هذا التعبير — واختراع اللغة ؛ وهذا هو التقدم الحاسم للمنطق العملى والمنطق العقلى (۱) . » وهنا يجب أن نذكر القارىء بأن الدعوى الأساسية التى نذهب إليها ، هى أن التاريخ منطق فى جوهره ، وأن تقسيره العميق ينحصر فى ميل الكائن الحي إلى التشبث بكيانه والمضى فى ترقيته ؛ ولكنا لا نقدم دعوانا فى ميل الكائن الحي إلى التشبث بكيانه والمضى فى ترقيته ؛ ولكنا لا نقدم دعوانا فى ميل الكائن الحي أنها فرض يحتاج إلى التحقيق ، ولا يتم إلا بالاعتراف فى هسذا المؤلف إلا على أنها فرض يحتاج إلى التحقيق ، ولا يتم إلا بالاعتراف بالموامل الأخرى ودراستها ، تلك العوامل التي تلعب دورها فى التاريخ ، والتي تجمل التاريخ على ما هو عليه : أعنى شبكة معقدة غير متجانسة قد لا يرى فيها الناظر السطحي أو العالم الغارق فى التفاصيل إلا مجموعة من الأحداث العارضة .

أبان المجلد السابق أهمية المنطق العملى: اليد ، تلك الأداة التي لا تبارى والتي مكنت للانسان من استعال العدة المادية التي تترجم عن التقدم النفسي وتسرع به على السواء ؛ والفرد هو الباعث الحقيقي لهذا التقدم الدى لا تستطيع البيئة إلا أن تدعو إليه وتثبته .

واللغة مرض ناحية أخرى تعد واحدة من أعجب المبتكرات التي أظهرها التطور الإنساني ، فيجب الوقوف عندها ، وإطالة الوقوف : ما هو الدور الذي

<sup>(</sup>١) البشرية قبل التاريخ ص ٦ من التصدير .

تلعبه على وجه الدقة ؟ ما هو النصيب الذى تقوم به فى التطور العقلى ؟ ما هى صلات الفرد بالجماعة فيما يختص بإنتاج هذه الأداة القيمة وإكالها ؟ هذه هى الأسئلة التى يجيب عنها المجلد الذى بين أيدينا .

\* \* \*

الغرض الذي قصدنا إليه كان ممكن التحقيق بصور شتى . فلو أن هذا الكتاب كان من وضع عالم سيكولوجي أو مؤرخ يهوى المباحث اللغوية ، لكان من المكن إلحاقه بالدعاوى التي قدمها مشر ع (L'Evolution de l'Humanité) « تطور البشرية » في صورة أحكم وأظهر مما هو عليها . ولكنه عمل عالم لغوى ، وهذا العالم اللغوى يتعلق بالوقائع ويتحرز من النظريات : لقد أتيحت له الفرصة من قبل (۱) ليعلن عن ذلك ، وها هو ذا يقول هنا أيضاً نفس القول . إنه إنما يقدم لنا ، ولا يريد أن يقدم لنا إلا دراسة فنية لتلك الآلة المعقدة المرنة ، ألا وهي اللغة في تنوع أشكالها وتطوراتها التاريخية . وتتصل بالضرورة بهذه الدراسة للمسائل التي تثيرها اللغة وتعني التاريخ التأليفي ، ولو أنها لا تبحث فيها عداً لذاتها . لأن الأستاذ فندريس Vendryes لا يريد أن يكون إلا عالماً فيها عداً لذاتها . لأن الأستاذ فندريس Vendryes لا يريد أن يكون إلا عالماً فيها عداً لذاتها . لأن الأستاذ فندريس Vendryes لا يريد أن يكون إلا عالماً

ونعتقد أن في معاونة هذا الإخصائي لنا — وهو مع ذلك إخصائي واسع الأفق — خير ضمان لعلم التاريخ كما نفهمه . فتجربتنا في الأجزاء السابقة من سلسلة « تطور البشرية » قد برهنت على ضمان النجاح في مثل هده الظروف بأكثر مما لوكنا قد اخترنا مفكراً آخر معتنقاً نفس الدعاوى التي نقدمها . ومع ذلك ينبغي لنا أن نناقش قليلاً الأفكار العامة التي يقدمها لنا كتاب الأستاذ فندريس القيم ، وذلك من وجهة النظر التأليفية .

张 张 张

<sup>(</sup>١) مجلة الجمعية الفلسفية الفرنسية عدد فبراير عام ١٩١٢ ص ٦٦ -- ٧١.

الأمر الذي اضطلع الأستاذ قندريس ببيانه ، والذي أبانه في قوة وببراهين بينة تدعو إلى الإعجاب ، هو كيف أن الحياة راحت « تغدمها » بعد أن خلقتها .

إن الإدراك القديم ، الذي يقول بأن اللغة قد أثرات على الناس عن طريق معجزة أو أنها شيء خلقه الإنسان خلقاً صناعياً ، قد ترك آثاراً في ذلك النوع من علم اللغة الذي يعدها شيئاً سامياً مستقلاً ، ويضفي على قوانينها نوعاً من الحتمية الكامنة ، لا على القوانين الصوتية أو قوانين النطق التي ترتبط بالأعضاء فحسب ، بل على القوانين الصرفية أيضاً ، أي قوانين النجو ، وعلى القوانين المعنوية ، أي قوانين المفردات ، ولكن « من الباطل أن تعتبر اللغبة كائناً المعنوية ، أي قوانين المغوره مستقلاً عن بني الإنسان متجهاً نحو غاياته الحاصة (١) » . مثالياً يسير في تطوره مستقلاً عن بني الإنسان متجهاً نحو غاياته الحاصة (١) » . فالحقيقة أن اللغة على صلة وثيقة بالحياة النفسية ، وأنها منذ نشأتها سيكولوجية في الة

يملن الأستاذ فندريس أن مشكلة أصل اللغة لا تدخل في اختصاص العالم اللغوى ، ولا يدلى في هذا الموضوع إلا بإشارات يحوطها الحذر الشديد . والواقع أنها مسألة سيكولوجية ؛ وأن أصل اللغة كأصل اليد تعوزه تماماً الأدلة التاريخية . هذا فضلاً على أنه لم يكن هناك أصل بمعنى الكلمة لأنه لم يوجد هناك خلق من العدم ، بل تحور – في اتجاه إنساني – لظاهرة وجدت عند الحيوان . فاللغة بمعنى الكلمة الضيق ، اللغة السمعية – التي ليست إلا حالة من موهبة إنتاج العلامات – موجودة عنده . (٢) فالحيوان يعبر عن حالاته الانفعالية بأصوات ؛ وأغلب الظن أن اللغة خرجت من الصيحة التي تترجم عن الانفعالات بطريقة فجائية . ولعل الانطباعات الهادئة والعواطف المعتدلة هي عن الانفعالات بطريقة فجائية . ولعل الانطباعات الهادئة والعواطف المعتدلة هي

<sup>(</sup>١) ڤندريس : الصفحة الأخيرة من هذا الكتاب .

وكوتيراً « Conturat » : مجلة الجمعية الفلسفية الفرنسية عدد فبراير ١٩١٢ ؟ ص ٤ ه ، وعدد مايو ١٩١٣ ، ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) ريبو « Ribot » : تطور الآراء العامة ، ص ٦٦ .

التي - كما أشار البعض (١) - تنتج الأصوات الملفوظة ، أما الصياح فيقابل الانفعالات العنيفة . ولكن لابد أن اللغة كانت انفعالية في مبدأ الأمم ، وقد بقيت إلى حد كبير انفعالية مم تبطة بالفرد و بما هو من نصيب الفرد : وهذا كله يبينه الأستاذ قندريس بحجج لا تنازع في صفحات بارعة نفاذة ، فهو يشير إلى اللغة الانفعالية عند الطفل ويبين أنها نقطة البدء ، ويشير في لغة الكلام إلى الفجائية التي تكسو التعبير عن الفكر «وتلونه» وتجعل النحو غير مستقر . (١) ولا بد أن اللغة الفاعلية أخذت تختلط منذ زمن مبكر باللغة الانفعالية ، وذلك عند ما كقت الصيحة عن أن تكون ترجمة لحالة شعورية لتصبح وسيلة وللعمل أو الذاء أو الرجاء أو الأمم . (١)

وهذه مرحلة هامة في تطور اللغة وقد لعبت الحاجة إلى الاحتفاظ بالوجود أو إلى توسيع نطاق هذا الوجود بالتعاون مع الآخرين أو باستخدام الآخرين دوراً جوهرياً في هذا السبيل . « الكائن الحي معنى دائماً بالاحتفاظ بحياته وبوقاية نفسه من التأثيرات الضارة وبمد سلطانه على ما يحيط به من كائنات » وبيير جانيه ( Pierre Janet ) الذي أوضح هذه الصفة من صفات الحدث ، التي يصح أن نسمها «العلية الفاعلة» ( L' Efficience ) يعد اللغة صورة من صور النشاط مسبة فاعلة ، ويعتبر أن « سلوك الشخص الذي يتكلم وسلوك الشخص الذي يخاطب مستمد ان من حدثي الأمم والطاعة الموجودين من قبل عند

<sup>(</sup>١) كرنيجو « Cornejo » : علم الاجتماع العام ، ج ١ ص ٢٤ — ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر الفصل الرابع من الجزء الثاني من هذ الكتاب ، وقد سجل أوجست كونت « Auguste Comte » ملاحظات قيمة عن تكون اللغة ودور العواطف قبل أن كونت « Auguste Comte » ملاحظات قيمة عن تكون اللغة عقلية . أنظر أوجست جورج : « بحث في النظام السيكلوجي عند أوجست كونت » :

Auguste Georges : « Essai sur le système Psychologique

<sup>.</sup> o Y ! « d' Auguste Comte. »

<sup>(</sup>٣) انظر كرنيجو المرجع السابق ، ٢٣ .

الحيوان » (1) فالكلام والإشارة مرتبطان ارتباطاً وثيقاً في بادىء الأمر ولكن اللغة السمعية تنمو وتتطور بفضل تفوقها من الناحية العملية (٢) ؛ وإذا كان الكلام الخارجي ينتج الحدث الخارجي فإن الكلام الداخلي يتحقق في الإرادة وبكشف عن نفسه في الاعتقاد والرغبة . فهو لا يزداد إلا لصوقاً بجميع النشاط الإنساني .

وقد تمت آخر خطوة من خطوات التقدم الذى حقق اللغة الإنسانية في الواقع عند ما اعترف المصوت بصفة العلامة ، وذلك حيما أتيح للفجائية التي خلقت العلامة المفيدة أن تُستكمل بانضام الإرادة إليها ؟ تلك الإرادة التي تستخدم العلامة . وهذا التقدم ، وهو تقدم عملي من حيث أصله ويخدم غايات الحياة بطريق مباشر ، قد أفاد ثراء نفسانيا غير محدد (٦) . ولا شك أنه يجب أن تكون الذاكرة قد وصلت إلى درجة من التطور لتتمكن من فصل الصوت عن الخاطر الذى كانت تصحبه مبدئيا ، ولا بد من وجود شعور حاد اليقظة لتحقيق رابطة العلامة بالشيء الذى تشير إليه ( فالأشياء في ذاتها لا تشير إلى على تثبيت صور الأشياء . فاستمال الرمز يعين الإنسان على سهولة التصور لا سيا أنه عند ما ينقله إلى ذهن آخر فإنما ينقله إليه مستقلا عن الانطباع لا الماشر . وهذا الذكاء الناشيء يجعل من اللغة شيئاً فشيئاً آلته الخاصة وأداة التفكير ، وبذلك يسمح للتفكير أن يعمل دون صلة مباشرة بوظيفة ما هو التفكير ، وبذلك يسمح للتفكير أن يعمل دون صلة مباشرة بوظيفة ماهو

P. Janet : `« La Tension Psychologique, ses degrés et : أنظر (١) أنظر ses oscillations .« The British وهي محاضرات ألقيت في لندن ونشرت في : Journal of Psychology أكتوبر ١٩٢١ ويناير ١٩٢١ .

<sup>(</sup>٢) انظر ريبو المرجم سالف الذكر ، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٣) عن ضيق حدود الإدراكات عند ارتباطها بحركة اليدين ، أنظر هنرى ولون Henri Wallon في البحث : « La conscience et la conscience de moi » المنشور في مجلة علم النفس ، عدد يناير ١٩٢١ ص ٦٦ .

واقع (١) . فالكلمة بقيمتها التصويرية وقدرتها على الإفهام ، لهما نفس المزايا التى للورق النقدى ، ولكنها محفوفة مثله بالأخطار بمعنى أنها إن كانت خالية من الحقيقية صارت مجرد «أنفاس صوتية» (Flatus vocis ) أى خيالاً باطلاً (٢).

فاللغة وقد خلقتها الحياة والحاجة والرغبة ، تقوم فى بادىء أمرها على نظام التأليف « Synthèse » ويبين لن الأستاذ ڤندريس أن التفكير وهو غريب عن التصنيفات النحوية يبدأ وهو فى حالة توهجه بالانصباب فى قالب اللغة . فالصورة الكلامية أو الكلمة الصوتية لها نفس القيمة التى للجملة ، وذلك لأن اللغة فى أصلها حدث : ففيها تنشأ الأسماء التى تمثل الأشياء وصفاتها ، والأسماء التى تمثل الأحوال والأدوات النحوية التى تشير إلى الروابط . فالجملة قد سبقت القطع .

واللغة تظل خاصعة للحياة «في تطورها الذي لا ينتهي إلى حد ». ولاشيء أكثر إمتاعاً من أن نلاحظ مع الأستاذ فندريس تنوع الوسائل ، وأحياناً كثيرة خرق تلك الوسائل التي تترجم عن العلاقات التي تلتقط في الحياة الواقعية ، وعدم ثبات المفردات الذي يصل إلى حد التطرف ، وتلك الخاصة التي تجعل اللغة تتفرق دون توقف وتنمو دون حد عند جميع أولئك الذين يتكلمونها في تعبيرهم عن حياتهم الخاصة بكل ما فيها من شخصي بحت واللغة المكتوبة في تعبيرهم عن حياتهم الخاصة بكل ما فيها من شخصي بحت واللغة المكتوبة عليها من كال - لا تستطيع أن تقف الحياة ، « فقوة الحياة التي لا تقهر ، عليها من كال - لا تستطيع أن تقف الحياة ، « فقوة الحياة التي لا تقهر ، تتغلب على القواعد و تحظم قيود التقاليد » . الكلمات لا تحيا برغم كل ما يقال : بل إن العقل هو الذي يحيا ويغير معناها ، كا أن حياة العقل هي التي تغير أسماء بل إن العقل هو الذي يحيا ويغير معناها ، كا أن حياة العقل هي التي تغير أسماء الأشياء وتحددها . « فليس من الباطل إذن أن يقال بأنه يوجد من اللغات

<sup>(</sup>۱) العبارة لجانيه ؟ وانظر ملاحظة ل . ديبوى في مجلة علم النفس ، عدد يناير ١٩٢١:

<sup>«</sup> La memoire des noms propres et la fonction du réel » المرحم سالف الذكر ، صفحة ١٢٥ . وانظر ما سيأتي في هذا

<sup>(</sup>٢) أنظر ريبو ، المرجع سالف الذكر ، صفحة ١٢٥ . وانظر ما ســيأتى في هذا لتصدير .

قدر ما يوجد من الأفراد » .

\* \* \*

ومن ثم يعنى الأستاذ فندريس بلفت النظر إلى ما فى اللغة من صفة العرضية . ولكن كال تمكنه من موضوعه وحسه الحاد بالحقيقة الواقعية يمنعانه من أن يحيد عن وجهة النظر الأخرى التى تلزم الباحث الناظر . « فهناك من اللغات قدر ما هناك من أفراد » : ومع ذلك فهناك اللغات ، اللغات المشتركة واللغات الخاصة ، وهناك اللغة « إذ يقوم أنجاه آخر يعمل على الدوام على مناهضة التفريق ، ألا وهو الاتجاه إلى التوحيد الذي يعيد التوازن » . فعلم اللغة يمكنه إذن من أن يجد أمامه حالات من الاطراد ، من العموم على درجات متفاوتة .

هذه الاطرادات يعتبرها الأستاذ قندريس من محض صنع المجتمع ، وإذا كان يرتاب في النظريات ، وإذا كان نصيب التعميم في كتابه يعمد إليه في حدر ، فإننا نحس بعظيم ركونه إلى السسيولوجيا ؟ إلى ذلك النوع من السسيولوجيا الذي اعترفنا نحن أيضاً بجدواه وكشفنا عن مزاياه (١) — وأنه يميل إلى أن يشبع بالعنصر « الاجتماعي » تلك الحاجة إلى التفسير التي تبدو عنده في كثير من الواضع ، وإن كان ذلك في صورة مكبوتة نوعاً ما . وهو باهتمامه بهذا العنصر يتفق مع بعض علماء اللغة — ومنهم أستاذ كبير — أولئك الذين وإن لم ينضموا يجابياً إلى مدرسة دركهيم « Durkheim » فإنهم قد تأثروا بجاذبية هذا العقل اللطيف الجبار (٢) . وإذا كان « من القول الماد أن نؤكد أن الإنسان كائن اجتماعي قبل كل شيء » فإنه يجدر بنا يحديد ما يخلع عليه ذاتياً هذا الطابع ، والأستاذ ويجب أن يميز فيه ما هو احتماعي خالص وما هو جماعي وما هو إنساني . والأستاذ

<sup>(</sup>١) أنظر La synthèse dans l' Histoire ، ص ١٢٤ -- ١٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ظل الأستاذ مييه يقوم بتحرير الفصل المخاص باللغة في مجلة : L' année ، ظل الأستاذ ميه يقوم بتحرير الفصل المخاص باللغة في مجلة : sociologique »

قندريس لا يعنى بتحرير هذه العناصر (١) . ولكن يمكننا مع ذلك أن نجد فى مؤلفه التصحيحات والتحفظات التى أملاها عليه ميله السسيولوجى : ذلك لأن الخبرة والمباشرة للحقائق اللغوية أقوى عنده من كل حاس نظرى .

\* \* \*

وفى رأينا أنه يجب الالتفات إلى التفرقة الآتية أولاً وقبل كل شيء .

إن المجتمع ، من جهة كونه مجتمعاً ، له حياته الحاصة التي تشمل حياة الأفراد وتتجاوزها وتكسم أثراء : فحاجاته المعينة تعلن عن نفسها بأوضاع ضرورية يتضامن فيها الأفراد وإن اختلفوا فيا بينهم . فالجماعة والأمة ، لها طابعها الحاص الذي يطبع الأفراد بوجوه مقررة من التشابه (٢) . طابع الأمة — ومن باب أولى السهات الخاصة بواحدة من تلك الجماعات الثانوية التي تتمتع بحظ ما من الدوام والتي توجد داخل الأمة — ينعكس على اللغة (سواء أكانت لغات مشتركة أم لهجات أم لغات خاصة ) ؛ وذلك بأن تدخل فيها أعراضاً من أنواع شي لاصلة بينها وبين « التكون الاجماعي » أو « التفتت الاجماعي » . ولقد استطعنا أن نقول بأن اللغة « موطن الفكر » والموطن شيء آخر غير المجتمع .

الأستاذ فندربس الذي ينتقد بحق إقحام فكرة الجنس في علم اللغة ينتقد أيضاً فكرة العقلية الجنسية . ومع ذلك فإنه يعترف بوجود صلة بين عقلية الشعب ولغته . ويمكننا أن نتصور علماً لسيكولوجية الشعوب يقوم على اختبار التغيرات المعنوية المختلفة التي تشاهد في اللغات التي يتكلمونها . وقد تكون هذه الدراسة شاقة ولكنها تستحق ما ينفق فيها من عناء .

<sup>(</sup>۱) كذلك في كتاب فردينان دى سوسير Cours de: F. de Saussure « linguistique générale ، الذى نشر بعد وفاته ، لا نجد المؤلف يفرق بوضوح بين عبارات « القوى الإجماعية » و « السيكولوجية الجماعية » و « العوامل التاريخية » التي تقوم عليها اللغة . أنظر خاصة صفحات : ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰،

م الأعراض ، أنظر « La Synthèse en Histoire » ص ٦٩ ص ٦٩ وما يليها .

هذا العامل السيكولوجي الجنسي ليس العامل الوحيد الذي له أثر عام في تشكيل اللغة « التطور اللغوى يعتمد اعماداً وثيقاً على الظروف التاريخية » . فهو يعتمد على المسكن ، ويعتمد على نوع الحياة ، ويعتمد على تشابك حياة الشعوب<sup>(٢)</sup>. ولكن لا يتحتم كما رأينا أن نرجع السمات التي تميز مجموعة من المجموعات أو وطناً من الأوطان بأسره إلى أصل اجتماعي . فكلمة « تاريخية » هنا هي الكلمة الحقة .

ومن بين الآثار التي تتلقاها المفردات وتسجلها بوصفها جهازاً حساساً أثر المسائل الاجتماعية بمعناها الحقيق . وقد قدم لنا الأستاذ مييه أدلة بارعة في هذه الناحية : • يرجع الجزء الأكبر من تغيرات المعنى إلى توزيع المتكلمين في طبقات المناعية مختلفة وإلى انتقال الكلمات من مجموعة اجتماعية إلى أخرى "(٣). ولكن

<sup>(</sup>۱) يناير — فبراير ومارس -- ابريل عام ١٩٢٠ .

<sup>(</sup>۲) ص £۱٤ و ۳۳۰ وقارن كرنيجو Cornejo المرجع المثالف الذكر ص ٦٦ .

<sup>(</sup>۳) L' année sociologique ، مجلد ۱۱ ص ۷۹۱؟ وانظر فی هذه النقطة أیضا نفس المرجع ، مجلد ٥ ص ۲۰۰ ومجلد ۷ ص ۲۷٦ ومجلد ۸ ص ۲۶۳ ومجلد ۹ ص ۱۵ وما یلیها ومجلد ۲۱ ص ۸۵۰ .

أيكنى هـذا القدر الذى تعكسه اللغة من « الظروف الاجماعية ، لحياة الشعوب — وكذلك الحال بالنسبة للظروف التاريخية — لنقول بأن اللغة اجماعية ؟ نحن لا نظن ذلك .

لا تكون اللغة اجتماعية حقاً في نظرنا إلا إذا كانت من خلق المجتمع ، وإلا إذا كانت نظاماً ملتصقاً بالمجتمع . يقول الأستاذ ڤندريس : «في أحضان المجتمع تكونت اللغة ٠٠٠ فاللغة وهي الحقيقة الاجتماعية بأوفي المماني ، تنتج من الاحتكاكات الاجتماعية ؟ هذه هي أمّ المسائل : في نصيب المجتمع ، يوصفه مجتمعا في تكوين اللغة وتقدمها ؟

#### \* \* \*

يعترف الأستاذ فندريس بأن فى تكوين اللغة عملية سيكولوجية فى نقطة البدء وأنه فلم يتأت لكائنين بشريين أن يخلقا لغة فيما بينهما إلا إذا كانا مهيأين مقدما لهـذا العمل ، يقول إن اللغة تنشب جذورها فى أقصى أعماق الشعور الفردى ؛ ومن هنا تستمد قوتها لتتفتح على شفاه بنى الإنسان . وإذن فإن كان يريد بهـذا الاهتمام بأثر المجتمع الذى يبديه فى كثير من الفقرات ، أنه يبين فحسب مقدار المعونة التى لقيتها المنظمة الاجتماعية فى تلك الوسيلة للتفاهم بين البشر ، وكيف أدى التوفيق بين المواهب الإنسانية والحاجات الاجتماعية إلى تقدم المجتمع واللغة على السواء ، إذا كان ذلك ما يرمى إليه ، فإنه لا يسعنا إلا أن نتفق معه .

الواقع أن المجتمع استعمل اللغة . وقد استعمل شيئا من الضغط – ولا تقول من القسر (۱) – في سبيل جعلها مناسبة من الوجهة العملية وفي سبيل استكالها . بل لقد ساعد بشي الطرق على جعلها من مؤسساته : إذ يجب علينا أن تميز بين المؤسسات الرئيسية والمؤسسات الثانوية (٢) و لكنا نرى أن اللغة في الأصل عامل

<sup>(</sup>١) أنظر مثلا ما يقول الأستاذ موس Mauss في مجلة « L'Année . sociol ، مجلد ؟ ص ١٤١ من أن « اللغة الزامية لجميع الأفراد الذين تتسكون منهم جاعة ، فيمكن القول بأنها توجد خارج الأفراد » . وما يقوله الأستاذ مييه في مجلد ٩ ص ٢ من أن خصائص الحروج عن الفرد والقدرة على السكبت التي يحدد بها دركهيم الحقيقة الاجتماعية . . . تدل عليها اللغة أوضح دلالة » .

<sup>(</sup>۲) أنظر La synthèse en Histoire ص ۱۳۳

من عوامل المجتمع وليست من منتجاته . فاللغة ومعها اليد قد مكنت للمجتمع التوسع الذي هو عليه الآن وأن ما فيه من الترابط يبلغ من درجات الإحكام قدر مايبلغ فيه التخالف من عظم ، وهذا التخالف نفسه تساعد عليه اللغة كما تساعد عليه اليد .

ولكن الأستاذ فندريس لا يجعل دور المجتمع مقصورا على الإثارة. فبعد أن يقول: « لا وجود للغة خارج من يفكرون ومن يتكلمون. فهي تنشب جذورها في أقصى أعماق الشعور الفردى ، لا يلبث أن يقول: « ولكن الشعور الفردى ليس إلا عنصراً من عناصر الشعور الجماعي الذي يفرض قانونه على كل فرد » فيؤخذ من كثير من فقراته أن اللغة بوصفها أداة الفكر وآلة العقل من خلق المجتمع حقا. « يعزو إميل دركهيم وجود الكليات إلى نوع من الضرورة تعرف بالنسبة للحياة العقلية موقف الااتزام الأخلاق من الإرادة: يعني أن الكليات اجتماعية الأصل وتتوقف على المجتمع » فالأستاذ فندريس يقبل هذه الفكرة من أفكار المدرسة الدركهمية التي يوضحها الأستاذ ليني بريل Lévy - Bruhl في كتابه: ( Levy - Bruhl في المواتدة في المحاتدة في المحتمع في المحتمدة الناسبة للتفسير التاريخي ، وهي دور المجتمع في المحتمدة النطق .

\* \* \*

يحن نرى من جانبنا أن الفكر يستمر بالحياة ؟ وأن التفكير العملى وهو شعورى إلى حد ما ، يسبق التفكير النظرى ، وأن اللغة ، وهى التى تدعم التفكير العملى وتسمح وحدها بتقدم التفكير النظرى ، تعبر أساسا عن الطبيعة البشرية . فالإنسان بوصفه إنسانا هو خالق المنطق العقلى والمنطق العملى . فاللغة والتفكير ، وكلاها مم تبط بالآخر تمام الارتباط ، إنما يترجمان عنه حين يصنف الأشياء ويقرر ما بينها من روابط . ولا يمكن أن يكون المجتمع هو الذى خلق الكليات المنطقية ما بينها من روابط . ولا يمكن أن يكون المجتمع هو الذى خلق الكليات المنطقية ( Catégories logiques ) : فالمجتمع له حاجاته ولكنه لا يفكر إذا كان فى اللغة اطرادات ذات أهمية مختلفة عن أهمية الاطرادات التي تنشأ عن الرواية وعن

الظروف المحيطة وعن المحاكاة ؛ فإنها ترجع إلى الوحدة الأساسية التي تقصف بها الحياة التصورية عند جميع البشر (١) .

تكلمنا في التصدير الذي قدمنا به المجلد الثانى عن نصيب اليد في التطور النفسانى ، فالتقدم التدريجي في استمال اليد استمالا ينطوى على الذكاء يقابل تقدما مثله في التكوين النفسانى وفي درجة الوضوح الداخلي ، لم تساعد اليد باختلاف عملها على تيسير التعاون بين أفراد البشر فحسب : بل ساهمت بقسط وافر في معرفة العالم الخارجي . لأن المعرفة العملية المحضة المؤسسة على المنفعة والتي هي وليدة الميل معاصرة للحياة ، والتهيئة ما هي إلا المعرفة . وهناك معرفة الواقع المجسم في كل معاصرة للجهود المصلية تكوين عضوي ، وهناك ميكانيكا وفيزيقا بالفعل في كل ممارسة للجهود المصلية «فقانون السببية قبل أن يدرك كان يحس به شيئا فشيئا ، وذلك باتساع نطاق النشاط الإنساني في عالم يحكمه هذا القانون ويكون الإنسان جزءا منه ، مكملاله» .

ولكن التفكير النفسانى وصوره العليا ، كل ذلك مرتبط باللغة وكلة ٢٥٥٥ متلق عند الإغريق ، كما لاحظ كورنو Cournot على اللغة وعلى العقل على السواء . فاللغة ابتكار مزدوج الأثر : إذ هي أداة للاتصال ، وأداة للتسجيل تعمل بواسطة . التجريد والتعميم على تثبيت المعرفة في الإدراكات وتسمح لها بتطور لاحد له .

وليس معنى ذلك أن موهبة التجريد والتعميم لاتستيقظ إلا مع اللغة ؛ فبدون اللغة يقوم الانتباه والذاكرة بدورها تحت تأثير الميل . والإنسان الفطرى (الحام) Homo alalus كالحيوان يستخلص إدراكات شتى من الأحاسيس المختلطة التي لاتحصى . وهذه الإدراكات تنتج عن نوعها من الاختيار «فالذي يكون له أهمية عملية » من بين هذه الإحساسات «هو الذي يخص بالمناية »(٢) وهو الذي يستثير الانتباه . هذا إلى أن الذاكرة تنمى الانطباعات التي تستقبلها بتلك

<sup>(</sup>۱) أنظر الحواطر القيمة التي نشرها د . پارودي D. Parodi في مجلة الجمعية الفلسفية الفرنسية فبراير ومارس بمام ۱۹۱۶ صفحة ۹۰ — ۹۱ .

<sup>(</sup>٢) ابنجهاوس Précis de Psychologie : Ebbinghaus س ۱۰۱ ؛ وقارن ريبو في المرجع السالف الذكر من ۹ .

التصورات التى تستقيها من الاختبارات السابقة وبذلك تنفصل من الأشياء بعض السمات البارزة ، تلك السمات المشتركة بين مجموعة من الأشياء (١) . وفي هذه الحياة التصويرية الأولى تلك الحياة الفردية الخاضعة للمصلحة ، تتكون بعض الصور النوعية وتصير آلات عملية كالآلات المادية تماماً ، آلات تعمل على جعل الأشياء ملكا للشعور ومسودة له — وهي النواة المتواضعة المعرفة النظرية .

اللغة ، وهي في مبدأ أمراها انفعالية وفاعلة ثم تأليفية ، كما تنوعت لتقوى على تمييز الأشياء والصفات والحالات وكلا زادت مراونة بالتعبير عن علاقات العالم الواقى المتنوعة أشد التنوع بكلمات قد جردت من معناها الحقيق لتتخذ قيمة الأدوات النحوية ، تلك القيمة التجريدية العامة ، نقول كما تقدمت اللغة في هذا المضمار ، صارت قوة لاتبارى ؟ وأمكنها أن تدير الملكة التي تميز الشبيه من المخالف ، والتي من بعد ذلك تجرد وتعمم ، تلك الملكة اللاصقة بالحياة لصوق الحاسة التي نميز بها رأئحة الطيب من الحبيث ، واللغة على هذا النحو تمكننا من \* الاستيلاء غيل الأشياء استيلاء أنفذ وأشمل من ذي قبل ، .

الإنسان لم يكن • الإنسان الفكر » (Homo sapiens) لأنه • الإنسان المسامل » (Homo faber ) فحسب ، بل أكثر من ذلك لأنه « الإنسان الناطق » (Homo loquens) ويظهر أن تطور اللغة كان يقتني عن كثب أثر تطورات الآلات المصنوعة . ويرى الأستاذ بول M. Boule أن « الإنسان الهيدلبرجي » (Homo heidelbergensis ) كان الحلقة الوسطى بين الإنسان الذي يتكلم والحيروانات التي تصيح ، أما « الإنسان النيندر اللي » neanderthalensis فيظهر أنه كان يملك مبادئ فكرية من اللغة اللفوظة (٢).

ولكنا لسنا في حاجة إلى القول بأن الانتقال من الصورة النوعية إلى الإدراك الحض كان متناهياً في البطء فالكلمة في بادئ الأمر كانت « ضئيلة الشأن » ثم

<sup>(</sup>١) أحدث ما أخرج فى سيكولوجية الانتياه يبرز دور الهياكل العامة أو الصور المخلخلة التى تتميز بخصائصها الفردية البحتة وبعدم قابليها للتألف أصلا . أنظر ريڤودلون Revault d' Allonnes فى محثة « الصور العليا للانتباه » فى مجلة علم ألنفس ص ٢٣٢ . (٢) بول ، Les Hommes Fossiles : Boule ص ١٥١ و ٢٣٧ .

ارتفعت بالتجريد حتى صار ينطوى تحمها أعم الخصائص وأخفاها على المعرفة وهنى التي ثبتت أكثر الأفكار عمرانا « بالمعرفة التي بالقوة » من العدد والحكان والزمان والسبب والقانون والنوع . « تنتقل الحكمة من العدم إلى السيادة المطلقة ، والمشخص يتتقل من الكينونة الكاملة إلى العدم (١) » .

ومما لا يحتاج إلى تقرير أيضاً أن دور المجتمع هنا كان حاسماً ، وإن لم يكن مباشراً . والسكلام قد مكن للادراك من أن ينتقل من دماغ إلى آخر : والمجتمع يجبذ وينشط تعاون الأفهام ، أو (التمويل) العقلى . ولكن إذا كان هذا التعاون المنطق مما ينتج في المجتمع فإنه ليس ظاهرة اجماعية . بل على العكس من ذلك يجب أن نقرر أن الكلام بتسخيره للذكاء الفردى في خدمة المجتمع ، يزيد في شعور المجتمع شعوراً واضحاً بحاجاته النوعية ، ويسمح له بأن يتطور تطوراً معقولا .

والقدرة على التجريد والتعميم التي هي من خصائص الإنسان والتي تنفتح في العقل ، ليست عند جميع البشر على السواء . المخترعون « أولئك الذين يولدون بموهبة التجريد أو عبقرية التجريد » (٢) والقدرة على التجريد التي كانت عند المخترعين عملية محضة في بادىء أمها تصبح نظرية على التدريج بمساعدة الذخيرة المتجمعة والمهرسة الفجائية ولعب الملكات العقلية . وذلك دون أن تحتنى الحاجة الأولى ، أي المصلحة . لا تريد بذلك أن نقول إن هناك نشاطاً علياً يسقى ، ويصل أحياناً إلى درجة لا نظير لها من الأهمية والسطوع فحسب (٢) بل إن أشد أنواع النشاط إينالاً في الناحية التأملية يتجه في نهاية الأمن – بناء على المبدأ الذي بلينا عليه رأينا – في أغراضه الحفية وفي غايته القصوى ، غو التسلط على الأشياء ، ونحو تحرير العقل ، نحو قة الإنسانية العليا . فالعلم « أداة حيوية » حتى في أبعب د صورة من الوجهة العملية من حيث الظهر ، ولا سيا في هذه الصورة . • إذا كان الإنسان يسجل له في كل يوم انتصاراً

<sup>(</sup>١) ريبو : المرجع السالف الذكر ، صفحات ١٠٠ و ١١٦ و ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢) ريبو : المرجم السالف الذكر ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٣) أنظر ل . فيبير Le rythme du Progrès : L. Weber

جديداً على الطبيعة ، بينما يستأنف الحيوان فى كل يوم جهاده القاصر ضدها دون نتيجة حاسمة ، فذلك لأن الإنسان يعرف فى بعض الأحيان كيف ينظر إلى العالم منزهاً عن الغرض . أما الحيوان ، ذو الروح المسرف فى الناحية العملية فإنه عبد إدراكه الذي يحمله داعاً على القيام تقريباً بعمل واحد آلى بعينه ، فالبحث عن الحقيقة المنزه عن الغرض هو آكد الوسائل للوصول إلى المنفعة (١) .

أما عن الدور الذي قامت به الكتابة والطباعة في سبيل البحث عن الحقيقة وهما كما هي الحال في اللغة ، خليط من اختراعات عديدة قد حوكيت وتنوقات وطبعت بالطابع الاجتماعي - فذلك ما ستكشف عنه المجادات التالية . فالكتابة قد خلقت أشياء متكلمة ، والطباعة أكثرت من عددها إلى غير ما حد وخلدتها . وهكذا أمكن للفكر أن ينتصر على المكان والزمان والموت (٢) ولكن كثيراً ما ينتهى التفكير المجرد إلى سراب وإلى الابتعاد عن الحادة . فالفكر في هذه الحال يجول في « عالم غير مخلوق يرجع إلى عهد الإنسان البدأ في » . عالم الأفكار ، الذي هو أيضاً عالم الألفاظ . واللفظ مع ماله من منهايا لا يخلو من أضرار . الذي هو أيضاً عالم الألفاظ . واللفظ مع ماله من منهايا لا يخلو من أضرار . إذ لما كان مصدره من الأشياء - من حيث المبدأ - وكان يمثل الأشياء (٢) ظن الإنسان بطبيعة الحال أن كل كلمة تقابلها حقيقة واقعية : ومن هنا نشأ الاعتقاد في الأصنام وفي جوهر الأشياء الحقق عملياً . ولما كانت بعض الألفاظ تحدث آثاراً معينة ، كان من الطبيعي أن يظن بأن كل كلمة لها هذه الصفة . « فالشخص الذي يدعو إليه صاحباً له موجوداً على بعد منه ، ويراه يهرول ملبياً نداءه ، الذي يدعو إليه صاحباً له موجوداً على بعد منه ، ويراه يهرول ملبياً نداءه ، يسخر في ذلك قوة تختلف اختلافاً واضحاً عن القوى المادية ، عن القوة يسخر في ذلك قوة تختلف اختلافاً واضحاً عن القوى المادية ، عن القوة

<sup>«</sup> La science comme instrument : D. Roustan (۱) أنظر د . رستان (۱۹۱۶ مناز کا ۱۹۱۶ مناز ۱۹۱۶ منازد . ۲۱۳ – ۲۵۳ میزیز ۱۹۱۶ منازد کا ۲۱۳ – ۲۵۳ میزیز ۱۹۱۶ منازد کا ۲۵۳ – ۲۵۳ میزیز کا ۱۹۱۶ منازد کا ۲۵۳ – ۲۵۳ میزیز کا ۱۹۱۶ میزیز کا ۲۵۳ – ۲۵۳ میزیز کا ۲۵۳ – ۲۵۳ میزیز کا ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ – ۲۵۳ –

TIVO Essai sur les fondements de nos connaissances : مناطر کورتو (۲) انظر کورتو (۲) د المناطق (

<sup>(</sup>٣) بل يبدو أنه يحتفظ ببعض من حقيقة هذا الشيء: ومن ثم نشأت حوله بعض الأعمال السحرية — أنظر فيبير في المرجع السالف الذكر ص ٩٢، وفي مجلة الجمعية الفلسفية الفرنسية ص ٧٤ .

الناجمة عن سلاح الطعن أو سلاح الرمى ، لا شك أن هناك نصيباً من الحقيقة في هذه الفكرة التي يقول بها الأستاذل فيبعر من أن ممارسة اللغة قد ساهمت في استخراج معنى للسبب الفاعل يختلف عن ذلك الذي ينتج عن ممارسة الفنون المادية .

هذه العقلية التى تستخدم الكلمات استخداماً تحكميا أطلق عليها اسم العقلية وقبل المنطقية " وقيل إنها من أصل اجتماعى خالص (١) . ويبدو لنا أنها آتية فى الواقع من حياة الفرد الانفعالية ، ولكن الذى يستبقيها ويساعدها على التطور إنما هى الحياة الاجتماعية التى هى حياة انفعالية فى أصلها إلى حد كبير والتى تخلق ، بتقويتها لحالات الفرد الانفعالية ، نوعاً من الوسط الغيبي لايتطرق إليه الاختبار ، إن قليلاً وإن كثيراً . فني المجتمع تنمو التصنيفات وترداد قوة ، وليست التصنيفات قبل المنطقية هى التى نعنيها هنا ، بل التصنيفات الغربية على المنطق التي يوجدها ، الفن الكلاي ، إلى جانب الفنون المادية . والسلطة الاجماعية التي تقوم مقام رقابة الواقع الخارجي بتأسيسها للتفكير تشل المقل إن قليلاً وإن كثيراً ، وبعد أن يتحرر العقل ويشتد في وقت ما يظل زمناً طويلاً يحتفظ بدرجة مسرفة من الثقة في بعض الأسس الخداعة وفي سراب الألفاظ (٢) .

يجب أن تظل الإدراكات منطوية على الحقيقة الواقعة حتى يستطيع العقل أن يشتغل بالكلهات بطريقة مجدية فالمثل الأعلى في كل صورة يتولد من اللغة ، ولكن هناك من المثل العليا ما هو فارغ أجوف و بعضى الزمن يصل العقل في كفاحه المنطق ، إلى تشبيه الأشياء بالعقول وبالتالى إلى تشبيه العقول بعضها ببعض وحدة العقول ، و عكننا أن نقول بأن العلم والعالم العلمة والمائي سمقه م على وحدة العقول ، و عكننا أن نقول بأن العلم والعلم العلم المائي سمقه م على وحدة العقول ، و عكننا أن نقول بأن العلم

ولعل المجتمع النهائى سيقوم على وحدة العقول ، ويمكننا أن نقول, بأن العلم لم يؤد من خدمات اجتماعية بقدر ما أدى منذ أن تحرر من كل سلطة اجتماعية بل من كل نظام اجتماعى ليصير موضوعياً محضاً ، أى ليصير في نفس الوقت

<sup>(</sup>۱) أنظر لوسبان ليڤي بريل L. Lévy-Bruhl المرجع السالف الذكر . جرانيه : المقالات سالفة الذكر ، مارس ، ابريل ۱۹۲۰ ، ۱۸۷ ، ۱۹۲۰ مارس ، ابريل ۱۹۲۰ مارس ، ۱۹۴۰ وما يليها .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجم س ١٨٨ — ٣٦٣ ؟ فيبير وريبو وجانيه فى المراجع السالفة الذكر .

فرديًا وعامًا لا اجتماعيًا ، لأن هذين أمران يختلفان كل الاختلاف .

قامت حول المنطق، وحول تقدم اللغة ، مناقشات حارة في سنتي ١٩١٣ ، وقد ساهم فيها الأستاذ ثندريس . وكان الباعث عليها وأسامها تلك الأعمال الممتعة المثيرة التي قام بها المأسوف على حياته لويس كوتيرا في اقتناع يقوم على التفكير العميق . عمل كوتيرا على أن يخرج للوجود لغة دولية تفرض نفسها على جميع الشعوب وجميع العقول بعملها على تحقيق الاتجاهات العميقة التي يتجهها التطور اللغوى . والواقع أنه كان يمتقد أن التفكير الإنساني واللغة يرتبطان أحدها بالآخر بعرى وثيقة ، وقد كان يجمع إلى تبحره العظيم في مسائل المنطق اطلاعاً دقيقياً على المسائل اللغوية ، فراح يبين أن بعض « الحدود أو الفصائل » الأساسية يمكن استخلاصها من فراح يبين أن بعض « الحدود أو الفصائل » الأساسية يمكن استخلاصها من الدراسة المقارنة لجميع اللغات الإنسانية ، معتمداً في ذلك على دراسات الأستاذ ميه المعرافة وخطورة النتائج . فعنده أن هناك نحواً عاماً (grammaire générale ) المرفة وخطورة النتائج . فعنده أن هناك نحواً عاماً (grammaire générale ) المؤسل بل إنه حيوان اجهاعي لأن له عقل لأنه حيوان اجهاعي أو «سياسي ، كما يقول أرسطو ، بل إنه حيوان اجهاعي لأن له عقل أن هناك عقلاً () . »

\* \* \*

فلنحدد موقف الأستاذ ثندريس فى المناقشات الدائرة حول الفصائل لنرى كيف تستقيم ، فى هذه النقطة سسيولوجيته البادية ، وتتقلص بسبب الحقائق المكتشفة — كما وقع لدركهيم Durkheim بفسه فى كتبه الممنة فى التقرير ، وللينى بريل (٢). « فتصور عقل إنسانى ذى قوانين ثابتة لا تتغير ومتماثل تمام التماثل

<sup>(</sup>١) أنظر كوتيرا : La logique et La philosophie contemporaine في La logique et La philosophie contemporaine في La Revue de Mét. et de. Mor, ما في مجلة الجميعة الفلسفية الفرنسية ، فبراير ١٩١٢ ، ومايو ١٩١٣. وانظر لالاند L'oeuvre de Louis Conturat : Lalande في المجلة السابقة ، عدد سبتمبر سنة ١٩١٤.

<sup>(</sup>٢) أنظر La synthèse en histoire ص ١٧٤ ومجلة الجمعية الفلسفية الفرنسية ، عدد نبراير ١٩١٢ س ٦٤ .

فى كل الأرجاء ، يبدو له – وهو على حق – موضع نظر : ولكنه يعلن بأنه لا ينكر إنسان وجود بعض سمات أساسية مشتركة مهما اختلفت العوائد العقلية بين شموب الأرض ، ؛ ويفوض الأمر، إلى المناطقة ليقرروا • ما إذا كان وراء الفصائل النحوية المختلفة الألوان فصائل منطقية تجرى على كل اللغة و تفرض عليها جميما بحكم تركيب المنح الإنساني (١) . .

أما عن الأصول فإنه يجمع الاعتراضات تلو الاعتراضات ضد الجهود التي عملت لإرجاع اللغات إلى الوحدة ويبدى تحفظا شديداً أمام نتائج الطريقة المقارنة: ويعترف مع ذلك « بأن العلماء قد نجحوا في تكوين عائلات لغوية كبيرة » ؟ ويضيف قائلا: « وليس من شك في أن تقدم الفيلولوجية المقارنة سيؤدى إلى ازدياد عدد الأسر اللغوية الصحيحة التكوين » (٢).

وأما عن التطور فيقول: « فنحن نجنى ثمار التحسسات العقلية التى قام بها أسلافنا الغابرون؟ فهم الذين سهلوا مهمتنا بتحضيرهم لعقليتنا فما أكثر ما بذلوا من وقت ومن مجهود فى تمرين الدماغ الذى ورثونا إياه ، تمرينا جعلنا لا نشعر حتى بوقوع هذا التمرين! (٣)».

ويعترف الأستاذ فندريس على رغم الغيبية التى المحيط بالعقلية البدائية من كل جانب ابأن هناك عنصراً عقلياً يتدرج شيئاً فشيئاً حتى ينتهى بالغلبة (أ) ويبين بقوة عظيمة في أى انجاه تسير اللغة : فهى تسير من المشخص إلى المجرد ومن الغيبي إلى العقلى ولغات المتوحشين مفعمة بفصائل النشخيص والتخصيص أما لغات المتحضرين فلا يكاد يوجد فيها إلا الفصائل التجريدية ، وإن وجدت غيرها فهي في سبيل الانقراض . وفكرة الزمن ، ودرجتها من حيث التجريد

<sup>(</sup>١) أنظر آخر الفصل الثانى من القسم الثاني والصفحات الأخيرة من الفصل الثانى من القسم الثاك .

<sup>(</sup>٢) أنظر آخر الفصل الخامس من القسم الرابع .

 <sup>(</sup>٣) أنظر أول الفصل الأول من القسم الحامس.

<sup>(</sup>٤) أنظر الصفحات الأولى من الفصل الأول بالقسم الحامس، وانظر La synthèse en histoire

أعلى من درجة الفكرة المكانية ، تلعب في لغات المتمدينين دوراً أهم من الدور الذي تلعبه في لغات البدائيين (١) .

وعندما تتحلل ذاكرة الفرد نرى • المجرد أثبت عنده من المشخص . ولعله يمكن تفسير ذلك بأن التجريد ينفذ إلى الدماغ بعد مجهود عقلي ويتطلب من الذهن تركزاً ، أما المشخص فليس إلا انعكاس الأشياء في مرآة الوجدان (٢) » .

القول بأن التطور اللغوى مرتبط بالمدنية بصلات وثيقة ليس معناه إنكار المجهود المنطق ، أو دور العامل الإنساني ؛ وإنما معناه الحد من دور العامل الاحتماعي . فالمدنية شيء والمجتمع شيء آخر .

ولكن ما هي المدنية على وجه التحقيق ؟ هل يترتب على المدنية وجود ترتيب تصاعدي للغات ، أو تقدم لغوى ؟ يقابل الأستاذ قندريس هذا السؤال بريب شديد ، ريب يجب أن نقابله بدورنا بالاحترام التام ، لأنه يقوم على إحساس حاد بتفاصيل الواقع اللغوى المتفرقة المتحركة ، وعلى الحذر من الأفكار السائرة التي تعرض على أنها معرفة نقية خالصة . ووجهة نظره في ذلك هي وجهة نظر العالم اللغوى المرتبط بواقع الأشياء ، فنراه يطيل القول عن الفصائل النحوية في اللغات المختلفة وعن العقبات التي يلاقيها المنطق وعن سراب اللغمة الصناعية الخداع . ويذهب إلى حد القول « بأننا لا حق لنا في اعتبار لغة معقولة تجريدية تفوق لغة أخرى مشخصة غيبية ، لمجرد أن تلك الأولى هي لغتنا . إنهما في الواقع عقليتان بختلفتان يمكن لكل مهما أن يكون لها ناحيتها من الفضل إذ لا شيء أمام شخص من أهالي سريوس ( Sirius ) يستطيع أن يبرهن له على أن عقلية المتمدين عقلية منحلة م

ولنقرر ممة أخرى أنه يروقنا في كتاب الأستاذ قندريس هذا النصيب المبالغ فيه من الشك العلمي ؟ لأنه في رأينا لايرفع من قدر كتابه فحسب ، بل يرفع جميع

<sup>(</sup>١) انظر الصفحات الأخيرة من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) انظر آخر الفصل الثالث من القسم الثاني .

<sup>(</sup>٣) انظر الصقحتين الأخيرتين من السكتاب .

أجزاء المؤلف الذي يتشرف باشتراكه فيه . وهكذا تجد منه الدعاوى التي نقترحها ولا نفرضها ممحصاً ثاقباً . ونعتقد أنها ستخرج من بين يديه وقد زادت قوة لاضعفاً ، وذلك برغم بعض المظاهر ، ودون أن يعمد الأستاذ ڤندريس إلى الوصول إلى هذه الغتيجة ، ( وتلك هي عين الخبرة ) .

مسألة التقدم مسألة معقدة ، ومن العسير تحديد « القيم » التي تتحق بها المدنية : إن تطور البشرية بأسرها هو الذي يقدم لنا حلا لهذه المشكلة .

\* \* \*

رأينا مقدار المسائل العامة التي يثيرها كتاب الأستاذ فندريس ومقدار العناصر القيمة التي حشدها لحلها . أما المسائل الخاصة فقد أبرزها جميعاً وعالجها في فصول رزينة مشبعة ، بطريقة تظهر النتائج التي وصل إليها وتشير إلى البحوث التي ينبغي أن تعمل . ولم يخصص فصل لهذه الناحية ، لأن الكتاب كله ، كما تصوره مؤلفه ، إحصاء لما عمل في هذا الميدان ولما يجب أن يعمل .

كانت الجمعية الفلسفية قد رغبت فى المناقشات الىي أشرنا إليها إلى لويس كوتيرا أن يلخص مسائل علم اللغة فى مجلد يكون « فى متناول الجمهــور » . ولكنا نقرأ فى آخر العدد الصادر من المجلة فى مايو سنة ١٩١٣ مايلى :

«عدل الأستاذ كوتيرا ، مؤقتاً على الأقل ، عن مشروع وصع المتن الذي كان قد اعتزم إخراجه في المنطق اللغوى · · · لأنه علم أن الأستاذ قندريس يعمل على إخراج مؤلف في علم اللغة ، يسدو أنه يجيب رغبات أساتذة الفلسفة ويسد حاجاتهم · · · » .

ها هو ذا الكتاب: سيكون مفيداً للغويين ولكل من يهتمون بعلم اللغة على اختلاف مشاربهم ، ولكن لعل فائدته الأساسية ، وهو على النظام الذى هو على ، تقوم على بيان أن علم اللغة ليس علماً قائماً بذاته ، وأنه يندمج في التاريخ . فالحياة والفكر ينصبان في اللغة . واللغات الميتة مثلها مثل الحفريات التي تحتفظ بطابع الكائن الحي . واللغات الحية تعرب في قوالب متغيرة ولكن النصوص

تسجلها ، عن جميع العمل الداخلي ، وعن جميع الآثار الحارجية للحياة الفردية والجماعية . فإذا كان العالم اللغوى في حاجة إلى التاريخ ، فإن المؤرخ في حاجة إلى علم اللغة : إذا كان يتصور التاريخ على أنه تفسير عميق لتلك الحياة الموغلة في التعقيد ، لاعلى أنه مجرد حكاية أمينة لما كان (١) .

هنری بر

#### ملاحظة :

لاستكمال مراجع هذا الكتاب من ناحية السيكولوجيا ، نعتقد من الفيد أن نشير إلى المرجعين الآنيين ( Traité de Psychologie ) ذلك المؤلف الذى تخرجه طائفة من علماء النفس تحت إرشاد ج . ديما G. Dumas ، ففيه مقالان عن اللغة في الجزء الأول (Le langage, association sensitivo-motrice) وفي الجزء الأول (Chaslin وفي الجزء الثاني Delacroix وفي الجزء الثاني أن الها أن الها المحاول المحاول الذي يصدره ب . جانيه و ج . ديما ، سيصدر قريباً عدداً خاصاً باللغة .

<sup>(</sup>۱) خير من أدرك هذه الفكرة وعبر عنها من المؤرخين هو لوسيات فيڤر Lucien Febvre أنظر ذلك في : Revue de synthèse historique مجلد۳۷، أكتوبر ۱۹۱۱ و Histoire et linguistique ؛ ومجلد ۲۷، أغسطس ــ أكتوبر. ۱۹۱۳ و Le développement des langues et l' Histoire.

## اللغ\_\_\_\_\_ت

## مقدمة لغوية للتاريخ

« إنّ لغة البشر لمرنة : ألفاظها كثيرة ومختلفة ؛

إنها بمثابة مرعى فسيح ، تتناثر الكلمات في جميع أرجائه » .

الإلياذة : النشيد العشرون البيتان ۲٤۸ ، ۲٤۹ كنت قد اعترمت إهداء هذا الكتاب إلى أستاذى وصديق أنطوان مييه Antoine Meillet واليوم أقدمه بالاتفاق معه تحية لذكرى علماء اللغة الفرنسيين الذين ماتوا في سبيل فرنسا ، وخاصة لذكرى زميلي رو بيرجوتيو Robert Gauthiot ج. ث

## معتافة

لسنا في حاجة إلى تقديم طويل لتبرير المكان الذي يخصص للغة في مؤلف يكرس لتاريخ البشرية . فالأجزاء السابقة قد عرفت القارىء بالمسرح الذي ممثلت عليه درامة همدا التاريخ الكبري ، وقدمت له ممثلها الرئيسي وهو الإنسان والوسائل المادية التي كان مزوداً بها . ولكن الإنسان ، رغم هذه الوسائل المادية ، كان يظل عاجزاً عن تمثيل الدور الذي قدر له أن يلعبه لولا تملكه لناصية اللغة . فاللغة وهي أداة الفكر ومساعدته ، هي التي مكنت للانسان من الشعور بذاته ومن الإتصال بأمثاله ، وجعلت من الميسور تكوين الجاعات . ومن العسير أن تتصور حالة أولية للانسان كان فيها محروماً من مثل هذه الوسيلة الناجعة للعمل . فتاريخ البشرية منذ بدايته يفترض وجود لغة منظمة ، وما كان في وسعه أن يسير في طريق التطور دون اللغة .

إذا كانت دراسة تحتل مكانها المرموق الذى لا ينازعها فيه منازع في همة كل تاريخ عام ، فإن الآراء قد تختلف حرل الصورة التي تتصور عليها هده الدراسة . لأن اللغة مم كب معقد تمس فروعاً من المعرفة مختلفة وتعنى بها طوائف متفرقة من العلماء . فهي فعل فسيولوجي من حيث إنها تدفع إلى العمل عدداً من أعضاء الجسم الإنساني . وهي فعل نفساني من حيث إنها تستلزم نشاطاً إرادياً للعقل . وهي فعل اجتماعي من حيث إنها استجابة لحاجة الاتصال بين بني الإنسان . ثم هي في النهاية حقيقة تاريخية لا مماء فيها نعشر عليها ، في صور متباينة وفي عصور بعيدة الاختلاف ، على سطح المعمورة قاطبة . ومن ثم كان لنا أن نتصور دراسة للغة يقوم بها عالم من علماء وظائف الأعضاء . فيصنف الطرائق التي تؤدي بها أعضاء الكلام وظيفتها ، أو عالم من علماء النفس فيحلل حركة التفكير مهتدياً بنتائج علم الأمماض العقلية ، أو عالم من علماء الاحتماع حركة التفكير مهتدياً بنتائج علم الأمماض العقلية ، أو عالم من علماء الاحتماع

فيظهر لنا أثر التنظيم الاجتماعى فى تطور اللغات ، أو مؤرخ فيصنف اللغات فى أسر ويحدد توزيعها الجغرافى . كل واحد من هؤلاء العلماء يستطيع أن يكتب كتاباً يدخل فى علم اللغة ولو أن نقطة البدء التى صدر عنها توجد خارج هذا العلم والنتائج التى يصل إليها تمتد حتى تخرج من حدوده .

وأما مؤلف هذا الكتاب، وهو عالم لغوى بحكم مهنته، فقد أراد أن يحصر مجهوده في ميدان العلم اللغوي وحده دون ســواه ؟ فأنخذ من الواقع اللغوي كما تمدنًا به الخبرة نقطة الارتكار التي صدر عنها . فمن تحليل الواقع اللغوي استخرج خطة كتابه . وعلماء اللغة يميزون فيها ثلاثة عناصر مختلفة : الأصوات والنحو والمفردات. ومن هنا قصر الأجزاء الثلاثة الأولى من الكتاب على دراسة هذ. المناصر الثلاثة على التوالي ، وهي دراسة تعني في نفس الوقت بحالة اللغة الراهنة كما هي من جهة ، كما تعني بحالتها التطورية من جهة أخرى . وقد قصد بها استخلاص أسباب التغير من الوقائع اللغوية التي تنطوي عليها ، والتمهيد للجزء الرابع الذي يتناول موضوعه دراسة اللغات . فهــو يمالج على الترتيب تعريف اللغات وأنواع اللغات المختلفة وطرق تكوّن اللغات وتطورها وانشعابها بعضها من بعض وتداخل اللغات والأثر الذي تحدثه بعضها في بعض، وأخيراً القرابة اللغوية . فتسلسل الكتاب يقوم إذن على الانتقال من البسيط إلى المقد . فالواقع أن الأصوات أبسط من الكلمات ومن الجل التي منها تتكون اللغات. وينجم عن هــذا الترتيب أن كانت الفصول الأولى ، وهي أكثر فصول الـكتاب إيغالاً في الفنّية ، أشد الفصول جفافاً . وعلى العكس من ذلك فإن الفصول الأخيرة تقــدم للقارئ الذي لم تثبط الفصول الأولى همته آفاقا أكثر تنوعا واتساعاً . أما الجزء الخامس ، وهو أشبه مايكون بالملحق ، فخاصبالكتابة . وأخيراً يحيط بالكتاب فصلان: فصل تمهيدي وفيه تعرض مسألة أصل اللغة ، وفصل ختامي وفيه تناقش مسألة تقدم اللغة .

وهكذا تتراص جميع التفرعات التي يتكون منها هذا الكتاب حول الواقع اللغوى باعتباره ممكزاً لها . ومع أن مادة هذا الكتاب شديدة التنوع وكثيراً

ما تمتد إلى فروع مجاورة من فروع المعرفة ، فإنه يمكن للناظر فيه أن يعترف بما له من وحدة جاءت بها وجهة النظر التي وضعها المؤلف نصب عينيه ، وقد بدا من المفيد للمؤلف ، في بعض سناسبات نادرة ، أن يكمل النتائج المستخرجة من علم اللغة بالإغارة على حرمة أحد العلوم المتصلة بعلم اللغة ؛ وهو يرجو ألا تكون مخالفته للقاعدة خالية مما يبررها . فهو ، على وجه العموم ، قد اقتصر على عرض الوقائع عرض عالم لغوى ، معتبراً أن تلك خير الوسائل لإفادة أصحاب العلوم الأخرى الذين لا يستطيع أن يأتيهم بشيء ذي بال في ميدانهم الخاص .

هذا وأن المبدأ الذي اتخذناه كان من شأنه أن يجعل مهمتنا على جانب من الصعوبة . لأن من يدرس اللغة بوصفه عالمًا لغويًا يجد نفسه مسوقًا بكل بساطة إلى وضع رسالة في اللغويات العامة . ولكن كل من له اتصال بالنواحي اللغوية يعلم أنه لايكاد يوجد مشروع أكثر خطورة من هذا المشروع . إذ لابد لنجاحه من إنسان قدير على الإحاطة بكل صيغ الكلام المعروفة ، منقطع لمهرسة جميع اللغات المتكلمة على وجه الكرة الأرضية ؛ فهل يمكن العشور على هذا الإنسان المثالى ؟ إن هذا ليدعو إلى الشك . أمّا لو كان الأمم يدور حول تعيين واحد من المثالى ؟ إن هذا ليدعو إلى الشك . أمّا لو كان الأمم يدور حول تعيين واحد من بن الأحياء يكون قريبًا من هذا المثل أكثر من جميع من عداه ، فربمًا لم يتعذر الاختيار كثيراً على العارفين . لكن الواقع أنه لم يظهر حتى الآن كتاب واحد حقق منهاجاً كاملاً لعلم اللغويات العامة (۱) .

لا حاجة إلى القول بأن هذا الكتاب لم يبلغ فى تحقيق هذا الحلم أكثر من غيره . فالمبكان المحدود الذى منح للمؤلف يفسر تفسيراً كافياً ، دون حاجة لذكر أسباب أخرى ، لماذا لم يحاول المؤلف الإقدام على هذه المغامىة . فقد تظاهر بأن اعتبركل واحدة من الوقائع التي يدرسها قطعة منفصلة من تاريخ شاسع لم يدون بعد . ومَع أنه قد استعرض مسائل علم اللغة الأساسية دون أن يهمل منها واحدة ،

<sup>(</sup>۱) لم يصبح-ذلك كله حقا منذ أن نشر فى سنة ١٩١٦ كتاب فرديناند دى ساسور رقم ١٢١ ؛ ولكن هذا الكتاب ، الذى لم ينشر إلا بعد موت المؤلف ، رغم وفرة الآراء التى يقدمها لبس عرضاً منهجياً كاملا لعلم اللغويات العامة ( أنظر مبيه رقم٤مجلد ٢٠، س٣٢).

إلا ما قد يكون من خطأ أو نسيان ، فإنه لم ير لراماً عليه أن يبسط منها إلا بضعة أمثلة لها طابعها الخاص . كان يمكن لهذه الطريقة التفريقية أن تجر إلى عيب تحزيق المادة بقطع العرى التي تربط مواضع الاستيعاب والبسط بعضها بعضها ؟ ولكن المؤلف تجنب هذا العيب بطريق التحايل . لأن اللغة ، ككل ما يمت إلى التاريخ والحياة بسبب ، تكون ميداناً متصلا بمعنى أن ظواهرها لا تفصل بينها حدود متميزة . وأن الإنسان يتدرج بين القيم التي فيها يتجلى كل واقع على أتمه في سلسلة من المراتب غير المحسوسة . ومن ثم كان يكف أن يشغل ما بين مواضع البسط والاستيعاب بمراحل انتقال طبيعية ، بمعنى أنها مستعارة من طبيعة الحقائق الدروسة نفسها . فلو أن هذا الكتاب قد ادعى أنه يحوى من طبيعة الواقعة كاملة في قوالب قد تكون تجريدية محكمة التسلسل ، فربما كان قد بدا عليه مآخذ من الجهل الفاضح ؟ لكنه سترها باختياره لنظام من يطبقه على حقائق اختيرت مقدماً ، ويتبع معالمها عن كثب بدلا من أن يتبع نظاماً على حقائق اختيرت مقدماً ، ويتبع معالمها عن كثب بدلا من أن يتبع نظاماً صارماً كاملاً واضح المالم متميز الخطوط .

يستطيع المؤلف ، وقد سلك هذا المسلك ، أن يغتبط بأن جعل مهمته ممكنة دون أن يقلل ذلك من فائدتها . فهو لا يقدم للقارىء متنافى علم اللغويات العامة ، بل أراد فقط أن يعطيه فكرة عن هذا العلم وعن المسائل التي يعالجها والنتائج الأساسية التي وصل إلها .

لمن الشروع رغم تحديده بهدا النهاج قد يبدو على جانب كبير من الجرأة . أما ما حفز المؤلف على المضى فيه فهو العون القيم الذي لقيه من طائفة من الأمدقاء تفضلوا بالاهتمام بمؤلفه ، فيسره هنا أن يقسدم لهم شكره . فالأستاذ ا . مييه ، وهو الذي أوحى إلى المؤلف بعمل هذا الكتاب ، قد أخذ على عاتقه عبء قراءة المخطوط وناقش المؤلف في أكثر من مسألة من بين المسائل التي عالجها ؛ فلعل القارىء يلمس معالم تأثيره ! كذلك راجع المخطوط كاملا زميل وصديق آخر هو الأستاذ جيل باوك Jules Bloch وأفاد المؤلف بملاحظات عديدة ، وأخيراً لا يسع المؤلف إلا أن ينوه بما في عنقه من دين بملاحظات عديدة ، وأخيراً لا يسع المؤلف إلا أن ينوه بما في عنقه من دين

لزملائه الأعنهاء من أعضاء الجمعية اللغوية ، وهم الأساتذة ديلافس ودبني وجود فروا ديمنبين وإيزيدورليثي وليثي بريل وبيليوه ؟ فبفضلهم زاد عدد من فصول الكتاب ثراء بوثائق جديدة متصلة بموضوعاتها اتصالاً مباشراً ، وفي النقط التي ساهموا فيها متفضلين أفاد الكتاب دقة ترجع إليهم وحدهم . وإذا لم يكن الكتاب في جملته قد تحسنت حاله ، فليس مهد ذلك لهم .

### ج . ڤندريس— ميلان فى يولية ١٩١٤ <sub>إ</sub>

ملاحظة — انتهى هذا المؤلف فى سنة ١٩١٤ ، ولم تقدم مخطوطاته للطبع الافى سنة ١٩٢٠ ، وإن الحوادث تكنى لتفسير هذا التأخر لدرجة تسمح بغفرانه . لكن المؤلف يصر على إخطار القارىء بأنه يقدم له مؤلفاً مضى عليه سبع سنوات ، والواقع أنه لم يمس شيئاً من نظام الكتاب العام ، بل اكتنى بإدخال إصلاحات فى التفاصيل على بعض النقط ساعده فيها الأساتذة موريس مارتان إصلاحات فى التفاصيل على بعض النقط ساعده فيها الأساتذة موريس مارتان والدامة وهنرى جريات الموات ، والرئسة ماركس Ernest Marx ، وهنرى جريات الموات ، فالهم جميعاً يعبر المؤلف عن عمانانه بالجميل .

#### تمهــــيل

#### أصل اللغية (١)

يشير الإنسان دائماً دهشة السامع كلما قال بأن مسألة أصل الكلام ليست من مسائل علم اللغة . ومغ ذلك فليس هذا القول إلا الحقيقة بعينها . فغالبية أولئك الذين كتبوا عن أصل الكلام منذ مائة عام يهيمون في تيه من الضلال ، لأنهم لم يتنبهوا إلى هذه الحقيقة : وغلطتهم الأساسية أنهم يواجهون هذه المسألة من الناحية اللغوية ، كما لوكان أصل الكلام يختلط بأصل اللغات .

إن اللغويين يدرسون اللغات التي تتكلم والتي تكتب، ويتتبعون تاريخها بمساعدة أقدم الوثائق التي كشف عنها ؟ ولكنهم مهما أوغلوا في هذا التاريخ ، فإنهم لا يصلون إلا إلى لغات قد تطورت وتركت خلفها تاريخاً ضخماً لانعرف عنه شيئاً . أما فكرة الوصول إلى إعادة بناء رطانة بدائية بمقارنة لغات موجودة بالفعل فسراب خداع . ولكن هذا السراب ، الذي ربما كان مؤسسو علم النحو المقارن يتطلعون إليه قديماً ، قد هجر منذ زمن طويل .

هناك لغات تنتسب إلى تواريخ منها القديم ومنها الأقدم. ونحن نعرف بعض لغاتنا الحديثة في صور قديمة ترجع إلى أكثر من عشرين قرناً ولكن أقدم اللغات المعروفة « اللغات الأمهات » ، كما تسمى أحيانا ، لا شيء فيها من

<sup>(</sup>۱) تاریخ طیب لهذه المسألة فی بورنسکی Borinski رقم ۱۶۱، ص ۳ — ۲۰ وانظر أیضا چسپرسن Jespersen رقم ۱۳۴، ص ۳۲۸ — ۳۲۵. وقد کتبت عن هذه المسألة مؤلفات کثیرة . والأسماء الرئیسیة التی تقرن بالاتجاهات أو الحطی الرئیسیة فی الماضی هی :

J. J. Rousseau, Essai sur l'origine des langues (ouvrage Posthume) Herder, Geburt der Sprasche mit der ganzen Entwicklung der menschlichen Krâfte, 1770, J. Grimm, Uber den Ursprung der Sprache, 1851, Steinthal, Ursprung der Sprache in Zusammenhang mit der letzten Fragen alles Wissens, 1851 (١٨٨٨ الطبعة الرابعة الراب

البدائية . ومهما اختلفت عن لغاتنا الحديثة ، فإنها لاتفيدنا علماً إلا بالتغيرات التي طرأت على الكلام ؛ ولا ندلنا على شيء من كيفية نشوئها .

كذلك لا عكن استخلاص شيء في هـذا الصدد من لغات المتوحشين . فالمتوحشون ليسوا بدائيين ، رغم الإسراف في تسميتهم مهذا الاسم في غالب الأحيان. فهم يتكلمون أحيانًا لغات على درجة من التعقيد لاتقل عما في أكثر لغاتنا تعقيداً ؛ ولكن منهم من يتكلم لغات على درجة من البساطة تحسدهم علمها أكثر لغاتنا بساطة . فهذه وتلك ليست إلا تتيجة تغيرات تغيب عنا نقطة البدء التي صدرت عنها . وإذا كان هنالك من فرق بين لغات الشعوب التي تسمى متحضرة ولغات المتوحشين ، فهو في الأفكار التي تعبر عنها أكثر مما هو في العبارة نفسها . فلغات المتوحشين في وسعها أن تفيدنا في معرفة ما بين الـكلام والفكر من روابط(١) وليس في معرفة ما كانت عليه الصورة البدائية للكلام . وقد يجنح الإنسان في البحث عن هذا المطلب في كلام الأطفال<sup>(٢)</sup>، وهذه المحاولة أيضاً سيكون نصيبها الفشل. لأن الأطفال لايعلموننا إلاكيف تحصَّل لغة منظمة ، ولا يعطوننا أية فكرة عما كان عليه الكلام عند أصل نشوئه . فحيمًا نلاحظ الجهودات التي ينفقها أحد الأطفال ليعيد مايسمعه مما يقال للمدركين ، فإننا نلحظ أكثر من علامة دالة على أسباب التغيرات التي يتمرض لها الكلام . ولكن الطفل لا يؤدى إلا ما قيل أمامه ، فهو يشتغل بالعناصر التي يمده بها من حوله ، وْمنها يركب كلماته وجمله . إنه يقوم بعمل المحاكاة لا الخلُّق ِ، عمل يخلو من

<sup>(</sup>١) ليڤي بريل ، رقم ٨٨ ، ص ٧٦ وما يليها .

<sup>(</sup>٢) عن السكالام عن الأطفال ، أنظر خاصة :

Clar und william Stern' Die Kindersprache leipzig (1907).: وقارن أيضاً Consuletr Meumann: Die Sprache des Kindes, Zurich (1903) (Abhandlungen herausgegeben Von der Gesellachaft für deutsche Sprache in Zürich); Ch. Roussey, Notes sur L'apprentissage de la parole chez uu enfant, (۱۹۰۰) ۱۸۹۹) وقم ۱۸۹۹) شماری آل القدمة و سالمتدمة و

الارتجال خلواً تاماً. أما هـ ذا النصيب من التجديد الذي يدخــله فى الــكلام فغير شعورى ؛ ناتج عن كسل طبيعى يقنع بما يكون على وجه التقريب ، وليس ناشئاً عن إرادة تحت سلطامها قدرة خالقة .

فالعالم اللغوى سـواء ألجـأ إلى أقدم اللغات المعروفة أم إلى لغات المتوحشين أم إلى اللغات التي يتعلم الأطفال بها الـكلام ، فلن يجد أمامه في كل حال إلا بنياناً شيد منذ زمن طويل وتعاقبت على العمل فيـه أجيال عديدة خلال قرون طويلة ، فتبق مسألة أصل الـكلام خارجة عن نطاق خبرته . والواقع أن هذه المسألة تختلط بمسألة أصل الإنسان وأصل الجماعات البشرية ؟ فهي من اختصاص تاريخ البشرية البدأ في . لقد نشأ الـكلام بالتدريج مسايراً لتطور دماغ الإنسان ولتكون الجماعة ، فن المستحيل أن نقول في أي صـورة بدأ الـكائن الإنساني يتكلم ، لكن من المكن أن نحاول تحديد الظروف التي سمحت للانسان بأن يتكلم : وهي ظروف نفس الوقت .

\* \* \*

أعمّ تعريف يمكن أن يعرف به الكلام أنه نظام من العلامات<sup>(١)</sup>. فدراسة أصل الكلام ترجع إذن إلى البحث عن أىّ أنواع من العلامات كانت بطبيعتها فى متناول الإنسان ثم كيف مُحل على استخدامها .

ويجب أن يمنى بالعلامة أي رمز قابل لأن يستخدم للتفاهم بين البشر... ولما أمكن للعلامات أن تكون متنوعة الطبيعة ، أصبح هناك عدة أنواع من اللغات . فكل أعضاء الحواس يمكن استخدامها فى خلق لغة . فهناك لغة الشم ولغة اللمس ولغة البصر ولغة السمع ، وهناك لغة كلا قام شخصان فأضافا معنى من المعانى إلى فعل من الأفعال بطريق الاتفاق وأحدثا هذا الحدث بقصد التفاهم بيهما . فعطر ينشر على ثوب ، أو منديل أحمر أو أخضر يطل من حيب سترة أو ضغطة على اليد يطول أمدها قليلا أو كثيراً ، كل هذه تكون عناصر من لغة ما دام هناك شخصان قد اتفقا على استمال هذه العلامات فى تبادل أمم أو رأى .

<sup>(</sup>۱) ب. لروا رقم ۸۷ .

ومع ذلك فهناك لغة من بين مختلف اللغات الممكنة تطنى على جميع ما عداها بتنوع وسائل التمبير التى في طوقها : وهي اللغة السمعية التي تسمى أيضاً لغة الكلام أو اللغة اللفوظة ؟ تلك وحدها هي التي سنتحدث عنها في هذا المؤلف وقد تصحبها بعض الأحيان اللغة البصرية ، وغالباً ما تكون مكملة لها . والإشارة عند جميع الشعوب تقطع الكلام ، وهيئة الوجه تترجم في آن واحد مع الصوت عن الانفعالات والأفكار . والتعبير بالحركات لغة بصرية ؟ ولكن الكتابة بدورها لغة بصرية أيضاً وكذلك على العموم كل نظام من نظم الإشارات .

ولمل اللغة البصرية توازى اللغة السمعية فى قدم العهد . فليس لدينا ما يحملنا على الاعتقاد بأن إحداهما متقدمة عن الأخرى وأكثر من هذا ليس لدينا أية وسيلة للبرهان على ذلك .

وغالبية اللغات البصرية المستعملة اليوم مشتقة من اللغة السمعية ، وهذا ينطبق على الكتابة كما سنرى في الجزء الخامس ، وينطبق على قانون الإشارات . وقانون الإشارات البحرية مثلا قد ُجع ل ليزو دنا بمعادلات بصرية بدلامن الكلمات والجمل في جميع اللغات القائمة . وهو لا يمدنا غملومات عن أصل العلامات باعتبارها تصويراً للأ فكار . فإن اختيار هذه العلامة دون تلك بطريق الأفضلية مبنى على الاتفاق ، على الاتفاق التحكمي . وإن كان قد تُقيد منذ البداية ببعض الشروط . مثل هذه اللغات بنص حدها لغات صناعية .

إننا نعرف حالة من الاستعمال الطبيعي للغة البصرية ألا وهو لغة الحركات المستعملة إلى جانب اللغة السمعية (١) عند بعض الشعوب المتوحشة . وهنا لا يتوقف الأمم على أن يكون الكلام مصحوباً بالإشارة كاهو الحال لدى الشعوب المتحضرة ، بل يدور الأمم حول نظام من الحركات لا تستطيع وحدها التعبير عن الآراء التي راد توضيحها ، مثلها في هذا مثل الكلات عاماً . وتلك لغة فطرية إلا أن لها من اينهما وإن استعالها على بعد بين مكانين لا يقدر الصوت على أن يصل بينهما وإن استطاعت العين التقاط الحركات ، ثم عكن على وجه الخصوص من عدم إثارة

<sup>(</sup>۱) Wundt رقم ۲۲۳ ، ۱ ، ۱ ص ۱۲۸

انتباه الحاضرين بضوضاء الأصوات . وتلاميذ المدارس يستعملون هده الوسيلة الصامتة لتفاهمهم داخل غرف الدراسة . فاللغة بالحركة يمكن إذن أن يكون لها أصل نفى . ومع ذلك فكون استعالها عند الشعوب المتوحشة من شأن النساء على وجه الحصوص يوحى بتفسير آخر . ذلك أن السب الذي يدعو عادة إلى التفريق في اللغة بين الجنسين يكون سبباً دينيا (١) فلما كانت الكلمات التي يستعملها الرجال محظورة على النساء ، فقد وجب على هؤلاء أن يستعملن مفردات خاصة ، وجب عليهن أن يخلقنها بأنفسهن حتى ولو اضطررن عند الحاجة إلى إحلال الحركة وجب عليهن أن يخلقنها بأنفسهن حتى ولو اضطررن عند الحاجة إلى إحلال الحركة على الصوت . وهكذا يمكن أن يفسر استبقاء لغة الإشارات بالإلزام الناشيء عن النواهي ولكنها ليست ، مها كان أصلها ، إلا عوضاً عن اللغة السمعية التي يجب أن تسير لغة الإشارة على بهجها .

ولغة الإشارات التي يستعملها الصم البكم هي الأخرى منسوخة عن اللغة السمعية . فبالحركة يعلم هؤلاء العجزة إجراءات اللغة عند الآخرين : حيث يوضعون في حال تمكنهم من التحادث فيما بينهم ومن قراءة ما يكتبه من يتكلمون ويسمعون . فإنما يجرى لهم استبدال حاسة مكان حاسة لوضعهم في حال يتفهامون فيها بالعلامات .

حالة الصم البكم تدعو إلى التفكير في أصل الاستمال اللغوى للعلامات، ويستطيع المرء بمناسبتهم أن يتساءل عما إذا كانت اللغة عند الإنسان شيئاً مكتسباً ناتجا من التعليم، أم على العكس من ذلك شيئاً فطرياً تلقائياً. الأطفال العاديون لا يعلموننا شيئاً عن هذا السؤال، فإنهم منذ ميلادهم متيقظون أمام العالم الخارجى؛ وهم قبل أن يصدروا أصواتاً، على صلة بمن يحيطون بهم بواسطة حاسة السمع بويجدون أنفسهم في اللحظة التي يتكلمون فيها، منغمسين في تيار التبادل الاجماعي، ويجدون أنفسهم في المحظة التي يتكلمون فيها، منغمسين في تيار التبادل الاجماعي، أما الصم البكم فهم في حاجة إلى أن يوقظ عندهم الشعور بالعلامة. فهم لعجزهم عن تعلم اللغة السمعية من جراء عاهبهم في منجى من كل تأثير يقع على الأطفال عن تعلم اللغة السمعية من جراء عاهبهم في منجى من كل تأثير يقع على الأطفال الذين يسمعون من الأشخاص الذين يتكلمون. ولكنهم يرون ، ويدركون عندما الذين يتكلمون. ولكنهم يرون ، ويدركون عندما

<sup>(</sup>۱) Van Gennep رقم ۷٤ ص ۲٦٥ وما يليها .

يفتحون أعينهم ما يمكن أن تكون عليه المعاملة التي تشترك فيها اللغة بنصيب فللاجابة على السؤال المتقدم ، يجب أن يستطاع النفاذ في شعور كائن إنساني قد بقى بفضل عاهات موروثة معلقاً أمام العالم الخارجي ، أو قد أقصى منذ ولادته إقصاء تاماً عن تأثير بني جنسه . الفرض الثاني لا يمكن ذكره دون الإحساس بسخفه ؟ وإلا فكيف يمكن الحكم على كائنات بشرية بالعزلة عن غيرهم من بني الإنسان ويحرم عليهم على طريقة ما استعال حواسهم إلى درجة أن يصير مخهم وكأنه يدور في غيفة مظلمة دون أي اتصال بالخارج .

يحن نعرف الاختبار الشاذ الذي قام به السمتيك ملك مصركا رواه هيرودوت (حرم مرقم مرواد الملك أن يعرف ما إذا كان الفريجيون أسبق في العالم من المصربين ، فأمن بتربية طفلين حدثين في عزلة منذ ميلادها وحرم أن يسمعا أي كلام . وعند اختبارهما بعد بضعة أشهر وجد أن الطفلين يطلبان الطعام بقولهما « كلام » ومعناها « خبز » بالفريجية . فاستنتج إلىسمتيك من ذلك أن اللغة الفريجية أقدم من المصرية . وكان يمكن أن يستخلص من ذلك أيضاً أن ملكة اللغة فطرية في الإنسان. لولا أن تجربة إلىسمتيك تعوزها سيا الصدق وروح الحد .

هناك اختباران تبدو عليهما منذ الوهلة الأولى صفة الإقناع. وها التجربتان اللتان أجريتا على طفلين ولداً أصمين كفيفين ، وكانا بذلك محرومين من الاتصال اللتان أجريتا على طفلين ولداً أصمين كفيفين ، وكانا بذلك محرومين من الاتصال بالعالم الخارجي . فكلنا يعرف مثلا حالة الفرنسية مارى هيرتان (١) Heurtin أو الأمريكية هيلين كار (٢) Helen Keller . حالة هذه الأخيرة لها أهمية خاصة ، فقد استطاعت الحصول على درجة كافية من التعليم ، مكنتها من قراءة وكتابة عدد من المؤلفات في الأدب والفلسفة بعدة لغات . وإن كتاباتها بقدر ما تكون خالية من روح المبالغة التي أسبغها عليها الأشخاص الحيطون بها لتسمح لنا باستخلاص دلائل غريبة ،

<sup>(</sup>١) Ames en prison: Louis Arnould ياريس ، الطبعة العاشرة ١٩١٩

Die Entwicklung und Erziehung : Helen Keller ' W. Stern (۲)
. ۱۹۰۰ برلین einer Taubstummblinden

كانت اللغة عند هيلين كار نتيجة للتربية . يصف لنا في شيءمن التأثر كتاب نشر عنها(١) ذلك المنظر الذي توصل فيه بعد عدد من المحاولات الفاشلة إلى إفهامها قيمة العلامة . في ذلك اليوم تمزق الحجاب الذي كان يحول بينها وبين الكون ، وتجلي الكون أمام عقلها بتلك الشبكة من العرى المعقدة التي تربط الأشــياء بالكامات. لكن فائدة هـ ذا المنظر فردية قبل كل شيء. فهيلين كار وجدت نفسها خارج الظروف العادية للحياة ، فظلت حالتها متَّسمة بسما الاستثناء. لتلك البائسة . فنشوء اللغة عندمن حرمته عاهاته حتى ذلك الحين من الاتصال بالعالم، لا يستطيع أن يعطيناف كرة عن التطور الذي حدث في مجتمع من الكائنات العادية. في أحضان المجتمع تكونت اللغة . وجدت اللغة يوم أحس الناس بالحاجة إلى التفاهم فيما بينهم . وتنشأ من احتكاك بعض الأشخاص الذين يملكون أعضاء الحواس ويستعملون في علاقاتهم الوسائل التي وضعتها الطبيعة تحت تصرفهم : الإشارة إذا أعوزتهم الكلمة والنظرة إذا لم تكف الإشارة . فالاختبار الذي يمكن إجراؤه ، إذا ما أريد استلهام إيسمتيك ، هو أن يوضع طفلان أو عدة أطفال بعضهم مع بعض يجهلون جهلا تاماً كل شيء عن اللفة بعد إقصائهم إقصاء تاماً عن كل مؤثر تعليمي . عندئذ إذا غضضنا النظر عما قد يكون عندهم من استعدادات موروثة ، فليس من شك مهما كانت جنسيتهم ، في أن يخلقوا بفطرتهم لغة لحسابهم الخاص؟ وهذه اللغة لن تكون الفريجية . ذلك بأن الحاجة توجه العضوحيماً إلى العمل . ولا بد أن الأشياء عند البدء وقعت على هذا النحو . غاللمة وهي الواقع الاجتماعي بمعناه الأوفى ، تنتج من الاحتكاك الاجتماعي . وصارت واحدة مرن أقوى العرى التي تربط الجماعات وقد دانت بنشوئها إلى وجود احتشاد احتماعي .

※ ※ ※

لم تولد اللغة كدت اجماعي إلا يوم أن وصل المخ الإنسائي إلى درجة من النمو

<sup>(</sup>۱) Les miracles des hommes : Gerard Harry پاریس ، لاروس .

تسمح له باستعالها . فلم يتأت لكائنين بشريين أن يخلقا لغة فيما بينهما إلا لأنهما كانا ممهدين لهذا العمل . فحال اللغة حال جميع المخترعات البشرية . كثيراً ما احتدم الجدل حول معرفة ما إذا كانت اللغة الإنسانية واحدة الأصل أم متعددة وهذه مسألة لا طائل من ورائها . فني اليوم الذي يضيف تقدم الذكاء الإنساني درجة جديدة من الكال ، يحدث الكشف الجديد من ذاته وفي بقاع متعددة في نفس الوقت . فهو منتشر في الهواء كما يقول العلماء ويشعر الإنسان بمجيئه ، كما يتوقع وقد أقبل الخريف، سقوط الفواكه الناضجة في أحد البساتين .

من الوجهة النفسية ، ينحصر الفعل اللغوى الأساسى فى إعطاء قيمة رمزية العلاقة . هذه العملية النفسية تميز لغة الإنسان من لغة الحيوان (١) فمن الريف أن يقال فى القارنة بين تلك وهذه بأن الثانية لغة طبيعية فى حين أن الأولى لغة صناعية توافقية . لغة الإنسان ليست أقل طبيعية من لغة الحيوان ، ولكما من درجة أعلى من حيث إن الإنسان ، وقد أعطى للعلامات قيمة موضوعية ، جعل هذه القيمة تننوع بالموافقة إلى مالا نهاية . الفرق بين لغة الإنسان ولغة الحيوان مستقر فى تقويم طبيعة العلامة (٢) والكلب والقرد والطائر تنفاهم مع بنات جنسها ؛ فإن لها صيحات وحركات وأغانى تقابل حالات نفسانية خاصة من الفرح والرعب والرغبة والشهية ؛ بعض هذه الصيحات تلتئم مع بعض حاجات خاصة إلتئاماً يكاد على من من من من من من بغض عاجات خاصة التئاماً يكاد على من من من من بغل من لغة الإنسان ؟ ومع ذلك فإن فصائل الحيوان لا تصدر جلاً (٦) ؟ لأنها عاجزة عن تنويع عناصر صيحاتها ، مهما بلغت هذه الصيحات عاد من المن هم المن هم المنت هذه الصيحات على المن هم المنت هذه الصيحات على المنت هذه الصيحات على المنت هذه الصيحات على المنا ا

(Actes de la société ، ۱۹۱۳ بوردو Pseudo-langage : L. Boutan (۳) ا وقارن مییه رقم ؛ مجلد ۱۸ ص ۱۷۷ .

<sup>(</sup>٢) هـذا الرأى قد أوضحه بوسويه إيضاحا تاماً ، إذ يقول : « يمكن أن تتأثر لغات الحيوان بالصوت باعتباره هواء مدفوعا مثاراً ، لا باعتبار أنه دال بنظامه على ذلك الذى يسمى كلا وسماعا بمعنى المحكمة» . (المنطق ج ١ ، ٢٤) . وقارن Traité de la Connaissance كلا وسماعا بمعنى المحكمة» . (المنطق ج ١ ، ٢٤) . وقارن قرع الصوت أو المحكم الأذن de Dieu et de soi-même فصل ه الفقرة ه : « أما أن يقرع الصوت أو المحكم الأذن ثم المنح من حيث إنه يشير الهواء ، فهذا شيء ، وشيء آخر هو أن ينظر إليه على أنه علامة اتفق الناس عليها ، وأن يتذكر بواسطته الأشياء التي يدل عليها . هذه الناحية الأخيرة هي التي تسمى سماع اللغة ؟ وليس منها أي أثر عند الحيوان » .

من التعقيد ، على نحو ما ننوع نحن كلماتنا التي تكون في الجملة عناصر استعاضة. أما بالنسبة لها فإن الجملة لا تتميز عن الكلمة ولكن هناك ما هو أهم من ذلك: فهذه الكلمة نفسها ، صيحة أكانت أم إشارة ، كما يحلولنا أن نسميها ، ليست لها قيمة موضوعية. ومن ثمّ لم تـكن موضوعاً الموافقة ، وينجم عن ذلك أن لغة الحيوان ليست قابلة للانقلاب ولا للتقــدم ؟ وليس هناك ما يدل على أن صرخة الحيوان كانت في الماضي تختلف عما هي عليه اليوم . فالطائر الذي يدفع بصيحة ينادي بها اليد التي تحمل له ورقة من الخس ، لا يشعر بصيحته على أنها علامة. (١) ولغة الحيوان تستتبع نوعاً من التلازم بين العلامة والشيء المدلول عليه بها . وينبغي للتخلص من هــذا التلازم وحتى تأخذ العلامة قيمة مستقلة عن الشيء أن تكون هناك عملية نفسية ، هذه العملية النفسية هي نقطة البدء في لغة الإنسان. كان على مسائل الانتروپولوجيا أن تنير لنا بعض ما غمض علينا من لغز التطور النفسي في الإنسان. فهذا العلم يقرر أن جماحم سكان الكهوف من البشر تشبه جاجم القرود العليا. في الجمجمة التي عثر علم ا في «La Chapelle aux-Saints»، نرى أن المكان المخصص للتلافيف إلى يقرر أنها مم كز الكلام ضئيل غاية الضآلة. وإذن يجوز أن يفترض أن نشوء الكلام قام على تطور طبيعي للمنخ الإنساني . مثل هذا الفرض لا يلزمنا أن نسلم دون تحفط بنظرية بروكا Broca المشهورة في تحديد المراكز المخية (٢) . فن المعروف أن هذه النظرية قد فقدت الكثير من سلطانها القديم ؛ بل أن بعض الحوادث الحديثة قد رأت أن تطعنها في الصميم . ولكن الذي يمكن أن يؤخذ عليها بوجه خاص أنها تبالغ في تبسيط مسألة في غاية من التعقيد . فبروكا ، عند ما يعين مركز الكلام في التلفيف الثالث من ناحية الجبهة

<sup>(</sup>۲) عن هذه المسألة ، أنظر العرض الإجمالىالمنتُّم الذى نشره Dagnan - Bouveret رقم ۱۰ مجــلد ۱۱ عام ۱۹۰۸ س ٤٦٦ وما يليهــا . وراجع أيضاً أعمــال الدكتور ب.مارى P. Marie وكتاب الدكتور L'aphasie de Broca : F. Moutier باريس ۱۹۰۸

اليسارية لا يقرر إلا شيئاً تقريبياً بعيداً كل البعد عن الدقة ، وبوجه خاص عندما يقول بأن المنع يحتوى على مناطق كبرى متميزة تقابل مناطق العقل الكبرى، يخدع نفسه فيا يخص الروابط التي بين االغة والتفكير. من الريف أن نتصور أن المنح قد بنى على مثال النحو وأنه قد قسم إلى أقسام لكل جزء من أجزاء السكلام قد بنى على مثال النحو وأنه قد قسم إلى أقسام لكل جزء من أجزاء السكلام اتساعاً مما الحجملة الحقائق اللغوية موزعة في المنح ، على طريقة أكثر حرية ، وأكثر التساعاً مما افترض بوكا. أغلب الظن أن حوادث تعطل الكلام من ناحية الحركة، تلك الحوادث التي ترتكز عليها نظرية بوكا، ترجع عادة إلى خلل موضى؛ أما تعطل الكلام من ناحية الحس كما عماه ثرنك هما الكلام من ناحية الحس كما عماه ثرنك عليها نظرية بين الكلام من ناحية الحس كما عماه ثرنك ألى المنال طواهم، تعويضية حيث عاماً ؛ ومن جهة أخرى غالباً ما يحصل في مثل تلك الحال طواهم، تعويضية حيث الغلافية مرتبة على نحو ما يؤدى إلى أن أى خلل يمكن أن يحدث اضطرابات تقلفة حتى ولو كان في تلفيفة الجهة اليسري ، وذلك على حسب النقطة التي يصيبها الحلل من التلفيفة . (١) وبالاختصار ، إذا كانت محلية الكلام لا ينازع يصيبها الحلل من التلفيفة . (١) وبالاختصار ، إذا كانت محلية النظر فيها من حيث البدأ فإن تفاصيل التحديد في حاجة إلى إعادة النظر فيها من حيث البدأ فإن تفاصيل التحديد في حاجة إلى إعادة النظر فيها من حيث البدأ فإن تفاصيل التحديد في حاجة إلى إعادة النظر فيها من حيث الموزية المنازع المن

إذن يجب الحدر في تفسير المسائل التي تقدمها لنا أنثرو يولوجية ما قبل التاريخ. فإننا إذا أخذناها على شكل ضيق وأخذنا نقيس جمجمة إنسان المغاور على نحو ما نقيس جمجمة واحد من المعاصرين ، تعرضنا لاستنتاج أن صاحب الجمجمة الأولى كان فاقداً للكلام . ومن اليقين أن ذلك يتقهقر بمبدأ تطور اللغة والإنسانية إلى أمد بعيد . ولكن الذي لا شك فيه أن من رجل المغاور كان أقل استعداداً للنشاط اللغوى من مخنا .

عند هذا السلف البعيد الذي لم يكن مخه صالحاً للتفكير بدأت اللغة بصفة انفعاليّة محضة. ولعلها كانت في الأصل مجرد غناء ينظم بوزنه حركة المشي أو العمل اليدوى (٢) أو صيحة كصيحة الحيوان تعبر عن الألم أو الفرح وتكشف عن

<sup>(</sup>۱) Wundt رقم ۲۲۳ مجلد ۱ س ۴۹٤ .

Arbeit und Rhythmus : K. Bücher (Y) الطبعة الثالثة ليدج ١٩١٢

خوف أو رغبة في الغذاء . بعد ذلك ، لعل الصيحة اعتبرت بعد أن زودت بقيمة رمنية ، كأنها إشارة قابلة لأن يكررها آخرون ؟ ولعل الإنسان قد وجد في متناول يده هذا المسلك المريح ، قد استعمله للاتصال ببني جنسه أو لإثارتهم إلى عمل ما أو لنعهم منه . ولا بد أن اللغة ، قبل أن تكون وسيلة للتفكير ، كانت في الواقع وسيلة للفعل وواحدة من أبجع الوسائل التي مكن منها للانسان . وما أن استيقظ في ذهن الإنسان شعوره بالعلامة حتى راح يوسع من شأن هذا الاختراع العجيب وكان تقدم الجهاز الصوتى يسير بنفس الخطى مع تقدم المخ . وكان تثبيت اللغة في داخل الحشود الإنسانية الأولى يسير على نفس القوانين التي تحكم كل مجتمع . ويوجه خاص كان أعضاء كل جماعة يلترمون في احتفالاتهم الجماعية نفس الظاهرات الصوتية أو الغنائية. (١) وهكذا كانت عناصر الصياح أو الغناء تصبح مرودة بقيمة رمزية يستبقيها كل فرد في نفسه لاستماله الشخصى . ثم قليلا قليلا وبفضل الاتساع المزايد في التبادل الاجماعي تكون أخيراً هذا الجهاز المقد الذي والأفكار ، عن كل العواطف والأفكار ، عن كل العواطف والأفكار ،

هذا الفرض تبدو عليه مخايل الصدق وإن لم يكن مما يمكن البرهان عليه. ومن من الله أنه يفهمنا كيف كانت اللهـة نتاجاً طبيعياً للنشاط الإتسانى نتيجة لتطابق ملكات الإنسان على حاجاته الاجتماعية . (٢) غير أنه يجب البدءمن الشعور بالعلامة. وإذا ماحصل على هذه الحقيقة تتابعت اللغة كلها بطريق التنويعات المتتابعة.

\* \* \*

إنه لمن المجازفة بعد الذي قيل في الصفحات السابقة أن نعمد إلى تحديد أدق وأن نسمى إلى معرقة الكيفية التي جرى عليها التخالف ( Differenciation ) والمراحل التي مب بها منذ صبيحة الإشارة حتى وسائل التعبير الكثيرة التنوع التي تقوم عليها ثروة لغة كاللغة الفرنسية. ومما يطلب إلى العالم اللغوى ، اعتماداً على

<sup>(</sup>۱) بورنسکی رقم ۱٤٦ ص ۳۸ .

<sup>(</sup>٢) « أَمَا كَانَ الْـكَلامِ هُوَ النظامِ الاجتماعي الأول فإنه لا يدين بصورته تلك إلا لأسباب طبيعية » . ج . ج . روسو : « بحث في أصل اللغات »،

الفكرة القائلة بأن كل لغة فيها أجزاء أساسية تتميز عن الإضافات اللاحقة ، أن يحدد هذا العالم طبقات اللغة المختلفة وأن يميز منها الأجزاء التي كانت لها الأولية في التسكوين . وقد يجازف العالم فيلق بالجواب في بعض الأحيان . ولكن يجب أن نعترف في شجاعة بأن كل هذه الأجوبة لاقيمة لها . فالطريقة التي تقوم على الانتقال من المعلوم إلى المجهول عاجزة هنا ، لأن المبادىء التي يبني عليها تطور اللغات التي نعرفها لا تنطبق ضرورة على لغات كان يتسكلمها أفراد تتجه عقليتهم المغات التي نعرفها لا تنطبق ضرورة على لغات كان يتسكلمها أفراد تتجه عقليتهم اتجاها يخالف انجاهنا . ودراسة اللغات تعلمنا أن نشوء اللغات ونموها لايتم في تتاسع منطق ملتزماً في سيره طريقاً مستقيا . فن الحطأ أن نتصور أن الحطة التي بنيت عليها دراسة «اليور رويال» النحوية قد فرضت نفسها منذ البداية على العقل بنيت عليها دراسة «اليور رويال» النحوية قد فرضت نفسها منذ البداية على العقل الإنساني ليتخذ منها إطاراً يملؤه بالتدريج وعن طريق التتابع المنظم .

هذا وإنه ليوجد بين العلامة والشيء المدلول عليه بها ، بين الصيغة اللغوية ومادة التصوير أى رباط مستمد من الطبيعة ، ولكنه رباط مأخوذ من الظروف فحسب . ولقد ساد زمناً طويلا الاعتقاد بأن الحقيقة الأولى للغة كانت تقوم على إعطاء أسماء للأشياء ، أى على خلق مفردات . وتلك هى الفكرة التي عبر عها لكريس Lucrèce في بيته الذي كثيراً ماينشد وهو :

Utilitas expressit nomina rerum,

« إن الضرورة هي التي تخلق المسميات » ،

الذي يعزو فيه بحق اللغة إلى سد الحاجات . وفي القرن الثامن عشر في فرنسا حاول الرئيس دي برس De B rosses أن يفسر الصورة الخارجية للكامات بالمعانى التي تعبر عنها هذه الكامات . وكان غرضه أن يكتشف للأصوات نوعاً من الرمنية ، رغم أن الأولين من البشر استخدموها في خلق كلماتهم . هذا المشروع لايثير في أيامنا هذه إلا الابتسام . فإن ماهو مهم ليست تسمية الأشياء بهذه الكامة أو تلك ، وإنما هو إعطاء الكلمات بنوع من الاتفاق الضمني بين المتكلمين قيمة اسمية ، إنما هو اتخاذها وسائل للتبادل ، كما استعيض عن مقايضة الأشياء بعضها ببعض بانقود أو بالأوراق النقدية .

<sup>(</sup>۱) Traité de la formation mécanique des langues پاریس ۱۷٦۵ ، و بارن R. M. Meyer رقم ۳۰ مجلد ۱۲ س ۲۶۳ .

بعض عاماء اللغة ممن هم أقرب إلينا قد تخيلوا نظريات ذهبوا بمقتضاها إلى أن كل المفردات قد خرجت من صيحة تشبه نباح المحكب أو من سلسلة من الأصوات توحى بتمثيل الأشياء عن طريق المحاكاة (١). وكان في هذا الوقت نفسه أن راح العلماء المشتغلون بالثيدا يفسرون كل الأساطير بنار البرق أو مسير الشمس. وكلا الفريقين من علماء اللغة وعلماء الأساطير كانوا في ذلك الحين يعنون بإدراك الأشياء على محو ساذج . وكانوا يتناقشون لمعرفة ما إذا كانت اللغة قد بدأت بالاسم أم بالفعل: الفعل الذي يعبر عن الحدث والاسم الدي يعبر عن ماهية الأشياء وصفاتها . ولكن مما بدا لنا من الاختلاف بين الاسم والفعل ، فإن التمارض بين «قطبي » محونا هذين ليس أمراً ضرورياً ؛ وإلا فهاذا يعني نباح المكلب : أيعني «أنا جوعان » أو «أعطني ما آكل » أو «هذا حسن » أو « انتهيت من الأكل » ؟ لا هذا ولا ذاك أو كل هذا معاً ؛ ويمكننا أن نقسره على السواء بفعل أو باسم ، بالأمم أو بالماضي . وقد بق ، رغم كل ما بذل من جهود بين النباح البدأ في وأقدم ما عرف من لغاتنا ، فراغ يتعذر سدة .

وما أغرى العقول بالبحث عن الصور البدائية للغة إلا المقارنة التي كانت تقام بين علم اللغة والعلوم الطبيعية ، من جغرافية و نبات وحيوان . وقد جرّت هذه المقارنة غير الصحيحة إلى أخطاء مرذولة ؛ فإذا أريد إيجاد نوع معادل للغة وجب البحث عنه على الأصح في التاريخ الاجتماعي . وكان ميشيل بريال Michel Bréal البحث عنه على الأصح في اللغة الهندية الأوربية « بتلك النظم السياسية مأخوذاً بمقارنة تصريف الفعل في اللغة الهندية الأوربية « بتلك النظم السياسية والقانونية الكبيرة – البرلمانات أو مجلس الملك – التي رأت نفسها بعد أن ولمت من حاجة أساسية تتنوع وعد من سلطان اختصاصاتها حتى حل زمن ولمدت من حاجة أساسية تتنوع وعد من سلطان اختصاصاتها حتى حل زمن عدد متباين من هيئات حرة ومستقلة ، وإن كانت لا ترال تشترك في الخطة التي عدد متباين من هيئات حرة ومستقلة ، وإن كانت لا ترال تشترك في الخطة التي

<sup>(</sup>۱) أنظر التفاصيل فى جسپرسىن Jespersen ، رقم ۱۳۶ الطبعة الثانية ، س ۳۳۰ وما يليها ، وبورنسكى ، رقم ۲۶۱ ، ص ۱۱ وما يليها ثم س ۳۹ .

بنيت عليها منذ المبدأ إلى حد ما وبشكل يدل بوصوح على تضامها القديم (١) » هذه المقارنه يمكن أن تطبق على اللغة في عمومها لأن اللغة إحدى هذه النظم ومع ذلك فني اللغة عناصر أكثر ثباتاً وأقل خضوعاً للتحكم الإنساني مما في النظم السياسية. وهذه العناصر هي في الواقع الأصوات التي سنبدأ بها هذه الدراسة .

.

<sup>(</sup>۱) رقم 7 مجلد ۱۱ ص ۲۸۶ .

### الجزء الاول الاصــــوات

## الفصل الأول

المادة الصــوتية(١)

إن ما يسمى صوتا هو الأثر الواقع على الإذن من بعض حركات ذبذبية للهواء . والدبذبات في اللغة يحدثها الجهاز الصوتى للمتكلم . والعلم الذي يبحث في الأصوات، أو بعبارة أخرى علم الصوتيات ، يجب أن يشتمل على ثلاثة أجزاء : الجزء الخاص بإنتاج الصوت والجزء الخاص باستقباله . فالإنتاج والاستقبال بإنتاج الصوت والجزء الخاص بانتقاله ، والجزء الخاص باستقباله . فالإنتاج والاستقبال ظاهر تان متساويتا الأهمية في اللغة إذ أنه يجب لتكون هناك لغة ، أن يوجد متحادثان على الأقل وأن يوجد الكلام مقصوداً به أن يسمع . هذا إلى أن استقبال الصوت ، أو بعبارة أخرى السماع يلعب دوراً هاماً في انقلابات اللغة ؛ فمن طريق الأذن يحصل كل متكلم نظامه الصوت في ويثبته . فمن الوجهة النظرية لا يمكن أن يستكثر على السماع كل مكل ، مهما كبر ، يخصص له في دراسة اللغة .

ومع ذلك فالواقع أن علم الصوتيات قد حصر مجهوده زمناً طويلا في دراسة إنتاج الصوت .

علماء اللغة لايكادون يشتغلون بالسماع ؟ بل يتركون دراسته إلى علماء وظائف . الأعضاء . وهذا التحديدله مايبرره ففيما يخص اللغة لايكون للصور السمعية لسامع قيمة إلّا إذا كان هذا الأخير جديراً بتحويلها إلى صور محركة ليصير بدوره

<sup>(</sup>۱) راجع بصفة عامة مثرلفات رسلو Rousselot وروديه Roudet وپوارو Poirot وپارو Poirot وپارو Poirot وپاسيه Passy وسويت Sweet وچسبرسن و ۱ . عيلر سکرپتير Passy وسويت Vietor و وتيمور Vietor و ترمان Trautman و وتيمور کان Trautman و تيمور کان تو کان سويمان تو کان سويمان سويما

متكلها. وبعبارة أخرى يجب أن يكون السامع حائزاً بالقوة على ما يحققه المتكلم بالفعل. على هذا الشرط يتوقف وجود الكلام. ويترتب على ذلك أنه يمكن إسقاط الجزء السمعى من اللغة فى دراسة الصوتيات مادام السهاع يفترض وجود قوة مساوية من إحداث الصوت عند ما يتكلم شخصان لغة واحدة فيما يينهما فليس هناك فى الواقع إلا وجهان من وظيفة واحدة ؟ وحدودهما واحدة . نعم أغلب الظن أن تحليل المراكز العصبية يسمح بالتمييز بينهما ؟ ولكن هذا التحليل الميس من اختصاص علم الصوتيات .

يظهر أن انتقال الصوت يكون فى أيامنا هذه الموضوع الأساسى من دراسة علماء الصوتيات (١)؛ فالواقع أنهم أميل إلى الاشتغال بالتموجات؛ ذلك الميدان الشاسع من البحوث الذى يجنح نحو علم الطبيعة البحتة ولا يمكن الاقتراب منه دون تحضير رياضى منين . ومن هنا اكتسب علم الصوتيات دقة غريبة ؛ فقد أصبحت لديه الوسيلة لتحديد الأصوات بعدد الذبذبات التى تحددها صورها ؛ أما نحن فسنقف هنا عند عادات المدرسة القديمة فنقتصر على دراسة إنتاج الصوت ، أما نحن فسنقف هنا عند عادات المدرسة القديمة فنقتصر على دراسة إنتاج الصوت ، أعنى التصويت ، يعنى « الأصوات » .

\* \* \*

يشتمل جهاز الإنسان الصوتى على الأجزاء الرئيسية الآتية: منفاخ ، هو الرئتان ، وقناة صوتية هى القصبة الهوائية ، وهى مغلقة من طرفها الأعلى بواسطة تضخم مزدوج ، وهو ما يسمى بالأوتار الصوتية ، أو فتحة الحنجرة الاختصار ؛ فهو آلة هوائية ، آلة ذات مبسم مزدوج ، ويسدو من نظام الحنجرة سمو الجهاز الإنسائي على جميع الآلات الأخرى . والأوتار الصوتية على جانب من المرونة لايصل إليها مبسم المزمار الموسيق الذي هو صلب بالضرورة ، وتستطيع هذه الأوتار ، بفضل نظام للحركة لطيف التدبير يدير عدة أزواج من العضلات ، أن تأخذ أوضاعاً مختلفة . فيمكن إبقاؤها مغلقة أو فتحها فتحاً تاماً أو شبه تام

<sup>(</sup>١) أنظر خاصة رسلو رقم ١١٥ وپوارو رقم ١٩١٠.

وجعلها تتذبذب كلا أو جزءاً والتعــديل من مقدار توترها . ومن هنا تنتج تنوعات المصادر التي يغترف منها التــكلم .

ومع ذلك فإن هذا الجهاز الصوتى يكون ناقصاً لو أنه كان مكونا من الحنجرة وحدها ؟ وماكان يستطيع فى هذه الحال أن يسمع إلا الحركات ويسمعها على درحة من التخالف أقل بكثير مما ننطقها به عادة .

الواقع أن التيار الهوائى الذى تدفعه الرئتان يحدث الصوت بذبذبة للأوتار الصوتية . ولما كانت الذبذبات تستطيع الاستمرار بقدر ماتسمح به كمية الهواء الحتزنة (١) وكان يمكنها من جهة أخرى تغيير الصوت من حيث الإشباع amplitude والقوة force ، كان للصوت إذن ثلاث صفات مميزة وهى : الطول durée والحدة الموسيقية hauteur musicale والشيدة intensité كما أنه يختلف هو نفسه تبعاً للحركات ، من حيث أن حركة العضلات تسمح بارتفاع فتحة الحنجرة وانخفاضها بحيث تطيل القناة الصوتية أو تقصرها .

ولكن التكملة اللازمة للجهاز الصوتى تأتيه من التجاويف التى تفتح غليها الحنجرة ، أعنى تجاويف الحلق pharynx والحفر الأنفية وخاصة تجويف الفم وجوانب هذه التجاويف جميعها ، وهى مطاطة إلى حد كبير ، تقوم للصوت مقام فراغ رنيني فتخلع على كل صوت طابعه الخاص . ويوجد في هذا التجويف الزان أعضاء مربة قابلة للسحب تستطيع أن تعدل أبعاده وتغير من طاقته ؛ فعندنا أولا غشاء سقف الحلق ويستطيع أن يغلق الطريق المؤدى إلى الحفر الأنفية فيمنع حدوث أى رنين من هذه الناحية ؛ ولكن اللسان بوجه خاص هو الذي يلمب مع الحنجرة الدور الرئيسي في التصويت . فعند إصدار الحركة (a) أى الفتحة يكون اللسان على وجه التقريب مسجى في الفم في وضع مسطح؛ ولكن عندما يدور لأم، من حول حركات أخرى ، يغير اللسان من وضعه ليكون الرنين المناسب الكل منها . فتارة يتقدم إلى الأمام ويرتفع ليقلل من سعة الجزء الخلف من الفم ،

De la dépense d'air dans la parole et de ses : Roudet (۱) - ۲۳۰ - ۲۰۱ ص ۱۹۰۰ الحجاد ۲ عام ۱۹۰۰ ص ۲۰۱ - ۲۳۰

وتارة يرجع إلى الخلف مقللا من سعة الجزء الأماى . في الحالة الأولى يصير اللسان عامل الرئين للحركات المساة بالحركات الخلفية أو حركات أقصى الحنك وهي ، ابتداء من ه ، ف مفتوحة و ، مقفولة و ، مفتوحة و ، مقفولة . وفي الحالة الثانية تنتج الحركات المساة بالحركات الأمامية أو حركات مقدم الحنك . أعنى ، ابتداء من ه أيضاً ن الفتوحة و ن المقفولة . (١) في كل واحدة من السلسلتين، الخلفية والأمامية ، برى أن ال أ وال u ها أكثر الحركات افتاحاً ، وها الحركتان اللتان فيهما يصل وضع اللسان إلى أقصى حد في الارتفاع، افتاحاً ، وها الحركتان اللتان فيهما يصل وضع اللسان إلى أقصى حد في الارتفاع، هذا إلى أنه يوجد لكل حركة أنواع مختلفة الطابع تقابل عوامل الرئين المتباينة وتتبع أوضاع اللسان المتنوعة . فال ه في فرنسية پاريس تنطق على صور ثلاث من وتبع على الأذن أن تفرق بيها : فقحن ننطق ع مقفولة في pâte و ه مفتوحة في pâte و متوسطة في pâte .

ليس اللسان وحده هو الذي يلعب دور تكوين عامل الربين الخاص بكل حركة إذ لا ينبغي أن ننسي الشفتين اللتين يختلف وضعها مع كل حركة . وهناك منظر مشهور من مناظر مسرحية موليير « النبيل البر جوازي » « Bourgeois Gentilhomme » يعلمنا في شيء كثير من الدقة أوضاع الشفتين عند إصدار الحركات. وفقرة لديني داليكرناس Denys d'Halicarnasse ترينا كيف كان الإغريق يعرفون في هذا الصدد بقدر ما عرف معاصرو موليير ، وإن لم يكن الإغريق من المبرزين في الصوتيات . والواقع أنه يلاحظ أن الشفتين ، عند ما تنطق بال سي محتدان إلى الأمام وتستديران كما في حالة (التبويز) ؛ وعند نطق أل نا تنفر ج زاويتا الشفتين لترجعا بهما إلى الوراء . هذان هما الوضعان المتطرفان ، وبينهما أوضاع تقابل نطق أل ه (مفتوحة أو مقفولة) وال و المنوحة أو مقفولة ) واقد استفادت اللغة من وجود الأوضاع الشفوية الشفوية المفتوحة أو مقفولة ) . وقد استفادت اللغة من وجود الأوضاع الشفوية

<sup>(</sup>١) يرسم هنا « U » على حسب المتبع فى الصوتيات ، ما يكتب بالفرنسية « OU » أى الضمة الصريحة .

والأوضاع اللسانية معاً لخلق سلسلة مم كبة منهما ، هي سلسلة أل eu . فتركيب الوضع الذي يتخذه اللسان في نطق الحركات الخلفية ( i, é , è ) ، و الوضع الذي تتخذه الشفتان في الحركات الأمامية ( u, o , o ) ، يمكن إلى حد يكاد يكون مضبوطاً من النطق بالأصوات الفرنسية الثلاثة eu مفتوحة في (queue) و u في (flute) ، وهذه الأخيرة ترسم في الكتابة الصوتية على العموم ii .

وتختلف أنواع الحركات من لنسة إلى أخرى اختلافاً كبيراً ، فالإنجليزية مثلا لا يكاد يكون فيها حركة واحدة تشترك فيها مع الفرنسية .

\* \* \*

تقسم الأصوات عادة إلى سواكن وحركات. هذا التفريق يمكن تبريره من الوجهة العملية بتعربف المقطع (أنظر الصفحة الرابعة من الفصل الثالث) ؟ ومع ذلك فإن نفس الأصوات يمكن أن تلعب في المقطع دور الساكن أو دور الحركة على السواء . وإذا كان بين الاثنين فرق في الوظيفة ، فليس بينهما في الواقع أي فرق في الطبيعة ، والحد الذي يفرق بينهما ليس حداً فاصل لا . فالسواكن والحركات تمكون جزءاً «من سلسلة طبيعية ولا يتضح الفرق بين عماها بجلاء في طرفها » .

في أحد طرفي السلسلة توجد الحركات a أو e أو o على نحو ما عرفناها ، وفي الطرف الآخر توجد السواكن الانفجارية p و t و a . هـذه السواكن ليست إلا نوعاً من الضوضاء ؛ وتقوم على أن الهواء يتوقف مؤقتاً بفعل عقبة تصادفه لدى عبوره . والعقبة توجد في الفم على وجه العموم ؛ وتكوّنها الشفتان أحياناً وطرف اللسان تارة وظهر اللسان تارة أخرى . فني الحالة الأولى يسكون الانفجار شفوياً وفي الثانية أسنانياً وفي الثالثة حقلياً . ولكن هناك من الانفجارات أيضاً ما تكون نقطة نطقه في أقصى الفم : وهي أصوات من وسط الحلق أو من أدناه أو من أقصاه .

ولما كان إغلاق الفم يقع في نقطة انطباق واحدة لا تتغير ، لم يـكن هناك

انغلاق شفوى إلا واحد فقط صامت ؛ ومن ثم كانت الياء P من حيث نقطة الإغلاق واحدة في كل اللغات إذا استثنينا الاختلافات في القوة . أما طرف اللسان فتحرك على العكس من ذلك ، وظهر اللسان يستطيع أن يتنقل على طول امتداد الحنك الصلب والحنك الرخو . فهناك إذاً مواضع تماس متنوعة ، ويمكن أن نتصور ، تبعاً لنقطة الإغلاق ، عدة أنواع من الأسنانية والحلقية . وفي غالب الأحيان ينطبق طرف اللسان على الأسنان العليا ، ولذلك يسمى الساكن الذي ينتح على هذا النحو أسنانياً ، كما هي حال التاء العربية و « له » الفرنسية . ولكنه يستطيع أن يرتكز أيضاً على أصول الأسنان ، كما هي الحال بالنسبة وأخيراً يمكنه بشيء من التقلص أن يمس سقف الحنك ، فنحصل على ما يسميه وأخيراً يمكنه بشيء من التقلص أن يمس سقف الحنك ، فنحصل على ما يسميه بمض علماء اللغة بالقمدية كتلك التي تخرج من أصول الأسنان .

أما ما نسميها بالحلقية فإمها تتضمن فروعاً أكثر من تلك عدداً ؟ إذ يكنى أن تمس أى نقطة من ظهر اللسان أى نقطة من سقف الحنك حتى تحصل على صوت حلق . فإذا حصل الانفجار على جزء الحنك الصلب ، حصلنا على واحد من أدنى الحنك ( الكاف k في الكلمة الفرنسية qui ) ؟ وإذا وقع على الجنك الرخو في اتجاء الغشاء الحنكي حصلنا على واحد من أقصى الحنك كالكاف له الألمانية في kuh . وأصوات أقصى الحنك وأدنى الحنك تشمل عدة فروع ؟ فيمكننا أن نميز مثلا بين الأصوات الحنكية الأمامية والحنكية الخلفية ، بحسب ما إذا كانت نقطة التماس متقدمة قليلا أو كثيراً بالنسبة للحنك الصلب .

بعد أن عمافنا نقطة التماس على هذا النحو، لنبحث الآن آلية الانفجار. يطرد الهواء من الرئتين ؛ فيعبر الحنجرة وهى مفتوحة ساكنة ؛ وينفذ إلى التجويف الحنك حيث يوقف فجأة عند الشفتين أو عند الأسنان أو فى الحنك على النحو الذى وصفناه . ثم فجأة يكف التماس ، ويستطيع الهواء أن يستمر في مسيره نحو الحروج . فني كل ساكن انفجارى إذن ثلاث خطوات متميزة :

الإغلاق أو الحبس ، والإمساك الذي قد يكون طويل المدى أو قصيره والفتح أو الانفجار (۱) عند إصدار ساكن بسيط مثل التماء لم ، فإن الانفجار يتبع الحبس مباشرة ؛ والإمساك يصؤل إلى مدى لا يكاد يحس . وعلى العكس من ذلك ؛ تظهر الحطوات الثلاث وضوح فيا يسمى بالسواكن المضعيفة ، وهي ايست إلا سواكن طويلة ، كما أنها تنطق بقوة أشد مما في حالة القصيرة . فإذا تركنا مسألة الشيدة جانباً وجدنا أن مجموعة مثل ( atta أتا ) تتميز عن المجموعة ومن الخطأ أن يقال بأنه يوجد ساكنان في أتا atta وساكن واحد ata أتا ، ومن الخطأ أن يقال بأنه يوجد ساكنان في أتا atta وساكن واحدة : عنصر انحباسي فالعناصر المحصورة بين الحركتين في كلتا المجموعتين واحدة : عنصر انحباسي يتبعه عنصر انفجاري . ولكن بينما نجد العنصر الانجباسي في ata يتبعه العنصر الانفجاري مباشرة ، نجده في atta ينفصل عنه بإمساك يطيل مدى الإغلاق .

الفرق بين عنصرى الانحماس والانفحار يكون محسوساً عند مايكون هناك انتقال في نقطة التماس . لنتصور أن طرف اللسان أعتمد على الأسنان في لحظة مرور الهواء ، ولكن ظهر اللسان انطبق فجأة \_ بعد أن تم الإغلاق \_ على الحنك ليحصل الفتح وهو في هذا الوضع ؛ في هذه الحال نحصل على تاء لا أنحباسية وكاف لا انفجارية أي على المجموعة لله تك ، في هذه الأسنان في أثناء إذا حصل تماس أولا بظهر اللسان واعتمد طرف اللسان على الأسنان في أثناء الانفجار ، فإننا نحصل على كاف لا انحباسية تتبعها لم انفجارية كما في المجموعة أكتا على المنا

ويمكننا مما سبق ، أن نحمكم على الفرق الذى يفصل بين حركة مثل الفتحة a وبين ساكن مثل التاء t . من جهة وظائف الأعضاء ، لا يوجد اشتراك بين هذين الصوتين إلا في كونهما ناتجين من هواء مدفوع من الرئتين . غير أنه يوجد بين هذين الطرفين من سلسلة الأصوات مكان لكثير من الأصوات الوسطى .

Valeur relative de l'implosion et de l'explosion : Rosapelly روزایلی (۱)
. ۳۶۳ — ۳٤۷ مرتم ۲ مجلد ۱۰ می dans les consonnes occlusives
( نر م ح )

لنتصور أولا أن الإغلاق غير محكم وأنه يسمح للهواء بمنفذ معها كان ضيقاً ، فبدلا من أن نحصل على انفجارى أى مؤقت فإننا نحصل على رخو أو احتكاك spirante ، الذى يسمى أيضاً احتكاكياً fricative لأنه يتميز بضوضاء احتكاك . لم يعد الأمر، هنا يدور حول الباب المغلق الذى يفتح فجأة ليسمح للهواء المختزن بالمرور ؟ بل هو الباب الذى يظل على معارضته ويسمح للهواء بالصفير .

وبالطبع تسمح الاحتكاكيات بجميع نقط النطق التي للانفجارية ؟ فقي كل نقطة من نقط التماس التي تنتج فيها هذه الأخيرة يمكننا أن نقصور انغلاقيا مقابلا طالما تدع الشفتان أو طرف اللسان أو ظهره منفذاً لتسرب الهواء . وهناك انغلاقية أسنانية شفوية (الفاء أ الفرنسية) وأسنانية (السين الفرنسية) ومن أصول الأسسنان (الثاء الإنجليزية thick في thick) وحنكية مثل (hank وحنكية مثل (hank وحنكية مثل (hick) ومن وسط الحنك Médio-palatale (الشين halk الفرنسية في العائم) ومن أقصى الحنك Vélaire (مثل الحاء مم الألمانية في القصى مع كل الفروع التي تحتملها الاختلافات في الوضع . وهناك أيضاً في أقصى التحويف الحنكي إحتكاكيات أو حلقية أو من أدنى الحلق أو من الحنجرة مثل العين العربية .

وتوجد سلسلة من الأصوات اللغوية المتوسطة بين الانفجارية والاحتكاكية؟ وهى ما تسمى شبه الانفجارية Semi-occlusives أو بعبارة أوضح الانفجارية الاحتكاكية affriquées وتهميز بالإغلاق الذي لا يستمر إحكامه وفيها كا في الانفجارية حبس ؛ ولكن هذا الحبس تتبعه حركة خفيفة من الفتح ، بحال يجعل الانفجاري ينتهى بالاحتكاكي . فالانفجاري الاحتكاكية الفجاري فأشل . بعض اللغات بكثر من استعال الانفجارية الاحتكاكية ، ويمكن رسمها فأشل . بعض اللغات بكثر من استعال الانفجارية الاحتكاكية ، ويمكن رسمها موتياً هكذا بف pf ، و ت عاله المناف أن نسمع بوضوح الدك أن في لهجات ألمانية الجنوبية زمناً طويلا ؛ ويمكن حتى الآن أن نسمع بوضوح الدك الدك أه ألألمانية المتكامة في بقاريا وسويسرا .

وإننا مع الانفجارية الاحتكاكية ، بل حتى مع الاحتكاكية ، مازلنا بعيدين

جداً عن الحركات. ومع ذلك فإنه لما كانت الاحتكاية والحركات تشتركان في المدة ، كانت المسافة بينهما أقرب من المسافة التي بين الحركات وبين الانفجاربة ، إذ يمكننا إطالة الفاء أ والسين s والشين ch كما نشاء على قدر ما تسمح به الرئتان. ولحكن هناك وسيلة لتقريب ما بين الحركات وبين الانفجاريات أو الاحتكاكيات أو الاحتكاكيات أو الاحتكاكيات .

لقد افترضنا حتى هنا بقاء الشفتين والحنجرة في حالة سكون عند إصدار الساكن . لذلك لم نحصل إلا على سواكن صامتة يعنى مجردة من الصوت «Yoix» الساكن . لذلك لم نحصل إلا على سواكن إليجليز والألمان ) . ولكن لندع الأوتار الصوتية تتذبدب كما تفعل في الواقع ، لكى نزود الحركات بالصوت فعندئذ محصل على سواكن مجهورة (stimmhaft, voiced) . فالفرق الذي يميز المجهورة من المهموسة أنه عند إصدار الأولى تكون الأوتار في حالة ذبذبة ، مع التساوي في غير ذلك من الأشياء . ونحس هذا الفرق بكل يسر عند ما ننطق على التتالى الانفجاريات p ( پ ) و d ( ب ) أو t ( ت ) و b ( د ) أو k (ك ) و ( ج ) أو — وذلك أحسن دلالة — الاحتكاكيات ( ف ) f و V ( ف ) و ( س) s و ( ز ) z أو ش h و ( ق ) لا . وإذا راعى الإنسان أن يسد أذنيه ، عند النطق ، فإنه عند ما يصل إلى المجهورة يسمع الرئين الذي تنشره الذبذبات عند النطق ، فإنه عند ما يصل إلى المجهورة يسمع الرئين الذي تنشره الذبذبات الحنجرية في تجاويف الرأس . بالطبع كل السواكن التي عددناها حتى الآن من انفجارية وانفجارية وانفجارية احتكاكية واحتكاكية ، تقبل الحمور فإذا ما حسبنا من انفجارية وانفجارية احتكاكية ، وجب أن نضاعف عدد تلك التي ذكرناها في القاعة بالمنافة المجهورة إلا المهموسة .

※ ※ ※

نُصَلَ الآن إلى سلسلة من الأصوات اللغوية وسط بين السواكن والحركات تسمى عادة أشباه الحركات (حروف اللين ) لهذا السبب . ويمكن أن نسميها بالعبارة المعكوسة شبه السواكن ، لأن المسألة مسألة حركات مشوبة بعناصر سكونية أكثر منها مسألة سواكن منوذة بالجهر ، في قائمة الحركات المذكودة

في الفصل الخياص بالفصائل النحوية ، اعتبرت الحركات T ( الضمـة ) و i (الكسرة)و ii (الضمة المشمومة الكسر )حركات مقفولة تتمنز بأن اللسان عند نطقها يرتفع في الغَم ( إلى الخلف أو إلى الأمام على حسب الأحوال ) مقللا من المسافة التي تفصله عن الحنك ، وذلك ليسكوّن عامل الرنين (i) وينتج من ذلك أن إصـــدار الضمة (u) والكسرة (i)والضمة المشمة الكسرة ( ü ) تصحبه ضوضاء اختكاك ناتجة من مرور الهواء بين اللسان والحنك ، وضوضاء الاحتكاك تلك عنصر سكونى . وهي على وجه التأكيد أقل ظهوراً عند إصدار هـذه الحركات الثلاث منها عند إصدار أحد الاحتكاكيات المجهورة ؛ ولكنه مع ذلك يصير محسوساً إذا قورنت الحركات u أو u بالحركة a ( الفتيحة ) . وعلى كل حال ، هناك وسيلة لسماعها وذلك بأن تنطق على التوالى الحركات المختلفة موشوشة . ففي الكلام الموشوش الذي ليس فيه رنين وبالتالي يخلو من الجهر ( الصوت voix ) ، يصميركل شيء إلى هذه الضوضاء البسيطة (١) ولذلك تكون الفتحة (a) في مشل هذه الحال أقل الحركات سماعا ، بينما نرى الضمة (u) والكسرة (i) والضمة المشمّة (ii) تسمع بيسر بفضل العنصر السكوني الذي تشتمل عليه . وكثيراً ما تستخدم اللغة هذا العنصر السكوني لتجعل من الضمة (u) والكسرة (i) والضمة المشمة (ii) سواكن. والصوت هو هو دائماً ولكن في استعمالين مختلفتين . والساكن الذي يقابل الكسرة (i) والضمة (u) يرمن له عادة بالياء (y) والواو (w) و بجده في الفرنسية في yeux (عيون) و meilleur (أحسن) و oui (نعم ) و ouate (قطن) . أما الساكن من الضمة المشمة (ü) ، وهو نادر ، فليست له علامة خاصة : ويوجد في الفرنسية في Puiser و ينضج أو جلد ) Iui ( إليه و tuer صيغة المصدر من قتل ) و Cuire ( استقى ) .

ويعدُّ في طائفة شبه الحركات أيضاً اللام والراء ١٫٢ المائعتين ، والأخيرة منهما

<sup>(</sup>۱) أنظر، عنااصوت الموشوش، يول ألڤييه Paul Olivier ، رقم ۲ سنة ۱۷۹۹، س ۲۰ وما يليها .

تدعى أحياناً بالمتذبذبة ، وهى تسمية أكثر دقة من الأولى . فهما ساكنان لهما نقطة نطق محدودة فى الفم وتعتمد على وضع ما للسان و يمكن أن تصحب أو لاتصحب بذبذبات حنجرية تنتج الجهر . وها مجهوران أغلب الأحيان ؛ غير أنه يوجد فى بعض اللغات لامات وراءات مهموسة (صامتة) اللام المائمة حرف جانبى (حافتى) وتتميز بأن طرف اللسان يرتفع فى النطق بها حتى يعتمد على الحنك وتنخفض حواف اللسان الجانبية بطريقة تسمح للهواء أن يمر من جوانبه . فيرى من هذا أن بينهما وبين الأسنانيات نقطة اشتراك والواقع أن الحركه التي يقوم بها طرف اللسان واحدة بالنسبة للام وللدال فى الفرنسية . وهناك نوعان آخران من اللام المُ بلّلة فاستعلاء الجزء الأماى من اللسان نحو الحنك الصلب ؛ والأخرى من أقصى الحنك وفيها يتحدب الجزء الأوسط الحلني من اللسان في شمكل ملعقة من جهة الحنك الرخو . واللام التي في أقصى الحنك كانت توجد في اللاتينية ؛ وهي مستعملة في اللغات السلائية حتى الآن .

والراء المائعة ترجع إلى ذبذبة فى الأجزاء المطاطة التى يشتمل عليها التجويف الحنكى وإلى ذبذبة اللسان أولا وقبل كل شيء . وهناك الراء الأسنانية الناتجة من ذبذبة طرف اللسان ، والراء الحلقية التى فيها ظهر اللسان هو الذي يقوم بالذبذبة . وهذه الراءات لها بالطبع نفس التفرعات التى للأصوات الانفجارية الأسنانية والحلقية . وأخيراً هناك الراء التى من اللهاة ، الناتجة من تذبذب اللهاة ، وهى الراء المساة بالدسمة (grasseyée) ، وأحد الأصوات التى يصعب إنتاجها على من لم يستحوذ عليها بالطبيعة . والراء الأسنانية هى الراء التى فى لإنجليزية التحديثة : ونقطة نطقها ، كما هى الحال فى كل الأسنانية الإنجليزية ، فى أصل الأسنان .

بعد ما تقدم من وصف ، يمكن الحكم بأن الحرفين المائعين لها كل صفات السواكن والواقع أن المائع في السكلهات ,loquet, crapaud, claquer, tarin يلعب نفس الدور الذي يلعبه الانفحاري في السكلهات : milan, article, rateau يلعب نفس الدور الذي يلعبه الانفحاري في السكلهات : taquin, mitan, tact, aptitude, bateau, coquet في إصدار اللام والراء يقتضي إيجاد عامل رنين كما في حالة الحركات ؛ هذا إلى أن الموائع ليست من الأصوات التي يمكن إطالتها وعند ما تحتوى على الجهر ،

وهى الحالة العادية ، يمكن استعالها استعال الحركات لتكوين القطع . ففي الكامتين الألمانيتين Löffel, Acker لا يكاد المقطع الأخير يحتوى غير اللام والراء اللذين يلعبان فيه دور الحركة . وبعض اللغات التي تستعمل الراء على أنها حركة مثل التشيكية إنما ترسمها بعلامة الراء الساكنة مثل krk « رقبة » و pst « أصبع » و vrch « قمة » .

الأصوات التى تسكلمنا عمها حركات كانت أم سواكن ، قابلة لاستعمال آخر هو استعمال العنصر الثانى من حرف اللبن المستعمل استعمال الساكن أو ما يسمى هو استعمال العنصر الثانى من حرف اللبن المستعمل المتعمل المستعمل المركبة هو الجمع بين حركتين في مقطع واحد ، ولكن الحركتين لا يستويان قيمة فى هذا المركب ؛ إذ يحتوى حرف اللبن هذا علمال طلب المعرف اللهن هذا الموركة اللهن عدة . والحركتان المقفولتان الكسرة أ والضمة لا أصلح من غيرها للقيام بدور العنصر الضعيف ، أى العنصر الثانى . وهكذا فإن ما يلى الحركة فى أرا) ولا من السواكن بمعنى المحكمة ؛ بل عنصر من المركب على الحركة فى أراك ولا من السواكن بمعنى المحكمة ؛ بل عنصر من المركب عنها المركب يتميز عن اللغات الهندية الأوربية تدل على أن دور العنصر الثانى من هذا المركب يتميز عن دور الحركة أو دور الحرف الساكن . وهذه اللغات نفسها قد أناحت فى نفس الوقت للام والراء المائمة بن أن يستعملا كعنصر ثان للمركب : فاللتوانية حتى أيامنا طفاه قد احتفظت لد أر وا أل (er, el) بنفس الماملة الخاصة بال طاملة التى على المركبين أى ev و أو ev بالضبط (۲) .

وأخيراً هناك فصيلة هامة من الأصوات اللهوية لم نقل عنها شيئاً حتى الآن ، وهي الأصوات الأنفية nasales (أو أصوات الهنة) ، إذ أنه قد افترض في كل الأوصاف المتقدمة أن يبق حجاب الحنك لاصقاً بقمة القبو ، أى أنه بالتالى يمنع تسرب الهواء إلى الحفر الأنفية . غير أن حجاب الحنك يمكن له أن يسقط نحو

<sup>(</sup>١) المقصود بالفتحة والكسيرة الدلالة على الإمالة .

<sup>(</sup>۲) مییه رقم ۹۶ س ۸۹.

قاعدة اللسان ؛ وحينئذ ينفذ الهواء المـدفوع من الرئتين إلى الحفر الأنفية ، فينصرف من الأنف كما ينصرف من بين الشفتين. والواقع أن الإغلاق التام نادر التحقق ؟ بل حتى انتاج الحركات التي تكلمنا عنها حتى آلآن ينطوي على المهاح اكمية ضئيلة من الهواء بالنفاذ إلى الحفر الأنفية . غير أن اللغة تستخدم الفتح الكامل لإنتاج ما يسمى بالحركات الأنفية . كل الأصوات اللغوية التي ذكرت سابقاً سواء أكانت حركات أم سواكن ، ما عـدا بعض المستثنيات الناجمة من طبيعة الأعضاء ، لها فروع أنفية . وعند ما يبقى حجاب الحنك هابطاً أثناء إصدار الصوت اللغوي ؛ دون أن يعترى عملية النطق أى تغيير أو أن يعدل اللسان عن وضعه ، فإننا نحصل على صوَّت أنفي ساكناً أكان أم حركة . وكل فرنسي على معرفة , كافية بالحركات الأنفية ، بفضل لغته القومية التي تملك عدداً عظيما منها . فالأشياء التي نرسمها an, on, in, un إنمــا تمثل أصواتًا مفردة وقد أضيف إلى الطابع الحاص بكل حركة منها أنواع من الرنين الأنني . فمنى كون الحركة أنفية أن حجاب الحنك يبق عند الإصدار هابطاً وأن جزءاً من المواء الخارج من الحنجرة يتخذ طريق الحفر الأنفية . ومن الخير أن نلاحظ أن الحركات الأنفية an, in, un رغم الكتابة ، لا تقابل بالضبط الحركات a ( فتحـة ) و i ( الكسرة ) و ii ( الضمة المشمة الكسرة ) بل تقابل ٥ و è و eu على التوالى .

هدده الآلية نفسها تستخدم لإنتاج السواكن الأنفية . وكل السواكن يمكن أن تصير أنفية : فنحن نعرف في بعض اللغات ثاءات (٧) ولامات آ وراءات المنفية ولكن يحتفظ عادة بمصطلح الأنفية للانفجاريات المجهورة المصحوبة بأنواع من الرنين الأنفي : فعند مايبق حجاب الحنك هابطا في أثناء انفجار الباء فل أو الدال له أو و ترانا نحصل على الأنفيات م (m) ون (n) والنون المنة ن أو الدال له أو و ترانا نحصل على الأنفيات م (m) ون (n) والنون المنة ن أو تركتب p في الفرنسية ) ؛ هذه الأصوات اللغوية يمكن إطالتها ولكن الهواء في هذه الحالة لا يخرج إلا من الأنف بالطبع لماكان الانفجار الحنكي يمنع من مرور المواء . يوجد من الأنفيات بقدر ما يوجد من الإنفجاريات المجهورة . أما تلك الأنفيات التي تقابل الانفجارية المهوسة والتي تعد ممكنة الوقوع من الوجهة النظرية فلا تستعمل في الواقع إلا نادراً .

رأينا أن الأنفيات ، وهي قابلة للمدة ومزودة بالصوت voix (مجهورة) ، تستدعى رنين الحفر الأنفية : أي أنها مستعدة لأن تقوم بدون الحركات أو المائمات على السواء . والواقع أن هناك عدداً من اللغات التي تملك حركات أنفية ، ونحن نعرف أنها كانت موجودة في اللغة الهندية الأوربية . واليوم نستطيع أن نسمه ها بوضوح تام في المقطع الثاني من الكلمات الألمانية Atem, bieteu . ومن جهة أخرى ، كانت الهندية الأوربية تستعمل النون n والميم m الأنفيتين استعمال العنصر الثاني في المركب ، فكانت تعامل مثلا on on و en en كما كانت تعامل oi ou و و en en كما كانت تعامل الاستعمال ، وتستطيع اللتوانية حتى يومنا هذا أن تمدنا ببعض الأمثلة (١).

\* \* \*

الأنفيات تزيد زيادة محسوسة فى قائمة الأصوات التى يصدرها الجهاز البشرى ومع ذلك فإننا لم نصل بعد إلى خاتمة الحساب . ومما يجعل قائمة الأصوات المكنة لاتكاد تحد أن العناصر التى تكونها عناصر تغيير إلى حد كبير ، وهى مزودة بكثير من أوجه الحلاف .

فالحركة تنطق على نغمة معينة بشدة معينة وتستمر مدة معينة : فهناك الحدة والشدة والكمية وهي تسمح بمضاعفة وجوه الاختلاف في حركة . وكما يمكن أن يوجد عدد من الكميات في كل لغة ، وبما أن الدرجة والشدة تسمحان بتنويع التنغيم والحرس ، فإن هذه التشكيلات المختلفة تحمل في نفسها مبادى تنويع أخرى يتضاعف عددها . (٢)

لعبت الكمية فى اللغات الكلاسيكية دوراً يستطيع النظم «Versification» أن يعطينا فكرة عنه ؛ ونقول مثل ذلك فى السنسكريتية أيضاً . أما عن الحدة

<sup>&#</sup>x27; (۱) بهییه رقم ۴۶ ص ۸۹ ،

<sup>(</sup>٢) فيما يختص بالسكمية والحدة والشدة وعلاقة بعضها ببعض فىاللغات السلاقية والبلطية: أنظر خاصة الدراسات المفيدة فردينانددى سوسير ، رقم ٦ ، مجلد ٨ ص ٢٥٤ ؟ ورقم ٣٠ أثر ، مجلد ٢ ص ١٥٧ ؟ وجوتيو رقم ٦ مجلد ١١ ص ٣٣٦ ؟ وانظر أيضاً فورتيناتوڤ رقم ٢٧ مجلد ٢٧ ص ١٥٣ .

الموسيقية فلدينا منها أمثلة بـ ينة في لغات الشرق الأقصى ، حيث يكفي الجرس وحده في تميز المعانى والقيم التي تؤديها بعض الكلمات مع اتفاقها في الأصوات . فين نرى أحد المقاطع مثلا في الصينية ينطق بست نغات مختلفة أو بستة وجوه مختلفة الجرس ، فعنى هذا أن المقطع بدل على ستة مسميات مختلفة . أما في اللغة الأنامية (١) فالتنوع أوسع من ذلك : فقد أمكن أن يعد للمقطع (كو Co) خمسة عشر وجها من النطق مختلفة ، تقابل دلالات يباين بعضها بعضاً كل التباين . (٢)

هنا لك أيضاً تنوعات أخرى ممكنة حتى في تكوين عامل الرنين الخاص بكل حركة . فهناك البدء الشديد «attaque dure» الذي يسميه الألمان fester Einsaltz والبدء اللطيف المسمى attaque douce وعنـــد الألمان leiser Einsaltz والفرق بينهما ينحصر في الطريقة التي يجرى عليها انفتاح الحنجرة عند إصدار الحركة المبدئية . فني حالة البدء الشــديد تفتح الحنجرة فجأة وتعزل الخركة عُن كلمانقدمها ؟ وهذا هو المسلك المعتاد عند ألماني الشمال. وهو ذو طابع مميز حتى أنه يكنى لتميير نطق الألمانى من نطق الفرنسي والإنجليزي اللذين يمارسان البدء اللطيف. ويستعمل أحد علماء الصوت الإنجليز وهو Ellis تشبهاً جميلا للإشعار بهذا الفرق: وصول النور في غسق الصباح يكون تدريجياً غير محسوس حتى ليستجيل تعيين النقطة التي عندها ينتهي الليـــل ويبدأ النهار؟ هذا هو البدء اللطيف في الحركات . أما إذا فتحت أبواب النافذة فجأة عند الظهيرة ، فإن ضوءاً قوياً يندلع في الغرفة حتى يغمرها في لحظة واحدة ، ذلك هو البدء الشديد . بل إن هذا السلك ليس مقصوراً على انفتاح الحنجرة . فبعض اللغات مثل الدنمركية يستغمله أيضاً عند الإغلاق . هنا لك لا يحصل الارتخاء أو الصدمة «Choc» كما تسمى Stoss بالألمانيــة و Stod بالدغركية إلا في نهاية الحركات بمد أن يتمّ الإصدار . وقد نعشر في الدغركية على كلتين مثل anden ( ذكر البط ) و anden (الآخر)، لا يختلفان فيما بينها إلا بوجود الصدمة stod أوعدم وجودها . وبعض اللهجات الإنجليرية ، ولا سيما اللهجة المتكلمة في اسكتلنده ، تقدم لنا

<sup>· (</sup>۱) كاديير Cadière رقم ۸ ه ص ۷۹ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) جرامون رقم ۳ مجلد ۱۲ ض ۷۰ .

كذلك أمثلة حسنة على مايسمونه «glottal stop» أى التوقف الحنجرى (1). نطق السواكن أيضاً يحتمل اختلافات هامة حداً غير تلك الناشئة من الإختلاف في حركات الجهاز الصوتى التي تكلمنا عنها فيا سبق . ونوعان منها على الأقل يستحقان الذكر هنا : تلك التي تنتج من المجهود العضلي وتلك التي تتوقف على درجة انفتاح الحنجرة .

يجب أن ينفق الكثير من الجهد للوصول لإنتاج الحركات التصويتية في كل اللغات بقوة عضلية واحدة . فني بعضها يقل المجهود إلى حد ضئيل ، فيتسلسل الكلام مستمراً هادئاً في تعادل متصل . وفي بعضها على العكس من ذلك ، يوجد احتجاز عضلي يعطى للسماع طابع العنف وتتخلله أنواع من الاسترخاء المفاجيء ومواقع الوزن والاصطدام .

وف داخل كل لغة ، تتطلّب بعض الأصوات اللغوية توتراً عضلياً أشد من غيرها . هذه الحقيقة قد لفتت نظر الإغربيق القدماء ، فجعلتهم يميزون في سواكهم بين اللطيفة والقوية . وعنى العموم ، فالفرق في الشدة مرتبط بالتضاد الذي بين المجهورات والمحموسات . كانت تلك الحال موجودة في الإغربيقية القديمة ، وتلك هي الحال في الفرنسية حيث بجد السواكن الثلاثة ب لا وت عول شهموسة وقوية في الفرنسية حيث بجد السواكن الثلاثة ب فو و و و ع على العكس منها مجهورة آن واحد ، والسواكن الثلاثة ب فل ود له و و ع على العكس منها مجهورة وضعيفة . ولكن من اللغات ما يجهل هذا التوزيع أو ينظمه على بحو آخر . فأحد الفروق التي تميز الانفجاريات الفرنسية من الانفجاريات الألمانية ، ولا سيا ألمانية الجنوب ، أن الانفجاريات المجهورة ب فل ود له و ج و قوية في الألمانية مما يخيل المؤن الفرنسي أنها أصوات وسط بين المهموسة والمجهورة ، بل وفي بعض الأحيان أنها أقرب إلى المهموسة منها إلى المجمورة . وعلى المكس من ذلك الانفجاريات المهموسة ب و ت و ت و له لا للهموسة فالباً في ألمانية الجنوب ، إذا لم تكن المهموسة ب و ت و ت ا و ك لا لطيفة غالباً في ألمانية الجنوب ، إذا لم تكن منقسة كا سنري .

هناك مبدأ آخر لإحداث وجوه الاختلاف في نطق السواكن يحدث من

<sup>(</sup>۱) چسپرسن، رقم ۱۷۳، س ۷۹.

درجة الفتاح الحنجرة . فتوجد الفجاريات من حنجرة مفتوحة وأخرى من جنجرة مغلقة .

النطق مع فتح الحنجرة يجر إلى نتيجة أخرى . فطوال مدة الانفجار لا يكف الهواء المدفوع من الرئتين عن التراكم في الفم ، إذ لا شيء يغترض طريقه عند طرف القصبة ، بينما في حالة النطق مع انفلاق الحنجرة تعترض شفتا الحنجرة ، خروج الهواء ولو جزئياً . وينتج عن ذلك أن الهواء يخرج من الفم عند الانفجار بعنف في حالة النطق مع انفلاق الحنجرة تقوم الحنجرة في صورة ما بدور الملطف لتيار الهواء . ويكون عنف الهواء من القوة بحيث نسمع عادة عند الانفجار تلك الضوضاء المميزة لخروج الهواء والتي من القوة بحيث نسمع عادة عند الانفجار تلك الضوضاء المميزة لخروج الهواء والتي

<sup>(</sup>١) سييه: رقم ٩٥، س٣٦، ورقم ٤ مجلد ١٦ س٣٥١؟ وجرامون رقم ٧٨ س٤٨.

تسمى بالشهيق «aspiration» وما هي إلا تسمية خاطئة . هذا ولما كان وضع الذبذبات الحنجرية في حالة السير على نحو ما رأينا يقع متأخراً قليلاً بالنسبة للحركة التالية ، فإنه تنقضي مسافة زمنية طويلة أو قصيرة لا تكون الحركة خلالها قد وجدت بعد ، بينما يـكون الساكن قد انتهى . هـذه المسافة يشغلها الشهيق بطبيعة الحال ، فنحصل في نهاية الأمر على ساكن يسمى بالمنفس ؟ فبدلالياء p والتاء t والكاف k تنطق په ph وته th ركه kh .منالسهل أن يسمع هِذَا التَّخَالَفُ مَن فَمِ أَلْمَانِي مَن الجِنُوبِ إِذَا طلبِ مَنْهُ أَنْ يَنْطَقَ العِبَارَاتِ التَّالِيةُ : . le pavé de paris, une tasse de thé, un Carreau de Cassé نحن بعيدون فى هذا السرّد عن استيفاء جميع الاحتمالات التي للأصوات اللغوية فإننا لم نمن حتى الآن إلاّ بالأصوات اللغوية الناَّنجة من زفر النَّـفَـس . ولكن هناك أيضاً الأصوات اللغوية المسهاة بالشهيقية . يمكننا من الوجهه النظرية أن نَأَخَذَ جَمِيعِ أَصُواتَ القَائَمَةِ السَّابِقَةِ وَنَتَصُورِ أَنْهَا أَنْتَجِتَ بِوَاسُطَةَ اِلشَّهِيقِ ؟ وعندئذ يتضاعف عددها . هــذا وإن عبارة التشهيق أو المشهَّقة عبارة غير صالحة ؟ لأنه ليس في إنتاج الأصوات اللغوية التي نحن بصددها إدخالٌ للهواء في القناة التنفسية، فهذه الأصوات تقوم على حركة من المصّ ؟ وتسمى لذلك أصوات المصمصة . (1) « clics »

الأصوات اللغوية المشهقة أو أصوات المصمصة نادرة الاستمال . ويؤكد بعضهم أن بعض لغات إفريقية تستعملها بصورة عادية . ولكنها غير موجودة في النظام الصوتى للغات الهندية الأوربية . وإنما تقابل هنا وهناك من باب المصادفة المحضة . ومما ثبت أن نشوء الباء P في آخر الأفعال المسندة لجمع المتكلم في لنسة أهل بريتانيا الفرنسية جاء من حدوث مصمصة clic ( مثل karomp في لنسة أهل بريتانيا الفرنسية جاء من حدوث مصمصة و لغات أوريا الحديثة .

وعلى العكس من ذلك تستخدم المصمصات في كل اللغات لإحداث حالات

<sup>(</sup>١) ل. هاڤيه: رقم٦ مجلد٢ س ٢٢١ ؛ ساكلو Sacleaux : رقم ١١٨ ص ٤٤.

<sup>(</sup>۲) رساو : رقم ۱۱،۱۱ س ۴۹۲ ؛ وانظر أيضاً لوث Loth رقم ۸ مجلد ۱۳

التعجب. فالفرنسية تستخدم تا، لم مشهقة للتعبير عن الشك أو لإثارة الانتباء ؟ وتشهيق تاء « t » من أصل الأسنان للدلالة على الإعجاب أو الدهشة ؟ وتشهيق الفاء يعتبر أحياناً عن رضا النهم وأحياناً أخرى عن الإحساس بجهد أو ألم حاد قصير ؟ وكلة oui « نعم » تنطق بالتنفيس إذا كانت تعبر عن الشك أو المجاملة ، وكذلك الحال في كلة « لا » non إذا نطق بها بصوت منخفض وفي غير اكتراث .

# الفِصِّالُ لَيَّا بَي

### النظام الصوتى وتغييراته

عدد الأصوات اللغوية الممكنة يكاد يمتد إلى ما لا نهاية . وليس هناك من آلة موسيقية تساوى الجهاز الإنسانى فى تنوع الأصوات التى يصدرها . ولكن اللغات بعيدة عن أن تستعمل فى وقت واحد جميع المصادر التى فى حوزة الكلام . وعلى العكس من ذلك فإن الأصوات المستعملة فى كل لغة محدودة العدد .

لسنا في حاجة إلى العقول بأننا لا نستطيع إحصاء الأصوات المستعملة في لغة ما بعدد الحروف الموجودة في أبجديتها . فكل لغة فيها من الأصوات أكثر مما في كتابتها من العلامات . تلك حال الفرنسية والإيطالية والإنجليزية والألمانية . ومع ذلك فإن عدد الأصوات في أية لغة لا يكاد يتعدى الستين عادة ؟ بل يمكن أن ينزل عن ذلك نرولا محسوساً .

هذا الرقم ليس مما يشير الدهشة ؛ فإنه يُفَــَسَر بداهة بتنوع الأصوات في الجهاز الإنساني ، تلك الأصوات التي لا يمكن استعمال عدد كبير منها في لغة واحدة دون أن تسبب مشقة لمن يتكلمها . هذا إلى أن من بين الأصوات المكنة ما يستبعد بعضه بعضاً بسبب تكون أعضاء النطق .

فى كل لغة ترتبط الأصوات بعضها ببعض ارتباطاً وثيقاً ، فهى تكوّن نظاماً متجانساً مغلقاً ، تنسجم أجزاؤها كلها فيم بينها ؛ هذه هى أول قاعدة من قواعد الصوتيات ؛ وهى ذات أهمية قصوى ، لأنها تثبت أن اللغة لا تتكون من أصوات منعزلة ، بل من نظام من الأصوات .

أولئك الذين يمارسون لغات أجنبية يشعرون جيداً بوجود نظام لغوى خاص بكل لغة . وعند ما ينتقلون من إحداها إلى الأخرى لا يشغلون أنفسهم ، لحظة النطق بكل كلة ، بوضع أعضائهم الوضع الذى يناسب الأصوات الكوّنة لهذه

الكلمة ، وإلا لتعذر عليهم الكلام بسلاسة تعذراً تاماً : بل يكف في اللحظة التي ينتقلون فها من لغة إلى أخرى أن يزودوا أعضاءهم نبوع من التوجيه العام مهة واحدة . وإذا كانت اللغة التي يتكلمونها أليفة لهم ، حصل في أعضائهم بصورة غير شمورية ، نوع من التحول يجعل جميع الأصوات الصادرة تصدر على طريقة اللغة الجديدة . فمثل المتكلم بعدة لغات مثل لاعب الهرمونيوم الذي يستطيع بنقله للمشط أن يخلع على جميع الأصوات التي يخرجها قيمة خاصة . وُيحـَس هذا الانتقال من التعب الذي يعانيه الإنسان بعد أن يتكلم شطراً من الزمن لغة لمّا يمتد التكلم بها تماماً . لأن الأغضاء تسكون قد تُقسرت على أوضاع جديدة تستازم جهوداً عضلية جديدة أيضاً . وإذا طالت هـذه المارسة التي تفرض علمها في كلامهم بلغتهم هم ، يعرفون كذلك أنه يكفيهم الحصول على الأثر المطلوب بما يمكن أن يسمني بالتحوّل الصوتى ؟ فما دام هذا التحول قد وقع فعلا أمكن قراءة صفحة من الفرنسية وقد بدا عليهـا طابع النطق الإنجليزي أو الائلاني . وجود النظام الصوتى نتيجة لقانون من التوازن، إذ ينشأ بين جميع الأعضاء التي تتعاون على التصويت نوع من الاتفاق الذي بمقتضاه يميــلكل واحد منها بالوضع الذي يتخذه إلى أن ينسجم مع أوضاع الأعضاء الأخرى . بل إنَّ الاتفاق لا يقتصر على وضع الأعضاء ، وإنما يتعدَّاه إلى الانفاق العضلي ؛ فبعض الأصوات مثلاً يلزم لنطقها نفس أكثر مما يلزم للأخرى ، أو يتطلب مجهوداً أعظم من حركات الأعضاء الصوتية . هذا إلى أن فروق الكمية ترتبط بها عادة فروق طابعيّة .

في الفرنسية تختلف الفتحة (a) والضمة التي ترسم (v) في الطابع بوجه عام جسب إختلافهما في الطول والقصر: فلنلاحظ مثلا اختلاف النطق بين patte pâte بين saute و saute الخ ... ويوجد في الألمانية فرق وبين cotte ويوجد في الألمانية فرق مشابه بين ال القصيرة وال الطويلة ، وبين ال القصيرة وال الطويلة : هكذا في Reh, stehen في مقابلة Boden Sohn أو في مقابلة الحال على هذا المنوال في كثير من اللغات ، مقابلة للنوال في كثير من اللغات ،

النظام الصوتى يعيد كلّ البعد من أنْ يكون ثابتاً طوال تطور لغة من اللغات . ويستطيع الإنسان أن يفهم ذلك بسهولة إذا فكر فى الصورة التى ينتقل مها وفى الشروط التى تمسك عليه توازنه .

يستقر النظام اللغوى في السنين الأولى من العمر . ويظل سليا طول الحياة ، إذا صرفنا النظر عن الحوادث العرضية التي قد تصيب الأعضاء . ولكن تحصيل اللغة لايقع دفعة واحدة . في أثناء هذه السنين الأولى التي لها أهمية عظمى في اللغة لايقع دفعة واحدة . في أثناء هده السنين الأولى التي لها أهمية عظمى في نشوء الكلام يختزن الطفل يوماً بيوم وبشكل مستمر الكلمات التي يجتهد في إبرازها كما حفظها . فليست الأصوات هي التي يتعلم النطق بها ، بل يتعلمه بالكلمات أو بمحموعات من الكلمات . وإذن يجب على أعضائه أن تخضع للنطق بتراكيب من الأصوات قد تكون في بعض الأحيان على درجة كبيرة من التعقيد . وقلما من الأصواب من أول خطوة ، بل عليه أن يراجع الكرة مماراً مصححاً نطقه على نطق الأشخاص الذي يكلمونه حتى يعتقد أنه قد وصل تماماً إلى محاكاة ماسمع . والصورة التي يتخدها بهائياً في ختام تعلمه هي التي تكون نظامه الصوتي ، وهو يقيمه على تحسسات متتابعة واستبعاد للأصوات التي التقطها في صورة خاطئة وها يكسب أعضاءه من ممونة قصد الوصول إلى نطق كامل (۱). بعد ذلك يتم له تنفيذ الحركات في صورة آلية . فهناك ذاكرة للأعضاء عكن أن تقارن بذاكرة أشابع لاعب البيانو التي تنتقل بين الأزرة بصورة آلية كلا وقعت عينه على النغات المسحلة فوق الصحيفة .

انتقال النطق من جيل إلى جيل غير متصل ، بمعنى أن الطفل مضطر إلى حفظ كل شيء . وأغلب الظن أن استعدادات الطفل الموروثة تلعب دورها في هذا التعلم . ولكن يمكننا أن نقدر دون عناء العوارض التي يمكن أن تعرض لسلامة النطق في كل جيل . فن النادر جداً أن يكون نظام الطفل الصوتى بعد أن تنتهى مرحلة التعليم مماثلا تماماً لنظام والديه . بل إن من علماء الصوت من يذهب إلى أن ذلك لا يقم مطلقا .

<sup>(</sup>۱) أنظر المؤلفات التي ذكرناها في نهاية الفصل السابق ومعها ١ . سيه رقم ٩ ج ١ س ٣١١ و ج ٢ ص ٨٦٠ .

في هذا اللعب بالحركات المقدة الذي يكوّن النظام الصوتى ، قد يحدث لأحد الأعضاء أن يبالغ أو أن يقصر في أداء عمله ولو بقدر ضئيل ، أو قد يعرض لعضلة شيء من التراخى أو الإبطاء في إخراج إحدى الحركات ، أو قد يعرض لها على المكس من ذلك زيادة في القوة أو السرعة . ومن ثم يجيء الاختلاف في النظام الصوتى بين جيلين متتابعين . هذا الاختلاف قد يضؤل وقد لايثير لدى الماع أي تغير محسوس ؛ ومع ذلك فهو خطير النتائج لأنه لا يبشر بشيء أقل من انقطاع التوازن في النظام . هذا إلى أن الاختلاف قد يلحظ بوضوح في بعض الأحيان : الطفل ينطق مختلفاً عن أبويه ، فيحل سلسلة جديدة من الأصوات محل السلسلة التي كان يملكها أبواه . وهكذا نرى الطفل الذي يضغط بطرف لسانه على قمة أصول الأسنان بدلا من الضغط على الأسنان نفسها يصدر سلسلة الأسنانيات الإنجلزية ت الم و د له بدلا من السلسلة الفرنسية .

هذا النوع من التغير الصوتى يقدّم لنا عدة صفات على جانب من الأهمية . فهو أولاً غير شعورى . فالطفل الذي يتقدم لسانه إلى مدى بعيد أو إلى حدّ غير كاف لا يلتفت إلى ما يقع فيه من إسراف أو نقص . يعتقد أنه يقوم بنفس الحركات التي يقوم بها أبواه مع أنه يخالفهما . فعدم شعورية التغيير هو الذي يفسر لنا استمرار لأن الطفل قد يسمى إلى تصحيح خطئه لو أنه شعر به ،

يزيد على هذا أن التغير مطلق ، ومعنى ذلك أنه يتحقق في صورة نامة لا مهد منها ، فليست المسألة خلقاً اختياريا يضيف إلى النظام عنصراً جديداً ؛ بل إنها مسألة تحول في عنصر موجود . هذا التحول يفترض أن الطفل قد مجز عن تكرار الصوت المسموع تكراراً مضبوطاً . بل إنه لما يلفت النظر أن الصوت الذي استبدل به غيره يصير أشق الأصوات الغريسة على النظام وأعسرها على من يريد النطق به . وليس أصعب على فرنسي اليوم من نطق اللام المائمة بعد أن فقدوا النطق .

وأخيراً فالتغير مطرد ، بمعنى أنه يتم فى انجاه محدَّد بالتغيرات السابقة . هذا الطابع يفسّر بطبيعة العناصر التي يقوم عليها تبوازن النظام . يوجد فى كل نظام (م ــ م)

صوتى عناصر غالبة تسود غيرها . فيمكن داعًا ، إذا أريد وصف نظام للهجة ما ، إرجاع كل تفاصيل هذه اللهجة إلى بضع قواعد عامة من وضع اللسان وشدة النفس والجهود العضلي . . . الخ . هذه القواعد العامة ذات قيمة مؤقتة مادام النظام الصوتى يتغير إن قليلا وإن كثيراً من سن إلى أخرى ؟ ولكنها مادامت موجودة فإنها تكو ن أساس اللغة وكأنها بمثابة هيكلها العظمى . فإذا ما نظرنا إليها باعتبار توالى العصور رأينا أنها تنبئ عن اتجاهات اللغة . ومن هنا نلاحظ ، إليها باعتبار توالى العمور رأينا أنها تنبئ عن اتجاهات اللغة . ومن هنا نلاحظ ، إذا فهمنا حالات اللغة التاريخية المتتابعة ، أن التغيرات التي تبدو في حالات اللغة المتأخرة كانت توجد أجنة في حالاتها السابقة .

\* \* \*

المثال الكلاسيكي الذي يذكر عادة لاطراد التغيرات الصوتية هو « الاستبدال المباشر للسواكن» في الجرمانية ، ذلك الذي يسميه الألمان Lautverschiebung (۱) وتلاحظ هذه الظاهرة في لغات أخرى غير الجرمانية مثل الأرمينية والأوسيّة (۲) وتنحصر نقطة البدء في هذا الحذف في الفرق بين النطق مع إغلاق الحنجرة والنطق مع فتحها (أنظر ص ٥٨).

إذا اعتاد شعب على النطق مع فتح الحنجرة كما يفعل الجرمانيون ، تعرضت الانفجاريات المجهورة والمهموسة لسلسلة من التغيرات ناجمة عن التأخر في وضع الدبدبات الحنجرية في حالة الحركة (أنظر ص٩٥) . فمن جهة لما كان تدبدب الأوتار الصوتية لايبدأ بعد الحبس مباشرة في مجموعه مثل با ba أو دا da ، صار جزء من الساكن مهموساً ، سواء أكان هذا الجزء صغيراً أم كبيراً . وأخيراً ينتهى هذا الميل بتحويل المجهور كله إلى مهموس . ومن جهة أخرى في مجموعة مثل تا ba الميل بتحويل المجهور كله إلى مهموس . ومن جهة أخرى في مجموعة مثل تا pa با ، يوجد بين انفجار الانفجاري وإنتاج الفتحة التي تليه وقت طويلا أكان

<sup>(</sup>۱) التفسير الذي نتبته هنا هو الذي يقول به عامة علماء اللغة الفرنسيين لهذه الظاهرة (مييه: رقم ۹ م س ۲۷٪ ؛ جوتيو: رقم ۲ مجلد ۱۱ س ۱۹۲ ؛ فندريس: رقم ۹ م س ۱۳۰). ولسكنه ليس رأى الجميم ؟ ڤ. فونت: رقم ۲۲٪ ج ۱و۲ س ۲۰۵ ؛ ه. مير: رقم ۳۵ ج ٥ ؛ س ۱۰۷ وما يليها ؛ هيرت: رقم ۱۲۷ س ۲۱۲ ؛ س . فيست: رقم ۲۲ مجلد ۳۳ س ۲۰۷ س ۲۰۷ س

<sup>(</sup>١) لغة أهل بلاد القوقاز الوسطى ، ويبدو أنهم من ذرية الإيرانية الأقدمين . المعربان

أم قصيراً. ولكن الانفجار يترك للمواء حرية المرور. ومن هنا يجيء الميل الطبيعي نحو تحوّل الانفجاري إلى تسقّسي أو حتى إلى احتكاكر انفجاري إذا كان الانفجار على درجة شديدة من الحدّة ولم تستطع الأعضاء أن ترجع مباشرة إلى وضعها في حالة الاستراحة رغم اندفاع الهواء المفاجيء باحثاً عن سبيل للخروج. وعندند يتحول النطق إلى تها tha ، بها pha أو إلى تسا tsa ويفا pfa وإلى ل الطبيعي للتنفسية والانفجارية الاحتكاكية أن تصير الاحتكاكية (فاوثا) إذا الطبيعي للتنفسية والانفجارية الاحتكاكية أن تصير الاحتكاكية (فاوثا) إذا كان دفع الهواء يجعل الانفجار غير تام.

كلتا العمليتين اللتين عرضناها الآن تلعبان دوراً كبيراً في تاريخ اللغات الحجرمانية. فبهما يجب أن نفسر كون الانفجاريات المجهورة في الهندية الأوربية يقابلها دائماً مهموسات في الحجرماني المشترك ( في القوطية skapjan « يُعلَب » وذلك في مقابلة العلما « يعلب » وذلك في مقابلة المكات اللاتينية وفي الألمانية العلميا القديمة malkan « يحلب » وذلك في مقابلة الكلمات اللاتينية من المناقطية nulgeo ,edo ,scabo » والانفجارية المهموسة تقابلها دائماً احتكاكية ، ( في القوطية hilfan « يسرق » ، هلهما « يسكت » في مقابلة الإغريقية سرخ « واللاتينية المدون » ، هلان وحدها ها النوعان من أنواع الإبدال المباشر الميزان للجرمانية (١٠) . لكن الاحتكاكي الناتج من من أنواع الإبدال المباشر الميزان للجرمانية (١٠) . لكن الاحتكاكي الناتج من الإنفجاري المهموس لا يكون مهموساً دائماً ، فهناك حالات يكون فيها مجهوراً . الانفجاري المهموس لا يكون مهموساً دائماً ، فهناك حالات يكون فيها مجهوراً الإفيال كالمات التي لا يكون فيها القطع التالي منبوراً في الهندية الأوربية .

الواقع أن عدداً من الانجاهات الأخرى قد وجدت فاختلطت بأثر الإبدال المباشر . منها مثلاً ذلك الانجاء الذي يظهر في بعض اللغات الأخرى ويعمل على أن تصير الاحتكاكية المهموسة مجهورة إذا وقعت بين حركتين ( اكتشاف ثرنر لا يضيف إلى ذلك إلا بعض التصحيح ) . ومنها ذلك الذي ينحصر في أن

<sup>(</sup>۱) اعتا<sup>ه</sup> الألمان ، وتبعهم علماء اللغة فى البلاد الأخرى فى غالب الأحيان ، أن يسمواً قوانين الإبدال المبساشر فى العِرمانية قوانين جريم سع أن راسك Rask الدنمركى قد أكتشفها قبل چاكوب جريم ؛ أنظر پدرسن Pedersen : رقم ۲۲۰ ص۲۰ وما يليها .

<sup>(</sup>۲) فی مقال مشهور رقم ۲۷ ج ۲۳ س.۹۷ .

الاحتكاكيات المجهورة تقاوم الضعف الذي يصيبها ، وذلك بفضل استدراك المتكام، فتصير انفجارية مجهورة . والحالة الثانية قدوقمت في الألمانية ، فالسكات الانجليزية للنا (فيع) و thumb ( إبهام ) أو thorn ( شوكة ) يقابلها في الألمانية الكلمات Doumen و Daumen و Doumen التي كانت تبدأ باحتكاكي قبل أن يصير انفجارياً . ولكن هذا التطور يظهر في أوضح صورة في حالة الأصوات الأسنانية ؛ بل إنه يمتد في شكل مبعثر خارج الميدان الألماني ( في الإنجليزية gold « ذهب » بل إنه يمتد في شكل مبعثر خارج الميدان الألماني ( في الإنجليزية gold « ذهب » wild « متوحش » في مقابلة pulth و wiltheis في القوطية ) . في هذا الميدان يلاحظ أن نفس التطور موجود بالنسبة لبهض الاحتكاكيات الأخرى (١٠) : فني بعض اللهجات ترى الثاء به تصير باء ط إذا كانت في أول الكلمة ( bas بدلا من bas أو ال تصير و إذا وقعت بمدالراء r ( Ferge ) من هما مشتقتان من الكلمتين من الكلمتين Scherge « جاويش » ، وها مشتقتان من الكلمتين القديمتين ودوروه » Scherge « جاويش » ، وها مشتقتان من الكلمتين القديمتين ودوروه » Scherge « جاويش » ، وها مشتقتان من الكلمتين

هذه الأمثلة ترينا أنه لا ينبغى أن نعزو إلى مبدأ واحد جميع التغيرات التى طرأت على السواكن الألمانية . ولكن مما تجدر ملاحظته أن الانجاه العام الذى يظهر فى حالات الإبدال منذ ما قبل التاريخ يظل خلال جميع التقلبات الناتجة من ظروف خاصة ، محسوس الأثر فى تاريخ اللغات الچرمانية بأسره : فمثلا بعد أن أمت الألمانية العليا القديمة حوالى القرن السادس بعد الميلاد إبدالا مباشرا فى الساكن الهرة الثانية ، ترى الألمانية الحديثة — فى الأقاليم الجنوبية على الأقل — تمهد لإبدال ثالث ؛ وهناك إبدال جديد فى سبيل التحقق فى مكان آخر من هذا الميدان ، أعنى اللغة الدنمركية (٢) .

ظاهرة مثل ظاهرة الإبدال المباشر في السواكن ، وهي من خير الأمثلة على الاطراد والاستمرار، ترينا في عين الوقت أنالتغير الصوتى يمكن أن يمتد على مجموعة من السكان هامة في غالب الأحيان. فلا يكفي إذن لتقويم طبيعة تغير من التغيرات

<sup>(</sup>۱) بهاجل Behaghel : رقم : ۱۶ س ۲۰۱ و ۲۰۶ .

<sup>(</sup>۲) براونه Braune : رقم ۲۲ ج ۳۱ س ۲۴ ه 🤫

أن نقارن نطق طفل بنطق أبويه ، يعنى أن نعتبر فرداً واحداً منعزلاً فى كل جيل. لأن التغير الوحيد الذى يعتبر فى عين العالم اللغوى هو التغير الذى يظهر فى كلام مجموعة من الأفراد .

التغيرات اللغوية إنتج على وجه الخصوص في الانتقال من جيل إلى جيل آخر . ولكن لا بد من التفرقة بين التغيرات الفردية والتغيرات المشتركة بينجميع الأطفال في نفس الجيل . فقد يحدث أن أحد الأطفال لا يستطيع النطق ببعض الأصوات نتيجة لاستمداد خبيث موروث ، أى أن يكون عنده بعبارة أخرى انقص في النطق . هذه الحالات من النقص الفردى ، في غالب الأحيان ، لا تعنى غير الطبيب . وغاية ما يعنى العالم اللغوى من أمرها أنه قد يستدل بها على اتجاهات اللغة . فأحياناً لا تكون هذه الأنواع من النقص في الواقع إلا مبالغة في ميل طبيعى وفي هذه الحال يكون شأنها شأن الأعراض من حيث إنها تعلن عن نقط الضعف في النظام ؛ فهي ترينا في أي مكان تنهار المقاومة وفي أي اتجاه تهدد بعض الاتجاهات الجديدة أن تجر إليها اللغة . ولكن هذه الحال تنطلب من العالم اللغوى أشد الحذر ويمكن بوجه عام أن تتركه خارج دائرة البحث ، فللتعرف على وجود أى اتجاه يجب أن تشمل الدراسة أكثر من فرد .

ساد شطراً طويلا من الزمن الاعتقاد بأن كل تغير صوتى إنما يصدر عن الفرد وأنه لم يكن إلا تغيراً فردياً ثم عُمتم . وهذا إدراك للاشياء غير صحيح . فليس في وسع أن فرد أن يفرض على جيرانه نطقاً تنبو عنه فطرتهم ؟ وليس هناك من قسر جدير بتعميم تغير صوتى . فلا جل أن يصير تغيير ما قاعدة لمجموعة اجماعية ، يجب أن يكون لدى كل أفراد هذه المجموعة ميل طبيعي لتحقيقه من تلقاء أنفسهم (١) بل إن سلطان الجاكاة نفسه لا يقدر هنا على شيء . فإن النطق الشاذ لا يجلب أن يا إن سلطان الجاكاة نفسه لا يقدر هنا على شيء . فإن النطق الشاذ لا يجلب أن يوجه عام إلا السخرية منه .

قد يعترض معترض بتأثير الجدّة ذلك التأثير الذي لا يمكن إنكاره في بعض الحالات. فكلنا نعرف أن المجتمع الراقي في عهد حكومة الديركتواركان يعمد

<sup>(</sup>۱) مييه ، رقم ٩ ج ١ ص ٣١١ ، و ج ٢ ص ٨٦٠ ؛ ورقم ٢ ج ٩ ص ٩٥٥ .

إلى عدم النطق بالراء محاكاة لآل بوهارنيه الذين كانوا لا ينطقون بهذا الحرف لمادة المولدين Créoles : وقسد أدى ذلك إلى « بدعة الأنكويابل » لمادة المولدين المعن المعن الدعم المالي التعمل التي لم تستمر إلا وقتاً قصيراً ، ولم يبق مها إلا بعض الأساطير في الرسومات وكتب الأقاصيص . وقد عرف العالم القديم بدعاً مماثلة . فألسبياد كان من عادته أن ينطق الراء لاماً (أرسطوفان ، الزنابير ، ص 32 و ٤٦) ، فظن ابنسه من الخير أن يحاكيه (أرشيپوس Archippos ونقل عنه بلوتارك Plutarque في حياة السبياد ، ص ٤١) . ويتهم كاتول بلوتارك Plutarque في حياة السبياد ، ص ٤١) . ويتهم كاتول بلوتارك Catulle في دوماني معاصر له ، اسمة Arrius كان ينسقس حرف و في اللغة اللاتينية ، محاكاة للاغريق ، فيقول chommoda بالكن ينسقس عالكاف .

هذه حالات استثنائية ، إذا فسترت تفسيراً لائقاً أثبتت صحة القاعدة . إذ يلاحظ أن هذه التغيرات الصوتية لم تنته إلى تنيجة . فقد استمر الرومان على نطق الحرف C انفجارياً ؛ وتاريخ حرف C في اللغات الرومانية لا يبدو فيه أي اضطراب من جراء البدعة التي مثلها أريوس . بل ظلّ النطق الشاذ لهذا المتحذلة غريبا على النظام الصوتي عند اللاتينييين نعم لقد كان من المكن أن يستمر في بعض الكلمات المنعزلة وقتاً طويلا أو قصيراً . ولكن المسألة في هذه الحال لا قيكون مسألة صوتيات بل مسألة مفردات . هذا إلى أنه يجوز لنا أن تنساءل إذا لم تكن الهواية التي يسخر منها كاتول إنما هي في الواقع مسألة مفردات لا أكثر من ذلك . إذ يبعد عن الاحمال أن يكون أريوس قد غير جميع ال C (ك) في لسانه إلى ch (ش) ، أي أن يكون قد أبدل نطقاً من نطق بطريقة منظمة : بل لعله أحل الشين ch مكان الكاف C في بضع كلمات ليخلع عليها طابعاً بغريقياً .

تختلف عن ذلك حالة الأنكويابل الذين أدخلوا فى الفرنسية العادية ، فرنسية باريس ، عادة نطقية من لهجة فرنسية أخرى ، هى لهجة المولدين فى جزيرة المرتنيك ، وإذن فإبعاد إلراء من الفرنسية يبدو حينتذ مطابقاً لاتجاء عام فى اللغة ،

على الأقل فيما يخص الراء الحلقية التي تتميز بها فرنسية پاريس. واليوم نرى هذه الراء لا تحس إلا بقدر ضئيل في بعض الأوضاع، إذا جاءت بعد ساكن في نهاية الكلمة أو وقعت بين حركتين. ولعلها كانت قد اختفت من اللغة الفرنسية لولا تأثير المدرسة والكتابة التقليدية. والراء الإنجليزية التي من أصول الأسنان في طريق الاختفاء أيضاً وإن كانت من مخرج آخر. فكثير من الإنجليز لا ينطقونها اليوم، وإن كانوا لا يعرفون ذلك.

\* \* \*

- جرت العادة فى علم اللغة على أن يطلق على التغيرات الصوتية اسم القوانين (١)، مثل تلك التى تسمى قوانين « جريم Grimm » المتعلقة بالإبدال المباشر فى السواكن الجرمانية . ومن ذلك يستطيع المرء أن يكون فكرة عن القيمة التى يجب أن تعطى لكلمة « قانون » هنا .

وهناك جملة ظلت شهيرة ، تعلن أن « القوانين الصوتية تسير في صــــورة عمياء ، وبحتميّة عمياء ( Mile Lautgesetze wirkenblind , mitblinder ) عمياء ، وبحتميّة عمياء ( Notwendigkeit ) .

هذه الجملة التي أثارت في حينها مناقشات حادة لا تثير اليوم سوى الا بتسام. وأقل ما يقال فيها أنها جريئة ، إذ تضفي على القانون الصوتى سلطة لا مبرر لها . فالقانون الصوتى لا يمارس حدثاً وليس « ضرورياً » بالمعنى العلمى للمصطلح . وكلة « قانون » ، وقد استعملت هنا على ضلال ، هى التي جرت إلى الخطأ . أيستن أالقانون المهيمن على أعمال الإنسان ، ومن ثم كان فعله متسجها نحو

<sup>(</sup>۱) أنظر مراجع Van Ginneken رقم ۷۷ ص ۲۲٪ ، وخاصة مييه : القوانين الصوتية ؟) رقم ۶ ج ۱ س ۱۲٪ Van Ginneken ؛ Wechessler (هل توجد قوانين صوتية ؟) رقم ۶ ج ۱ س ۱۲٪ Das Wesen der Lautgesetze : B. Delbrück (ماهية القوانين الصوتية ) رقم ۲٪ ج ۱ س ۲۷۷ س ۲۰۸ عام ۲۰۸ ؛ ج . قندريس : تأملات في القوانين الصوتية ، رقم ۲٪ درقم ۹ م س ۱۱ س ۲۰۰ عام ۲۰۰ ، ۱۹۰۲ ، ۱۹۰۲ و ۱۸۸۰ و ۱۸۹۰ (۲۸۹ و ۱۸۹۰ ، وکان الصوتية بين سنتي ۱۸۷۰ و ۱۸۸۰ بوجه عام ، أنظر شوخارت ، رقم ۲۰۰ .

المستقبل: فقانون العقوبات يصفى حسب اب الجناة ، والقانون المدنى يملى على المواطنين مسلكهم . لذلك كان من الاتساع المسىء أن أطلقت كلمة قانون على الحقائق الطبيعية الناتجة من الاختبار ؛ كما في الطبيعة أو في الكيمياء . والذي ساعد على هذا الاتساع أن العلاقات التي يكشف عنها الاختبار في هذه العلوم بين الظواهر المختلفة هي علاقات دائمة ، حتى ليبدو كأن القانون ، وهو تعبير مجرد عن هذه العلاقات ، سابق على الاختبار وإن كان في الواقع متأخراً عنه . ولكن من إساءة الإستعال في اللغة على كل حال أن تضفي على القانون صفة الإلزام .

إن القوانين الصوتية لاتشبه حتى قوانين الطبيعة والكيمياء. فالذى يجمع بين حالين متتابعين فى لغة واحدة إنما هو رباط تخلقه وليس رباطاً طبيعياً ؟ لذلك لا يمكن أن نعرف مقدماً كيف يتطور هذا الصوت أو ذاك ، لأنه يوجد دائماً فى تطور الأصوات عدد يكثر أو يقل من العوامل غير المنظورة التى تنتج أثرها . ومع ذلك فالقونون الصوتى ، يوصفه تعبيراً عن تغير وقع فى الماضى ، له صفة الإطلاق . هذه الصفة نتيجة لانسجام النظام الصوتى واطراد التغيرات (أنظر ص ٥٠) . ولما كان التغير لاينحصر فى كلة منعزلة ، بل فى آلية النطق نفسها ، فإن جميع الكلمات التي تتبع آلية واحدة فى النطق تتغير بنفس الصورة . هنا مبدأ القوانين اللغوية بأسره ؟ وهذه القوانين ليست إلا عبارات تلخص هذه العمليات ، وإلا قواعد من الارتباطات .

واسطة القوانين الصوتية يمكننا أن نصوغ في بضع عبارات تاريخ الأصوات في لغة من اللغات أو أن نكشف عن سر التغيرات التي أصابتها . وإذا عرفت من اللغة كلمة يبرز القانون صيغتها ، عرفت مقدماً صيغة جميع السكلمات الأخرى التي تقع تحت طائلة هذا القانون . وإذا كان هناك لهجتان صادرتان عن لغة واحدة تبعاً لقوانين خاصة ، فإن مظهرها الصوتى يستبين بمعرفة هذه القوانين . وإذا عرف أن الألمانية قد أبدلت ال « تس » من ال ال « ت » القديمة الواقعة في أول السكلمة والتي احتفظت الإنجليزية بها ، أمكن تفسير Zähre في مقابلة tear « دمعة » ولكنا نفهم أيضاً المقابلة التي بين Zwingen « عشرة » وبين Zwingen « يقسر » يقسر »

و twinge « يضغط » ، وبين Zunge و Lunge « لسان » الخ . فالواحدة من هذه الكلمات تنبي عن الأخرى . وقد حدث لبعض علماء اللغة أحياناً أن يبنوا بادئ ذى بديء صيغة لكلمة غير موجودة ، ثم وجدوا لها فيما بعد مايبرها باكتشاف نص جديد . فالقسوانين اللغوية أساس كل عمل يمس الاشتقاق . والاشتقاق " الذي يسقطها من حسابه يضيع وقته عبثاً .

من السهل أيضاً إثبات ما يمكن أن تُقدم هذه القوانين من خدمات في دراسة اللغات الأجنبية . إذ يمكن في تعلم لغة جديدة ، أن نحصـل على مساعدة قيمة من معرفة قواعد الصلات التي بين هذه اللغة الجديدة واللغات التي نعرفها من قبل . وهكذا إذا عرفت أن الاسيانية تبدل من الفاء } اللاتينية هاء (h ) عند ما تكون في أول الكلمة ، فإني أعرف مقدماً أن hacer هي في الفرنسية faire « يعمل » و harina هي « farine دقيق » و heno هي foin « دريس » hierro fer حديد و hijo هي fils « ابن » و hoja هي feuille « ورقّة » و humo هي fumée « دخان » ، الخ . وهناك في مثل هذه الأحوال نوع من الحسّ يقود الذاكرة بل يستعاض به عنها عند الحاجة فى العثور على صيغة الكلمة معشى ، من ضمان صحتها . ومع ذلك فمجال الخطأ موجود . بل هنالك من أخطاء الكلام ما هو ناجم من تطبيق القوانين الصوتية تطبيقاً خاطئًا أو مبالغاً فيه ( من ذلك حالات المبالغة اللهجية أو المبالغة المدنية التي سنتكلم عنها في أواخر هذا الفصل). ففي الحالةالسالفة الذكر يخطىء الإنسان إذا أراد أن يبني بادى، ذي بدء اسم النار « feu »بالاسپانية اعتماداً على الصيغ المقابلة لها فى اللاتينية focus والإيطالية fuoco والفرنسية feu . لأن الصيغة الحقيقية هي fuego وليست luego ذلك بأن انتقال الفاء f المبدئية إلى هاء h لا يقع في الأسبانية قبل حرف " إذا تلته حركة . ولللهجات الفسقونية تَذَهب في هذا الصــدد إلى أبعد مما تذهب إليه الأســـپانية فتقول في feu « نار » huek محققة انتقال الفاء ٢ المدئية إلى هاء ١١ في جميع الأوضاع<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) أنظر مييه : علم اللغة التاريخي وعلم اللغة العام ، رقم ٢٢ ، (١٩٠٨) ، صُ ٠٠٠

أول ما تجب العناية به على العالم اللغوى أن يحدّد باليضبط شروط تطبيق القانون ومدى انتشاره في المكان والزمان .

الواقع أن التغيرات الصوتية محدودة بالزمان: فما دام التغير قد أصاب جميع السكلات التي تقع تحت طائلته ، يصبح القانون الذي يفسره وكأنه قد نسخ و عكن للغة أن مخلق مم كبات صوتية جديدة مشابهة كل الشبه للمركبات التي كان التغير يعمل فيها سابقاً . هذه المركبات تبقي دون تغير ؟ فيقال إنها لم تعد واقعة تحت سلطة القانون . وهكذا يوجد في كل اللغات من دوجات ، تمثل كلات من منبع واحد دخلت اللغة في حقب مختلفة ؟ و تعرف أقدمها بكونها أكثر تشويها ، فهي قد عانت فعل التغيرات الصوتية التي توقفت عن العمل في التاريخ الذي دخلت فيه الأخرى . فعندنا في الفرنسية عمونا و عمونا و كذلك المنها واحد . وعندما دخلت السكلمة الثانية من كل زوج منهما إلى أصل لا تيني واحد . وعندما دخلت السكلمة الثانية من كل زوج منهما في اللغة الفرنسية ، وكان دخولها بطريق يخالف دخول الأولى ، كانت التغيرات الصوتية التي أثرت في الأولى دخلت عن العمل منذ زمن طويل .

وقد يحدث لبعض القوانين الخاصة بالعلاقات المقررة بين بعض اللغات أن تصير في حالة نقص بسبب استعارات محدثة . فني الألمانية تقابل السين المضعّفة ولا التباء البسيطة أو المضعَّفة في الإنجليزية إذا كانت داخل الكلمة : فكلمة besser « أحسن » تقابل better (أحسن ) ، كما تقابل كلة wasser (ماء) كلة rall ولكنا بحد اللغتين تعبيران عن كلمة زبد بلفظ واحد هو water كما نجد في الألمانية Messe وفي الإنجليزية mass « عيد » في الكلمتين كانجد في الألمانية وكل حالة من الحالتين تناقض القانون الصوني السائف الذكر في انجاه خالف . ذلك أن butter و Messe ( Messe ) مستعارتان السائف الذكر في انجاه خالف . ذلك أن butter و Messe ) مستعارتان

<sup>(</sup>١) المراد بهذا للصطلح رجل القانون الذي يعهد إليه الموكلون بمباشرة القضايا ، وهو نظام متبع في القضاء الفرنسي . المعربان.

وحتى لو أننا حاولنا أن نعمل حساب الشروط التي تحرر طاقة القوانين الصونية ومدى انتشارها وتسمح بتفسير الحالات التي ظاهرها الشذوذ على أنها أحداث طبيعية ، فإننا لا ننجح دأماً في تجنب جميع الصعاب ؟ لأن منها ما هو لاصق بالطريقة نفسها . ولأن القانون الصوتي من جهة أخرى لا يعطينا إلا معلومات ناقصة عن طبيعة التغير الذي يسجل نتيجته ، وليس هو بعد كل هذا إلا حلا وسطاً بلخيص عمليات مختلفة معقدة .

يجب في التغيرات الصوتية أن عمر تلك التي تحدث بالاستبدال من تلك التي تحدث بالتطور . فهناك تطور عند ما يتحول صوت إلى صوت من تلقاء نفسه بطريق التجدد الطبيعي . ففي فرنسية الإيل دى فرانس (۱) ، نرى أل « و » بطريق التجدد الطبيعي . ففي فرنسية الإيل دى فرانس (۱) ، نرى أل « و » اللاتينية ( فتحة ممالة ) وهي الطويلة المقفولة قد صارت على التوالي we « و ي » الاتينية ( تكتب اليوم io وفقا لرسم قديم أصبح منذ القرن الشالث عشر لا يمثل النطق عثيلا صحيحا ) . فنحن نسطق lwa « ألوا و rwa و و و و و pwar و و و الاعتمال و «كثرى» و rwa « لوار» الكلمات التي تكتب ioi «قانون» و roi «ملك» و Poire «كثرى» و roi «حيوان قارض» . هذا هو النطق الطبيعي في پاريس . فإذا سمع هذا النطق في لهنجات بعض الأقاليم النائية ، فذلك ناشيء في غالب الأحيان استمارة من كلام پاريس وليس تجديداً طبيعياً في همذه اللهجات . و برهان تلك الحقيقة موجود في ذاك الكلام نفسه الذي لا يزال يحتفظ بنطقه الطبيعي في صورة أقدم موجود في ذاك الكلام نفسه الذي لا يزال يحتفظ بنطقه الطبيعي في صورة أقدم عهدا أو في كلمات خاصة متفرقة : فثلا قد نسمع في إحدى لهجات الريف . عهدا أو في كلمات خاصة متفرقة : فثلا قد نسمع في إحدى لهجات الريف . فنطقه « پوار » على هذا النحو من عمل الحاكاة ، يعني الإستعارة (۲) . فنطقه « پوار » على هذا النحو من عمل الحاكاة ، يعني الإستعارة (۲) .

أهمية الاستعارة فيما يتعلق بالتغيرات الصوتية تتجلى فى تكوين جميع اللغات الأدبية . فمن عمل الإستعارة ما نراه فى لهجة ألمانيا الشمالية من استبدال اى ai

<sup>(</sup>۱) الإيل دى فرانس : مقاطعة فرنسية قديمة كانت تشمل باريس والمقاطعات المحيطة بها لمعربان .

 <sup>(</sup>۲) عن طابع الاستعارات فى اللهجات أنظر جرامون ، رقم ۷ ، مجلد ۱۰ ، ص ۲۹۳
 وتراشيه Terracher ، رقم ۱۲٤ ، المقدمة .

و au او مكان الكسرة ; والضمة u البسيطتين ؛ فالتغير لم يقع من تلقاء نفسه . كذلك الحال عند ما يعتنق السكسونى النطق الألمانى العادى فيقول müssen (بالضمة المالة إلى الكسرة) و schon بدلاً من أن يقول missen (بالكسرة) و schon و schon (بالكسرة) ، فهذا تغير بالاستبدال لا بالتطور (۱).

ولكن نص القانون الصوتى لا يكشف عن طبيعة التغير ؛ فلا بد إذن من دلائل إضافية وتحقيق خاص لمعرفة إلى أية بقعة من الإقليم يكون التغير طبيعياً نائجاً من تلقاء نفسه ، وابتداء من أى حد يكون نائجاً من الاستبدال بالمحاكاة . ولعله مما يحدث غالباً في تاريخ اللغات القديمة أنه عندما يصاغ قانون صوتى يشمل جميع الإقليم فإنه يدخل تحت هذا القانون أشياء مختلفة وذلك يؤدى إلى خلط الاستبدال بالتطور عن غير قصد .

وهناك أسباب أخرى كثيرة تخفى على القانون الصوتى . فعندما نقول بأن الهاء المنسقسة h أو الثاء w ( digamma ) قد اختفت من اليونانية فإننا نلخص فى بضع كابات تطوراً فى غاية التعقيد لا يعنى الصوتيات وحدها . فيجب أن ترجع إلى العرض المجمل الذي عميله مييه (٢) لنرى التقلبات التى من بها نطق هذين الصوتين . وكيف ساعدت ظروف سياسية أو اجهاعية على الاحتفاظ به أو إحيائه من جديد فى بعض اللهجات ، وعلى استبعاده فى البعض الآخر ، والواقع أنه إذا كانت الهاء h المبدئية قد اختفت من لهجات اليونان الحديثة فإن تاريخ اختفائها عتد على حقبة طويلة من الزمن ؟ لقيد اختفى النطق بهذه الهاء فى يونية آسيا وإلولية لسبوس فى زمن مبكر ، ولكنا نجد آثارا أكيدة من وجودها بعد الميلاد . وأطول من ذلك الوقت الذي لزم لإختفاء الثاء w ؛ فقد فقدتها اليونية والأتيكية وأطول من ذلك الوقت الذي لزم لإختفاء الثاء w ؛ فقد فقدتها اليونية والأتيكية فى فترة ما قبل التاريخ ، أما فى لاكونيا فقد ظلت تنطق حتى العهد الذي جمع فيه القاموس الذي نقل عنه هيزخيوس Hésychius ولعلها تختفي اختفاء تاماً من هذا الإقليم فى يوم من الأيام ، إذ يبدو أن النساكونية الحديثة ما زالت محتفظة

<sup>(</sup>۱) پوارو : رقم ۲ ، مجلد ۹ ، ص ۳۱۳ ؛ وانظر بر يمر ، رقم ۱؛۷ ، ص ۱۱ ؛ وعن اللغة الإنجليرية أنظر ستورم ، رقم ۲۰۹ ، ص ۸۲۰ .

<sup>(</sup>۲) رقم ۹۴، صفحات ۲۶، ۲۷، ۲۲٪.

بها إذ أننا نراها تنطق Vanne قان « تعمل " ( وهي الاغريقية القديمة ( وهي الاغريقية القديمة ( Fagviov) ومع ذلك فمن الحق أن اتجاد الإغريقية العام في كل لهجاتها كان يذهب إلى إسقاط هذه الهاء h وهذه القاء معاً ؛ ولذلك حق للعالم اللغوى أن يذهب إلى أن إسقاطهها قانون من قوانين اللغة الإغريقية ، رغم شذود التساكونية عنه حتى يومنا هذا . فصيغة القانون على هذا النحو تعبر عن اتجاد اللغة وتلخص التطور الصوتى الذي من في الواقع بعدد من العمليات والمظاهر اختلف باختلاف العصور والأماكن .

لمسل اختبار الجزء الأعظم من القوانين الصوتية الكبيرة التي تتميز بها اللغات يقودنا إلى تقرير هذه النتيجة .

فالقوانين اللغوية التي يصوغها علماء اللغة لا تعبر إلا عن حالات وسطى ، سواء أكان ذلك في الزمان أم في المكان . إذ لا يتم التحول الصوتى دفعة واحدة على رقعة من الأرض مترامية الأطراف كتلك التي تتكام فيها الفرنسية أو الألمانية ، الإغريقية أو اللاتينية . ومع ذلك فني وسعنا أن نقرر بأن الفرنسية قد غيرت الفتحة المالة المقفولة (e) — التي كانت في اللاتينية — إلى (وا) 0i وأن الألمانية تستعمل في داخل الكلمات السين المضعفة مكان التاء ٤ في الإنجليزية سواء أكانت بسيطة أم مضعفة . لأننا إذا رجعنا إلى القاموس واستعرضنا جميع الأمثلة واحدا واحدا بعد أن نستبعد منها بالطبع المستثنيات الناتجة من الإستعارة ، لم نحد فيها واحداً فقط ينقض هذه القاعدة .

فالقانون يكاد يكون مطلقا بالنسبة لمؤرخ اللغة الذى لا يختبر إلا النتائج ولا يشمل بنظرته إلا تطور اللغة في جملته . أما من يلاحظ اللغة المسكامة ويجوب في إقليم على درجة ما من الانساع ، إقليم يشهد تحولا صوتيا ، فإنه يرى الأشياء بعين مختلفة : فإذا ما أراد أن يثبت تاريخ ذلك التطور الصوتى من حيث المكان والزمان رأى محتوما عليه أن يكتنى باعتبار فرد واحد مع مقارنته بأسلافه وأولاده الماشرين .

إذا جممنا النتائج التي تقدمها لنا لهجات لغة واحدة في أطوار تاريخها المحتلفة ،

حصلناً على خط بيانى مطرد لتطور كل صوت لغوى (ص ٦٥). بل حتى لو اعتبرنا المسألة من وجهة نظر جغرافية محضة وراقبنا تغييراً صوتياً ، على رقعة سعينة من الأرض لوجدنا خطوات هذا التطور تتدرج من قرية إلى قرية .

فهناك ميل في البريتانية الحديثة نحو تغيير الصوت اللغوى المعقد الذي يرسم و'hw f إلى f . وهذا الصوت يشتمل على احتكاكي حلق مهموس متبوع بشبه حركة w « و » ينطق كما في الإنجليزية . ففي شمال المنطقة البريتانية ، في ليونار ، يمكننا حتى الآن أن نسمع هذا الصوت بوضوح : c'hwech « ستة » و د c'hwech « من » ؟ وفي الجنوب الغربي من هذه المنطقة ، بين دوارنينز و c'hwero و رأس الراز Pointe du Ruz ، نسمع نفس الكلمتين تنطقان و fèch و fero بالفاء الاحتكاكية كما تراها في fêve « فول » و faire « يممل (۱) » .

يمكننا من الوجهة النظرية أن نتمثل خطوات التطور دون مشقة فلا بد أن ال الم قد مهت أولا بخطوة التنفيس البسيط ، على نحو الصوت اليوناني المقابل السمى بالفرنسية : « esprit rude » والهاء الألمانية ال . ونحن نعرف هذا الانتقال في لغات أخرى ، وفي الألمانية نفسها بوجه خاص . وفي الوقت نفسه أنجه ميسل الواو ٧ إلى أن تصير احتكاكية أسنانية شفوية لتنتهى إلى الفاء ٧ البسيطة ؛ وهو تغير معروف أيضا خير معرفة نستطيع أن نسميه تغيرا تقليديا ، لأنه وقع في كثير من اللغات ابتداء من اللاتينية الدارجة والألمانية . ومن ثم تحولت المجموعة القديمة بدورها تحولا كان منتظرا ، إذ أخذ السنفس المدفوع للنطق بالهاء ط يوقف الذبذبات الحنجرية ويطنى على الفاء ٧ فيمل منها فاء مهموسة أ . وهذا ما وقع في الإرلندية القديمة حيث نجد المجموعة فيمل منها فاء مهموسة أ . وهذا ما وقع في الإرلندية القديمة حيث نجد المجموعة فيمل منها فاء مهموسة أ . وهذا ما وقع في الإرلندية القديمة حيث المناقعة المناقعة مع وقائع شوهدت في غيرها .

<sup>(</sup>١) ﴿ لُونُ ، رَقَمَ ٨ مجلد ١٨ ، ص ٢٣٨ وُقَندريس رقم ١ مجلد ١٦ ص ٣٩٠ .

فإذا تركنا إقليم الليونار متجهين نحو دوارنينيز Douarnenez بشاتولان Châteaulin ولكرونان Lacronan قابلتنا عمليا ، مبعثرة في أماكن متباعدة ، هذه الخطوات التي وصلنا إلى استنباطها من اعتبارات نظرية . على هذا النحو يستعيد الإنسان تاريخ اللغة في نفس المكان الذي حدثت فيه التغيرات : فينتقل إذن من c'hw إلى ها ، ثم إلى ف f ؛ والمناطق الجغرافية للأصوات تهبط إذن في درجات متتابعة . ومن العدل أن نقول بأن انتقال الانتقال لا يتحقق تحققاً تاماً إلا في جزء واحد من الإقليم ، ويفترض حدوث سلسلة من العمليات المعقدة التي لايشير إليها علم الصوتيات .

وحالات الاستثناء من التغيرات الصوتية أمم لايستطاع تجنبه . ونحن نعرف منها عدة أمثلة كان سببها في غالب الأحيان أن كلمات دخلت اللغة بعد ما توقف تأثير القوانين التي كانت تستلزم تعديلها . فتلك مسألة استعارة ولها تاريخها في ميدان الألفاظ المستعارة . فيوجد في تاريخ جميع اللغات عدد كبير من المستثنيات ناتجة من الاستعارة ، أي أنها ترجع إلى تأثيرات خارجية .

كثير منها أيضاً برجع إلى تلك التأثيرات الداخلية التى تتلخص فيها يسمونه القياس analogie . وينحصر القياس في أن التغير الذي يفرضه القانون الصوتى على كلمة من السكات قد يتوقف أو يعد ل تحت تأثير كلمات أخرى من اللغة . فمثلا يفرض قانون فرنسى مطرد أن تصير السكاف اللاتينية ع شيناً ما في الفرنسية إذا كانت واقعة قبل فتحة قديمة (a) فتقول chien « كلب » و chèvre « عنزة » و cheval « عنزة » من canem « حصان » و chasse « مغن » من cheval و châsse و châsse و châsse اللاتينية جاءتنا كلمة châsse و سندوق معد لحفظ مخلف السالحين » . وقد جاء ما منها ، بطريق الاستعارة عن إحدى الفرخات الجنوبية ، كلمة caisse « صندوق » التى دخلت الفرنسية في تاريخ كان فيه القانون الذي نحن بصدده قد توقف عمله : هذه حالة تدخل تحت ما سميناه سابقاً بالتأثير الخارجي . ولكن من vincat اللاتينية ( صيغة النصب من ما سميناه سابقاً بالتأثير الخارجي . ولكن من vincat اللاتينية ( صيغة النصب من

vinco ومعناديهزم) كان يمكن أن يقال في الفرنسية qu'il vainche لأنن أيهزم » بالشين : فإذا كنا نقول qu'il vainque بالكاف فذلك لأننا أثبتنا الانفجاري وهذا الفعل المنصوب قياساً على صيغ أخرى كاسم المفعول vaincu « مهزوم » الذي أبق فيه على الانفجاري اطراد لأنه واقع قبل لا . القياس لا يكف عن أن يصحح أثر القوانين الصوتية أو أن يعوقها . فكثيراً ما يعرقل تطور الأصوات في سيره المطرد ؟ مما جعل عالماً اشتقاقياً لامعاً مجباً للنظام والوضوح يقول بأنه في بمض الأحيان « تعتريه نوبات من الغضب من جراء تخريبات القياس (١) . » والواقع أنه لا تكاد تمر عملية صوتية دون أن يصيبها منه بعض الاضطراب إن قليلا وإن كثيراً . وغالباً ما يكون معني الكابات هو الذي يحدت أثره : ومن قليلا وإن كثيراً . وغالباً ما يكون معني الكابات هو الذي يحدت أثره : ومن وسنعاود الكلام في هذا في الفصل الأول من الباب الثالث .

يجب أن نلحق بهمذا الباب حالات الإسراف في المدنية والإسراف في المهجية (٢). ومايسمي الإسراف في المدنية هو المبالغة التي يؤدي إليها ولع صحة السكلام عند من يفخر بجال العبارة . كالذي حدث أن فلاحا إيطاليا أراد أن يتكلم لا تينية روما ، وكان يعرف أن حركة ٥ الطويلة في لهمجته يقابلها غالباً الا الله diplitongue في لغة العاصمة فراح يقول plaustrum ( بلوسترم ) بدلا من plostrum و (كو دا) و plaudere (بلو دير) plaudere (بلو دير) و plodere (بلو دير) من الناحية الاشتقاقية . ولكن المدنية أيضاً كان ميالا بطبعه إلى المبالغة في المدنية من الناحية الاشتقاقية . ولكن المدنية أيضاً كان ميالا بطبعه إلى المبالغة في المدنية حتى لا يتهم بالمكلام على طريقة الفلاحين ؟ فكان يستعمل عن طيب خاطر المكابات التي ذكر ناها بالنطق الذي أشرنا إليه . إذ الواقع أننا نعرف أن مثل هذه الطرائق من النطق كانت تستعمل في رومانفسها ، وربما كان الناطقون بها من الطرائق من النطق كانت تستعمل في رومانفسها ، وربما كان الناطقون بها من قدماء الرومان . فيروى أن السناتور فلوروس Florus كان قد أخسه وما

<sup>(</sup>۱) ا. توما: رقم ۱۲۵ ، مجلد ۳ ص ۳۲ .

 <sup>(</sup>۲) ه. أورتل H. Oertel : رقم ۱۳۷ ، س ۱:۸ وما يليها .

على قسيسيان Vespasien أنه يقول plaustrum فأجاب الأخير النناتور مازحاً وهو يستجوبه: «تحية بإفلو رى Salue, Flaure ». والحق في جانب plaustrum مي العينة الصحيحة ؛ أما يلكو سترم plostrum فهى من إسراف في المدنية كما يمكن أن تمكون فلكو رس Flaurus كذلك .

وإذا تكلم الإنسان لهجة أجنبية تعرض للأخطاء بسبب التردد في صيغة الكابات ؟ هن الأخطاء الشائمة الغاو في مماعاة الصحة ؟ أو خطأ التطرف في الحنبلية . هذا الخطأ كان كثيراً ما يقع من الإغريق عندما بحاولون الكتابة بلغة غير لفتهم . فني دورية المؤلفين الفيثاغورثيين يوجد الكثير من الإسراف في اللحجية : إذ لما كان هؤلاء المؤلفون (أو ناسخوهم؟) يعرفون أن به في الأتيكية يقابل غالب الأحيان به في الدورية ، فقد غيروا الههالي به في أحوال كثيرة يبق فيها الحرف به في الدورية على ماهوعليه . ويمكننا من ذلك أن تصور وقوع أخطاء فيها الحرف به في الدورية على ماهوعليه . ويمكننا من ذلك أن تصور وقوع أخطاء كثيرة من هذا القبيل في الفترة التي فيها أخذت اللهجات اليونانية تندمج بعضها في بعض لتكوّن اللغة المشتركة كلما أريد الكتابة بإحدى اللهجات الحالصة . ومن الأسباب التي كانت توقع في الحطأ اختلاف الألوان في داخل اللهجة وامتلاؤها بصيغ مشتركة ، فيصمب عند الكتابة التمييز بين ما هو من صميم اللهجة مما ليس ميما . بل حتى الأشخاص الذين يتكلمون اللهجة منذ ميلادهم يتعرضون لأخطاء الإسراف في اللهجية .

\* \* \*

رأينا في العرض المتقدم حالات كثيرة تصطدم فيها النزعات الصدوتية المطردة مع نزعات من طبيعة مختلفة . ولا بد أن مثل هدف الحالات قد مرّت كثيراً في تاريخ اللغات ؟ وإليها يجب أن تعزى الشواذ التي نقابلها في التاريخ الصوتى قاطبة . وقد كان يحدث ، على وجه الخصوص ، أن يغير شعب لغته وبالتالى كانت اللغة الواحدة تتكلمها شعوب مختلفة . فتارة يفرض فاتح لغته على مهزوم . وتارة تحمل الغاروف السياسية والاجتماعية شعباً من الشعوب على اتخاذ لغة حارة . ومن هنا

كانت الانقلابات السريمة الغريبة في تطور بعض اللغات. لأن الشعب الذي يتخذ لغة جديدة يطبق عليها أحياناً عوائد النطق في اللغة التي تركها . وعلى هذا الأساس اضطر الدارسون إلى البحث عن تأثير لغة الجول<sup>(1)</sup> في اللغة اللاتينية الدارجة التي كانت تتكلم في بلاد الجول ؟ ولكن يجب الاعتراف بأن علماء اللغات الرومانية غير متفقين في هذه النقطة <sup>(۲)</sup> . غير أنه من المحقق ، من جهة أخرى ، أننا نلاحظ وجود تطورات صوتية مشابهة في لغات شعوب مختلفة الجنس ولكنها متجاورة جغرافياً كما في الليثونية (وهي لغة فينية) والليتونية <sup>(٣)</sup> (وهي لغة هندية وربية) ، وكما في الأرمينية (لغة هندية أوربية) والحورجية .

كان بعض علماء اللغات يميلون إلى المبالغة في تأثير تغيير اللغة فيجعلونه أصلا للتغيرات الصوتية الرئيسية (١) . والواقع أن هناك تغيرات صوتية ذاتية تنتج من الحدار طبيعي في النظام ويدعو إليها استعمال اللغة نفسه ويبررها كذلك .

دراسة تطورات اللغات تسمح لنا بأن نميز في سلسلة من التحولات الصوتية ما يرجع فيها إلى ظروف أجنبية . والعالم اللغوى الذى دأب بادى، ذى بدء على معرفة النظام الصوتي للغة من اللغات في فترة من فترات تطورها معرفة عميقة ، يستطيع دون مشقة أن يتعرف في التاريخ اللاحق لهده اللغة آثار الاتجاهات الطبيعية التي كانت تحتويها اللغة بذوراً في عهد سابق . هذه الدراسة تبشر بدراسة ذات قيمة عامة . فإن من ينجح في استخراج التعليات التي تقدم اله جميع اللغات التي يعرف تاريخها ، وفي تنسيقها ، يستطيع أن يحرر العمليات المطردة للتغير الصوتي . ولكن هذا العمل لم يعمل حتى الآن . ومع ذلك فأى عالم لغوى على علم بالصوتيات التاريخية لعدد من اللغات لا يكاد منذ الآن يتردد إذا ما رأى أمامه مالتين صوتيتين واردتين ، في أن يقرر أيها أسبق وفي أى اتجاد قد وقع التغير حالتين صوتيتين واردتين ، في أن يقرر أيها أسبق وفي أى اتجاد قد وقع التغير

<sup>(</sup>١) المراد بالجول هنا فرنسا القديمة قبل الفتح الروماني - المعربان

<sup>(</sup>۲) ماير لوبكه Meyer - Lübke رقم ۱۸۱س ۱۷۰: عن تأثير اللغة السلاڤية على لغة رومانيا أنظر دنـسـيانو Dansusianu رقم ۲۳، مجلد ۱ صفحة ۲:۱ .

<sup>(</sup>٣) چسپرسن: رقم ۱۷۳، صفحة ۷۹

<sup>(1)</sup> أَنظرُ خاصة Jamillscheg : عن تبادل الأصوات ( المسائل الأساسية لعلم اللغات الرومانية صفحة ١٦٢ — ١٩١١ ) عام ١٩١١ ؛ وقارن دلبروك : رقم ٣ه١ ضفحة ٢ه١٠ .

## الفصل لثالث

## الكلمة الصوتية والصورة اللفظية

التغيرات الصوتية التي تكلمنا عنها حتى الآن تنتج من التحول في النظام الصوتي التنفيذ التحور الواقع في الطام الصوتية كان يبحث عنه في الصلة بين هذه الأصوات وبين النظام الصوتى. ولكن هذا النوع من التغير ليس الوحيد الذي ينبغي للمالم اللغوى أن يحسب حسابه.

لا توجد في اللغات أصوات لغوية منعزلة . وهذا لا يعني فقط أن الأصوات اللغوية لا توجد مستقلة وأنها لا تحلل على انفراد إلا بنوع من التجريد إذ أنها في كل لغة تكوّن نظاماً مترابطاً . ولكن معنى ذلك أيضاً أنها لا تستعمل على انفراد : فلا يتكلم إلا بمركبات من الأصوات اللغوية . فأقل جملة ، وأقل كلة تفترض سلسلة من الحركات النطقية المهقدة وقد تركبت فيا بينها . ومن هذه المركبات تنتج أفمال متبادلة تؤدى إلى أنواع مختلفة من التحوير . والتغيرات التي تصيب الأصوات من جهة الصلات التي تربط هذه الأصوات بعضها ببعض في كلة واحدة هي ما يمكن أن نسميها بالتغيرات التركيبية . وأهميتها في تاريخ اللغة لا تقل عن أهمية التغيرات السابقة (١) . ولكن يجدر بنا قبل أن نبدأ في درسها أن نبين حدود المجموعة الصوتية التي في داخلها تحدث التغيرات التركيبية ، أو بعبارة أخرى ، أن محدد الكلمة الصوتية .

\* \* \*

السؤال الذي يتطلب الإجابة سؤال مزدوج ، وينحسر في أن نبعث أولاً عماً الفات الجلة في لغة من اللغات ، إذا ما اعتبرت من جهة الأصوات اللغوية التي

 <sup>(</sup>١) سيڤرس: رقم ٢٠٥ س ٣٧٧، والعرض القيم التحقائق السلاڤية لبروخ.
 رقم ١٤٩ س ١٨٥.

تتركب منها فحسب، تتضمن أقساماً يحسمها المتكلم أم لا؛ ثم عما إذا كانت هــذ. الأقسام تطابق أقساماً نفسانية أم نحوية .

أما عن النقطة الأولى فيمكننا أن نجيب بالإيجاب دون تردد . فليس مما يشك فيه أنه توجد ف كل جملة أيّا كانت أقسام صوتية طبيعية . بل إن هـذه الأقسام عديدة الأنواع .

التقسيم إلى مقاطع يعد واحداً من أظهر هذه الأقسام . كل متكام يشعر به كا يبرهن عن ذلك علم الأمراض العقلية (١) . فقد لوحظت حالات من فقدان الذاكرة ظل فيها الإحساس بالقاطع حيّا بعد نسيان السكلمة نسياناً تاماً . مشل هذا المريض لايستطيع تعيين الأشياء إلا بعد المقاطع التي تكوّن السكلمة الدالة عليها ؟ فع عجزه عن التعبير بكلمة غطاء أو مقعد ، فإنه يعرف مع الإشارة بأصبع يده أن كل واحدة من السكلمة غطاء أو مقعد ، فإنه يعرف مع الإشارة بأصبع يده أن الحركات النطقية التي يجب القيام بها للنطق بالسكلمة ولسكنه مازال يعرف كم عددها . الحركات النطقية التي يجب القيام بها للنطق بالسكلمة ولسكنه مازال يعرف كم عددها . القراءة وأنه من المستحيل التمييز بين مايرجع إلى اللغة المستحيل التمييز بين مايرجع إلى اللغة المستحيل التميز بين مايرجع إلى اللغة المستحيل التميز بين مايرجع إلى اللغة المستحيل التميز بين مايرجع الى اللغة المستحين التميز بين مايرجع التميز بين مايربين مايرجع الى اللغة المستحين التميز بين مايرجع التميز بين مايربين مايرب

يستخرج من النطّم نتائج أخرى أكثرقوة من سابقها . فق عدد كبير من النات يقوم الوزن على عدد المقاطع ، وذلك فى لغات كانت تجهل الكتابة وحياة الشعر فيها كانت قائمة على تقاليد شفوية . فقى الهند وفى اليونان ، أول مابدأت الآداب ، كانت تنظم قصائد طويلة يحسب فيها عدد المقاطع بشدة صارمة . وهذا على الأقل إذا جاز لنا أن نبنى حكمنا على ورثة كتاب الثيدا المباشرين أو على مؤسسى الشعر الغنائى اللسبى (٢) ، وبدايات الكتابة تزكى هذه الشهادة ، فنى الكتابة الصوتية بدى فى تسجيل المقاطع سبق التقسيم الى مقاطع سبق التقسيم الصوتية بدى فى تسجيل المغة بتسجيل المقاطع . فالتقسيم إلى مقاطع سبق التقسيم

<sup>(</sup>۱) أنظر روسلو ، رقم ۱۱۵ ، ج۲ ، ص ۹٦٩ .

<sup>(</sup>۲) ل. هاڤية : رقم ۸۰ ص ۱۹۹

إلى حروف ، بل عاقه مدى طويلا أو قصيراً (أنظر الجزء الخامس). وكان لا بد من تحليل طويل دقيق لتمييز عناصر المقطع . أما الأبجديات الأولى فسابقة على هذا العمل: فهي مقطعية .

بل إن التقسيم إلى مقاطع قد سبق التقسيم إلى كلمات. ففي أقدم النصوص كثير من اللغات لا يفصل بين الكلمات . ففيها آخر كل كلة مركب مع مبدأ الكلمة التالية تبما لقواعد الكتابة القطعية ؛ تلك هي الحال في كتابات الهند القديمة ، وكذلك في الكتابة القبرصية ، وهي بدورها كتابة مقطعية .

يبدو أن التقسيم إلى مقاطع هو أول ما يحتل ذهن القارى، الذي يود أن يقيد بالكتابة جملة سممها أو نطقها : ونحن نعرف مقدار المشقة التي يعانيها أشخاص غير مثقفين لفصل الكلمات فصلا صحيحا ، وعلى العكس من ذلك مقدار دقة حسهم في التقسيم إلى مقاطع : فيظهر أن هذا الأخير أقرب إلى الطبيعة وأن الأول فيه قسط من التوافق الذي يحتاج إلى دراسة وممان .

ومع ذلك فإن تعريف القطع أمر، عسير<sup>(١)</sup> .

فلنا خذ أبسط الحالات: الحالة التي تحتوى على سلسلة من السواكن والحركات مرتبة ترتيبا تبادليا ، ولتكن مجموعة مشل المجموعة الفرنسية والحركات مرتبة ترتيبا تبادليا ، ولتكن مجموعة مشل المجموعة الفرنسية Lekadémidébozar ، منطوقة هكذا Lekadémidébozar « لا كاديمي ديبوزار » . يمكننا من التحديد الذي حددناه فيما سبق للسواكن والحركات أن تستخلص قاعدة تنظم هنا التقسيم إلى مقاطع . فالحركات تقتضي فتح الفم: وهذا الفتح مهما اختلفت سعته ، فهو دائما أكبر من ذلك الذي يصحب السواكن . بل إن بعض السواكن ، وهي الإنفجارية ، لا يصحبها فتح قط ؟ والأخرى التي يصحبها فتح في التجويف الحلق تتميز بضوضاء احتكاكية ، مما يفترض ضيق فتح الفم نسبيا. تقدم إذن مجموعة الأصوات التي افترضناها سلسلة متتابعة من الفتح والتضييق الذي يذهب أحياناً إلى حد الإغلاق . فحالات الفتح تقابل من الفتح والتضييق الذي يذهب أحياناً إلى حد الإغلاق . فحالات الفتح تقابل

<sup>(</sup>۱) هذه السطور كإنت قد كتبت عندما نشر كتاب فردينا نددى سوسير، رقم ۱۲۱ حيث تعرض في س٦٤ ومايليها ( ولاسيها ص ٨٩ ) نظرية عن القطع تعد جد غريبة.

الحركات وحالات الإغلاق تقابل السواكن . هذه الحقيقة تتجلى بشكل مقنع فى الصورة التى ترسمها الإسطوانة المسجلّلة . فإذا تتبعنا حركات الريشة ، أمكننا قراءة التقسيم إلى مقاطع . فالحركات ترسم منحنيات تختلف فيما بينها فى درجة الانحناء ويدل مكان النزول منها على أوقات الإغلاق التى تكوّن السواكن .

أما موضع الدقة فينحصر في تحديد النقطة التي تبدأ وتنتهى عندها المقاطع . يرى الأستاذ روديه M. Roudel أن التقطيع يظهر في ثلاثة وجوه تبعا لوجهة النظر التي يرى منها . يقول : « يوجد عند الانتقال من مقطع إلى مقطع تغير مفاجىء يصيب كلا من الجهازالتنفسي والحركة النطقية والإدراك السمى معا<sup>(1)</sup>. » هذا التغير الثلاثي يسمح ، في بعض الأحوال ، بتعيين حدود القاطع ؛ ويكون التقسيم تحكميا في أحوال كثيرة أخرى . لذلك يكون من العبث أن نسمي إلى تحديده كما لو أردنا أن تحدد النقطة التي يوجد عندها قاع واد يقع بين جملين .

أما تعريف الكلمة الصوتية فالتحكم الذي يعتريه لا يقل عن سالفه ، بممنى أن كثيرا من المقاطع بل ومن مجاميع المقاطع لا نعرف ما إذا كنا نعدها كلمات مستقلة أو أن نصلها بالكلمات المجاورة لها . فالتقسيم يكون قاطعا أو غير قاطع تبعا للتّنات المختلفة .

كان يجب أن نجد فى النتَّبر وسيلة لحل المسألة . لقد رأينا أن إصدار النفس ، عند خروجه من القصبة ، لا يحدث بصورة مطردة متساوية . فتصريف كمية الهواء غير متصل لأن العضلات التى تهيمن على المنفاخ الصوتى تمجل حركته تارة وتبطىء فيها تارة أخرى .

وإذن فهناك حالات من الإسراع ومن التقطيع الوزني ومن تخفيف السرعة ومن أوقات التوقف، يقع كلهذا بعدد يقل أو يكثرتهما للغات وتهما الهتكلمين. وبعبارة أخرى ينطوى الكلام في حد ذاته على مبدأ من الوزن مع فترات من القوة وأخرى من الضعف. كما نستطيع تقسيم الجلة الموسيقية ، باستثناء المياودية المقوة وأخرى من الضعف . كما نستطيع تقسيم الجلة الموسيقية ، باستثناء المياودية في كل Mélodie ، إلى تفاعيل ( وحدات ) Mesures ، كذلك يمكننا أن مجد في كل

<sup>(</sup>۱) رقم ۱۱۳ ، س ۱۸۲

جملة أياكانت ، إذا استثنينا المعنى ، عدداً من التقسيمات لعلها أقل اطرادا وطولها أشد اختلافا منها فى الموسيق ، ولكنها كذلك قائمة على التكرار المنتظم لفترات القوة . فاللغة فيها قم وأغوار .

ولكن هذه القمم لها في الغالب قيمة سيكاوجية . حتى ليجد الإنسان نفسه مسوقا في بعض الأحيان إلى القول بأن الحركات العضلية التي تنتج الشدة والعلو تسيرها أسباب سيكاوجية . فكا أن النبر ينفث الحياة في هيكل الأصوات العظمي أو على حد تعبير مجازى لقدامي النحاة ، النبر « روح » الكلمة . فهو الذي يعطى للكلمة طابعها وشخصيها ، سواء أكان نبر علو أم نبر شدة . ولكن النبر مع كل هذا لا يكفي لتحديد الكلمة (١) .

أولا لأنه لا يمين حدودها إلا بصورة ناقصة ، نعم إن المنبر في بعض اللغات يتوقف على آخر السكلمة ، وفي البعض الآخر مبدأ السكلمة هو المنبور . ولكن هذه الحالات لا تستغرق جميع الإمكانيات . فن اللغات ما لا يشير ببرها المتغير إلى نهاية السكلمة . هذا إلى أنه قد لا يوجد في مجموعة من السكلمات إلا نبر واحد ، وعلى المكس من ذلك قد يوجد نبران في كلمة واحدة . فقد كان في الهندية الأربية ، كا تبرهن عليه الإعربقية والسنسكريتية ، ما يسمى بالسكلمات الملحقة ، وهي كلمات قصيرة لا توجد مستقلة بل توصل بما قبلها . وفي لغاتنا الحديثة التي تستخدم نبر الشدة تنطق بعض مجاميع السكلمات بدفع صوتى واحد يرتفع فيه النفس على مقطع واحد من المجموعة كلها . ومن جهة أخرى فإننا نعرف في السنسكريتية كلمات مزودة بنبرين ، وإنه كثيراً ما ينشأ في اللغات التي تستخدم نبر الشدة ، نبر ثانوى إلى جانب النبر الأساسي .

فن المتعدر أن نجد رباطاً مهائياً دائما بين النبر والكلمة ، إذ نجد في بعض اللغات التي تستخدم نبرالعلو كابات أساسية تخلومن النبر ، كالفعل السنسكريتي في كثير من استعالاته : فهما كانت أهمية الفعل في الجملة السنسكريتية ، فإنه لا ينبر في الجملة الرئيسية . فينبغي إذن ألا نخلط بين استقلالية الكلمة و تعبيريتها و تنبيرها . فهناك أمثلة من الروسية يوصل فيها الاسم بالحرف ، مثل morja « قريب من فهناك أمثلة من الروسية يوصل فيها الاسم بالحرف ، مثل morja « قريب من (١) عن النبر في الفرنسية انظر الملاحظات التي كتبها الأستاذ جرامون رقم ٧٨، س١٢١٠

البحر »، nà zemlju ، على الأرض »، po gorodu « في المدينة » (١) . وسنرى من جهة أن النبر لا يقع بالضرورة على أهم مقطع في الكلمة : فعندنا النبر في الفرنسية على المقطع الأخير في أغلب الأحيان ، يعنى على عناصر تكوينية أي لواحق بينما يبقى الجزء الأصلى من الكلمة غير منبور (٢) .

كل ذلك يحملنا على تحديد الكلمة الصوتية مستقلة عن النبر .

فى كثير من اللغات تنفرد « القطعة » المهائية من الكلمة — على حد تعبير علماء الأصوات — بمعاملات خاصـــة لا تعرفها القطعة المبدئية ، ولا القطع الداخلية (٢) . ذلك على وجه التأكيد أمثل حجة للبرهان على وجود النكامة الصوتية . والقطعة المهائية من الكلمة خائرة القوى من حيث هي مهائية ، بصرف النظر عن قيمة الكلمة الصوتية وأبعادها ونبرها ، وذلك ما بيتنه حوتيو . هذا المبدأ العام لخور المهايات يستتبع مظاهر مختلفة ؛ والخور قد يكون خطيراً وقد يكون ضئيلا . ولكن يمكننا أن نجد في الظروف التي مخضع لها هذا المبدأ ما يقوى منشيلا . ولكن يمكننا أن نجد في الظروف التي مخضع لها هذا المبدأ ما يقوى المبدأ نفسه ؛ لأن نتائج الخور تزيد جلاء بقدر استقلال الكلمة وقيامها بنفسها . فنطق المهايات بطريقة خاصة ناجم عن وجود الكلمة ويعين حدودها .

\* \* \*

ما دمنا قد سلمنا بوجود الكلمة الصوتية ، فقد أمكننا أن ندرس التعديلات التي تحدث فيها بسبب ما للعناصر التي تكونها من فعل متبادل .

والواقع أن الحقيقة الأخيرة التى لفتنا النظر إليها هى إحدى الحقائق العامة التى تنتج من وجود السكامة الصوتية ؛ وتصلح مثالا على مايسمى التغيرات التركيبية . فالنهاية تتطور فى اللغات الهندية الأوربية بوصفها نهاية ، أى بسبب المكان الذى تحتله بصرف النظر عن أى اعتبار آخر ؛ وإذا وجد فى به ض اللغات حالات مخففة من مبدأ الضعف العام ، بل وحالات من الاستثناء أتاحت لهذه النهاية أو تلك أن

<sup>(</sup>۱) بوییه Boyer وسپیرنسکی Spéranski ، رقم ۵۳ ، س ۳۱ هامش ۲ ویس ۹۱ هامش ۲ .

<sup>(</sup>۲) چسپرسن ، رقم ۱۳۳ ، ص ۲۲ وما یلیها .

<sup>ِ (</sup>۴) جوتيو ، رقم ٧٣ ، س ٣٤ -- ٣٥ .

بقى سليمة ، قذلك لأن جميع اللغات ليست سواء فى الاحتفاظ التام لنهاية الكلمة بطابعها من جهة ؛ ومن جهة أخرى لأن آثارا خاصة عارضت الأثر العام الذى يضعف النهايات .

وهكذا سقطت الميم: m النهائية من النطق في اللغة اللاتينية منذ عهد مبكر؟ ولكن كلمة rem احتفظت بأنفيتها التي بقي منها آثار في الكلمة الفرنسية rien « لا شيء » . وذلك لأنها كلمة قصيرة ، وحيدة المقطع ؛ والكلمات القصيرة كثيراً ما تقاوم الانحرافات التي تصيب الكلمات الطويلة باطراد. أما الكلمات الظويلة فعلى العكس من ذلك، تقدم لنا في بعض الأحيان أنحرافات خاصة ناجمة من طولها(١) . هذه بوجه خاص هي الحال بالنسبة لكابات كثيرة الاستمال ، ومن ثم يمكن فهمها قبل النطق بها إلى حــد أن المتــكلم يستطيع أن يعفى نفسه من توضيح النطق بها ، مكتفياً بنطقها في صورة مختصرة . فالبِلي الصوتى واضح فيها بدرجة خاصة . هذه الألفاظ في عمومها إما آلات مساعدة في اللغة وإما عبارات محفوظة متداولة ولذلك ليست في حاجة إلى وضوح النطق الذي تقتضيه الرغبة في الإفهام . ويُوجد في كل اللغات أدوات وحروف جر وحروف وصــل أصلها في ـ غالب الأمر كلمات قائمة بنفسها تحولت إلى آلات تحوية ( أنظر الفصل الخامس من الجزء الشاني ) . ففي الإغريقية الحديثة مشلا الأدانان الله الأولى علامة لاستقبال الفمل والثانية علامة لنصبه<sup>(۲)</sup> مثــل : Χάνω « أفقد » و Θάχάνω « سأفقد » εἰμαι و « أكون» ας εἰμαι « لأكون». الأولى تنحدر من Θὲ νὰ التي بدأت تظهر في القرن الثالث عشر وليست إلا مركبة من Θείωινα « أريد أن » ؛ والثانية من ἀφες بعد أن تقلصت ، وهي في الإغريقية القديمة فعـــل أمر معناه « دع » (قارن العبارة الإنجلنزية let us go « لنيذهب » العبارة الإنجلنزية write «دعه يكتب» )، فالتقلص في الحالتين يتجاوز ، ويتجاوز بكثير القواعد العادية للغة؛ ويمكن تفسيره بالطابع النحوى للمكلمات التي تقع في حوزته . . .

<sup>(</sup>۱) مىيە: رقم ۳ ، مجلد ۱۳ ، ص ۲٦ .

<sup>(</sup>۲) برنو : رقم ۱۰۹ ، ص ۱۲۰ ، ۲۳۳ ، ملاحظة ريم ۱

ومن الشائع في الفرنسية أن يقال و مسييه « wimsyue » و« wimmzel » و مُرِزلُ بدلا من oui, monsieur «نعم سيدى» و oui, monsieur «نعم آنستي» وفي الأسبانية يقال ﴿ أُسْـتَدِ» usted بدلاً من vestra merced ؛ وفى الألمانية moen gmoen بدلا من Guten Morgen ( ُجوتن مورجن ) (صباح الخير) و phyatdigot ، « حفظك الله » بدلا من behüte dich Gott . وقد جرت محاولات لتفســيرها بنظرية حركة الــكلام Sprech tempo . وعند أصحاب هذه النظرية الصيغتان gmoen, wimsyoe ، من صيغ السرعة « الألجرو allegro » أما الصيغتان oui; Monsieur و allegro من صيغ البطء « اللنتو lento » . ولكن هـــــذا التفسير لا يقنع أحداً . نعم إن سرعة إرسال الكلام تختلف من لغة إلى أخرى : فالفرنسيون أو الإنجليز أِسرع من الألمان في الكلام ، وألمانيو الشمال أسرع من ألمانيي الجنوب . ولكن من غمر الصواب أنه توجد في داخل اللغة نفسها صيغتان في آن واحد وأنه يمكن استعمال هذه أو تلك تبعاً لسرعة المحادثة . والواقع أن هناك كلة morgen أو كلة monsieur وكلتاها موجودة في الفكر ، وكلَّة moen أو msyoe وها اللتان تنطق بهما الأعضاء . وقد نشأت الصيغتان الأخبرتان من اتجاء في اللغة ُطبِّق إلى أبعد الحدود ؛ وهما تبينان إلى أى حد يصل تأثير الاتجاه الصوتى في اللغة إذا لم يعقه عائق: فهما في الواقع من الصيغ المتطرفة في اللغة (١).

من العسير أن تكون عناصر الكلمة الصوتية متساوية القيمة في داخلها ، فنها القوى ومنها الضعيف ؛ منها مايسود ومنها مايساد ؛ ومنها مايقاوم آثار الموامل الهدامة ومنها مايستسلم لها بسرعة (٢) السيادة والغلبة ، هاتان هما الصفتان الجوهريتان اللتان على مؤرخ اللغة قبل كل شيء أن يمين حدودهما وأسبابهما في في داخل النظام الصوتى للغة التي يدرسها : والواقع أن التكوين الصوتى للكل في تقضى بوجود أنواع من السيادة ومن المقاومة الخاصتين . ولا يمكن أن تختلف اللغات بعضها عن بعض في التطور الصوتى إلا بصراع ينشأ بين الأصوات من

<sup>(</sup>١) انظر ثندريس : خواطر عن القوانين الصوتية ، رقم ٩٩ س ١٢٢ .

<sup>(</sup>۲) انظر چوریه Juret رقم ۸٦ .

جراء التوازن. غير أنه فيما عدا التأثيرات الصوتية الخاصة بكل لغة ، توجد تأثيرات عامة تتجلى في كل اللغات وهي نتيجة لاتجاهات طبيعية فسيولوجية ونفسية مماً.

ففي الأصوات الإنفحارية بوجد فرق بدين العنصر الانحباسي والعنصر الانفجاري ، فالأول أقل حساسية للسمع لأن انطلاقه أقل صلابة من الثاني . هذا الفرق يعرض الانحباس لعوارض مختلفة . فمحموعة مثل « أكتا » akta فيها الكاف لله وهي انحباسية أقل مقاومة من التاء 1 الإنفجارية (أنظر ص ٢٩) . ويمكن لآنجاهين متمارضين أن يؤثرًا معاً ، وتسكون النتيجة تعديلًا في المجموعة . فإماأن يتخلى المتكلم كسلاعن تحقيق الحركات النطقية للكافء فينتقل طرف لسانه توا منذ الاحتباس إلى موضع التاء t فنحصل فى النهاية على atta (أتّا) بتاء طويلة . هذه العملية قد وقعت في اللغة الإيطالية حيث نجد الـكلمات اللاتينيــة actus ( اكْتُس ) و Strictus ( ستركُتُس ) قد صارت atta ( أتَّما ) و ( "سيتر تَّنا ). وإما أن تدفع المتكلم الرغبةُ في توضيح نطق الـكاف لل إلى أن ُيتبع الـكاف الانحباسية بانفجار طفيف يقوم به فى نفس النقطة قبل الانتقال إلى انفجار التاء 1 ؟ وهذا النطق نسمعه في الفرنسية غالباً عند أولئك الذين يغالون في صحة الأداء ، ويمكن رسمه بكتابة faqueteur ( فكتير ) بدلا من facteur ( فَكُ تَمر ) « ساعى البريد » . فانفحار الكاف k في الواقع مهما بلغ من القصر ، يقع حمّا على شبه حركة ، هي الحركة الضامرة المحنوقة التي يشار أليهـــا بالـ e الصامتة . في الحالة الحالة الأولى حدث توافق<sup>(١)</sup> وفي الثانية انفصال .

هناك مسلك ثاك: وذلك بألا يتجه الصوتان المهاسان إلى التوافق بين عناصرهما بريادة المشامهة التي ينهما ، تلك المشامهة التي تصل أحيانا إلى التماثل التام ، ولا أن يتحصن كل منهما ضد الآخر بوضع نوع من العازل يكون عقبة في سبيل التأثير المتبادل بينهما ، بل على العكس من ذلك ، بأن يستغلا ما ينهما من فروق فيعتمقاها إلى حد ألا يبقى بينهما شيء مشترك ، ثم يريلا كل نقطة للتشابه ، وتلك هي عملية المفارقة (٢) التي هي ضد التوافق . وهكذا ، في مثل المجموعة السابقة للذ (كت)

<sup>(</sup>۱) فندریس ، رقم ۲ ، مجلد ۱۲ ، ص ۵۳ ( ۱۹۰۹ ) .

<sup>(</sup>۲) مییه: رقم ۵۶ مجلد ۱۲، س ۱۶ وما بلیها ( ۱۹۰۱ ) .

نجد بعض اللغات كالإيرانية والكلتية تقلب الانفجاري الأول إلى احتكاكي فنتحصل في نهاية الأمر على chi — (شت). وطبيعة التغير في حالة التوفيت أو الفصل أو التخالف تتوقف على الشروط العامة لنظام اللغة الصوتى. هذه العمليات الثلاث كثيراً ما تتدخل لإزالة المجاميع الصوتية التي يصعب نطقها.

وتعمل اللغات على إبعاد الأصوات أو مجاميعها التي من هذا القبيل لأسباب عضوية على وجه العموم . وعسر النطق كعكسه ، وهو اليسر ، من المسائل النسبية المحضة التي يحسمها المتكلم بوضوح على ما يبدو ، ولكنها تختلف في كل لغة عنها في الأخرى . ولا يمكن تقويمها دون معرفة اللغة معرفة دقيقة . والواقع أن أصلها يرجع إلى العادات المكتسبة من الحركات النطقية . لذلك كانت هذه المجموعة أو تلك التي يعسر نطقها على شعب من الشعوب ، ينطق بها جاره دون صعوبة .

بيد أن هناك مجاميع عسيرة النطق بصفة عامة ، وبسبب الاستعداد الطبيمي للأعضاء . ويمكن أن تطلق عليها اسم المجاميع غير الثابتة . فكلما أدت الظروف إلى نشوئها في اللغة ، أمكننا أن نتنبأ بأن اللغة ستد ر الأمم للتخلص منها ولكن خطة التخلص منها .

فالمجموعة المحتورة المتحرك المتحرك المتاء في اللهان ألا المتحرك المتاء هي عين نقطة النون في تركيب مثل أثنا atna كان على اللهان ألا يتحرك بين الفتحتين: وتكفى حركة بسيطة من غشاء الحنك مع وضع الذبذبات الحنجرية في حالة حركة للتفريق بين التاء والصوت الأنفى . وهذه آلية على جانب من اللطف تتطلب كثيراً من الدقة . ويستطيع الإنسان أن يستعد لها عندما يدور الأمم حول كلة علمية ، مثل إسم العلم إتنا Etna . والحقيقة أن أسماء الأعلام تقاوم أكثر من غيرها الانحرافات الصوتية التي تنشأ من التغيرات التركيبية . ولكن الإنسان في الكمات الكثيرة الدوران في الكلام على العموم يدبر أمم، للتخلص من المجموعة غير الثابتة 1 (نت) . فطوراً يحصل توافق ؟ ينخفض حجاب من المجموعة غير الثابتة 1 (نت) . فطوراً يحصل توافق ؟ ينخفض حجاب منذ بدء المجموعة — وتستمر الأوتار الصوتية في الذبذبة دون توقف بين الفتحتين منذ بدء المجموعة — وتستمر الأوتار الصوتية في الذبذبة دون توقف بين الفتحتين فتكون النتيجة — annus (أنا) ، (هذه هي الحال في الكلمة اللاتينية annus

« آئس » إذا قورت بالقوطية athnus « أثنس » وكاتاها مأخوذتان من الأحوال « أتنس » التي تعد أقدم منهما) . وطوراً يحصل تخالف يتجه على حسب الأحوال إما نحو الانفجاري وإمّا نحو الأنفى ، فيسوسع اللسان من شقة الخلاف بين الصوتين ليتجنب البقاء في وضع من التوازن يصعب عليه الإحتفاظ به : فنحصل مثلا في بعض الأحيان على aknus ( كا في الأمبرية (١) حيث نجد فيها كلة aknus مثلا في بعض الأحيان على annus ( أثن ) في اللاتينية ) ، وفي بعض الأحيان annus ( أثن ) من اللاتينية ، وعلى الخصوص في اللهجة البريتانية ، ( أثن ) ، كما وقع في عدد من اللغات الكلتية ، وعلى الخصوص في اللهجة البريتانية ، حيث تنحدر كلمة مما ( تراؤن ) « قاع ، واد » من الكلمة الأقدم منها مدن النقو مصدر الصعوبة في النطق ، أمكن حذف هذه الصعوبة تلامس التاء والنون هو مصدر الصعوبة في النطق ، أمكن حذف هذه الصعوبة وينال حركة بينهما مثل : tono في الفاية ( تنطق بالفرنسية raon بادخال حركة بينهما مثل : traon في الفحة البريتانية .

\* \* \*

فى الأحوال السابقة كان الأمر يتعلق بأصوات متلامسة ؛ ولسكن حالات التوازن وتبادل التأثير تصيب أيضاً أصواتاً يفصل بينها عدة عناصر ، بل أصواتاً أيضاً تنتسب لمقطعين مختلفين وتوجد فى أما كن يبعد بعضها عن بعض فى الكلمة الصوتية . والعمليات التي تنتج هنا هى عمليات التشابه والانتقال والتخالف (٢).

يقال إن هناك تشابهاً عندما يستمير واحد من صوتين منفصلين عنصراً أو أكثر من عناصر الآخر إلى حد الاختلاط به . والصوت المشبه يسبق فى أغلب الأحيان الصوت المشبه به . أى أنهناك فى الواقع حالة تعجل : فالمقل باشتغاله بنطق صوت ما فى داخل مجموعة صوتية يجعله يصدره قبل أوانه ، وينتج مرتين

<sup>(</sup>۱) الأميرية ombrien : لهجة إيطالية قديمة عرفت من بعض نصوص منقوشة على الآثار ، المعربان

 <sup>(</sup>۲) انظر خاصة جرامون ، رقم ۷۹ . والمقالات العديدة التي نشرها عن الانتقال المحكانى
 ف كثير من اللغات ولا سيما فى رقم ٦ مجلد ١٣ ، ص ٧٣ وما يليها ، رقم ١٠١ ص ١٧٩ .
 وانظر أيضا پرنو Pernot رقم ١٠٨ ، ص ٤٠ .

متتابعتين الحركات الصوتية التي يقتضيها هذا الصوت. ويكون الصوت المشبّه عادة قريبًا من الآخر إلى حدّ ما لتبرير الخطأ . وهكذا كان أسلاف اللاتينيين يقولون quequo كوكوا بدلا من pequo ومن مجاءت coquo (كُوكُوو) «أنضج» في النصوص التاريخية . ولكن التشابه يستطيع أن يسير في طريق عكسى ؟ فنيجد في الفرنسية الدارجة juchque (مُجشْك) بدلا من jusgue (مُجسك) «حتى » ؛ على أن التشابه هنا ينجصر فقط في إحلال موشوس محل صفيري دون تأثير على صفة الجهر .

والانتقال المكانى يصدر عن نفس الأصل الذى صدر عنه التشابه ، إذ أن مرد الأمن في كليهما إلى الخطأ ونقص الالتفات . ولكن النتيجة مختلفة كل الاختلاف فبدلا من تكرار الحركة النطقية مرتين ، يُقتصر على تغيير مكان حركتين ، وأخيراً يبدو الانتقال المكانى كالو أن جزأين في كلمة واحدة قد تبادلا أحد المناصر . فبدلا من « فيسترا » festra « نافذة » يقال في البرتغالية fresta ( فرستا ) ؛ ويقال في بعض اللحجات البريتانيدة drebi بدلا من الطحات البريتانيدة كل » .

وأخيراً ينحصر التخالف، وهو المسلك المضاد للتشابه، في أن يعمل المتكلم حركة نطقية ممة واحدة وكان من حقها أن تعمل مم تين (1): — فن الكلمة اللاتينية arborem (أربورم) «شجرة» نشأت الكلمتان الأسانية labre (أربل والبرو فنسية albre (أبل والبرو فنسية albre (أبل والبرو فنسية المالتين، سع اختلاف الترتيب، هو أن المتكلم اقتصر على القيام بحركة واحدة فقط من الحركات التي يتطلبها انتاج الراء ٢ بدلا من أن يقوم بحركتين، واستعاض عن الأخرى بحركة من الحركات التي تنتج اللام المائعة . بل كشيرا ما يحدث أن تكون نتيجة التخالف اختفاء الصوت لا أكثر ولا أقل: كما في الإغريقية القديمة « δρίφραχτος » «سور من الحشب » جاءت من δρύφραχτος ،

<sup>(</sup>۱) فضلا عن كتاب جرامون ذلك السكتاب الأساسى ، انظر ك . برجمان : « معنى \_ النشابه الصوتى » . ليبدج ١٩٠٩ .

والنظام الذي تتم به العمليات الثلاث المتقدمة يتوقف على أسباب خاصة على العالم اللغوى أن يحررها في كل حالة على حدة: فضغط الشدة أحد الأسباب التي تتحكم في آلية الانتقال المكانى والتخالف . كما يجب ألا نسقط من حسابنا طبيمة الأصوات ولا مكان كل منها في داخل الكلمة .

التغيرات التركيبية لا تنتج منها أصوات لغوية جديدة . فالتخالف مفسلا لا يخلق أبداً أصواتاً جديدة غير معروفة فى اللغة التى يحدث فيها ؟ « عند ما يكون على فعل التخالف الطبيعي أن ينتهى بإنتاج صوت جديد ، يحدث أحد أمرين : إننا أن يستماض فى الحال عن هذا الصوت المريب بأقرب صوت إليه تعرفه اللغة ، وإما أن يبقى الصوت أو مجموعة الأصوات التي كانت عرضة للتخالف على حالها دون تغير ، وذلك عندما تتعذر الاستعاضة ، أى عندما يكون أقرب الأصوات إليه فى اللغة لا زال يبعد عنه بعدا شاسعا » . (م . جرامون) فى هذه الحال لا يحدث التخالف ؟ أو إذا حدث ، حدث فى اتجاه عكسى . وإحساس الإنسان اللاشعورى بأنه سيُحمل على نطق ما لا يُنطق ، يمسكه عن المضى فى طريق التخالف ، ويقلب كيان القوى التي فى الكلمة ويخلع على الحرف الذي كان يجب التخالف ، ويقال حينئذ إن التخالف قد انعكس .

وكذلك لا ينتج التخالف لباءث نفساني ، إذا كان اشتقاق الكلمة جليا بالنسبة للمتكلم . وإذا كان هذا الأخير يعرف اشتقاق جزء الكلمة الذي يجب أن يقع عليه التخالف فحسب ، حصل التخالف عادة في طريق عكسى : أما إذا كانت أجزاء الكلمة كلها واضحة الاشتقاق بالنسبة إليه ، لم يحصل نخالف قط . وتكون القوة أحياناً في جانب جزئه الأصلى . فكلمة القوة أحياناً في جانب جزئه الأصلى . فكلمة والمياناً في جانب جزئه الأصلى . فكلمة والفوة أحياناً في جانب جزئه الأصلى . فكلمة في الفرنسية ولكنما صارت prunelaie ( پُرنيليه ) «مزرعة برقوق » لكون في الفرنسية ولكنما صارت prunelaie ( پُرنيليه ) «مزرعة برقوق » لكون الجزء الأصلى أقوى الجزأين ؛ هذا إلى أن وجود كلمة prunelle ( پروينل ) وع من البرقوق الوحشي صغير الحبة » قد ساعد على حدوث التخالف . أما

في حالة الكلمة الأسبانية sombrero « سُمْبريرو » « قبعة » فلم يحدث تخالف لأن العناصر المقطعية التي فيها الراء r ذات دلالة بالنسبة لمن يتكلم . وقد استطاع الأستاذ جرامون أن يجمع كل أحوال التيخالف تحت قانون واحد هو : الصوت اللغوى القوى يقتضى بالتخالف على الضعيف . وإذا كان الصوتان في قوة واحدة بق كل منها .

فنحن أمام صراع من السيطرة والمقاومة . ولكن هذا الصراع لا يمس الأعضاء وحدها . نعم يوجد في بنية كل لغة عناصر تفوق غيرها قوة ( أنظر الفصل السابق) ولكن القوة الخاصة بكل عنصر مقرها المخ على وجه الخصوص، فالتغيرات التركيبية تأتى من نقص في التناسق بين الفكر والأعضاء ، وتنتج من خطأ في الالتفات . فأحياناً يصل الالتفات إلى درجة كبيرة ويتركز بإسراف في نقطة واحدة على حساب غيرها أو يوزع نفسه بصورة غير متساوية على العناص الختلفة التي تكوّن الكلمة ؟ وأحياناً على العكس من ذلك يفر تاركا العضو لكسله الطبعي .

لتقدير قيمة هذه التغيرات على حقيقتها ، يجب أن تكون لدينا معرفة دقيقة بعلم الصوتيات العام وكذلك بالنظام الصوتي الخاص بكل لغة ؛ ولكن يتبقى لنا فضلا عن ذلك أن نستطيع إرجاع التغير إلى عملية نفسانية . لأن عقل المتكلم هو المسئول عن ذلك في نهاية الأمر .

\* \* \*

تسوقنا هذه الخاعة إلى أن نقول كلمة عن الصلة بين الكلام وبين الفكر . إذ أن هـذه المسألة وإن كانت مسألة سيكلوجية قبل كل شيء فلا يسوغ للعالم اللغوى أن يهملها بأية حال (١) . عندما نسمع لغة أجنبية لانعرفها لاتدرك أذننا منها إلا مجاميع من الأصوات على شيء من الطول يقل أو يكثر ، ويفصل بينها

<sup>(</sup>۱) انظر خاصة ب. إردمان B. Erdmann: « الأسس السيكلوچية بين الكلام والفكر » فى ( Archiv . f . system ، philosophie ) مجلد ۲ ، عام ۱۸۹٦ ، س ه ه ۳ — ۱۱۶ . وموتنر Mauthner رقم ۱۷۸ مجلد ۱ ، س ۱۶۴ . ويوجد فى ثبان جينيكين بن van Ginneken رقم ۷۸، مماجع عديدة عن هذه المسألة فى أماكن متفرقة .

فترات من الصمت . فإذا كنا نفهم اللغة التي يُتكلم بها أيقظت في ذهننا هذه المجاميع من الأصوات مجاميع تصورية مم تبطة كل منها بالأخرى وتكوّن مايسمى جملة في الاصطلاح النحوى . أصوات وجمل، ها تان ها الحقيقتان اللتان يميزها للوهلة الأولى تحليل الكلام تحليلا سريماً مبنياً على الفرق بين الأثر الذي يحدثه فينا سماع لغة نجهلها وبين الذي يحدثه سماع لغة نفهمها .

من الحق أنسا لانعبر بأصوات عن كل ما فى ذهننا من وحدات تصورية . فالتأمل مثلا لايقتضى تمرين الأعضاء المنتجة للصوت ؟ ولكن التأمل كلام داخلى فيه تتسلسل الجمل كما فى السكلام المنطوق (١) . وكل واحدة من جمل التأمل تنطوى بالقوة على جميع الحركات النطقية للسكلام . فالتفكير يسير معتمداً على الأصوات ، حتى عند ما تكون الأصوات غير منطوقة . لذلك نرى أنفسنا فى بعض لحظات التأمل مسوقين بطريقة غير شعورية إلى نطق بعض السكلات التي تقابل تفكيرنا . فكان الفكرة ، وقد ثقلت وطأتها على العضو، قد وضعت الآلية فى حالة حركة على غير إرادة منها ؟ على نحو ما يفعل أخرق أو أهوج وقد أراد أن يجرب جهازاً ما فلم يكتف بالتمثيل التوضيحى ، بل راح ينسقذ العمل على حقيقته .

يجب أن نترك لعلماء النفس أن يبينوا إلى أى حدّ تكون الإمكانيات الصوتية ضرورية للكلام الداخلي . هذه الضرورة ناتجة من العادة على وجه التأكيد ، وليس إلزاماً من الطبيعة . ولكن يمكن الجزم بأن تأمل الأصم الأبكم يختلف عن تأمل الإنسان السليم الذي وهب الكلام . فالصورة التي نعبر بها تسجن التفكير بشكل يجرده من الوجود المستقل ولا يسمح له بالانفصال عن الأصوات التي تحقق ماديته ، ولا بالانفصال عن إمكانيات الأصوات عندما لا يحدث في الواقع التحقق المادي . والحالة التي فيها تدور الأعضاء في الفراغ ، دون عمل التفكير ، لا تناقض هذا المذهب . فإذا أردنا أن نسمع سلسلة من أصوات متنوعة بجردة من المعني ، فإن تنوعها لا يساوي أبداً ذلك التنوع الذي يستلزم التعبير المنطوق عن فكرة من الأفكار . وأغلب الأمم ، أن يقتصر الإنسان على إنتاج المنطوق عن فكرة من الأفكار . وأغلب الأمم ، أن يقتصر الإنسان على إنتاج

<sup>(</sup>١) ڤ . إجبيه (V. Egger) : السكلام الداخلي ، پاريس ١٨٨١ ..

مجاميع من الأصوات موجودة فى اللغة ، أى مما اعتادت الأعضاء على النطق بها ويجرى استعالها مزودة بمعنى من المعانى .

يمكننا أن نسمى الوحدة النفسانية السابقة على الكلام بالصورة اللفظية ، وهى تصوير أعدّه الفكر قصد التمبير الكلامى ، وهى فى الوقت نفسه مجموعة من الإمكانيات الصوتية على استعداد للتحقق الفعلى . فالصورة اللفظية صورة مزدوجة الوجه تنظر بإحدى ناحيتيها فى أعماق الفكرة وتنعكس بالأخرى فى الآلية المنتجة للصوت . إذا اعتبرت من وجهة تجققها المادى ترجمت بالأصوات ؛ ولكنها بأصولها النفسانية من نتاج عمل العقل . ففيها يتتحد طرفا الثنائية التى كنا فى سبيل الكلام عنها فيا سبق ؛ وفيها يلتق ميدان العالم النفسى .

علماء النفس (١) يعتبرون الصورة اللفظية نتاجاً معقداً ناشئاً من انطباق صور أربع بعضها فوق بعض أو من اشتراكها ، وهي صورة شفوية وصورة سمية وصورة بصرية وصورة يدوية . وهذا التمييز بين الصور الأربع قديم جداً ؟ قال به مند سنة ١٧٤٠ داڤيد هارتلي David Hartley في ملاحظاته عن الإنسان مند سنة ١٧٤٠ داڤيد هارتلي Observations on man في ملاحظاته عن الإنسان الذي احتله هذا التمييز في أعمال مدرسة Charcol . و محن نعرف المحكان الذي احتله هذا التمييز في أعمال مدرسة مثني مثني في صور حسية (سمعية وبصرية) ومحركة (شفوية ويدوية) أربعة تجتمع مثني مثني في صور حسية (سمعية وبصرية) ومحركة (شفوية ويدوية) وشفوية ) وكتابية (بصرية ويدوية ) . هذا التحديد يمكنه أن يدافع عن نفسه وشفوية ) وكتابية (بصرية ويدوية ) . هذا التحديد يمكنه أن يدافع عن نفسه إذا طبق على الصورة اللفظية لا على « الكلمة » ( قارن الصفحة الأخيرة في هذا الفصل ) . ومع ذلك فإن تحليل الصورة اللفظية تافه الأهمية بالنسبة للعالم اللغوى . المتصاص العالم اللغوى .

نستطيع هنا أن نعتبر الصورة اللفظية كلاً يغيب عنا تكوينه . فعنصران على الأقل من المناصر التي يعرفها لها علماء النفس (أعنى البصرى واليدوى)

<sup>(</sup>١) أنظر دنيان بوڤريه ، رقم ١٠ ، مجلد ١٦ ، ص ٦٦٤ وما يليها .

لايدخلان في حسابنا لأنهما لايمنيان غيرالكلام للكتوب. ولايدخل في الحساب بالنسبة للشخص الذى لا يعرف القراءة ولا الكتابة إلا الصور الزالشفوية والسمعية ؟ ولكنا ، حتى منذ ابتداء الفصل الأول ، قد ذكرنا من البواعث ما يدفعنا على جعلهما صورة واحدة (أنظر ص ٤٤).

ومن جهة أخرى ليس علينا أن نعمل حساباً للاختلافات التي تنتج في نشأة تمكون الصور اللفظية . فنحن نعتبرها مكونة نهائياً في مخ المراهق الذي يتكلم لغته القومية . ونحن نأخذ كلام المراهق كما يسير سيره العادى ، بناء على التحصيل الذي تلقاد منذ طفولته الأولى .

على كل طفل أن يخلق هو نفسه ومن كل وجه كلامه ؟ وإذن فالصور اللفظية التى ليست إلا بمض وقائع الاختبار تحولت فى المخ إلى إمكانيات لغوية ، وعلى الطفل أن يحصلها شيئاً فشيئاً وأن برنيها ، وإنه ليتعدد علينا أن نتمثل أطوار هذا التحصيل بناء على الصورة التى بها نتعلم لغة أجنبية فى سن المراهقة . لأن تعلم لغة أجنبية يقوم دائماً على أساس اللغة القومية . فإن الإنسان يسير بطريقة الاستبدال ، ويسمى إلى تكوين معادلات بأن يرص فى ذاكرته كلمات وجملا من اللغة التي يتعلمها إلى جانب كلمات لغته القومية وجملها . كما يعتمد هذا التحصيل فى غالب أحيانه على الكتب ؟ فيعتمد على البكلمات المكتوبة ويتخذ أساساً له في غالب أحيانه على الكتب ؟ فيعتمد على البكلمات المكتوبة ويتخذ أساساً له في غالب أحيانه على الكتب ؟ فيعتمد على البكلمات المكتوبة ويتخذ أساساً له في غالب أحيانه على البكتب ؟ فيعتمد على البكلمات المكتوبة ويتخذ أساساً له في غالب أحيانه على البكت إن قليلا وإن كثيراً .

أما العمل الذي يتم في دماغ الطفل فيختلف عن هـدا اختلافاً كلياً. فإن الطفل يتلقى عمن يحيطون به جملا جاهزة تفيد التعبير عن بعض الأوام، أو بعض الحاجات، أو عن بعض الوقائع فحسب: « انصرف »، « أنا جوعان »، « الجو صحو » . . . الح . كل هذه تخترن في الدماغ وتكوّن بعددها صوراً لفظية، صوراً تصقل وتتحدد كلما تكاثرت: لأن هذه الصور تصير — بواسطة الاستبدال الذي يمتاد عليه عقل الطفل بسرعة — جديرة بالتعبير عما في الأشياء والأفكار والمواطف من تنوعات جمَّة، وتتلون بجميع ألوان التفكير على اختلافها . فإذا ما انتهت مرحلة التحصيل ، كان في حوزة الطفل مجموعة من الصور اللفظية التي منا من تنفيا في الدماغ كاملة التكوين ، وعلى استعداد تام لتحقيقها عملياً تظهر من تلقاء نفسها في الدماغ كاملة التكوين ، وعلى استعداد تام لتحقيقها عملياً

فى المكلام ، كلما عن له أن يلقى أمراً أو أن يعبر عن حاجة أو أن يصوغ واقعة من الوقائع . ولا يلبث المجهود العقلى الذى تتمخص عنه الصورة اللفظية أن يصير من البساطة والألفة بحيث لا يشعر به الإنسان وبحيث يتبع مباشرة إنتاج الصورة اللفظية الإحساس بالحاجة أو استيقاظ الإرادة ، ثم تتلى الصورة نفسها على التو بالتحقق العملى فى اللغة .

يستسلم الطفل في مرحلة التحصيل التي تفرض عليه إلى رياضات معقدة . فيمو د أعضاءه على إنتاج الأصوات التي يسمعها . ولكنه لا يسمع إطلاقاً أصواتاً منعزلة ، بل تقدم إليه الأصوات في كل ذي معنى ، فيتعلم في نفس الوقت كيف يخضع أعضاءه إلى أوضاع متنوعة تقابل الأصوات المختلفة وكيف يربط مجاميع الأصوات التي تصدر على هذا النحو بمعنى من المعانى . والأصوات ليست جميعاً على درجة واحدة من الأهمية ؛ بل منها مايسود غيرها كما رأينا في دراسة التغيرات الصوتية . ولكن العناصر العقلية التي تكون تلك المادة التي تصاغ في الأصوات كممل بدورها درجات مختلفة من السيطرة ؛ فنها ما تطفو وتفرض نفسها على الانتباه بدرجة من الوضوح أعلى مما لغيرها . ويترتب على ذلك أن الصوراللفظية ، من وجهة نظر العناصر التي تؤلفها نفسها ، تتكون شيئاً فشيئاً بواسطة تحسينات من وجهة نظر العناصر التي تؤلفها نفسها ، تتكون شيئاً فشيئاً بواسطة تحسينات منتاجمة تضاف إلى التجربة الأولى التي تعد بطبيعة الحال غير كاملة ولا تظهر في التعربة المدئية إلا بعض الملامح الميزة ، وهي تلك الملامح التي تقابل قم السيطرة سواء في الصوتيات أو في العقليات ثم تُمثّل في الصورة شيئاً فشيئاً الملامح الثانوية في أدق تفاصيلها .

ومهما كان الوقت الذي يستفرقه التحصيل حتى يصل إلى التكوين النهائي المصورة اللفظية ، بل مهما كانت الفترة التي تقدر لاستكالها ، فإن الذي يميزها في عين العالم اللغوى إبما هي وحدتها . فكل المناصر المكوّنة لها تندمج في عمل واحدهو العمل اللغوى الجوهري ، الذي لا يملك العالم اللغوى أية وسيلة يستطيع بها أن يتعداه . فمندما يقول الطفل « pas poupe » يقصد أن يقول بأنه لا يحب الحساء الذي يقدم إليه ، أو أنه يرفض شربه ، فإن الصورة اللفظية التي في ذهنه والتي

تهيمن على التعبير بجملته تعد كلاً محكم التناسق وإن كان بدائياً . بعد ذلك في سن المراهقة ، يستطيع أن يقول على حسب الأحوال : « لا آخذ حساء » أو « أحب ألا آخذ حساء » أو « أفضل ألا تعطوني حساء » . الصوررة اللفظية التي تقوم على أساسها كل واحدة من هذه الجمل أغنى وأعمر بالألوان المتنوعة من جملة الطفل . وهذه وتلك تنطوى على نفس الوحدة .

عَكَن تعريف الجُملة بالصيغة التي يعبر بها عن الصورة اللفظية والتي تدرك بواسطة الأصوات. والجُملة ، كالصورة اللفظية ، عنصر الكلام الأساسي . فبالجُمل يتبادل المتكلمان الحديث بينهما . وبالجُمل حصلنا لغتنا ؛ وبالجُمل نتكلم ، وبالجُمل نفكر أيضاً . الصورة اللفظية يمكن أن تكون في غاية التعقيد ؛ والجُملة تقبل بمرونتها أداء أكثر العبارات تنوعاً ؛ فهي عنصر مطاط . وبعض الجُمل يتكون من كلة واحدة : « تعال » و « لا » و « وأسفاه » و « صه ! » ؛ كل واحدة من هذه الكلمات تؤدي معني كاملاً يكتني بنفسه .

غير أن الجملة لها امتداد الصورة اللفظية بالضبط؛ بل إنها غير محدودة بالطاقات الصوتية، إذ أنه في غالب الأحيان لا يكفى نفس واحد لنطق جملة بهامها، وقد يحدث أن تشمل جملة واحدة بعينها مجموعتين تنفسيتين أو أكثر. وعمل العقل يسيطرعلى عمل الأعضاء، ولا يمكن أن تكون عدم كفايتها سبباً في وقوفه، كما لا يندني أن يكون في ضرورة أخذ الشهيق عائق لنافخ الغاى أو «للسلامية». والجملة تنتظم جميع الدرجات، من الحركات النطقية البدائية التي يصوغ بها الطفل حاجة من حاجاته إلى الصورة المستكملة المؤتلفة ألطف ائتلاف تلك التي تكسو فكرة فنان من نوع ديموستين أو شيشرون أو بوسويه.

يرى من كيفية تعريفنا للجملة أنها تشمل الصورة اللفظية ؟ فكاتاها لاحدلها إلا في موهبة التأليف التي للعقل . فيجب بناء على ذلك أن يعطى للصورة اللفظية امتداد أوسع مما يعطى لها عادة وألا تقصر على الكلمة . ولا خلاف بين الصورة اللفظية والجلة إلا في أنه لما كانت الجملة حقيقة واقعية مشدّخصة ، كانت معرضة لكل العوارض التي يستتبعها التحقق الواقعي . فالخرّاف الذي يضع في فرنه فنجاناً من الحزف لاعكنه أن يقطع بالنتيجة التي سيحصل عليها بمد الحريق؛ لأنه يخشى دائمًا من نار عادية أتحيل الطينة فحها أو سن نار ضميفة لا تقوى على إبراز اللون. كذلك الصورة اللفظية ، وقد مُحصّرت في المراكز العصبية ، لا تستطيع المرور بالأعضاء دون التمرض للأحداث.

و يمكننا أن نضرب مثلا نوضح به ما تقدم : أتخيل أن جاراً لى وخزنى غير عامد ، فأصيح قائلا : « آه ! لقد وخزتني ! » .

من اليسير أن نستعيد تتابع الأفعال التي تمت. فهناك إحساس بالوخزة ، نقل إلى المراكز الغصبية ، واستدعاء مفاجئ لصورة لفظية ، ترجمت على الفور في اللغة بالجلة الآنفة الذكر. وكان التتابع من السرعة بحيث تبعت الصيحة الوخزة مباشرة. فما نسميه صورة لفظية إعاهي الصورة التي أعطاها الفكر، وفقاً للموائد المكتسبة ، إلى الصيحة التي صحبها . وتختلف الصورة اللفظية في لغة ليس فيها أفعال متعدية أو تعبر عن الحدث في صيغة المبني للمجهول : « أنا ملدوغ منك » . واختلاف الصورة اللفظية كثيراً ما يكون الإختلاف الوحيد الموجود بين اللغات ، وهكذا يقال في الألمانية « أنا هو » على حين يقال في الفرنسية : « إنه أنا » . فالصورة اللفظية لغرنسية خلتفة التركيب . جملة « آه ! لقد وخزتني ! » تقابل الصورة اللفظية للفرنسية السليمة . فلنفترض الآن أن لساني قد انحرف فقلت : « آه ! لقد خزوتني!» من تكبأ السليمة . فلنفترض الآن أن لساني قد انحرف فقلت : « آه ! لقد خزوتني!» من تكبأ ومع ذلك فالصورة اللفظية لم تتغير ، وإذا كانت لم تتحقق إلا تحققاً ناقصاً ، فرجع ذلك إلى خطأ قد عمض في التنفيذ ، فالجلة التي نطقت بها لا تنفق مع الصورة ؛ وقد وقع الحطأ في الانتقال من إحداهما إلى الأخرى .

لسنا في حاجة إلى القول بأنه توجد حالات تكون فيها الصورة اللفظية مسئولة عن الخطأ المرتكب . فرغم معرفتي التامة لاسم صديق ديران ، أرانى أدعوه في المحادثة باسم لبران ، وهو اسم شخص آخر من أصدقاً في . فمثل هذا ليس عارضاً مادياً يمكن أن يعزى إلى الأعضاء . وإذا اتفق ممثل ذلك لفرد

<sup>.</sup> ۱۸۰ تارن میرنجف Merxingef ومایر Mayer رقم ۱۸۰.

من أفراد الشعب لسمعناه يقول: « لا أدرى لماذا كان لبران فى ذهنى » . والواقع أن الزلاق اسم مكان آخر قد حدث فى نفس الصورة اللفظية التى يؤلفها العقــل . وهذا هو وجه الاختلاف .

إذن تتألف الصورة اللفظية والجملة من عناصر واحدة . هذه العناصر هى الى تسمى فى النحو المعتاد بالكلمات . وقد درسنا فى هذا الفصل الكلمة الصوتية ولكن الكلمة الصوتية قد تشتمل على عدة كلمات بالمعنى الذى يقصد فى النحو المعتاد ؟ بل إن حدودها قد تكون جلية الوضوح تبعاً للغات . فلأجل أن محددها تحديداً كاملا يجب أن محلل عناصرها من وجهة نظر محوية . وذلك هو موضوع الفصل التالى .



## الجزء الثاني

النح\_\_\_\_و

## الفصل الأول

#### الكلمات والأصوات

تنتظم كل جملة نوعين من العناصر المتميزة: أولاً التعبير عن عدد ما من المعانى التي عثل أفكاراً، وثانياً الإشارة إلى بعض العلاقات التي بين هذه الأفكار. فإذا قلت: الحصان يجرى، فقى ذهنى فكرة الحصان وفكرة الجرى، وقد جمعت بين الاثنين في هذا الإثبات الذي هو « الحصان يجرى». وإذا قلت منزل بطرس كبير، فإن الأفكار البيت وبطرس والكبر تتركب كذلك في الإثبات الذي يكوّن جملى. ويحسن أن نذكر أننا نأخذ الأحداث كما يقدمها لنا الكلام، أي أننا ننظر إلى الصور اللفظية في نفس الصورة التي تظهر عليها في الكلام، هذا هو المعنى الذي يحب أن نفهمه من الفكرة التي عبرنا عبها فيا تقدم بقولنا « نحن نفكر بجمل ». فنحن نفترض أن الفعل العقلى الذي يضيف اسماً إلى أحد الأشياء في حدود من الزمن ليقول: الحصان يجرى، فإعا نفترض أن هذا الفعل العقلى يتم في الدماغ تبعاً لعوائد لايشعر بها المتكلم نفسه.

هذا الفعل العقلي الذي تفترضه اللغة ينتظم عمليتين متتابعتين : عملية تحليـــل عندما يميز العقل في التصور ، وقد أعطى ، عدداً ما من العناصر التي تقوم بينهــــا

علاقة (هي هنا الحصان والجرى) ثم عملية تأليف - عندما يروح العقل وقد انتهى من تعرف هذه العناصر المحتلفة وتحليلها - يؤلف بينها من جديد ليكون الصورة اللفظية . والتأليف وحده هو الذي يهم علم اللغة ، ويهمه بدرجة قصوى : لأن الاختلافات في البنية بين اللغات تنتج من الكيفيات المتنوعة التي تتوقف علمها عملية التأليف (١).

لنفترضأن جميع الأدمغة الإنسانية تتلقى كلها على السواء عين الطابع البصرى المحصان الذي يجرى ولنسلم - وذلك مما لانراع فيه - بأنها تحلل هذا التصور بطريقة واحدة بعينها، وأنها تقيم بين الحصان وبين الجرى نفس العلاقة بالضبط، فإن التعبير عن هده العلاقة يحصل في كل لغة بطريقة خاصة: الصورة اللفظية تؤلف تأليفاً مختلفاً . فالتفريق المشار إليه في أول هذا الفصل ليس إذاً نظرياً بحتاً وهو يقابل ما يصح أن نسميه دوال النسبة هالماصل العناصر اللغوية التي تعبر عن ماهيات التصورات: فهنا ماهية الحصان أو ماهية الجرى ؛ وتفهم من دوال النسبة العناصر الى تعبر عن النسب بين الماهيات: هنا كون الجرى المسند إلى النسبة العناصر التي تعبر عن النسب بين الماهيات: هنا كون الجرى المسند إلى الحصان على العموم محمولا على الشخص الثالث الفرد الإخبارى . وعلى ذلك تعبر دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست دوال النسبة عن النسب التي يقيمها العقل بين دوال الماهية . هذه الأخيرة ليست من هذا الكتاب .

谷谷谷

دال النسبة في غالب الأحيان عنصر صوتى ( صوت أو مقطع أو عدة مقاطع أحيانًا ) يشير إلى النسب النحوية التي تربط الأفكار الموجودة في الجملة بمضها ببعض .

فى جملة من اللغة الإغريقية القديمة مثل: «سيمونيد أقام محراباً جميلا»، من السمل علينا أن نعرف أنه يوجد إلى جانب المقاطع التي تعبر عن الأفسكار الأساسية

<sup>(</sup>۱) فنك Finck ، رقم ۱۶۱ ، ص ؛ .

في الجملة وهي : سيمونيد والإقامة والمحراب والجميل ، مقاطع أخرى ينحصر دورها في الإشارة إلى أن صفة جميل تنسب إلى المحراب وأن سيمونيد هوالذى فعل في الماضى حدث إقامة المحراب المذكور . فأول هذه المقاطع من دوال الماهية والثانية من دوال النسبة . لنأخذ أيضاً من العربية مجموعة من الكلمات مثل مجموعة أن يعطى ، أعطى ، الإعطاء ، مُعطُون ، إلى المُعطَى : فالتحليل يجد فيها دون عناء عنصراً دائماً هو الإعطاء ، ولكنه يجد فيها فضلا «عطى» الذي يصل كل هذه الكلمات بفكرة الإعطاء . ولكنه يجد فيها فضلا على ذلك عدداً من العناصر الصوتية التي تستخدم للاشارة إلى أن الكلمة فعل أو اسم، ومن أي نوع هي ، أو للدلالة على الفصيلة النحوية ( النوع والعدد والشخص ) التي تنتمي إليها الكلمات ، وكذلك على العلاقة التي تربطها بكلمات الجلة الأخرى فهذه المناصر دوال للنسبة .

وبعض هذه الدوال ليس له وجود مستقل ، فيجب تحليل الكلمة لاكتشافها وهذه تسمى لواحق أو زوائد ، والبعض الآخر كالضائر والأدوات (في الفرنسية مثلا) منفصلة عن الكلمة في الكتابة . ولكن هذا الفرق عديم الأهمية هنا .

وإذا أدخلنا على الجملة الإغريقية المتقدمة كلة « لكان » لتغير المعنى فى الحال . في ذه الكلمة « لكان » دالة نسبة تلون الجملة بلون فرضى من طابع خاص ؟ فبإضافة هذه الكلمة التى تستعمل للتعبير على ما لم يقع ، تصير الجملة : « لكان أقام محراباً جميلا » . كذلك لو أضفنا إلى أية جملة فى السنسكريتية المقطعين iti أنتي ) لدابت هذه الزيادة على أن الجملة حكاية مياشرة لكلام قائل : فإيتى iti من دوال النسبة . والفرنسية العامية فيها دالة من هذا القبيل فى صورة «كيدى » من دوال النسبة . والفرنسية العامية فيها دالة من هذا القبيل فى صورة «كيدى » راباً و quèdi كيدى ( للمؤنث ) : قارن العبارتين « tu as tort » أنت مخطئ و « tu as tort, quidi أن تخطئ ، قيل . » فتحس على الفور أن الجملة الأولى خطاب مباشر والثانية جزء من اقتباش ، وعليها طابع الحكاية .

ولا يهمنا هنا النظام الذي بمقتضاه تستعمل دوال النسبة في الجملة ، ولا المكان الذي تحتله فيها ، ولا المدى أو الأهمية اللذان تخلمهما اللغة عليها . فنحن نعد من

هذه الفصيلة الزائدة — غ واللاحقة ت- واللاصقة ٢٥- من الإغريقية ἐποίησεν هذه الفصيلة الزائدة بها المقطعين الأولين في «هو عمل » ( بالفرنسية Il a fait ) ، كذلك نعد منها المقطعين الأولين في Il a fait . وهذه العناصر مهما اختلف أصلها فإنها تلعب دوراً بعينه كل منها في لغته .

ولا نهتم كذلك بأن تكون دالة النسبة مما يعرب أو مما لايعرب. فني العربية الفصيحة «كان زيد يقتل » معناها فقط « Zard tuait ». ذلك أن المضارع في العربية يُسبق بفعل الكون ليدل على الاستمرار في الماضي ؟ ويتصرف الفعلان كل منهما على حدته (١) :

الشخص الأول كنت أقتل الشخص الثانى المفرد المذكر كنت تقتلن الشخص الثانى المفرد المؤنث كنت تقتلبن الشخص الثالث المفرد المذكر كان يقتل الشخص الثالث المفرد المؤنث كانت تقتل الشخص الثالث المفرد المؤنث كانت تقتل

فالعقل يحس الفعلين وكأنهما وحدة رغم أنه يمكن وضع كلة بينهما ؟ فالفعل الأول من دوال النسبة .

وأخيراً لايهمنا أن تكون دالة النسبة تشتمل على عنصر واحد أو على عنصر ين لايهمنا أن تكون دالة النسبة تنتج من كلتين منمزلتين يجمع بينهما العقل وتكون لهما رغم انفصالهما وحدة لا تقبل التمزيق. فني الفرنسية يعبر عن النفي بعنصرين لايكادان يتجاوران مطلقاً في الجلة: ومع ذلك فإن je ne mange » في الفرنسية لها من الوحدة مال « pas « لا آكل » في الفرنسية لها من الوحدة مال « nitoimlim » في الأيرلندية .

كل دوال النسبة هذه ، سواء أكانت مفردات أم مجموعات ، تعد من الفصيلة الأولى لدوال النسبة ، تلك التي يعبر عنها بعناصر صوتية تدخل في الجملة وتوصل بدوال الماهية .

هناك فصيلة ثانية ، دوال النسبة فيها تتكون من طبيعة العناصر الصوتية الدالة

<sup>(</sup>۱) أنظر بركابان Brockelmann رقم ۱۲۸ ، مجلد ۲ س ۲۰۹ .

على الماهية أو من ترتيبها . وهذه الفصيلة تعدُّ أكثر خفاء من السابقـة وإن كانت لاتقل عنها أهمية في اللغة .

ونجد في تبادل الحركات في اللغات الهندية الأوربية أو في السامية خير الأمثلة لتوضيح هذه الفصيلة . لسنا هنا نضيف عنصراً صوتياً إلى دالة الماهية ليخلع عليها قيمة صرفية . بل يكتني في الإشارة إلى دور دالة الماهية الصرفي بالعناصر الصوتية لهـ ذه الأخيرة نفسها . فالإبجلنزية تقابل بالجمعين men و feet المفردين man ُ «رجل» و foot « قدم » ، و تقابل اسمى المفعول held و struck بالمصدرين hold « يمسك » و strike « يضرب » — فالاختلاف الذي بين هـذه الصيغ اختلاف في جرس الحركة الذي يلعب على هذا الوضع دور دالة النسبة ، إذ أنه وحده يشير إلى قيمة الـكمامة الصرفية . ونجد نفس الشيء في اللغة الألمانيــة حيث نرى wir gaben «كنا نعطى » تقابل wir geben « نعطى » و dil « أعط » . وكذلك في الغالية الوسطى حيث نرى الجمروع brein و wyn و wyn تقابل المفردات bran « غراب » و mor ( بحر ) و oen ( خروف ) . فالتبادل الصوتى عنصر صرفى ضرورى في أقدم اللغات الهندية الأوربية كالإغريقية والسنسكريتية. ويمكننا أن نقول بأن القيمة الصرفية لكل كلة في الهندية الأوربية كانت نحددة تحديداً تامًا أو مايقرب من التام بجرس حركة الأصل. وكذلك الحال فى السامية ، كما تعطينا عنها العربية هذه الفكرة حتى يومنا هذا : حمار جمعها حمير (١) . وهذا على درجة من الحياة في العربية جعلتها تطبقه على كلمات مستعارة منذ تاريخ حديث من الأسبانية أو الفرنسية: رسيبو resibo « إيصال » والجمع رواسيب؟ بايور والجمع بوابير ؛ شمبيت « حارس ريني » ، والجمع شَوَ مُبيت .. الخ . وهذا ما يسمى بجمع « التكسير » أو الجمع « الداخلي » .

ويشير المصطلح « إعراب داخلي « بوضوح إلى أن تبادل الحركة يلعب نفس الدور الذي يلعبه العنصر الإعرابي الذي يمكن أن يضاف للكلمة . والواقع أن علامة الجمع في الأسماء تكون في الإنجليزية والغالية على وجه العموم بإضافة لاصقة

<sup>(</sup>۱) برگلمان ، رقم ۱٤۸ ، مجلد ۱ ، س ۴۳۱ .

خاصة: فى الانجليزية boot «حذاء » وجمعها « ponnau » وجمعها ومجمعها « ponnau » وجمعها و losses ؛ وفى الغالية penn «رأس » وجمعها « ponnau » وللحمط المؤشة كلها بإضافة زائدة . والمجمع الحكابات المؤشة كلها بإضافة زائدة . كذلك فى الألمانية يختلف الماضى غير التام عن الحاضر باستعمال لاحقة ، هى الدلك فى الألمانية يختلف الماضى غير التام عن الحاضر باستعمال لاحقة ، هى الدل « ت » . Ich redte « أتكام » والماضى غير التام الدام المحالة الدامة أحيا » والماضى غير التام ، ich lebte ( كنت أحيا ) الخ . وقارنة هذه الأمثلة السابقة نرى أن تبادل الحركات واللواحق نوعان متساويان من دوال النسبة .

النبر أيضاً من دوال النسبة الهامة جداً ، فهسو يشترك في بعض اللغات في تحديد القيمة الصرفية للسكلات . ونقصد بالنبر هنا نبر الارتفاع أى النغمة . فالنغمة في الإغريقية والسنسكريتية عنصر عميز السكلمة بقدر ما عمزها اللاحقة أو اللاصقة . وشهادة هاتين اللغتين تركيها لغات أخرى من نفس الأسرة كالسلافية واللتوانية . فبعض الصيغ المهاثلة كل التماثل لاتتميز بعضها عن بعض في الغالب إلا بالنغمة : إذ أن النغمة هي التي تعطى γοάφειν « أن يكتب » قيمة الحاضر ؛ والنغمة هي التي تميز νταμειν « قطع » من τόμος « قاطع » ؛ وهي وحدها أيضاً التي تمكون الفرق بين المبنى للمعلوم والمبنى للمجهول في الأفعال الإغريقية المركبة . التي تمكون الفرق بين المبنى للمعلوم والمبنى للمجهول في الأفعال الإغريقية المركبة . در النغمة هذا يلفت نظرنا إلى أن اللغات الهندية الأوربية كانت ، لثرائها بنظامها الصرفي ، عملك وسائل شتى للتعبير عن الروابط التي بين السكامات وعن دور السكامات في الجملة .

نفهم أن النغمة تلعب دوراً أخطر فى لغات الشرق الأقصى حيث المناصر النحوية قليلة العدد. فهذه اللغات استغلت مرونة النغات التى تحتملها أصواتها، واتساعها وتنوعها للغايات الصرفية خير استغلال<sup>(۱)</sup>. وتوجد هذه الظاهرة نفسها فى بعض اللغات الإفريقية (۲) فني اللغة الفهلية يعبر التنغيم عن النفي (۲): مجموعة

<sup>(</sup>١) انظر عن الأنامية جرامون ، رقم ٦ مجلد ١٦ ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) الدكتور وسترمان Westermann ، رقم ٢٢١ ، س ٣٧ وما يليها.

<sup>(</sup>٣) اللغة الفهلية هي الغة قوم من البرير اختلطوا بالعرب والزنوج ، ويقيمون الآن في المغربية الفربية الفريدة المدينة الم

مثل : مَ وَرَتَ mi warata معناها « سأقتل » (أو «أقتل» في الحاضر الدال على العادة ) إذا نطقت الفتحة المهائية بنفس النغمة التي لباقي الجملة ؛ ويصير معناها « لن أقتـل » إذا نطقت الفتحة المهائية بنغمة أعلى . فارتفاع الصوت له إذن من القيمة ما لدالة النسبة .

من النفهات المختلفة ذات القيمة الصرفية ، نغمة لها أهمية فى بعض اللغات ، وهى نغمة الصفر ، أى عدم وجود النغمة . ففي السنسكريتية مثلا يكون الفعل مندًا أو غير منغم تبماً لبعض شروط الاستعمال فى الجملة . ولكنه بالطبع فى استعمالاته المختلفة يتميز عيزاً واضحاً بغياب النغمة كما يتميز بوجودها .

وهذا يؤدى بنا إلى أن نصيف إلى دوال النسبة المشار إليها فيا سبق نوعاً من هذه الدوال أكثر من غيرها دقة ولكنها ليست أقل منها تعبيرا ، ونعنى تلك التى يصح أن نطلق علمها دوال النسبة الصفرية . فق الميدان الصرق تلعب درجة الصفر دوراً هاماً . والقيمة التى تملكها هى قيمة تقابل على وجه الخصوص ؟ ولكن ذلك لا ينقص من خطرها . فكثيراً ما يكون للصمت فى الموسيق من التعبير ما للمياودية التى يعترض طريقها ويقطع تدرجها ؟ وفى الحديث لحفات من الصمت البليغ . فى اللغة تمتبر دالة النسبة الصفرية دالة نسبة كغيرها من دوال النسبة . فقد كان فى الهندية الأوربية بعض الأسماء التى لا يحمل ممنفوعها أية النسبة ، فى مقابلة اللواصق المتنوعة التى تتمتع بها الحالات الأخرى ، لتمييز المرفوعات يكفى ، فى مقابلة اللواصق المتنوعة التى تتمتع بها الحالات الأخرى ، لتمييز المرفوعات تتميز دائماً بتلك الصورة فى الفترة القديمة على الأقل : ألا وهى حالة المنادى . وتقابلنا هذه الخاصة أيضاً في صيغة فعلية قريبة من المنادى ، وهى صيغة الشخص تنادل الحركات فى اللغات الهندية الأوربية والسامية .

وأخيراً نصل إلى فصيلة أخرى من دوال النسبة أقل تشخصاً أيضاً من السابقة وتتكون فنظ من الكان الذي تحتله في الجلة كل واحدة من دوال الماهية .

إذا قلنا باللاتينية regis domus « يبت الملك » . كانت علاقة الإضافة التي , تجمع بين هاتين الكلمتين مع بَراً عنها بالضيغة الإعرابية ؛ فاللواحق تشير إلى الدور الذي تلعبه كل كلمة من هاتين الكلمتين بالنسبة للأخرى . أما في العبارة الفرنسية la maison du roi « البيت [بتاع] الملك » ، فإن المنصرين الصغيرين la «أل» و du « بتاع أل » يقومان بنفس الوظيفة التي تقوم بها اللواصق في اللاتينيـــة . . وفضلا على هذا الاختلاف يوجد اختلاف آخر بين اللاتينية والفرنسية ينحصر في أن ترتيب الـكلمات في الأولى أكثر حرية منه في الثانية : فيمكمننا أن نقول دون تَفَرِيقِ regis domus ويَّتُ » أو domus regis « للك يُّ اللك عَلَى أَمَا في الفرنسية فلا يكاد يسمح بالقلب على هذا النحو ، du roi la maison « [بتاع] الملك البيت » إلا في الشمر . ومع ذلك فإن ظهر هذا القلب غريبًا بعض الشيء ، فإنه لا يصدم الحس وتبقى العلاقة بين الكلمة بن مفهومة . على العكس من ذلك. توجد لغات لا يعبـر فيها عن هذه العلاقة إلا بمـكان كل من الـكلمتين بالنسبة للأخرى؛ فيقال في الغالية مثلا ti brenhin (من ti ، تى «منزل» و hrenhin برِ نَهِ مِنْ « ملك » ) مع وضع المالك دائمًا بعد الشيء المملوك ، ويقال في الصينية wang tien (من wang ونج «ملك» و tien « ييت » مع وضع الشيء الماوك قبل المالك على عكس المثل السابق . وفي كاننا هاتين اللغتين لا يعبسر عن علاقة التبعية بأية علامة خارجية ؟ ولا يشار إليها إلا بترتيب وضع الكلمات الذي يجب لدلك بالطبع أن يكون ثابتا لا يعتريه تغيير . فاللغات التي فقدت إعماب الحالات على وجه عام ؟ استعاضت في تأدية العلاقات التي كان يمبر عنها بالإعراب إما بكلمات مساعدة (حروف جر، أدوات .. الخ) وإما بوضع كل كلة بالنسبة للكلمات الأخرى (١).

إذا قلنا في الفرنسية Pierre frappe Paul « پيير يضرب يول » كانت دالة النسبة الوحيدة المعبر عنها صوتياً هنا هي الصفر: فالصيغة الفعلية والمعبر عنها المعبر عنها وجود اللاصقة ، وبذا تتميز عن الصيغ فراپ « يضرب » تنفرد في الواقع بعدم وجود اللاصقة ، وبذا تتميز عن الصيغ

<sup>(</sup>١) عن الإيرانية أنظر جوتيو Gauthiot رقم ١٠٠ ، ص ١١٣ -- ١١٤.

الفعلية الأخرى مثل frappons أورثين « لنضرب » و frappez فرييه « اضر بوا أو تضربون » و frappera فريّرا « سيضرب » و frappant فريّن « ضارب » الخ. فعدم وجود اللاصقة هو الذي يبـيّن هنا أن لدينا فعلا إخباريا حاضراً مسنداً إلى الشخص الثالث المفرد . ولكن نسبة الفاعل إلى الفعل والفعل إلى المفعول لا تدل علمها علامة خارجية: وذلك ما عمر الفرنسية عن اللاتينية حيث نرى اللاصقتين us « أُس » « علامة الرفع » وأم « um » « علامة النصب » في جملة Petrus caedit Paulum تكشفان عن الدور الذي يلعبه الاسمان في الجملة ، دالتين علي أيهما الفاعل وأيهما المفعول . أما القرينة الوحيــدة التي تقدمها الفرنسية فهي في ترتيب الكلمات: فترتيب الكلمات هنا دالة من دوال النسبة. لذلك يمكننا أن نغير في اللاتينية وضع كل كلمة من الكلمات الثلاث كما نشاء دون أن نميّس وضوح الكلمة بأدنى ضرر، أما في الفرنسية فيستحيل أن نمس نظام الكلمات دون أن نفسيّر المعنى؛ فلو قلنا في الفرنسية Paul frappe Peirre « يول يضرب پيير » بدلا من Peirre frappe Paul « پيير يضرب پول » لارتكبنا نفس الغلطة التي ترتكبها في اللاتينية لو أخطأنا في استمهال الإعماب فقلنا : Paulus caedit Petrom « پولص ً يضرب بطرس كه بدلا من caedit Petrus « يولص يضرب بطرس » .

\* \* \*

بعد أن عرفنا الفصائل الثلاث الأساسية من دوال النسبة ، يجدر بنا أن نبحث مسلك هذه الدوال بالنسبة لدوال الماهية .

يتركب العنصران في بعض اللغات بشكل يجعل كل كلة تتضمن التعبير عن قيمتها المعنوية ، وعن دورها الصرفي في آن واحد . وكانت السامية والهندية الأوربية لغات من هذا القبيل . فكلمة مثلا كالكلمة الإغريقية عبههي فيها شيء يعبد كاملا ونهائياً : دالة الماهية مميثلة فيما يسمى الأرومة ، وهي هنا -80 التي تعبر عن فكرة الإعطاء ؟ وعناصر الكلمة الأخرى تدلنا على أن هذه الفكرة ترجع إلى الماضي وأن لها فاعلا مفرداً : « أعطى » . وكل واحد من عناصر ترجع إلى الماضي وأن لها فاعلا مفرداً : « أعطى » . وكل واحد من عناصر

الكلمة ليس له وجود مستقل: لا الأصل الذي سبق ولا اللاحقة - بر. ولا اللاصقة على ولا الزائدة على الماثلة له . فهي قطع ولا الزائدة على المن لا أكثر ، إذ أننا نستطيع تنويع الأصل واللاحقة والزائدة على السواء . ولكن الذي يعطى للكلمة وحدتها وتآلفها رغم تعقد عناصرها ، إنما هو كون كل واحد من هذه العناصر له ترتيب ثابت لا يقبل التغيير : فهي تمسك بعضها بعضا وتقوى بعضها بعضا ، وتظهر للعقل في طابع تصور واحد ، هو الطابع الذي تراه في الفرنسية في « II a donné » عما في ذلك من تعبير عن الزمن والعدد .

وتصريف الفعل في السامية يقدم لنا أمثلة مشابهة . فا دمنا قد تحققنا من السواكن الثلاثة الأصلية في كل الصيغ المشتقة من أصل واحد ، لم يبق علينا إلا النظر في اختلاف الحركات واللواصق والعلامات . فالصيغة العربية قتل صيغة واحدة كما رأينا في الإغريقية تماما ؛ إذ أنها تشتمل على دالة ماهية ، هي الأصل ق ت ل، ودوال نسبة تميّز صيغة قتكل عن جميع الصيغ المأخوذة من نفس الأصل : قاتل وتقاتلا ومقتول واقتل ويقتل وقاتل الخ . يزيد على ذلك أن تصريف الفعل في السامية يعبر عن الجنس أيضاً : فقاتلت للمذكر في مقابلة قاتلت للمؤنثة ؛ وفي الشخص الثالث أيضاً مثل قتل في مقابلة قتكلت .

تركب اللغات الهندية الأوربية والسامية نوعين من دوال النسبة كما رأينا: تباذل الحركة والالصاق ، ولكن بدرجات مختلفة . فتبادل الحركة بلعب في السامية دوراً أوسع مما في الهندية الأوربية . « فخاصة هذه اللغات في تعبيرها بالسواكن عن أساس الفكرة وعن تفرعامها الثانوية بالحركات يجعلنا في حل من القول بأن التصريف في هذه اللغة يقع داخل الكلمات (١) ». « الأصل في العربية لا يتميز إلا بسواكنه ؟ أما عن الحركات فكل ساكن من سواكن الأصل يمكن أن يتبثع بالفتحة القصيرة أو الطويلة أو بالضمة القصيرة أو الطويلة أو بالصفر ، فعندنا سبع صور . وكل واحدة من هذه الصور السبع أو الطويلة أو بالصفر ، فعندنا سبع صور . وكل واحدة من هذه الصور السبع تستخدم للدلالة على الوظيفة النحوية ". وذلك يسمح للغات السامية بصياغة تستخدم للدلالة على الوظيفة النحوية (٢) ». وذلك يسمح للغات السامية بصياغة

<sup>· · (</sup>١) رينان : رقم ١١١ · · (٢) مييه: رقم ٤٤ ، الطبعة الرابعة ، ص ١٣٣ ، ٠٠

عدد من الكلمات المشتقة دون حاجة إلى لواصق: فنى العربيـة كَتَبُ وكاتب وكتاب . . . الخ . . .

توليد الكلمات على هذا النحو في الهندية الأوربية لا يقع دون التجاء إلى لواحق . ولكن من أثر تبادل الحركات في الهندية الأوربية والسامية كانتهما ، أن تعطى قيمة خاصة لما يسمّى الأصل بتخليصه من شبكة اللواصق إذا أردنا أن تركز عليه أعلى درجة من التعبيرية ، إن صح لنا هذا التعبير . الأصل حقيقة حساسة بالنسبة للمتكلم من جهة أنه ينتظم حالات مختلفة من الحركات ، كل حالة منها تقابل استعمالا مختلفاً . وحقيقه الأصل ترجع إلى قبوله للتنوع ، ومبدأ التبادل يجمل هذه العناصر تلعب دور التعارض . وهو لعب في غاية اللطف والدقة اعتادته عقول الساميين والهنديين الأوربيين .

ينبغى ألا نخلط بين الأرومة « racine » والأصل Part, aim, recev في الفرنسية نستطيع بعد التحليل أن نعثر على العناصر Part, aim, recev في المساصر التحليل أن نعثر على العناصر ليست إلا كائنات نحوية وليس لها وجود حقيق في شمورالمتكلم . ويسميها النحويون الفرنسيون «أصولا». وفي الألمانية تُدخل قاعدة تبادل الحركات في الأصول قيمة أوضح : فالتقابل الذي بين geben « أن يعطي » و gab « أعطى » أو بين nehmen « أن يأخذ » و nahm « أخذ » و genommen « مأخوذ » يمكن إلى حد ما أن يعطينا فكرة عن عنصر بعينه يتميز بالساكنين ط . و « ج . ب » أو س . م « ن . م » وفي داخله تتبادل بعض الحركات تبعاً للمعني الذي يراد التعبير عنه . أما عن الأرومة فيجب في اللغات الهندية الأوربية الضعود حتى الإغريقية القديمة وحتى السنسكريتية فيجب في اللغات الهندية الأوربية الضعود حتى الإغريقية القديمة وحتى السنسكريتية على وجه خاص لنكون على بينة منها .

ومع ذلك فالهندية الأوربية بل والسامية تضيف عادة إلى التبادل فى الحركات استعمال لواصق (لواحق أو علامات). ومن النادر جداً فى الهندية الأوربية أن يكون تبادل الحركات وحده هو المميز للكلمة. وإذا وقع ذلك فإن على العالم اللغوى أن يسلم بأن الكلمة مزودة باللاحقة الصفرية. فالأرومة فى الهندية

الأوربية إذن ، رغم مالها من أهمية صرفية عظيمة ، ليس لها وجود مستقل؛ فلاشى، غير الموافقة ، الموافقة القائمة على نوع من التحليل للحقائق الذى كثيراً ما يكون كحكمياً ، هذه الموافقة هى التى عودت النحويين الهنود تحليل كلاتهم ليكتشفوا فيها أرومات حتى لنرى القواميس السنسكر بتية ترجع الصيغ الفعلية إلى صورة مثالية تسمى الأرومة وتفترض أن جميع الصيغ قد خرجت منها بواسطة اللواحق .

واللاحقة أيضاً ليس لها وجود مستقل ، وإنما تستمد كيامها جميعه كالأرومة من تبادل الحركات ومن المعنى الذي يسند إليها ، وهومعنى مجدِّد في غالب الأحيان . نرى تبادل الأصوات في كلمة عربية مثل كاتب وكاتبون يحدد معنى اللاحقة ( ُ— و ن في كاتبون ) في جميع الحالات التي يَمْ يُثل فيها .

أما العلامات فيمكن مقارنتها باللواحق من كل وجه ؛ فهى أيضاً عناصر تضم إلى الأرومة . ولا يمكن تمييزها عن اللواحق إلا بالاستمال ، فاللاحقة تشير إلى النوع العام الذى تنتسب إليه السكلمة ( اسم فاعل ، مصدر ، اسم آلة ، مكتبر ، مصدر . . . النخ ) بينما تشير العلامة إلى مجرد الدور الذى تلعبه السكلمة في الجلة . فالعلامات تقوم بدور مخالف لدور اللواحق ؛ ولسكنها جميعاً ، من جهة بناء السكلمة ، دوال نسبة من طبيعة واحدة في الهندية الأوربية والسامية على السواء . اللواحق والعلامات تضاف إلى الأرومة ، ذلك هو المسلك المعتاد في تركيب السكامة في الهندية الأوربية ؛ ولسكنه ليس المسلك الوحيد . فالزائدة التي توضع السكامة في المندية الأوربية ؛ ولسكنه ليس المسلك الوحيد . فالزائدة التي توضع قبل الأصل يمكن أن تعتبر استثناء من ذلك : فني الفعل من المسكن الوحيد ، ثلاث ، تشير الزائدة ٥ إلى الماضي كما تشير استثناء من ذلك : فني الفعل من الماضي كما تشير المنتفيل عاماً .

ولا ينبغى لنا أن ندهش إذا قابلنا لغات أخرى بجرى فيها التغيير من الأمام على على عكس الهندية الأوربية . فالفرنسية مثلا تعطينا فكرة ما بجمعها الذى يعتبر عنه ، في الكلمات التي تبدأ بحركة ، بصوت صفيرى يضاف من الأمام : (آربر) arbre «شحرة» ، والجمع ز \_ آربر arbres «شحر» ؛ homme (أمّ) «محرا» ، والجمع ز \_ آربر oies (وًا) «وزّة» oies (وًا) «وزّة» منالا غربها للتوسع في هذا «رَّ واً » «وَاً » «وَاللّهُ الدارِجَة تقدم لنسل مثالا غربها للتوسع في هذا

الأتجاه وذلك فى الفعل zyeuter ( يلتهم بعينه ) « زيئيتيه » المأخوذ من zyeux د عيون» جمع الشاخوذ من zous et ( أَى ) « عين » . ويقال فى بعض لهجات اللورين zous et ( رُوس إى زل ) بدلا من eux et elles ( رُوس إى زل ) بدلا من zelles ( رُوت » ( إليهم ) ( قياساً على no vont ) ( ) .

ولكنها فى الفرنسية حالة استثنائية معدومة الأثر . وهناك على العكس من ذلك لفات سامية كاللغة العربية تملك نظاماً حقيقياً من التغيير الذى يضاف إلى أول الكلمة . وهكذا نرى الأشخاص فى أحد الزمنين اللذين يصرف إليهما الفعل فى العربية ، وهو المضارع ، يشار إليهم بلاصقة تضاف إلى أول الكلمة :

|        |        | ۔<br>نقــــــل   | الجمع    | أً قتــُـل | الشخص الأول المفرد         |
|--------|--------|------------------|----------|------------|----------------------------|
| نقتلان | المثنى | تقتلون           | »        | 0          | الشخص انثاني المذكر المفرد |
|        |        | تقتلن            | <b>»</b> | -          | الشخص الثاني المؤنث المفرد |
| يقتلان | المثنى | يقتلون           | >>       | يقتل       | الشخص الثالث المذكر المفرد |
| تقتلان | المثنى | ره و<br>يـقتــلن | ))       | تقتل       | الشخص الثالث المؤنث المفرد |

و تجدكذلك في الجرجية ، وهي من عائلة غير العائلة السامية ، أمثلة لافتة للنظر للتغيير الواقع في أول الكلمة . نستنبط من هذا أن مسلك الإلصاق ينحصر في إضافة عناصر صرفية إلى الأصل توضع تارة في رأس الكلمة وتارة في ذيلها دون تفريق .

米米米

وفى مقابلة اللغات التى من قبيل الهندية الأوربية والسامية التى فيها تقدّم لنا السكامة المكونة من الأصل واللواصق كلا كاملا قاعًا بذاته ، نجد سلسلة أخرى من اللغات فيها دوال النسبة مستقلة عن دوال الماهية استقلالا قد يكون كبيراً وقد يكون ضئيلا . وأوضح أمثلة هذا النوع تلك اللغات التى تميز بين طائفتين من الكلهات ، طائفة الكلهات الفارغة وطائفة الكلهات المليئة – على حد تعبير

<sup>(</sup>۱) ا. رولان E.Rolland ، رقم ۸ ، مجلد ه ، س ۱ ه ۱ .

المسطلحات الصينية . فالكامات المليئة هي دوال الماهية والكامات الفارغة دوال النسبة . والكامات الفارغة لا تنبر إطلاقا . فكلمة أن تي التي تشير إلى الإضافة كلة فارغة : wo tieul — tseu و "و تي أول تسيي " (ابني) وكلة وو "أنا » أوعلى الأصح باء المتكلم، وأول — نسي " ابن » . و " تي » تلعب نفس الدور الذي يلعبه في الفرنسية الحرف فه أو ق في الإنجليزية ؛ بل إنها تستخدم أيضاً في الإشارة إلى تعلق جملة ، وفي هـــــذه الحال تكون مساوية لحرف الوصل . وليست الكلمات الفارغة في غالب الأحيان إلا صيغاً متخصصة ( وغير منفيمة ) وليست الكلمات الفارغة في غالب الأحيان إلا صيغاً متخصصة ( وغير منفيمة ) من الكلمات المليئة . فالكلمتان المليئتان تسيى و أول ، ومعناها معاً "(ابن » ولا باب » وكلة معا تلوو « سكين » تصيران بعد إضافة اللاصقة الاسمية : أول أو تسو ، الماء حسورة تسو ، العام الموقة ( في مسورة تسو ، العام الموقة ( في مسورة الماكلة واحدة ، منة تكون عليئة و منة أخرى تكون فارغة ( في العماية و منة أخرى تكون فارغة : العام الميئة و منة أخرى تكون فارغة ! وعكن تركيب صيغتين من كلة واحدة ، منة تكون مليئة و منة أخرى تكون فارغة ! اعوا العالم الميئة و منة أخرى تكون فارغة ! وعكن تركيب صيغتين من كلة واحدة ، منة تكون مليئة و منة أخرى تكون فارغة ! اعوا العالة الميئة و منة أخرى تكون فارغة ! اعوا العالم الميئة و منة أخرى تكون فارغة ! العالم العيئة و منة أخرى تكون فارغة ! العالم الهيئة و منة أخرى تكون فارغة ! العالم الميئة و منه الميئة و منه أخرى تكون فارغة ! العرب الميئة و منه الميئة الميئة و منه الميئ

واليس معنى هذا أننا لا نقابل فى اللغات الهندية الأوربية أمثلة ممتازة للكلمات الفارغة . فالكلمة السنسكريتية iii إبتى التى تشير إلى اقتباس كلمات متكلم بنصها ليست إلا كلمة فارغة . كذلك كلمة من أن الإغريقية القديمة وكلمة به 6 أو ي فى الإغريقية الحديثة (انظر ص ٦٩) . ومن المستحيل ترجمة هذه الكلمات فى قاموس ؟ إذ ليس لها معنى مشخص ، بل هى عوامل تقويم أو أسس أو قيم جبرية أكثر منها كلمات . ومن ثم لم تكن توجد منعزلة ؟ أو تأخذ معناها. إلا إذا أو صلت بعنصر لغوى آخر فتكوّر معه كلا يظهر للعقل كأنه وحدة ؟ و من ألاغريقية لا معنى لها إذا كانت وحدها ؟ ولكن بالمعتمل كأنه وحدة ؟ و من الإغريقية لا معنى لها إذا كانت وحدها ؟ ولكن بالمعتمل أن نترجم الحرف الفرنسية مثلا فيها كلمات فارغة هى حروف الحر . فن المستحيل أن نترجم الحرف الفرنسية مثلا فيها كلمات فارغة هى حروف الحر . فن المستحيل أن نترجم الحرف الفرنسية مثلا فيها كات واحد بعينه من الألمانية ؟ peid أن نترجم الحرف الفرنسي أن آ بحرف واحد بعينه من الألمانية ؟ peid

مع أن اللغات الهندية الأوربية قد خلقت لها على هذا النحو كلمات فارغة ، فإن الذي يميز الكلمة الهندية الأوربية بوجه عام وكذلك الكلمة السامية إنما هي وحدتها: ففيهما دوال النسبة ودوال الماهية متصلة بعضها ببعض بصورة لا تقبل الانفصام . وعلى العكس من ذلك توجد لغات فيها العروة التي تجمع بين دالة النسبة ودالة الماهية مخلخلة إن قليلا وإن كثيراً .

ومع أن مكان الكلمة الفارغة في الصينية محدد بصورة مطلقة وأنه لا يستطاع نقل الكلمة الفارغة فيها من مكانها بأكثر مما يستطاع ذلك في الفرنسية أو الانجليزية ، فإن للكلمة الفارغة فيها مع ذلك شيئا من الاستقلال ، أولا من قبل أنه يمكننا إسقاطها ، إذ يمكن أن نقول على السواء من men والما أو men ومول «باب» ، وثانيا من قبل أنه يمكننا — على عكس الحالة السابقة — تكرارها في بعض الأحيان لإبراز الفكرة التي تعبر عنها وذلك بفصلها عن الكلمة التي تتصل بها : leao la che la ، ليما ولا تشه لا «قد انتهى الشيء» .

ولعل اتصال دوال النسبة بدوال الماهية على أقل ما يكون إحكاما في اللغات الفنلندية الأوجرية واللغات التركية التترية . ففي بعض الحالات في اللغة المجرية إذا كان هناك سلسلة متتابعة من الكلمات المتفقة فيما بينها والتي تلعب دبراً واحداً في الجملة ، لا يوضع دال النسبة إلا ممة واحدة في نهاية الكلمة الأخيرة فيقال عد – nak jo – مناية الكلمة الأخيرة فيقال az – nak jo – أبو آمبر نك ) للرجل الطيب ، بدلا من – nak jo و nak ember – nek a nagy و آرس بن « في المدينة الكبيرة (١٠) ، وفي التركية تحشر علامة الجمع – المتركية تحشر المتناقب المتركية المتركية تحشر المتاه المتليدة المتركية المتركية تحشر علامة الجمع – المتركز « ابنة ، ولاحقة الملكية اللهية عن ( kizi » ابنته ، المفرد (٢) ) .

وفى التركية أيضاً نجد ارتباط العنصرين مخلخلا إلى حـد يجعل نظام دوال nous avons le vu النسبة غير ثابت . فمثلا لا نستطيع أن نقول فى الفرنسية nous le vu النسبة غير ثابت . فمثلا لا نستطيع أن نقول فى الفرنسية » ولا aime te أو aime te » بدلا من nous l'avons vu من رأيناه » ولا أحبك » . بيما يقال ne pas «أحب ك لا أحبك » . بيما يقال فى التركية دون تفريق: sevezek lerdir « أحبوا » أو sevezek lerdir « كانوا » sevezekdirler; seviyorlar idi ه كانوا يجبون » أو sevezekdirler « كنت قد أحبب » أو يجبون » أو sevezekdirler « كنت قد أحبب » أو « sevse idim » أو « sevse idim » .

عكن لكل واحدة من هذه المجموعات أن تحلّل وتفرق عناصرها ؟ فالأرومة لها مكانها الثابت في رأس الكلمة ، أما باقى العناصر التى تعبر عن الزمان والشخص والعدد فعلى جانب من الاستقلال بالنسبة للأصل وبالنسبة للمناصر المجاورة ، لذلك عكن أن توزع داخل الكلمة في شيء من الحرية ، وليس لها على وجه العموم أي

<sup>(</sup>۱) شلیشر Schleicher و ڤ . تمسن V. Thomsen فی اقتباس عنهما اچسپرسن رقم ۱۳۶ ، ص ۳۷ .

<sup>(</sup>٢) جوثيو: رقم ٧٣ ، س ٣١ -- ٣٢ .

وجود مستقل؛ فالمنصر لار (ler) لا يستعمل منفرداً كما لا تستعمل العلامات الإغريقية واللاتينية منفردة . ولكن ارتباطه بدالة الماهية أكثر تخلخلا من من ارتباط العلامة الإغريقية بالعنصر المقابل . فالعنصر على هو الشخص الثاني المفرد من فعل الكينونة؛ وإذا ما أريد بناء الجمع المقابل منه أضيف إليه ler . ولكن قبول هذين العنصرين لتبادل الوضع كان بيننا في العثمانية الفصيحة القديمة حتى عند استعمالهما في دورها الأصيل ، يعني في التعبير عن جمع الشخص الثالث من فعل الكينونة .

\* \* \*

ُ يَكْثَرُ عَدْدُ اسْتُعْمَالُ دُوالُ النَّسْبَةُ أَوْ يَقُلَّ بَاخْتَلَافُ اللَّهَاتِ . فَالتَّرَكَيةُ كَا رأينا تَنْقُلْ هذه الدالة أو تلك من مكان إلى مكان دون ضرر ، ولكنها لا تكررها أكثر من مَنَةُ مَا فَهِي تَقُولُ دُو تَفْرِيقَ seviyor - idiler أَو seviyorlar idi وَلَكُمُهَا لا تركب العبارتين قط لتقول seviyorlar idiler. وعلى العكس من ذلك فإن مسلك التكرار، هذا الذي ذكرنا سابقاً أنه موجود في الصينية، مسلك محبب في بعض اللغات كما في مجموعة لغات البنتو « Bantou » التي فيها كل فصيلة بحوية يقابلها مَعْدَامَ يِذَكِر مع كل كلمة مهما كان عدد الكلمات. فجملة مثل « البنات يمشين » تقال في السوبية كا – كازانا – با إندًا ba - kazana ba - enda أو b - o ba-kazana ba وبا على معلم ba معلم الله على معلم ba معلم الشخص في حالة الجمع ؛ « والرجل الجميل » يقال mu - ntu - mu - lotu مؤ نتو مو ُ لتو ، mu معلم الأشخاص في حالة الإفراد . ويوجد في البنتو من هـــذا القبيل سبعة عشر معلما ؛ ويصل عددها إلى ثلاثة وعشرين في بعض اللمجات . والسوابق في البنتية يقابلها : لواحق في الفهلية وفي مجموعة اللغات الغربية في إفريقية ، التي تسمى مجموعة اللغات الثملتية . ويوجد من ذلك في الفهلية إحدى وعشرون فصيلة منها أربع للجمع . فن الأرومة لام Iam التي تعبر عن فكرة · الرئاسة غَكَن أن يشتق ما يلي: لام دو lam do ( قصيلة الضمير أ و ٥ ) « رئيس » ولام - أو-١٠ ا ( فصيلة الضمير نجـو ngu ) « مملك ، لام

- دَه I am-de في المناه الضمير أنده ) « nde » « رياسة أو قيادة » ولام - يه أam-be ( فصيلة الضمير بـ ) « ماوك ، رؤساء ، الخ . ولا توجد الأرومات منعزلة في هذه المجموعة من اللغات ، بل تكون دائماً مصحوبة بما يدل على الفصيلة . وهذا الدال على الفصيلة يتكرر في كل عنصر من عناصر الجلة : - debb-o-dan وهذا الدال على الفصيلة يتكرر في كل عنصر من عناصر الجلة : - ew - be د ب و دن - إي ديو أه « هذه المرأة البيضاء ، ew - be و دن - إي ديو أه « هذه المرأة البيضاء ، ew - be و دن - إي ديو أه « هؤلاء النساء البيض ، الخ . قواعد الصرف في هذا النوع من اللغات مختلطة اختلاطاً دقيقاً ؛ ولا يمكن تميز دوال النسبة فيها إلا بنوع من التحليل في غاية الدقة فيه يُشر ح الجلة تشريحاً تاماً ويفتها حتى تفقد معالمها في نهاية الأمم .

يضا د ذلك على خط مستقيم بعض اللغات الأمريكية التي تدرك دوال النسبة على انفصال وتذكرها منفصلة . فهناك بجمع مقدماً ، وفي مبدأ الجملة ، جميع الدلائل الصرفية فكا مهم يبدأون على نحو ما بملخص جبرى للفكرة ، فيه كل شيء ما عدا التصورات التي لا تأتى إلا تالية . فلا جل أن يقال : الرجل قتل المرأة بسكين ، تصير الجلة على هذا النحو : هو هي هذا به ال قَتْل رجل امرأة سكين (لفة الشنوك (1)).

فكل ما تقدم الحطين الرأسيين إنما يشتمل على دلائل نحوية ، أى دوال نسبة ؟ أما دوال الماهية فلا تذكر إلا بعد .

لا ينبغي أن ندهش من بنية على هذا النحو من الغرابة . فلغة الكلام في الفرنسية فيها حالات من التركيب تقرب من تلك الحالات كل القرب . فنحن نسمع من الشعب : Elle n'ya encore pas Il voyagé , la cousine , en نسمع من الشعب : Afrique « هي لم فيها بعد الما تسافر قريبتك إلى إفريقية » أو Afrique « هي لم فيها بعد الما تسافر قريبتك إلى إفريقية » أو Afrique « هو أكم إطلاقا المعسبك الشرطي سارقه ؟ » فكل ما هو سابق على الخطين الرأسيين لا يشتمل أيضاً إلا غلى دوال نسبة : إشارات إلى الفاعل أو إلى المفعول ( مباشراً كان أوغير مباشر)

<sup>(</sup>۱) عن بواس Boas : رقم ۱۳۰ ، المقدمة ، ص ۳۸ .

أو إلى النوع أو إلى العدد أو إلى الزمن أو إلى صفة الجملة أهى استفهام، أم نفى: فلدينا هنا، وقبل أن نعرف عمن وعماذا يدور الأمر، جميع العناصر النحوية للجملة. فلا يبتمى إلا تعيين الأشخاص والحدث الذى ساهموا فيه، وبالاختصار الوقائع والفاعلين؛ وهكذا توضع المعانى التجريدية في رأس الجملة والمشخصات في ذيلها.

\* \* \*

تنوع الإجراءات الصرفية يجعل تعريف الكلمة يتنوع على حسب اللغات . وإذا كانت هناك لغات يسهل فيها تحديد الكلمة كوحدة لاتتجزأ فهناك لغات أخرى تذوب فيها الكلمة على نحو ما في جسم الجملة ولا يمكن تحديدها حقاً إلا بشرط أن تدميج فيهـــاكتلة من العناصر المتنوعة . فني الجملة الفرنسية je ne l'ai pas vu ، يوجد بالتحليل سبع كلمات مختلفة على رأى النحو الجاري ؟ والحقيقة أن ليس هناك إلا كلمة واحدة ولكنها كلمة معقدة مكونة من عدد من دوال النسبة وقد اشتبك بعضها ببعض ، وليس لها وجود مستقل؟ وإنما قيمتها ف أنها لدى المقل قابلة للتبادل ولأن يحل بعضها محل البعض على حسب الحاجة مادام في الإمكان أن يقال Je ne t' ai pas vu هم أرك » ، الاسكان أن يقال nous ne vous aurons pas vu « کنت لم ترنی » avais pas vu « سنكون لم نركم بعد » الخ ، مع تنويع عناصر الإبدال في الكلمة على حسب الإرادة . مما لا ريب فيه أنه لا ينبغي لنا أن نسقط من حسابنا ما بين هذه العناصر من فروق نسبية : فالضائر Je « ضمير الشيخص الأول في حالة الدفع » و me « الشخص الأول في حالة النصب » و الله « الشخص الثاني في حالة الرفع » ، و te « الثاني في حالة النصب » و le « الثالث المذكر في حالة النصب ما هي إلا مجرد دوال نسببة محرومة من كل وجود ذاتي ؟ ولا تستعمل منفصلة إطلاقاً . فالـ je لا توجد إلا في تراكيب من مثـــل je parle « أتكلم ، حِيث je تقابل الهمزة » و je cours « أحرى » ولا تستعمل me إلا في مثل Je me dis «حرفياً: أقول لي » Je me dis . « تضربني » فلو لم يكن في الإمكان ومنع بعض العناصر بين الضمير والفعــل

( le dis ، «أقول» ، le ne le dis pas «أقوله » العاقوله » العاقوله » العاقوله » لأمكاننا اعتبار Je dis في je dis كالنهاية اللاتينيــة O « ُأ » في قوله dic - o « أقول » وتصورنا أن الفرنسية فها تصريف في مبدأ الكلمة: Je dis «أقول» tu dis « تقول » ، il dit ( وتنطق idi إيدى ) « يقول » ولكنا لم نصل إلى هذا الحد ، وإن كنا نلاحظ أن ضمير الفاعل لانزداد منذ عدة قرون إلا ميلا إلى اللصوق بفعله . فلن نستطيع اليــوم أن نَفُول كما قال رَ بليه Rabelais : : « Je dit Picrochole, je les prendrai à merci » قال يكروشول : سأضعهم تحت رحمتي ( مع وضع عبارة قال پـكروشول بين الفاعل وفعله ) . على المكس من ذلك اللغة العامية فكثيراً ماتستعمل ضمير الشخص الثالث حتى عندما يكون الفاعل اسماً صريحاً : « الوالد ، هو يقول ما يريد » ، « البرجوازيون هم لهم حظ سعيد » ، الخ . من جهة أخرى دوال النسبة التي مثل nous « نحن ، نا مفعولاً أو مجروراً « و vous » أنتم ، كم ــ ( مفعولاً أو مجروراً « قريبــة من الكلمة إلى حد ما إذ أنها تستعمل بصورة واحدة للتوكيد ، وتقابل في نفس الوقت je و me من جهة و moi » « أنا »أو toi , te , tu « أنت » أو lui ا il , le . وذلك يعلُّقد من تحديد السكايات ، على نحو ما يعقله وجود ظروف تتأرجح بين دوال النسبة وبين الكلمات وسط صيغة فعلية . فيمكننا القول بأن الكلمة في اللغة الفرنسية لأنخلو من سوء في التحديد .

ذلك صحيح أيضاً بالنسبة للغات من قبيل اللغة التركية حيث تتذبذب العناصر الصرفية بين دالة وأخرى من دوال الماهية ، أو تتعلق بعضها ببعض في صورة واضحة من الحرية . والذي يجعل للكلمة التركية وحدتها إنما هي ظاهرة صوتية ، هي المتلاف الحركات ، تلك الظاهرة التي تنسق تحريك المقاطع المختلفة وفقاً لمقطع مسيطر . أما وحدة الكلمة في لغات البنتو فتتعلق بسبب آخر ، هو استعال المعالم التي تنبع في كل فصيلة صرفية الدور الذي تلعبه الكلمة في الجملة . ولكننا مضطرون إلى أن نجمع تحت مصطلح الكلمة في البنتو أو الفرنسية أو التركية ، عناصر استبدالية متنوعة ، هي عناصر يحسمها بصفتها هذه ، ولذلك لم ترتبط بدوال عناصر استبدالية متنوعة ، هي عناصر يحسمها بصفتها هذه ، ولذلك لم ترتبط بدوال

الماهية إلا برباط مخلخل (١) .كذلك الحال فى بعض اللغات الأمريكية كالجرينلندية حيث يعجز الإنسان عن تقسيم الجملة فيها إلى أقسام وحيث يغلب الآتجاه فيها إلى عد كلات بقدر الجل وجمل بقدر السكلمات (٢) .

أما اللغات السامية واللغات الهندية الأوربية القديمة كالسنسكريتية أو القيدية أو الإعربيقية القديمة فللسكامة فيها استقلال مطلق يظهر في كثير من المعاملات الصوتية التي تميزها ، مثل معاملتها من جهة الأجزاء الأخيرة ، أو مشل ذلك التوازن الدقيق الذي للنبر ، فالسكامة تحمل في نفسها علامة استعالها والتعبير عن قيمتها الصرفية ؟ فهي على درجة من الامتلاء لاتحتاج معها إلى مزيد ، والسكامة قيمتها الصرفية ؟ فهي على درجة من الامتلاء لاتحتاج معها إلى مزيد ، والسكامة الصينية يمكن تحديدها دون عناء أيضاً لأسباب أخرى غير السابقة ؟ ولكنها إذا نزعت من النص التي هي فيه فقدت كل قيمتها التعبيرية ولم يبق فيها إلا معني غامض مجرد لا يمكن إرجاعه إلى أي استعال .

ليس للكلمة إذن حد عام يمكن تطبيقه على كل اللغات ، اللهم إلا إذا كان هذا الذي يقترحه الأستاذ مييه ، وهو يترك الصورة التي يعتبر بها عن الاستمال النحوى للكلمة : « تنتج الكلمة من ارتباط معنى ما بمجموع ما من الأصوات قابل لأن يستعمل استعمالا نحوياً ما (٢). » .

<sup>(</sup>١) جوتيو ، رقم ٧٣ ، ص ٣٤ و ٣٥ .

<sup>(</sup>۲) فنك Finck رقم ۱۶۱، ص ۲۹.

<sup>(</sup>۳) رقم ۱۰، ۱۹۱۳، ص ۱۱ .

# الفِصِّل لِيَّا بَي

### الفصائل النحوية

يراد بمصطلح الفصائل النحوية المعانى التى يعتبر عنها بواسطة دوال النسبة (١). فالنوع والعدد والشخص والزمن والحالة الفعلية والتبعية والغاية والآلة...الخ، كلها فصائل نحوية فى اللغات تسمى دوال النسبة إلى التعبير عنها . ويستطيع كل منا أن يتصور ضخامة عددها و تنوع مذاهبها بالرجوع إلى معارفه اللغوية . وكما يختلف عدد دوال النسبة تبعاً للغات ، كذلك يختلف بطبيعة الحال عدد الفصائل . وكما ضؤل نحواً للغة ، بالمعنى المشار إليه فى الفصل السابق ، قلت الفصائل النحوية فى هذه اللغة . ولكن بعض اللغات فيها عدد كبير منها .

مهما كانت اللغة التي ننظر فيها إلى الفصائل النحوية ، لا يمكن تحديدها إلا بالصيغة التي تعبر عها . فني الإغريقية حالة فعلية تسمى حالة التخيير ، وهي تقابل في بعض استعهالاتها حالة الشرط في الفرنسية ، وتستعمل على وجه العموم للتعبير عن الرغبة . وليس من حقنا أن نتكلم عن حالة التخيير في لغة لا يملك صيغة خاصة للتعبير عن هذه الحالة ؛ وفي اللغات التي اختلطت فيها حالة النصب Subjonctif بحالة التخيير حكا هي الحال في أغلب اللغات الهندية الأوربيسة - لا يميز أولئك الذين يتكلمونها في الصيغة الوحيدة بين الاستعهالين اللذين كانا يقتضيان صيغتين متميزتين في زمان سابق . بل لم تبق إلا حالة واحدة يمكن تسميتها ، دون تفريق ، حالة التخيير أو حالة النصب إذا شئنا. هذا الإحساس يرجع إلى وحدة الصيغة مهما اختلفت الاستعهالات . وهذا لا يمنع من خلق صيغ جديدة فيا بعد تقابل استعهالات اختلفت الاستعهالات . وهذا لا يمنع من خلق صيغ جديدة فيا بعد تقابل استعهالات لم تكن لها عبارات خاصة في اللغة من قبل . وهكذا أدى اختلاط الأورست

<sup>(</sup>۱) ف . جوبل : الفصائل النحوية ( رقم ۳۲ ، ج ٥ ، ص ١٨٩ وما يليها . يار بخر ٣ فرع ١ ) ؛ ثان جنيكن : رقم ٧٧ س ٦ وما يليها .

(من أزمان الفعل) بالتام أو بالأحرى تحول التام القديم إلى زمن تاريخي قد أدى إلى حذف وسيلة التعبير عن التام في كثير من اللغات . وبعض اللغات استسلمت إلى عدم وجود التام فيها وعاشت دونه ؟ وبعض آخر خلق لنفسه تاماً جديداً ، بطرق جديدة ، تبعاً لخطة نختلف عن التام القديم الذي قد نسخ .

الفصائل النحوية إذن شيء نسبي تبعاً للغة التي تتصل بها ووفقاً لفترة ما من تاريخ هذه اللغة . فلم يكن هناك حالة اختيار فعلية في الإغريقية القديمة إلا في فترة من الزمن يمكن تحديدها على وجه الدقة . ونحن نعرف في أي فترة خلقت الجرمانية ، إلى جانب صيغة الماضي الوحيدة ، صيغة جديدة تقابل التام القديم من جهة المعنى . فتاريخ الفصائل النحوية يمكن تحقيقه بالضبط في غالب الأحيان في كل لغة . ولكن نظام الفصائل يظهر في أشكال مختلفة تبعاً للغات . وقد قام بناء النحو عندنا في القرنين السابع عشر والثامن عشر على مثال كتب النحو في الإغريقية القديمة أو اللاتينية ؛ وقد خرج من ذلك زائفاً وبقي زائفاً . فنحن لاترال نعضده بمسميات لاتنفق مع الحقائق وتعطى عن بنية لغتنا فكرة غير صحيحة . فلو نعضده بمسميات لاتنفق مع الحقائق وتعطى عن بنية لغتنا فكرة غير صحيحة . فلو أن المبادئ التي نتخدها مقياساً لنا كانت قد وضعها قوم من غير أتباع أرسطو ، إذن لتغيرت معالم النحو الفرنسي على وجه التأكيد .

\* \* \*

تصنيف الفصائل النحوية عمل من أعمال الصرف العام الذي لايرال حتى الآن ينشد من يقوم بعمله . وإذا سلمنا بأن هناك من الفصائل النحوية بقدر ما يوجد من دوال النسبة في كل اللغات ، اضطررنا إلى توسيع عدد الفصائل إلى أقصي حد . فسنقصر عملنا هنا ، اتباعاً لطريقة أملتها علينا ظروف البحث ، على دراسة عدد من الفصائل اختيرت من بين أعمها ، الجنس والعدد والزمن والبناء للمعلوم أو للمجهول . وسنخرج من هذه الدراسة ببعض معلومات سنعمل على تلخيصها . فصيلة الجنس كما توجد في الهندية الأوربية والسامية منذ أقدم عهدها (1)

<sup>(</sup>۱) عن الجنس ، أنظرآدم Adam ، رقم ۶۴ ؛ هـ. فنكلر H.Winkler ، رقم ۲۲۲، لئه، درجان K. Drugmańn ، رقم ۳۱ ، مجلد ؛ (۱۸۸۹) ص ۱۰۰ --- ۱۰۹ ؛ بارون Barone ، رقم ۲۲۶ ،

تفرض نفسها بدرجة من الصرامة تجعل العقل لا يكاد يستحضر اسما حتى يبدو الاسم أمامه مزودا دائمًا بنوع يميزه بجلاء، بلكثيرا ما يكو النوع هو المميز الوحيد الذي يملكه هذا الاسم . فبالجنس وحدد نستطيع أن نميز في الفرنسية « le poids » « الوزن » من La poix « القار » و le père « الأب » من La paire « الزوج » التي لا تختلف كل سنها عن قرينتها إلا بالرسم ، ومن باب أولى le livre « الكتاب و la livre « الرطل أو الجنيه » أو le poèle « بساط الرحمة » و la poèle « موقد أو مقلاة » التي يرسم كل زوج منها بصورة واحدة ، كما في الألمــانية die Kiefer « اليلوط » و der Keifer « الفك » . وليس هناك من غلطة تصدم السامع من فم أحد الأجانب أكثر من الخلط في الجنس . فإذا ما تجاوز تكرارها تعذر فهم الكلام . ومع ذلك فالتمييز بين الأجناس النحوية لا يقوم على شيء من العقل: إذ لا يمكن لإنسان كائنا من كان أن يقول لماذا كانت table « مائدة » و chaise « مقعد » و salière « إناء الملح » مؤنثة ، في حين كانت tahouret « مقعد مطبعخ » و fauteuil « مقعد بجوانب » و sucrier « إناء السكر » مذكرة . وكثيراً ما تختلف الآية في لغة مجاورة فيقال في الألمانية der Sessel « المقعد ذو الجوانب » و der stuhl « المقعد » ، وتقدم لنا الكلمتان der Loffel « ملعقة » der kegel « وتد » جنساً مضاداً لما يقابلهما في الفرنسية على خط مستقم : la quille, la cuiller . . .

هذا و نحن نعرف مقدار السهولة التي يتغير بها الجنس خلال العصور . فقد كانت تغيرات الجنس عديدة في تاريخ اللغات الرومانية والجرمانية والكاتية ؟ وفي الفرنسية كثيراً ما جرّت نهاية التذكير أو التأنيث معها الجنس المقابل لها ؟ يقع ذلك إلى درجة أن عدداً كبيراً من الكلمات المنتهية بنهاية مؤنثة والتي تعتبرها اللغة الصحيحة مذكرة حتى يومنا هذا ، استعملت أو ما زالت تستعمل في اللغة الدارجة على أنها مؤنثة ولا سيما إذا كانت مبدوءة بحركة تمنع اصطحابها بالأداة المؤنثة ، مثل الكلمات : exercice « عرين » و orage « عاصفة » و ouvrage « عمل » ، الخ . بل إن الكلمتين prophète « نبي » و pape « بابا » استعملتا

مؤنثتين فى العصور الوسطى بسبب النهاية المؤنثة فى آخرها . وهذا يرينا مقدار اختلاف الجنس الطبيعى عن الجنس النحوى . وما زلنا نستعمل ordonnance « جندى مراسلة » و sentinelle « حارس » بالتأنيث مع أن الكلمتين تعينان أفراداً من الجنس القوى ، وذلك جريا على عادة اللاتين إذ يقولون : auxilia و uigilice .

الجنس النحوى عندنا قليــل الصلاحية للتعبير عن الجنس الطبيعي حتى أننا لا نجد في أغلب الوقت أيّة وسيلة في الفرنسية للتعبير بواسطة الجنس النحوي عن الفرق بين الجنسين الحقيقيين . فالكلمتان médeciu « طبيب » و professeur « أستاذ » ، لامؤنث لهم ، ونجدنا في غاية الارتباك لتطبيقهما على المؤنث . إذ لا نستطيع أن نقول médecine و professeuse ( بنهاية المؤنث ). ولعلنا لا نستطيع تفسير ذلك في حالة الكلمة الأولى فقط لوجودها بعيبها مستعملة في معنى مختلف هو الطبّ ، ولكننا لانستطيع أيضاً استعالها على حالبهما مصحوبتين بالأداة المؤشة مع أداة التأنيث كما كان اللاتينيون يقولون illum senium la professeur, la médecin فكانذلك يزيل الإشكال: ذلك بأن Terence ) la femme médein « المرأة الطبيب » وla femme professeur المرأة الأستاذ » معتبراً كلة femme « امرأة » دالة نسبة تشير إلى الجنس. فشأننا ف.ذلك شأن لغة لا تميز مطُلقاً بين الجنسين : في هذه الحال تستعمل اللغة الإنجليزية الضميرين he «هو » و she « هي » استعال دوال النسبة فتقول he-goat « حرفياً هو عنز أي جدي » و she-goat ( حرفياً هي عنز أي معزة ) وتستعمل الإرلندية السابقة ban - dia : ( مأخوذة من ben بن « إمرأة » ) ban - dia الإرلندية « إلهــة » و han - file « شاعرة » han - tuath « ساحرة » ، الخ . ونحن نقول cocher « حوذي » femme cochère « امرأة حوذية » متمسكين إلى هذا الحد بدالة النسبة : احماأة ؛ وإذا قلنا cochère «حودية» دون femme « امرأة » بدا ذلك لنا مسترحناً .

حالة الفرنسية الراهنة كانت هي الحال في الهندية الأوربية ، حيث لم يكن يعبر عن الجنس الحقيقي فيها بوسيلة صرفية (١). وأكثر من هذا أنه لم تكن في الهندية الأوربية كلة واحدة تتميز من ناحية الجنس بصيغتها الخارجية : toga : الهندية الأوربية كلة واحدة تتميز من ناحية الجنس بصيغتها الخارجية : toga « سنديان » و شوب أشراف الرومان » و scriba « كاتب » أو aesculus « سنديان » و famulus « خادم » أو arbor « شحرة » و famulus « ألم » ، تتصرف في اللانينية على صورة واحدة ؛ مع أن كل مجموعة منها فيها الكلمة الأولى مؤتثة والثانية مذكرة . وإذا كانت هناك لفات اختص فيها كل من الجنسين بنوع من اللواحق كالقوطية مثلا التي تعتبر كل الكلمات المقابلة للتصريف اللاتيني الأول ( نوع toga ) مؤتثة وكل الكلمات المقابلة للتصريف الثاني ( نوع famulus مذكرة ، فإن ذلك بعد ضربا من التجديد . إذ أن الكلمات الإغريقية وتصرف « أب » و به μήτη « أم » أو ونه « أن » و وه واحدة . في الهندية الأوربية على صورة واحدة . في الهندية الأوربية على صورة واحدة .

نعم، يجب أن بدع المبنية neutre جانباً . فهذا الجنس هو الوحيد الذي تحدده صيغته : فني الإغريقية τέχνον «طفل» و σίναπι « مستردة » و νοτρος « مستردة » و σίναπι « شراب من العسل » ، وفي اللاتينية templum « معسد » و corpos « قرن » ، حالة الإنسافة cornu » « جسم » و mare « بحر » و corporis « قرن » ، كل هذه الكلمات تعلن عن أنها من جنس مبهم ، والمبهم في المندية الأوربية جنس على حدته ، فهو يقابل الجنسين الشخصيين مماً ، ولكنه أقل انتشاراً منهما : فليست له صيغة خاصة به إلا في حالة واحدة ، ويظهر أن هذا يشير إلى كونه من فصيلة في سبيل الانقراض ، وليس لها في هيكل النظام استقلال تام . ويلعب في مقابلة الجنسين الآخرين دوراً تكميلياً من حيث أنه يعبر عن بعض المعاني المستقلة في التقابل بين المذكز والمؤنث ، فهو مثلا بدل في غالب الأمر، على أشياء تعتبر غير فاعلة ولا قابلة لأن ترود بقدرة شخصية ؛ ويظهر أنه في بعض الأحيان يعبر عن معنى جمي .

<sup>(</sup>۱) إِرْنُو Ernout ، رَقْمَ ۱۸ ، صَ ۲۱۱ ،

فما معنى الجنس في الهندية الأوربية إذن ؟ إنه ينحصر في مسـألة الاتفاق. فالذي يجعل πατήρ مذكراً في الإغريقية أننا نقول δπατήράγαΘός و μήτηρ و مؤنثاً أننا نقول դ արτηο αγαθή فالأداة والصفة اللتان تصحبان الاسم تختلفان في الصيغة تبعاً لاختلاف الجنس. هذه الحقيقة كان لها في تاريخ الجنس نتيجة . هامة. لأن الجنس قد تبع تقلبات العبارة الصوتية الناشئة عن المطابقة: فحيث كفت المطابقة عن الظهور أو عن الظهور الكامل بسبب عوارض صوتية مات الجنس أو بَـلِي . ولا يبقى على الجنس في الفرنسية إلا الأداة والصفة ، كما كانت الحال في الإغريقية القديمة ، غير أن صورة الأداة واحدة أمام الكلمات التي تبدأ بحركة مثل : l'aurore لـُـورُور « نور الفجر » و l'abime ، أبـيم « الهاوية » . فالجنس في هذه الكلمات ليس له وضوحه في غيرها ؛ لذلك كانت الكلمات التي تبدأ بحركة على وجه العموم هي التي تمرضت لتغير الجنس في تاريخ اللغة الفرنســية . وإذا كانت الصفة التي تصفه غامضة الجنس، لم يبق شيء يعبر عن الجنس مثل: l'aurore est splendide «ضوء الفجر بديع ». ولا يكون لهاتين الكلمتين abime , aurore جنس إلا عندما تقول L'aurore est belle ، ضوء الفجر جميل ، l'abîme est profond ، الهوة عميقة ، [حيث الصفة تختلف نطقا في حالة التذكير عنها في حالة التأنيث].

وكانت الإنجليزية في ذلك أوغل من الفرنسية . فقد كانت الإنجليزية القدعة عيز في الأداة ثلاث صيغ مختلفة للا جناس الثلاثة المختلفة : 86 و 86 و thaet عيز في الأداة ثلاث صيغ مختلفة للا جناس الثلاثة المختلفة : 86 و 86 و thaet بل كانت بحتوى على تصريف كامل للا داة ، فيه أربع حالات مختلفة لكل فرع من فروع العدد . ولكنها ما لبثت أن بسطت هذا التصريف . إذ أنها قالت أولا في حالة الرفع بتأثير القياس : thee ، théo ، thé ؛ ثم جمعت بين المذكر والمؤنث في حيفة واحدة في الفرد إلا صيفة في حيفة واحدة ، وفضلا على ذلك كانت هذه الصيغة هي صيغة الجمع . ولما فقدت الأداة تصرفها حرمت اللغة من التعبير عن الجنس لأن الصفة من جهتها صارت مجردة من التصريف . أما المرحلة التي وصلت إليها الدعركية فأقل تقدماً من تلك ؛ فهي من التصريف . أما المرحلة التي وصلت إليها الدعركية فأقل تقدماً من تلك ؛ فهي

تقول den دِن المذكر — المؤنث، و det دِت الصبهم؛ وللجمع بأجناسه الثلاثة دَه de . فقد سمح لها تطورها الصوتى بالاحتفاظ بجنسين ولكنها، من حيث أصلها، لا تقابل المذكر والمؤنث كما في الفرنسية .

ليس هنا مكان البحث عن أصل الجنس النحوى في الهندية الأوربية (١) وقد حاول ذلك بعض اللغويين دون أن يصلوا إلى نتيجة مرمضية . ذلك بأن المسألة تتمدى نطاق النحو الهندى الأوربي ؛ إذ أنها مسألة من مسائل علم اللغة العام وتتطلب البحث في مجموعات أخرى من اللغات . ومن علماء الأنتروبولوجيا من زعم ، مثل فريزر بأنه حل المسألة بتصوره أن الخلاف بين الجنسين يتصل بلغة النساء الخاصة ؛ فعند هؤلاء العلماء أن الاسم كان على صيغتين : صيغة تتكلمها المرأة وصيغة يتكلمها الرجل (٢) . وهذا تبسيط ساذج المسألة : فالأجناس لا تنحصر في المقابلة بين المذكر والمؤنث فحسب ، إذ أن الهندية الأوربية فيها جنس ثالث ، هو المهم .

يبدو الجنس في مظهر خاص في بعض لغات إفريقية أو أمريكا . فلغة الألجونكين algonquin عيز بين جنس حي وجنس غير حي (٣) . ولا يهمها بعد ذلك مايدخل تحت كل واحد من الجنسين من أشياء: فقد تضع الألجونكين بين الأشياء المدلول عليها بالجنس الحي إلى جانب الحيوان: الأشجار والأحجار والشمس والقمر والنجوم والرعد والثلج والجليد والقمح والخبز والطباق والزحافة والولاعة . . الخ . والحقيقة « أن هذا التمييز في الجنس مطلق وأساسي ، لأنه يطبق

<sup>(</sup>۱) أنظر خاصة المؤلفات المذكورة فى ( ه. ثنكار H. Winkler و ك. برجمان B. I. و ك. برجمان ، K. Brugmann ، وأنظر أيضًا ب. ا. هويلر . The origin of gram matical gender: Whealer ، وماريو بارونه The origin of gram matical gender: Whealer

<sup>(</sup>۲) ثان جنب Van Gennep ، رقم ۷۴ س ۲۳۵ ،

DeWaa: J. P. B. de Josselin de Jong جنب بي بي بي بي بي بي بي جسلان دى جنبح deeringsonderscheiding van ( levend ) en ( levenloos ) in het Indoeuro • peesch vergeleken met hetzelfde perschijnsel in enkele Angonkilntalen رسالة في ليون ( ١٩١٢) .

على الأسماء والتعبير عن الملكية وضمائر الإشارة والأفعال والصفات (١) ». أما في توزيع الأشياء بين الجنسين فقد حدثت أحداث قياسية خاصة . ويوجد في السلاڤية جنس للأحياء أيضاً عكن تفسير نشوئه وخاصة شيوعه بتطور صرف مطرد توجد آثاره في المندية الأوربية (٢) . وهناك أنجاه لمقابلة المادة الحية بالمادة غير الحية في الأرمينية (١) والأسبانية بعد الفعل ، بل في الفرنسية القديمة أيضاً بعد الاسم : (le hourg le roi, les maisons du hourg) « المسلد الملك ، منازل البلد ». وعلى العكس من ذلك توجد في غير هذه اللغات مقابلات أخرى : ففي لغة الماساي المحكس من ذلك توجد في غير هذه اللغات مقابلات أخرى : ففي لغة الماساي المحكس من ذلك توجد في غير هذه اللغات مقابلات أخرى : وجنس آخر لما هو صغير وضعيف (١) ؛ وهذا ما يترجمه بعضهم تحكما بالمقابلة بين وجنس آخر لما هو صغير وضعيف (١) أن تنجاري « الرجل الكبير » المعاطة : جنس الذكر والمؤنث : الرجل الصغير » ؛ ولعل من الأوفق أن يقال بكل بساطة : جنس قوى وجنس ضعيف . والفصيلة هنا تجاور ما نسميه في غير هذا المكان بالمعقرات .

في الميدان الإفريق بطلق على الجنس اسم « الطبقة » . فاللغات البنطية يسيطر عليها وجود « الطبقات » ، التي عتازكل منها بلاضقة خاصة ، وعليها توزع جميع الكلمات الموجودة في اللغة . وقد رأينا أمثلة من ذلك فيا سببق (ص ١٢١) . والإشارة إلى الطبقة ، لها أهمية الإشارة إلى الجنس في كلة إفريقية أو لاتينية . إنها ضرورة فرضها الفعل على نفسه . و مَعْلم كل كلة (هكذا نسمي العنصر الصوتي الذي يشير إلى الطبقة ) من الأهمية بحيث نراه يتكرر في أثناء الجملة مع جميع الكلمات التي تتعلق بهذه الكلمة : فكائن الكلمة الأساسية تفرض لون زيّها على جميع الكلمات التي تتعلق بهذه الكلمة .

<sup>(</sup>۱) ل. آدم L. Adam ، رقم ٤٣ .

<sup>(</sup>۲) میه : رقم ۹۹ ،

<sup>(</sup>۳) أدچاريان ، Classification des dialectes arméniens : Adjarian ، أدچاريان ، من ۱۸ و ۲۷ .

<sup>(</sup>۱) مرکز Die Masai ، Merker ، یقتبس عنه فایست Feist ، فی رقم ۳۹ ، ۳۷ ، ۳۷ ، ۳۷ ، ۵۰ .

الجنس فى لغاتنا الأوربية ليس إلا طبقة على طريقة البنطو . فهومحاولة قام بها العقل لتصنيف المعانى المتنوعة التى يعبر عنها بواسطة الأسماء . وأغلب الظن أن هذا التصنيف يقوم على التصور الذى كان فى ذهن أسلافنا الغابرين عن العالم ، وقد ساعدت عليه بواعث غيبية ودينية . وقد احتفظ بهذا التقليد حتى بعد أن عجز من يستعملونه عن فهم علته .

هناك فصائل نحوية بينها وبين الواقع علاقة أحكم مما في حالة النوع ، ولها ما ما يبررها عقلياً في تصورنا الحالي للعالم: من ذلك فصيلة العدد وفصيلة الزمن فيهما حسب ما أقول: الجواد يأكل أو الجياد ستأكل ، أراني أعبر عن فكرتين فيهما الوحدة [ المفرد ] تقابل الجمع والزمن الحاضر يقابل الزمن المستقبل . وذلك يقوم على حقائق الاختبار . ولكن إذا ناقشنا كيف يعبر في اللغات المختلفة عن هاتين الفصيلتين ، وها من أعم الفصائل ، أدركنا أولا أنهما يظهران فيها على صور تحد من عموميتهما وثانياً أنه من النادر أن مجد لهما في الاستعمال العبارة الدقيقة التي كنا ننتظرها .

عندنا فى الفرنسية مفرد وجع و لكن التمييز بين الوحدة والجاعة ، وهوما يكون العدد عندنا ، ليس مظهرهذه الفصيلة الوحيد . فن اللغات ما كان فيها أومايزال فيها مشتى . والهندية الأوربية كان فيها مشتى أبق عليه فى الزمن التاريخى فترة طويلة أو قصيرة على حسب اللغات ، ثم أبعد منها جميعاً تقريباً شيئاً فشيئاً (١) . فنى الهند نجد المثنى فى السنسكريتية ، فيدية كانت أم كلاسيكية ، وذلك على عكس البراكريتية المحدالة والبيالية المقالية والمنتين فقدتاه . وكانت الفارسية القديمة والزندية تستعملانه فى صرامة ، ولا يوجد منه أثر فى اللغة الفهلوية . ولا يوجد المثنى فى الأرمينية ولا فى اللاتينية مند أقدم تاريخ نعرفه لها . أما فى السلاقية القديمة فهو يتمتع ولا فى اللاتينية مند أقدم تاريخ نعرفه لها . أما فى السلاقية القديمة فهو يتمتع بالحياة ، ولازالت بعض لهجاتها تستعمله حتى يومنا هذا مثل السلوقينية من لهجات يوغسلافيا ] وصورابية اللوزاس [ إقليم مشترك بين تشيكوسلوفا كيا وهو فى بعض اللهجات اللتوانية فى سبيل الانقراض . وكانت القوطية وألمانيا ] . وهو فى بعض اللهجات اللتوانية فى سبيل الانقراض . وكانت القوطية

<sup>(</sup>١) بروجان: رقم ١٥٠ ، بجلد ٢ الجزء الثاني .

تعبر عنه في الضمير والفعل فحسب؛ ولم يبق منه في الألمانية العالية القديمة إلا آثار في الضمير وحده ، ولكن هذه الآثار بطيئة الاختفاء: إذ أننا لا زلنا نقابل في الضمير وحده ، ولكن هذه الآثار بطيئة الاختفاء: إذ أننا لا زلنا نقابل في بعض لهجات بقاريا الحالية الضميرين المثنيين ٥٥ أو enk ، بعد أن اختفيا من لغة الكتابة منذ آخر القرن الثالث عشر . ولم يحتفظ بالمثنى من اللغات الكاتية إلا الأرلندية في أقدم عصورها ، وذلك في تصريف الأسماء ؛ ولكن هذا العدد لايشغل فيها إلا مكانا ضئيلا ، لأن الاسم المثنى يجب أن يكون مصحوبا باسم العدد (اثنين » . وتقدم لنا الإغريقية القديمة مجموعة في غاية التنوع تفيدنا علماً من نواح شتى ، ولكنها انتهت مع ذلك بإقصاء المثنى (١) . وذلك هو الميل العام في اللغات الهنديه الأوربية . فإذا كان هذا الاستبعاد قد تم في أزمان مختلفة اختلافا محسوساً المغنات ، فرد ذلك إلى أسباب تاريخية .

يجب أن نعتقد أن استعمال المثنى كان يسد حاجة أخرى غير الحاجات التى يمكن أن توحى بها عوائد تفكيرنا الحديثة . فنحن لا نرى اليـوم أية علة لقابلة التثنية بالجمع . ولكن هناك في فصيلة العدد معانى أخرى متميزة لانعبر عنها وإن كانت تستحق أن يـكون لها صيغة نحوية . من ذلك معنى الجمية ومعنى الإفرادية . فليس لدينا في الفرنسية وسيلة للتعبير عن هذين المعنيين ؟ وذلك نقص كثيراً مانعاني آثاره . فكل المناقشات التى تثار بين بعض النحاة عما إذا كان يجب أن تكتب gelée de groseilles « مربى عنبة الذئب » أم confiture de pomme « مربى عنبات الذئب » و confiture de pomme « مربى التفاحة » أم يين الجمع والجمي ، وسببها عدم وجود فصيلة نحوية للجمعي . كذلك نشعر بشيء من الضيق حيما لا نستطيع أن نعرف على وجه التخصيص من قولنا le cheval يعده والخيل من الحصان يعدو » إذا كان يراد حصان ما مأخوذ على انفراد أو يراد الخيل في مجموعها بوجه عام . فنحن لا نميز الفرد من الجنس ولا الخاص من العام .

<sup>(</sup>١) كونى Cuny رقم ٣١ ، وانظر الصفحات الأخيرة من هذا الكتاب .

واللغات الهندية الأوربية كلها تقريباً (١) على نفس الحال التي عليها اللغة الفرنسية ، ليس فيها عبارة مطردة لبعض المعانى الهامة من فصيلة العدد .

\* \* \*

فصيلة الزمن أيضاً فيها نواح من النقص (٢). والذي يعبر عنه الفعل أساساً في لغة كالفرنسية أو الألمانية إنما هو الزمن . ويسمى الفعل في الألمانية الألمانية إنما هو الزمن . ويسمى الفعل في الألمانية أقسام (كلة الزمن) فعندنا في الفرنسية سلم من الأزمان المتنوعة ، لا تعبر فقط عن أقسام الزمن الثلاثة من ماض وحاضر ومستقبل بل أيضاً عن الفروق النسبية للزمن : إذ لدينا الوسيلة للتعبير عن المستقبل في الماضى والماضى في المستقبل . ولا توجد إلا لغات قليلة لها ثروة اللغة الفرنسية في هذا الصدد . فلا يكاد يوجد في الألمانية إلا زمن ماض واحد ؟ إذ أنها تخلط في صيغة واحدة غير التام imparfait (٣) والماضى المحدد أو كنت أحب وهذه الصيغة الوحيدة تميل إلى أن تحل محل الماضى التحليلي من يوع foch habe geliebt المحبد عن المناسى بأسره في بعض أجزاء ألمانيا بيما يسمى الماضى التحليلي لاحتكار التعبير عن الماضى بأسره في بعض الأجزاء الأخرى . وثروة اللغة الفرنسية تلك قد أتت من اللغة اللاتينية التي كانت من جهة الأزمان منودة بسلسلة زاخرة من الصيغ .

غير أن التعبير عن الزمن تجديد من اللاتينية . لأن النحو المقارن يعرفنا أن الهندية الأوربية كانت لا تهتم خاصة إلا بالتعبير عن صفة الحدث aspect (1).

يطلق اسم صفة الحدث على فصيلة الاستمرار<sup>(ه)</sup>. والأزمان الفرنسية تعــبّر

<sup>(</sup>١) أوجدت اللغات الكاتمية لنفسها اسما إفرادياً ؟ أنظر بدرسن ؟ رقم ١٨٩ ، مجلد

رَّ ) أَنْظُرُ هُرَنِجُ Herbig ، رقم ٣٠ ، مجلد ٤ ، ص ١٧٠ وما يليها .

<sup>(</sup>٣) غير التام يشبه في العربية «كان يكتب » والماضي المحدد هو الماضي التــام المحدد برمن صراحة أوضمناً ويسمى أيضاً الماضي البسيط أوالماضي التاريخي . وهوأحد المعاني العديدة التي تعبر عنها العربية بصيغة الفعل الماضي .

<sup>(</sup>٤) بروجان : رقم ۱۵۰ ، ج ۲ ، مجلد ۳ ، س ۲۸ .

<sup>(</sup>ه) بربلنيه : رقم ٤٧ ؛ وبارونه : رقم ٢٢٥ .

عن اللحظة التي فيها تم أو يتم أوسيتم أحد الأحداث؛ ولا تدخل في حسامها المدة التي يستغرقها وقوع الحدث . ومعذلك فهوأمرهام ، بلأمريطغي في بعض الأفعال على كل اعتبار آخر للمعنى . فالهندية الأوربية كان اهتمامها بالدلالة على الزمن أقل . بكثير من اهمامها بالدلالة على صفة الحدث من الوجهة الاستغراقية . فهي لايعنيها أن تبين في أي لحظة يتحقق الحدث(في الماضي أوالحاضر أوالمستقبل) بل أن تشير إلى ما إذا كان هذا الحدث يُواَ جه من ناحية استمراره أم في نقطة فقط من سيره ، وهل هذه هي نقطة الابتداء أو نقطة الانتهاء ، وإذا كان الحدث يقع مرة واحدة أُو يتكرر ، وإذا كان ذا نهاية ونتيجة أو لا ، ومن ثم جاءت هذه المفارقات التي يراعيها النحو المقارن في تقسيمه للأفعال إلى استمرارية أو وقتية غائية أو غير غائية وإلى تدرجية وتكرارية وانتهائية ... الخ . ومن المستحيل أن نفهم شيئاً من نظام الفعل في السنسكريتية أو في الإغميقية القديمة إذا لم ندخل في حسابنا هذه الفروق الدقيقة أو إذا رحنا نبحث فيها عن التعبير عن الأزمنة المختلفة ، بهذه الفكرة التي تمد طبيعية في لغاتنا . والفروق التي نجدها في الإغريقية بين الحاضر والأوورست والتام ليست إلا فروقاً في صفة الحدث الذي يؤديه الفعل . وقد احتفظت اللغات السلاڤية بغلبة الصفة على الزمن في الحدث مدة طويلة وما زالت تحتفظ بشيء منها حتى يومنا هذا . فكل فعل فيها ينتمي إلى فصيلة من « صفة الحدث » تميّزه وتحدده كما يتميز الماضي والمستقبل في لغتنا (١) . وهذا فرق أساسيّ بين الروسية والفرنسية وعقبة من أشد العقبات التي تقابل الفرنسيي في دراسته للغة الروسية . وتشبه اللغات السامية ، منجهة التعبير عن الأزمان ، اللغات الهندية الأوربية

و نشبه اللعاب الساميه ، من جهه التعبير عن الا رمال ، اللعاب اهنديه الا وربيه في نظامها العتبق شبهاً كبيراً . فليس في السامية المشتركة أية وسيلة للتمييز بين أزمنة الفعل المختلفة ، ولكنا ندهش عندما نرى فيها هذه المجموعة الكبيرة من الوسائل للتعبير عما بين الفعل والفاعل من صلات ، للتعبير مثلا عن السبيهة الوسائل للتعبير عما بين الفعل والفاعل من صلات ، للتعبير مثلا عن السبيهة وعلى désiratif والكثرة intensif والشدة réfléchi ، والتمنى réciproque . كل هذه putatif

<sup>(</sup>۱) مازون: رقم ۹.۹ .

الصطلحات الفنية لا تزال تشير إلى فصائل في الفعل السامي ، ولا يزال محتفظاً بها على درجات متفاوتة في اللهجات المختلفة للغة السامية . أما الزمن بمعناه الحقيق فلا يوجد منه في السامية إلا إثنان : غير التام والتام ، وها مشتقان من أصلين مختلفين ولحكن لا ينبغي ألا نفهم من هذين الاسمين ، تام وغير تام ، أى شيء مما يشبه الأزمنة المستعملة في الفرنسية ، بل يجب أن يؤخذا على معناها اللغوى ؛ فهما يدلان على انتهاء الحدث أو عدم انتهائه ، أى أن السامية مثل الهندية الأوربية يسيطر فيها التعبير عن الاستغراق durée لا التعبير عن الزمن . فالأشورية مثلا تستعمل التام (الماضي) في معنى الحاضر والمستقبل . وفي العربية يعتبر غير التام (المضارع) عن الحاضر وعن المستقبل . « وفي العبرية ترى الصيغة الماة خطأ بصيغة الاستقبال تستعمل في القصيص للتعبير عن الماضي ، ومن جهة أخرى يمكننا كلا شئنا أن نستخدم الصيغة الماة بصيغة الماضي للتعبير عن المستقبل . وبحن نعرف مقدار ما أصاب تفسير النصوص النبوية من صعوبات لهذا السبب . جاءت هذه مقدار ما أصاب تفسير النصوص النبوية من صعوبات لهذا السبب . جاءت هذه الفوضي من أن فكرة الزمن قد أدخلت في صورة عرجاء ، وبعد أن لم تنكن موجودة ، على تصريف فعلى لم يكن قد هيئ لاستقبالها (۱) » .

فصيلة الزمن النحوية تحتوى ، مثل فصيلة العدد ، على نواح من النقص ؛ بل إمها حتى في داخل الحدود التي تجول فيها لاتنجح دائماً في استعمال صيغة تنطبق حقاً على المعنى الذي يراد التعبير عنه . فكثير من اللغات الهندية الأوربية تستعمل أحياناً للتعبير عن المستقبل ولا للماضى . فع أن أحياناً للتعبير عن المستقبل أو الماضى صيغة ليست للمستقبل ولا للماضى . فع أن اللاتينية فيها صيغة للاستقبال نرى پلوت Plaute يستعمل الحاضر للتعبير عن حدث واضح فيه أنه للاستقبال ، وذلك حين يقول (Captifs 749) : « captifs 749 إن لم تأت به فوراً» .

والقارىء لا يتردد لخطة فى الزمن الذى ترجع إليه هذه الجملة . يقع ذلك أيضاً فى الفرنسية ، فنقول فى كلامنا الجارى : « j' y vois » ، « أنا رايح هناك » بدلا من « je m'apprète à » أنا رايح أروح هناك »أو « jé vais y aller » ، « أستعذ للذهاب إلى هناك » أو « j'irai » ، « أستعذ للذهاب إلى هناك » أو « j'irai » « سأذهب » .

<sup>(</sup>۱) م بريال: رقم ٦ ، مجلد ١١ ، ص ٢٧١ .

ومن ذلك ماكتب راسين في بيرينيس Bérénice :

Peut - être avant la nuit l'heureuse Bérénice Change le nom de reine au nom d'impératrice.

« لعل بيرنيس السعيدة تستبدل قبل أن يقبل الليل لقب امبراطورة بلقب ملكة » . وتستعمل الألمانية الحاضر مكان المستقبل بصورة مطردة : فهذه العبارة الثقيلة « Ich werde kommen » ، « سماتى » لا توجد إلا فى كتب النحو وعلى ألسنة الأجانب الذين يتكامون الألمانية . أما الألمانيون فيقولون بكل بساطة فى محادثاتهم : « Ich komme » « آتى » . واستعمل الحاضر في وظيفة المستقبل يقوم على أنجاه عام فى المكلام : فالروسية تستعمل للمستقبل حاضراً قديماً وكذلك القوطية والغالية وكانية اسكتلندة وغيرها أيضاً .

وفى الفرنسية يستطيع المستقبل البسيط التعبير عن الحاضر العامد (العديد المحتور المحتور

الماضى أيضاً يمكن أن يعبر عنه بالحاضر. وهو استمال شائع فى الحكاية حيث يسمى بالحاضر التاريخى . وفيه يجد المثقفون سحراً خاصاً ؟ يقولون بأن الحاضر أكثر تعبيراً أو أبلغ وصفاً حتى ليجعل المنظر يحيا من جديد أمام عينى القارى: ويرجع بفكرنا إلى اللحظة التى دار فيها الحدث . وهذا حق . ولكن هذا التعليل الذى قد يمكن أن ينطبق أيضاً على استعال الحاضر مكان المستقبل ، لا قيمة له فى نظرالنحوى . فهو ملزم بأن يتمسك بوجهة النظر التالية : ليستطيع الكاتب أن يستعمل عبارة رآها أبلغ تعبيراً أو أكثر أناقة من غيرها ، فعلى اللغة أن تمده بهذه العبارة ؟ وفي هذه الحال يجب أن يكون ميدان الحاضر وميدان الماضى غير مغلقين أحدها بالنسبة للآخر في اعتبار النحو ، حتى يمكن الانتقال من غير مغلقين أحدها بالنسبة للآخر في اعتبار النحو ، حتى يمكن الانتقال من

أحدها إلى الآخر بسهولة ودون خطر على الوضوح.

والواقع أن الماضى بدوره يمكن استعاله للدلالة على الحاضر ؛ فالإغريقية القديمة تستعمل الزمن الذى يدل به على الماضى فى التعبير عن الحاضر ، الذى يقال له حاضر العادة ، وذلك فى الجمل ذات المرى العام ، فى الأحكام والحكم ؛ فكان لهومير أن يقول مثلا :

ός κε Θεοῖς ἐπιπείΘηται μάλα τ ἕκλυον αύτοῦ

مستعملا آورست يترجم بالطبع في الفرنسية بفعل حاضر فنقول: « من يطبع الآلهة ، تستجيب له الآلهة ». وذلك هو آورست الوعظ الذي يستعمل في التعبير عن حدث لاينتمي في الواقع إلى أي زمن ، ويمكنه ككل حقيقة من حقائق التجربة أن يصدق في المستقبل وفي الحاضر وفي الماضي . والحاضر هو الذي يبدو لنا في الفرنسية وفي معظم اللغات صالحاً لهذا الاستمال العام . ولكن الفرنسية تستطيع أن تستعمل فيه الستقبل أيضاً ، وكذلك اللاتينية : pulcra الفرنسية تستطيع أن تستعمل فيه الستقبل أيضاً ، وكذلك اللاتينية : Plaute « . mulier nuda erit quam purpurata pulcrior » يبت ١٩٠٩ ؛ وقارن بيت ١٠٤١ ) : « المرأة الجليلة العارية أجمل منها ولو ارتدت أنخر الثياب . »

مانسمیه الحاضر فی الفرنسیة زمن مطاط یصلح کما رأینا للتعبیر عن الستقبل والماضی ، وینطبق دون تفریق علی الحدث الحدد بالحاضر الحالی تحدیداً محکما (ها هو الترام يمر ) أو علی الحدث الدال علی العادة ( أمن به كل أحد ) أو الحدث الذی لا بستند إلی أی زمن محدد ( الترام يمر فی هذا الشارع )

يطول بنا الحال إذا أردنا أن نعدد كل وجوه النقص التي يعرضها علينا في كل لغة استمال الأزمنة . أليس مما يدعو إلى الدهش أن نرى الفرنسية تستعمل في الماضى الشرطى ، أو على الأقل مايطلق عليه هذا الاسم وهى تتكلم عن المستقبل ؟ وذلك كأن يقال « لو أسندت إلى هذا المسألة لانتهيت منها سريعاً » لا أظننا نلاق أى عناء في أن نكتشف أصل هذا الاستعال : فهو أثر من آثار القياس . جواب الشرط عندنا مستقبل غير تام parfait du futur وقد صدر القياس أولا عن الجلم التي فيها فعل الشرط حاضر وجواب الشرط مستقبل مثل : « إذ أسندت الجلم التي فيها فعل الشرط حاضر وجواب الشرط مستقبل مثل : « إذ أسندت إلى هذه المسألة فسأنتهى منها سريعاً » وذلك يرينا إلى أى حد من المرونة تستعمل إلى هذه المسألة فسأنتهى منها سريعاً » وذلك يرينا إلى أى حد من المرونة تستعمل

اللغة ما لديها من الوسائل ، ولكنه يطلعنا في نفس الوقت على مقدار الصعوبة التي نلاقيها في محاولة تنظيم فصيلة الوقت ؛ إذ أنها دأعًا سيئة التحديد .

\* \* \*

أمًّا فصيلة المبنى للمعلوم والمبنى للمجهول فأسوأ تحديدا (١). ونعني بعبارة البناء للمعلوم والبناء للمجهول صورة منصفة الحدث الفعلى في علاقاته معالمسند إليه حسبا يعتبر الحدث واقعاً من المسند إليه أو واقعاً عليه ؛ واقعا في مصلحته أو باشتراكه فيه . والطابع الكلاسيكي من ذلك يوجد في القابلة الإغريقية بين المبني للمملوم والمبنى للوسط والمبنى للمجهول : ٧٤ζω, ٧٤ζομαι ، أغسل ، أو « أغتسل » ( حرفياً : أغسل نفسي ) ، أو « ا أغسل» (بواسطة آخر ) . ولكن تميز الأبنية الثلاث فىالإغريقية قليل الوضوح . فالجار والمجرور هوالذى يكوّن المبنىللمجهول أكثر من الصيغة الفعلية نفسها . فني الإغريقية عبارة : τορος δαμείς « مذلتّل ىواسطة هكتور » تعتبر مبنية للمجهول ولكن ١٤٥٥٥ تعتبر مبنية للمجهول ولكن Φ٣ Έχτορσς • مستَهدف لضربات هكتور » ليست مبنية للمعلوم إلا في الاصطلاح النحوى: وكاتا العبارتين تعتبران عن فكرة واحدة ، بل لعلهما في الأصل متساويتان في دَرْجَةُ البناء للمجهول . وفي اللاتينية بعض المبنى للمجهول مثل uapulo « أُضَّرِب اله صيغة المبنى للمعلوم . فلعل ما يسمى بالمبنى للمحهول في لغاتنا الكلاسيكية يعرف بصفة عامة بلاحقة أو ترائدة ، وليس الممني هو الذي يحدده : فإذا قلت « أعطى » je donne أو je donne « أقدرُع » كان ذلك من المبنى المعلوم ، وكيف يمكن أن يكون منه مثل je dors « أنام » و je meurs « أموت » و je souffre « أتألم » ؟

عييز الأفعال المبنية للمعلوم من الأفعال المبنية للمجهول في معظم اللغات الهندية الأوربية عمل خدّاع ، لأن المبنى للمجهول في كل حالاته تقريبا لا يمكن أن يعتبر عكس المبنى للمعلوم عادة معنى خاص يعدّل من صفته. فالمبنى عكس المبنى للمعلوم ، إذ يدخل في المبنى للمعلوم عادة معنى خاص يعدّل من صفته. فالمبنى

<sup>(</sup>۱) عن مقابلة المبنى للمعلوم بالمبنى للمجهول ، أنظر : أهلنبك Uhlenbeck رقم ۳۰ ،. مجلد ۱۲ ص ۱۷۰ ؛ وشوخارت Schuchardt : رقم ۳۰ ، مجلد ۱۸ ص ۲۸ ۵ — ۳۱ ، وفينك : رقم ۳۷ ، مجلد ٤١ ، ص ۲۰۹ — ۲۲۲ .

للمجهول يعبر في الغالب عن حدث تحقق ، وانتهى عاما ؛ ومن ثم كان الكثير من الأفعال الفرنسية يعبر عن الماضي بواسطة فعل الكون . وكانت هذه هي الحال في اللاتينية . يزيد على ذلك أن المبنى للمجهول في هذه اللغة له استعال خاص يقال له خطأ المبنى للمجهول غير الشخصي العجمول في هذه اللغة له استعال خاص يقال يبسمتي غير الشخصي فقط ، إذ لا شيء فيه من المبنى للمجهول ؛ وذلك مثل : يسمتي غير الشخصي فقط ، إذ لا شيء فيه من المبنى للمجهول ؛ وذلك مثل : على شيء ، وإنما جيء به لأسناد الحدث فقط ) ، الفاعل هنا غير شخصي لا يعود على شيء ، وإنما جيء به لأسناد الحدث فقط ) ، الطائل ستعمل في الفرنسية الضمير غير المحدد ( معند ) . فنحن في هذه الحال نستعمل في الفرنسية الضمير غير المحدد ( معند ) أو المطاوع العادة الحدد ( مناء شامخ » ( المعند عبناء سامخ » ( المعند عبناء شامخ » (

إذ أن المطاوع في الفرنسية كما في كثير غيرها من اللغات يعد وسيلة من وسائل التعبير عن المجهول « Cela se dit, cette robe se porte » ( دِه يتقال ، الفستان ده يتلبس ) ، وصفة هذه العبارات المميزة هي أن فاعل الحدث غير معتبر عنه ؟ ولكن لا يمكن اعتبارها مبنية للمجهول ، اللهم إلا إذا أضفينا على المبنى للمعلوم . للمجهول معنى خاصاً لا يجعله عكس المبنى للمعلوم .

هذا الخلط الذي نشكو منه في لغاتنا يرجع إلى معان ثانوية أدخلت في التعبير عن المبنى للمحهول فأضعفت بينهما درجة التقابل الأساسية . ولكن هل هناك ما يبرر هذا التقابل الأساسي ؟ لوكان الفرق بين الفعلين أقرع وأو أقرع وأقرع وأقرع وأقرع والمناك ما يبرر هذا التقابل الأساسي ؟ لوكان الفرق بين الفعلين أقرع في العلاقة النحوية بين الشخصين في العلاقة النحوية بين الشخصين في العلاقة النحوية بين الشخصين في العلاقة النكو على الموقوف عنده ، ولصارت المسألة مسألة اصطلاح بحت في العادة أو من مم اعاة التيسير : فيقال بطرس ضرب بول أو بول ضرب من بطرس دون تفريق ؛ وكانت بعض اللغات تفضل استعال العبارة الأولى ، وبعضها بطرس دون تفريق ؛ وكانت بعض اللغات تفضل استعال العبارة الأولى ، وبعضها

<sup>(</sup>١) الأمثلة التي ذكرها المؤلف هي : « Il se joue un grand jeu » و ( sait une grande course ) ، وقد استبدلنا المثلين بغيرها لعدم وجود صيغة المطاوعة في العربية للفعلين الواردين في النص . وترجمنا المثالين الآخرين بالعامية مراعاة لغرض المؤلف وحرصاً على الدقة .

يفضل استعمال الثانية ؛ وفريق ثالث منها يسمح باستعمال الاثنتين ، وفى تلك الحال كنا لانرى فى كل هذا إلا نتيجة لعملية تاريخية . وفى الواقع أنه إذا كان يوجد فى الفرنسية مبنى للمعلوم ومبنى للمجهول ( وهذا الأخير فى حدود ضيقة ) فإن المهندية الأوروبية لم تعرف إلا المبنى للمعلوم ؛ وهناك لغات أخرى تميل إلى جعل الصيغة بن صيغة واحدة ، هى صيغة المبنى للمجهول .

الواقع أن هناك طريقتين لمواجهة صلة المسند إليه بالعالم الخارجى ؟ فتارة يكون المسند إليه فاعلا ، أى أنه يحدث أثراً ما على مايحيط به بواسطة عمل إرادى (بطرس يضرب بولص) وتارة يكون قابلا ، أى أنه يستقبل من المحيط الذي حوله أثراً يصيب حساسيته (بولص ضرب من بطرس) . والتقابل واضح في هذين المثالين : أحدها يعطى الضربات والثاني يتلقاها ؟ لذلك لم يكن هناك على للتردد . ولكن هناك حالات تتوازن فيها الفاعلية والاستقبالية و مختلطان ، وهناك حالات أخرى تطغى فيها الأولى على الثانية . فإذا قلت بطرس يرى بولص أو بطرس يحب بولص ، فإن الشخصين يوقعان كل منهما على الآخر أثرا يمكن أن يمتبر من جهة الفاعلية أو من جهة الاستقبالية على السواء . ذلك بأن الرؤية في يعتبر من جهة الفاعلية أو من جهة الاستقبالية على السواء . ذلك بأن الرؤية أو في الصداقة : في كل منهما بطرس تتأثر بصورة ما . كذلك الحال في الحب الفاعلية . فيرى الإنسان الأقرب إلى المنطق أن نسمى الأفعال فاعلة عدن هدي الإنسان الأقرب إلى المنطق أن نسمى الأفعال فاعلة وذلك في حالة ما حالة ما إذا كان الفاعل يعانى تغيراً في استعداداته الانفعالية . هذلك في حالة ما إذا كان الفاعل يعانى تغيراً في استعداداته الانفعالية .

تلك هى نقطة البدء التى عنها تصدر فصيلتان عظيمتان من فصائل الفعل فى بعض اللغات مثل اللغة الجرجية (١) . فنى الجرجية طرازان من التصريف . بعض اللغات مثل اللغة الجرجية (١) » و vikvareb « أحب » و vikvareb « أحب » و

 <sup>(</sup>۱) أنظر أمثلة منقولة عن فنك : رقم ۱٦١ ، ص ۱۳۳ ؟ وانظر أيضاً شوخارت :
 رقم ۳۹ ، مجلد ۱۳۳ ( ۱۸۹۵ ) ، ص ۱۰ — ۹۱ .

و mikaars « حبّ لى » ... الح . وقد نشأ عن هذين الطرازين تصريفان للفعل منفصلان ، الفاعل والانفعالى ، وتستعملهما اللغة الجورجية جنباً إلى جنب فى نفس الفعل ( وحينئذ تدخل فيهما عادة اختلافاً زمنياً ) أو توزعهما على الأفعال نبعاً لدلالتها : فثلا نراها تقول على وجه العموم mesmis « سمع لى » « أ سمع » انفعالياً ، ولكنها تقول vxédav « أرى » فاعلا ، وتقول mdzéra « اعتقاد لى » ( أعتقد ) مسهوم mgonia « تفكير لى » ( أفكر ) انفعالياً ، ولكنها تقول : للفات لا ألفين » و vxédav « أكبت » فاعلا . . . الح . ولا تعرف اللغات الهندية الأوربية هذه التفرقة .

وسم ذلك فعندنًا في الفرنسية فكرة عنها في المقابلة js crois « أعتقــد » و m'est avis « يرتأى لي » وفي je vois « أرى » m'est avis « يظهر ني » ، فذلك يمثل الفرق بين الفاعلي والانفعالي تمثيلا جيداً . ونحن نفضل الفاعل عادة حتى أننا نقلنا إلى الفاعلية عبارة مثل Il me souvient « يأتى في ذاكرتى » فأ صبحنا نقول مخالفين في ذلِك كل منطق Je m'en souviens « آنيــة في ذا كرتى » وهي عبارة منافية للعقــل والذوق على السواء ؛ ومع ذلك فإن ڤوحيلا Vaugelas يقرر أنها كانت في زمنه أكثر دورانًا على الألسنة « في البلاظ » أكثر من عبارة : il m'en souvient « يطفو في ذاكرتي » . وقد وقــعُ نفس اللاشيء بالنسبة للفعل regretter « يأسف » ، فعبارة ( je regrette « آسف » جاءت من il me regrette « أسف لى » ؟ وقارن العبارة الإيطالية mi rincresce ﴿ أَمَا آسِفَ ﴾ ) . ونرى في الألمانية أيضاً نفس الشيء في أفَّمال مثل ahnen, grauen ( اشتباه وارتعاد » فعبارة ich abne etwas « أشتبه في شيء ما » أصلها es ahnt mir أو mich etwas « اشتباه لي فى شيء ما » ويقال ich graue mich vor etwas « أرتعد أمام شيء ما » بدلا من (es graut mir vor etwas « ارتعاد لي أمام شيء ما » ) ؟ والفعل اللاتيني pæniteo « أتوب » أصله من me pænitet « توبة لي » .

انتقال الانفعالي إلى الفاعلي هو في نفس الوقت انتقال من غير الشخصي إلى

الشخصى : والواقع أن من اللغات مايفضل التركيب الشخصي بوجه عام . هــذا الآنجاه واضح في اللاتينية حيث نجد المبنى للمجهـول الشخصي قد جاء من المبني للمحهول غير الشخصي فعمارة: inuidetur mihi « حسد لي » قد سبقت inuideor « أحد يحسدني » ، كذلك عبارة uitam uiuitur يحيا [ الإنسان ] حياته ( إنيوس المآسي ، بيت ١٩٠ ) قد سبقت uita uiuitur « عيشت الحياة » ؟ كذلك يقال في الدنمركية jeg blev budt to heroner « قدم أحد لي تاجين » jeg blev forbu dt Adgang til ..., mig blev dudt to kroner بدلا من « حرَّم أحد على دخول ... » بدلا من : .. mig blev forbudt Adgang til ... » وهما العبارتان اللتان تعـــدان منطقياً صحيحتين دون سواها . فنرى أن التمييز بين فصيلتي الفاعل (المبني للمعلوم) والسالب ( المبني للمجهول ) يقوم على أساس واه . أما التمييز بين المتعدى واللازم الذي يلعب دوراً هاما في النحو الكلاسيكي فأساسه ليس أمتن من سالفه . والنحاة يسيرون دون انقطاع على هــذا التمييز ؟ وبلغوا في تسليمهم به حدا جعلهم يعفون أنفسهم من عناء تحديده كأنه إحدى البديهيات. والواقع أنه لاشيء أبعد منه عن التحديد. يسمى الفعل متعدياً في اللاتينية إذا قبل أن يكون له معمول مباشر منصوب ( Amo patrem « أحب والدى » ) وفي الفرنسية إذا تلاه معمول مباشرة دون وساطة حرف الجر à « لِ أو إلى » (j'aime mon père) « أحب والدي » . وعلى العكس من ذلك يعتبر الفعل لازماً إذا كان معموله مجروراً في اللاتينية مثل noceo patri « أسيء إلى والدى » أو مسبوقاً بحرف الجر à في الفرنسية مثل je nuis a mon père « أسىء إلى والدى » . ولكن العلاقة الموجودة بين « أحب » و « والدى » بالنصب هي نفسِ العلاقة التي بين « أسيء » و « والدي » بالجر. و يحن نعلم أن الخلاف بين البناءين خلاف عرضي محض . بل من الجائز أن تكون عبارة norcere alicui مقيسة على: obesse, officere alicui ؛ فأحد التركيس قد استتبع الآخر . وفي مجرى التطورُ الذي تسلكه لغة بعينها نجد الأبنية تتبادل بعضها مع بعض وترى الأفعال اللازمة تصير متعدية والمتعدية تصبح لازمة (١) . إذ ترى الفعل اللاتيني mederi « يعنى » كان ينصب مفعوله في بادئ الأمر ثم صار يتعدى بحرف الجر mederi oculis « يعنى عينه » ، وأخيراً بجد التعبير عن إحدى الأفكار بختلف في لغة عنه في غيرها ، وغيده تعبر عنها بفعل لازم وتلك بفعل متعد . فالفرنسية تقول على حين تقول الألمانية : « أساعد أى » ، و تعول المساعد ألى » ؛ على حين تقول الألمانية : فأنساعد ألى أبى » ؛ وتقول الروسية 'blagodarju vas كا تقول الفرنسية ich danke Ihnen كا تقول الألمانية نشوط الكرك » ، أما الألمانية فتقول nubere و « يتروج » واللاتينية تستعمل الجر بعد الأفعال nubere و « يتروج » parcere « يقتصد » و benedicere « يقتصد » و parcere

قد يكون لهذا التمييز ما يبرره فى نظر النحوى الذى يعلم اللغة إذ يرى أمام تراكيب مختلفة ويعرف أن المتكلم إذا قال noceo patrem « أسىء والدى » أو ich helfe die Mutter « أساعد أمى » بالنصب كان مخطئاً . غير أنه اختلاف شكلى محض : إذا علله التاريخ وفسره لم يستطع العقل أن يهرره .

قد يتصور الإنسان المقابلة بين الأفعال المتعدية والأفعال اللازمة تصوراً أفضل على النحو الآتى . لما كانت فكرة التعدية تستلزم معمولا ، كان لنا أن ننعت بالتعدية كل فعل صرح في الجملة بما يقع عليه حدثه وباللزوم كل فعل لا معمول له في الجملة . وعندئذ يجب أن نفرق بين عبارات مثل j'aime Rose «أحب روز» و في الجملة . وعندئذ يجب أن نفرق بين عبارات مثل aime Rose (هذا الرجل و mison ou j'aime (هذا الرجل يشرب نبيذاً » و « من شرب سيشرب » . فالفعل إذا استعمل دون معمول كان يشرب نبيذاً » و « من شرب سيشرب » . فالفعل إذا استعمل دون معمول كان لازماً ؟ والحدث الذي يعبر عنه لا يقع إذن على شيء . ولكن هذه القابلة ، وإن كانت منطقية حقاً ، لا يستطاع الأخذ بها زمناً طويلا دون إضرار بالمنطق نفسه .

<sup>(</sup>١) عن الفرنسية فى القرن السادس عشر أنظر برينو Brunot ، رقم ٥٧ ، مجلد ٢ ، ص ٤٣٩ .

ذلك أننا مثلا نجدها في عبارات أخرى مثل ils prennent ces allumettes « يأخذون هذه الأعواد من الثقاب » و Ces allumettes prennent « هذه الأعواد من الثقاب تأخذ ( يعني تشتعل ) » ومثل le chien a crevé la toile « الكلب فجر الخرقة » و le chien a crevé « الكلب فجر » ( يقال ذلك في الفرنسية عن الحيوان ويراد به أنه نفق ) . ولكن هــذه الحالة تختلف عن الحالة السالفة كل الاختلاف. فني الجمالة الثانية من هدن الزوجين يستعمل كل من الفعل ( أخذ وفجر ) في معناه المطلق والحدث يرجع إلى المسند إليه . أما في الجمل السابقة فإن كلا من الفعلين ( أحب وشرب ) يعبر في الجمل التي لا مفعول لها عن حدث غير محدد . ومن جهة أخرى نستطيع في هذه الحال أن نعتبر فعلا مثل « أرخل إلى ياريس » متعدياً إذ أن الجملة تحتوى على معمول يعتبر غاية الحدث وأن هذا المعمول يعبر عنه بالمنصوب في كثير من اللغات ( اللاتينية والإرلندية والإغريقية والسنسكريتية و. الخ.) ، فيقال فى اللاتينية: peto urbem « أرحل المدينة » . واكن هل ينبغي أن تعتبر من اللازم الفعل partir «يرحل ، ينطلق » في عبارة مثل: je pars dimanche ، حيث نرى الجملة تحتوى على ظرف زمان بدلا من ظرف المكان ؟ هـذه مسألة تحتاج إلى بحث . وكيف نفرق بين « انتظر بطرس» و « انتظر إلى الغد ». كذلك كيف نبين الفرق بين: «أدرالحجر» و « دُرْ إلى اليمين » ؟ وإذا اعتبرنا هذين الفعلين من الأفعال المتعدية ( وكيف لا تُعتبرها كذلك إذا « قربنا «دُرْ [حول] الزواية »بعبارة « دُرْ إلى المين»؟ ) أمكننا أن نقول بأن الكلمة الواحدة تستخدم لأداء وظيفتين مختلفتين كل الاختلاف ، لأن الفعل سببي في « أدر الحجر » أي ( « اجعل الحجر يدر » ) وفي « در إلى اليمين » انعكاس بمعنى أن المسند إليه هوفي الوقت نفسه غاية الحدث ( اجعل نفسك تدر إلى اليمين ) . وكذلك الحال في اللاتينية في saepe stylum uertas «در ( بمعنى أدر ) أسلوبك غالبا » وفي uerte hac « در من هنا » (١).

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) انظر ارنو : رقم ۲ ، مجلد ۱۰ ، ص ۳۲۰ ،

كليا توغلنا في تحليل الفصائل النحوية للغة من اللغات زدنا إدراكا لاستحالة إرجاعها إلى نظام منطق . وذلك مما يمكن تفسيره من جانب النحو بملل في غاية الوضوح: ذلك بأن النحو في أية لغة وفي أية فترة من فترات تاريخ هذه اللغة ليس إلا نتيجة لأنواع مختلفة من النشاط يصيب نواحي النظام النحوي المختلفة ويصيبها مستقلة بعضها عن بعص . فإذا كانت نقطة البدء في التغيرات الصرفية تنحصر فيا يسمى بالقياس ، فإن نتيجة هذا القياس ليس من شأنها أن تجعل المنطق يسود النظام النحوي من جهة كونه كلاً.

منجهة أخرى لاشىء يبر رالغرض القائل بأن الفصائل النحوية كانت في فترة بدائية من تاريخ اللغة منطبقة عاما على الكليات المنطقية للعقل وأنها بمرور القرون بمدت عنها شيئاً فشيئا تبعاً للتغيرات الناجمة من الاستعمال ، إذ أننا مهما تعمقنا في التقصى في تاريخ اللغة لا نصل إلا إلى حالة لغوية على درجة كبيرة من التطور ، فأقدم صورة نعرفها للغات المتكلمة في زماننا هذا ليست أكثر منطقية ولا أقل منطقية من هذه اللغات نفسها .

مما لا يخلو أبداً من المخاطرة أن يراد الحريم على عقلية أمة بالفصائل النحوية الموجودة في لغتها . فهناك لغات تحتفظ زمنا طويلا بفصائل لم يبق لوجودها مبرر وتستمر على اعتبارها وسائل نحوية . وعندنا مثل من ذلك في فصيلة النوع : فلو أن شخصاً قدم لنا جملة فرنسية فيها كلة مائدة تضاد كلة مقعد وقال لنابأنها مأخوذة من لغة المتوحشين لا تجه ذهننا فوراً إلى لغة البنطو . وقد أعطانا الأستاذ بلي Bally ممنلة عديدة بينة على المشابهة التي نقيمها بين لغة المتحضرين ولغة المتوحشين استعمال أمثلة عديدة بينة على المشابهة التي نقيمها بين لغة المتحضرين ولغة المتوحشين استعمال الفصائل النحوية والاحتفاظ بها (١)

قد يحصل أن تُهجر بعض الفصائل اللغوية أو أن تتغير كما يقع لأخرى أن تُنشأ ؟ وقد أراد البعض أن يستنتج من هذه الحقيقة أن العقل الإنساني يتقدم في طريق التجريد . هذا الاستنتاج له مايبرره في بعض الأحيان (أنظرفصل الخاتمة). ولكن لاينبغي اللجوء إلى التعميم بأية حال . فالهندية الأوربية لم يكن فيها مصدر؟

<sup>(</sup>۱) رقم £٤ من ١٠٧ .

فاكانت تستطيع أن تقول « حمل » أو « فعل » وإنماكانت تقول « أحمل » أو « أفعل » فاسبب في في كل واحدة من اللغات الهندية الأوربية على انفراد ، كان خطوة واسعة في سبيل التجريد . ومع ذلك فبعض هذه اللغات قد فقد المصدر كالإغريقية الحديثة والبلغارية مثلا . وهذا لا يحتم أن يكون الإغريقي أو البلغاري قد فقد ملكة إدراك الحدث الفعلي إدراكا تجريديا .

كون بعض الشعوب المتوحشة يملك مثلثاً إلى جانب المثنى لا يحتم كون هذه الشعوب لاتستطيع العدد إلا إلى ثلاثة (١) . ذلك لأن فصيلة العدد النحوية مستقلة عن معنى العدد . وكذلك قد أبان الأستاذ بلانرت Planert أنه يجب التمييز بين فكرة السببية وبين الفصائل النحوية التى تستخدم للتعبير عنها ؛ فإذا كان سكان الملايو لايعبرون عنها ، فإن ذلك يمنعهم من أن يفكروا تفكيراً سببياً (٢) . فهنالك وسائل مختلفة من التنغيم أو الإشارة يستعاض بها عن الفصائل غير الموجودة .

وإذا كانت اللغات تحتفظ فى بعض الأحيان بفصائل نحوية لافائدة منها فإنها لا تعجز يوما عن خلق فصائل جديدة عند الحاجة. لقد قابلنا فيما سبق بين اللغات التي تعبر عن الزمن واللغات التي تعبر عن صفة الفعل. فإذا نظرنا إلى الوقائع على نحو مايقدمها لنا تاريخ اللغات الهندية الأوربية ، اظننا أن فكرة الزمن أحدث من فكرة الصفة وأنها حلَّت محلها. ومع ذلك ففكرة الصفة ليست مجهولة فى لغاتنا الحديثة التي تعبر عن فكرة الزمن على خير ما يكون التعبير عنها.

استعملت اللغات الجرمانية مثلا للتعبير عن الزمن الاستمرارى الذى لم يكن فيها إسم الفاعل مصحوبا بفعل الكون . فإننا نجد فى الألمانية العليا المتوسطة تراكيب مثل : all die mich sehende sint « كل أولئك الذين يروننى » der riter ... mit tem der ) أو der arme Heinrich » البيت ٦٧٣ ) أو Iewe varend ist « الفارس ... الذى معه يسافر الأسد» (١٩٨٦ بيت ٢٩٨٦). هـذه الحاجة نفسها هى التى بعثت على نشوء التركيب الإنجليزى Iwein ،

<sup>(</sup>١) ليڤي برول: رقم ٨٨، ص ١٥٧.

 <sup>(</sup>۲) پلا نرت : الفصائل النحوية في علاقتها بالسبية . بحث في لغة مدغشقر (رقم ٣٤.
 بجلد ٩ ( ١٩٠٦ ) ص ٢٥٩ — ٧٦٨ ) .

I was reading الذي شاع شيوعا هائلا . ويلاحظ في فرنسية القرن السادس عشر وجود محاولة لخلق استمراري من هذا القبيل بواسطة الفعل être كان » عشر وجود محاولة لخلق استمراري من هذا القبيل بواسطة الفعل Malherbe وميناج دهب » : ولكنه اندثر بعد أن حكم عليه مالرب Malherbe وميناج cette » بالإعدام . ومع ذلك فإننا ترى ثواتير Voiture يقول : « Ménage « هذا السجن الذي يطبق عليك » prison qui va vous renfermant » ( أطفىء ظمئى ) .

الفرنسية التي تمتاز من بين جميع اللغات بترائها في وسائل التعبير عن الزمن قد وجدت وسيلتين للتعبير عن الصفة وهي تستخدمهما مجتمعتين منذ بضعة قرون (١).

إحدى هاتين الوسيلتين تنحصر في استمال السابقة الفعلية re للدلالة على الحدث الوقتي في مقابلة الحدث الاستمراري . فكلمتا rabaisser ، rabattre « يخفص » لا تعنيان أن مخفض من جديد أو أن نريد في الخفض بل تعنيان فحسب اتباع الرفع بالخفض دون اعتبار للزمن الذي يلزم لذلك . فإذا تمثــل الحدث أمام الذهن في المدة التي يستغرقها ، وحتى نهاية تنفيذه ، استعملت الصيغة البسيطة abattre أو abaisser « خفض » كذلك :réveiller quelqu' un « إيقاظ أحد الناس » معناه جعله يكف عن النوم أو أن يصحو ؟ وremarquer une chose « علَّم شيئاً » معناه أن يضع علامة لهذا الشيء وأن تبقي هذه العلامة . وفي اللغة الشعبية يميل الفعل المركب مع re في كل مكان إلى أن يحلُّ محل الفعــل البسيط عندما لايراد إلا نتيجة الحدث: فالفعل unir في unir deux personnes «يجمع بين شخصين» لم يعد يستعمل إلا في الاحتفال بالزواج، وفي غيرذلك يقال réunir « یجمع » ؟ و remercier « یشکر » حلّ محل محل » réunir « یشکر » الذي كان لايزال يستعمل في القرن السادس عشر ؟ و ralentir « يبطى ، أو يسطى ، » معناه تقليل السرعة ، كذلك الأفعال ramasser « يجمع بالالتقاط » و recueillir « يلتقط أو يجني » و regarder « ينظر إلى » أخذت معانى جديدة تخالف معانى garder, cueillir, amasser و rattraper quelqu'un ويقبض على أحد

<sup>(</sup>۱) بریلنیه ( Barbelenet ) : رقم ۹۹ ، ص ۸ وما یلیها . .

الناس) يستعمل الآن في المعنى الحقيق ولم يعد remportez-moi (يلوم) يستعمل إلا في المعنى المجازى . ويقال rapportez أو premportez moi وعنى remportez أن يكون المعنى : أحضر إلى هذا من جديد ) في معنى apportez أو apportez أن يكون المعنى : أحضر إلى هذا من جديد ) في معنى renfermez le chat أعد حبس (أحضر إلى هذا) refermez la porte (أعلق الباب ؛ أصلاً عد إغلاق الباب القط) rentrez donc (الدخل أو أصلاً أدخل من جديد ) بدلا من rentrez donc و prends garde أن أصلاً أدخل من جديد ) بدلا من أصلا أن تربق (ادخل ) يقال لك ذلك في بيت لم تدخله من قبل اطلاقا prends garde (المناقلة موجودة في الفرنسية القديمة ، إذ نقرأ عند أن أنية . . ) الخ . مثل هذه الأمثلة موجودة في الفرنسية القديمة ، إذ نقرأ عند العري دى تربون ralez vos en» (انصرف) (أصلا الصرف ثانية ) بدلا من العملية ، وقد ظلت منتعشة بالحياة في الفرنسية ، توجد في اللاتينية أيضا ، بل إن أصلها سابق على اللاتينية نفسها ، إذ أننا نعثر عليها أيضا في الجرمانية وفي البلطية السلاقية .

ولكن الفرنسية لا تقتصر على هده الطريقة ، بل إن لديها طريقة أخرى للتعبير عن فكرة صفة الفعل: وهي استعال الفعل الانعكاسي (يقابل المطاوع في التعبير عن فكرة صفة الفعل: وهي استعال الفعل الانعكاسي (يقابل المطاوع في العربية من بعض الوجوء). قارن défiler ( يمرون في صف » و se défiler ( يركض » بالفعلين se trotter ( حرفياً: يمر نفسه في صف » se défiler ( يركض نفسه أي يركض » : فترى أن الفرنسية تستخدم الفعل الانعكاسي وتضيف له لاصقة فعلية ، واللاصقة في هذه المرة إما — è أو — en : s'enfuir و ينصرف » ( بالدقة يضع نفسه في حالة انصراف ) و s'enfuir و يمرب ( يضع نفسه في حالة الميران ) » و s'envoler ( يضع نفسه في حالة طيران ) » و s'écrier ( يضع نفسه في حالة طيران ) » و s'écrier ( يضع نفسه في حالة الهيار ) » الح . فهذه الأفعال ، إذا قورنت عقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بسيطة ، تقدم لنا خير المثل على هذه الحقيقة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها البسيطة ، تقدم لنا خير المثل في المؤلفة ، فالفرنسية إذن لا يعجزها بمقابلاتها المؤلفة ، في المؤلفة ، تقدم لنا خير المثلا به المؤلفة ، في المؤلفة ، في

التعبير عن الصفة ما دامت تجد الوسيلة إليه بمجرد أن تشعر بالحاجة إلى ذلك . غير أن الصفة ليس لها فى الفرنسية فصيلة نحوية مطردة . إذ لو عرض علينا فعل فرنسى لم نستطع أن نتبين منه ما إذا كان يدل على الاستمرار أو على الشروع على نحو مانتبين منه ما إذا كان يدل على المستقبل أو على غيرالتام . وإذا كانت هناك لغات كالروسية تغلب فيها فكرة الصفة إلى حد "تصير معه قاعدة للنظام الفعلى ، فإن هذه الفكرة ليست فى الفرنسية واللاتينية إلا بقايا متنائرة أو أنها لا تسد " إلا حاجة عارضة .

إذن تختلف الفصائل النحوية فى الأهمية تبعاً للغات. فالنظام الصرفى لا يمكن أن يحتوى إلا على عدد محصور من الفصائل التى تفرض نفسها والتى تعم وتظهر وإعا توجد فى كل لغة ، إلى حد كبير أو صغير ، نظم أخرى تتداخل وتتقاطع ونراها تمثّل ، إلى جانب الفصائل النحوية التامة الازدهار ، فصائل أخرى فى طريق الفناء أو — على العكس من ذلك — فى طريق التكوين .

من جهسة أخرى يمكننا أن نقيم بين الفصائل النحوية نوعاً من الترتيب التدريجي: فبعضها ليست إلا صوراً خاصة من فصائل أعم منها. فقد أمكننا مثلا أن نتكلم عن المبنى للمعلوم والمبنى للمجهول على أنهما فصيلتان نحويتان، ولكنا نستطيع أن نرجعهما إلى فصيلة واحدة دون عناء. نعم، نحن لا ننكر أن لغة تخلو من المبنى للمعلوم لا تستطيع مثلا أن تترجم جملة مثل je vous aime « أحبك » ونعنى بذلك أنه يستحيل ترجمتها من الفرنسية ترجمة حرفية ؛ لأن النسبة التي نعبر عنها بالفعل المسمى المبنى للمعلوم يمكن التعبير عنها في تلك اللغة المفترضة ولكن في صورة مخالفة.

كذلك ما نعنيه عصطلح المضاف إليه في الإغريقية أو اللاتينية ليس له نظير في الصينية ، وكذلك الفرنسية والغالية تخلوان من مثيل له . فإنا نقول في الفرنسية الفونسية والغالية تخلوان من مثيل له . فإنا نقول في الفرنسية لله الفوات لله المناف لله المناف الفرنسية بين الاسمين بواسطة ترتيب المناف إليه قبل المضاف إليه قبل المضاف فتقول Hantchaou ، هن تَشاوُ

« دولة الهون » ( حرفياً الهون دولة ) ؛ والغالية تستخدم عكس هذا الترتيب فتقول Aber yr afon « مصب النهر ( حرفياً المصب النهر ) » ( أنظر ص ١١٢ ). فمن الخطل أن نتكلم عن مضاف إليه في الغالية أو في الصينية ، أو في الفرنسية أيضاً . ولكنا نعرف أن المضاف إليه الاسمى في اللاتينية يمكن الاستعاضة عنه بصفة: فنستطيع أن نقول uirtus Caesarea « الفضائل القيصرية » بدلا من uirtus Caesaris « فضائل قيصر » . وقد صار ذلك قاعدة في اللغة الروسية . بل إن التركيب le livre de Peirre « الكتاب [ بتاع ] بيير » ليس التركيب الوحيد الستعمل في الفرنسية ؟ فإننا نقول أيضاً : palais royal «القصر اللكي » أو livres Sibyllins « الكتب السبيلية » و La maison à Peirre « البيت [ بتاع ] پيير » l'hôtel - Dieu « بيت الله ( حرفياً ) البيت – الله » la rue Gambetta « شارع غمبتا ( حرفياً ): الشارع غمبتا » ، فهنا أيضاً لا توجد فصيلة نحوية للتعبير عن فصيلة عقلية واحدة . فالألمانية فيهـــا مضاف إليه في Vater's Haus و das Haus des Vaters أو das Haus des Vaters « بيت الوالد » ولكنها تستطيع كذلك أن تقول meinem Vater sein Haus « [ ل ] والدى بيته ( بمعنى بيت والدى ) » ، وهذا تركيب مختلف كل الاختلاف . فإذا ما راعينا هذه الاختلافات التي ترجع إلى الطريقة التي بها تتكون الصورة الكلامية ، جاز لنا أن نقرر وجود فصيلة عامة واحدة في كل اللغات التي تكلمنا عنها ، هي فصيلة التبمية . ونضم المضاف إليه الإغريق واللاتيني وترتيب الـكلمات الضيني والغالي واستعمال الحرف «de» في الفرنسيّة .

وفصيلة التبعية التي تبدو لنا واحدة ينضوى تحتها فروع يبرها المنطق. فنحن تقول في الفرنسية sa beauté est éclatante « جالها وضاء » أو فنحن تقول في الفرنسية la beauté en est éclatante الجمال فيها (أو في ذلك) وضاء » تبعاً لما إذا كان الحكلام مثلا عن امرأة أو عن صورة زيتية ، أو بعبارة عامة ، عن شخص كان الحكلام مثلا عن امرأة أو عن صورة زيتية ، أو بعبارة عامة ، عن شخص أو عن كائن غير حيّ على حين أننا تقول من غير تفريق le pere de Pierre « الوالد [ بتاع ] پيير » الوالد [ بتاع ] پيير » الوالد [ بتاع ] پيير »

دون أن نتخيل وجود خلاف في النسبة التي تجمع بين الكلمتين في كل من العبارتين . وعلى العكس من ذلك تميز اللغة المندنجية le mandingue ، إحدى لغات إفريقية الغربية ، بين afa (آفا) «أبوه» و a-ta kursi (آستا — كرسى) «سراويله» : فضمير الملك يختلف في كلتا الحالتين ، لأن الأب لا يتبع ابنه على نحو ما يتبع السراويل مالكه (١). ففصيلة التبعية في هذه اللغة تريد تعقيداً بتمييزها بين تبعية الملكية وتبعية غير الملكية . أما الفرنسية فلا تشير إلى هذا الفرق وإن كان يبدو مساماً به عند التفكير .

\* \* \*

رجع الحلاف بين النحو والمنطق إلى أن الفصائل النحوية والفصائل المنطقية لا تلتق إلا نادراً؛ فإن عدد الثانية لا يتفق مطلقاً مع عدد الأولى: فإذا حاولنا أن ندخل في مسائل النحو شيئاً من النظام بتصنيفها وفقاً للمنطق، رأينا أنفسنا منساقين إلى توزيعها توزيعاً تحكمياً: فطوراً ترانا نفرق بين مسائل ذات صفة نحوية واحدة في فصيلتين متمنزتين من فصائل المنطق ( وفي ذلك أكراه للغة )؛ وطوراً ترانا نجمع في فصيلة نحوية واحدة مسائل لا يربط بينها شيء من المنطق ( وفي ذلك أكراه للعقل ) . فالأيسر إذن أن نختار طريقة وسطا بين هاتين الطريقتين من طرق التصنيف . وفي ذلك تبرير لمسلك النحاة الذين لا نعدم أن نجد قيمة نحوية في التصنيف . وفي ذلك تبرير لمسلك النحاة الذين لا نعدم أن نجد قيمة نحوية في التصنيف . وفي ذلك تبرير لمسلك النحاة من المنطق في غالب الأحيان . والشيء الوحيد الذي نطالبهم به هو أن تكون تصنيفاتهم ، وقد ضحوا فيها بالمنطق ، متفقة مع الأوضاع النحوية للغة التي يدرسونها ؛ إذ أن الفصائل ، وإن اختلفت من لغة إلى أخرى ، لها في الواقع سلطان يطغي على نشاط العقل في اللغة التي توجد فيها .

من اختصاص المناطقة أن يحددوا الكليات المنطقية وأن يقرروا ما إذا كان وراء الفصائل النحوية المختلفة الألوان فصائل منطقية تجرى على كل اللغات وتفرض نفسها عليها جميعاً بحكم تركيب المنح البشرى . ولنفترض أننا قد وجهنا هذا السؤال

<sup>(</sup>۱) م . دلافس M. Delafosseرقم نم ، مجلد ۱۸ (۱۹۱۳) ص ۳۵۳ .

إلى رجل من رجال القرن السابع عشر مشبع بالفلسفة الديكارتية ومنطق الهورويال ، فإنه يجيب عنها بالإثبات دون أدنى تردد . قال ديكارت : «صدق الحس هو الشي الذي قد و زع على الناس خير توزيع . . . وهو الشيء الوحيد الذي يجملنا آدميين ويميزنا من الحيوان ؛ وإنى لأميل إلى القول بأنه يوجد كاملا في كل فرد . » وقال لبرويير la Bruyère مبالغا في فكرة الفيلسوف : «العقل في كل الأقطار موطنه . وإن التفكير ليستقيم في كل مكان يوجد فيه الناس . » هذا التصور لعقل إنساني ذي قوانين ثابتة لاتتحرك ، متائل عام التماثل في كل الأرجاء ، كان محل تسليم الجميع في ذلك الحين . ولكنه في يومنا هذا يبدو محلا للنظر (١) .

ومع ذلك فلا ينكر إنسان وجود بعض سمات أساسية مشتركة مهما اختلفت العادات العقلية بين شعوب الأرض المختلفة . فهناك منطق إنساني وتوجد كليات منطقية كبرى عند جميع البشر الذين يفكرون . وهي بطبيعة الحال أساس الفصائل النحوية . فمن أبي تستمد هذه وتلك قيمتها ؟

يعزو إميل دركهايم (٢) وجود الفصائل إلى نوع من الضرورة تقف بالنسبة للحياة العقلية موقف الالتزام الأخلاق بالنسبة للارادة: يعنى أن الفصائل ذات أصل اجهاى وتتوقف على المجتمع. هنا نجد أثر العامل الاجهاى الذى ظهر لنا بوضوح فيا سبق أنه أصل التغيرات الصوتية. فهو وحده القادر على تفسير القانون الصوتى: فنوع الضرورة الذى يفرض على مجتمع بعينه أن يحركوا جهازهم الصوتى بصورة واحدة ليس له أصل فيزيق أو ميتافيزيق ؟ كذلك لا يمكن أن يفسر على أنه عارض فردى ثم مجمم: فليس هنالك من سلطة تكنى لأن تفرض محاكاة خاصة فردية . والقسر الذى تفرضه الصوتيات له من القوة ما لا يستطيع معه فرد أن يتخلص من نيرها . وكذلك الحال بالنسبة لسلطان الفصائل وكلاها يستمد قوته من قوة الرباط الاجهاى .

<sup>(</sup>١) ليڤي بريل : رقم ٨٨ ص ٧ .

<sup>(</sup>۲) رقم ۱۰ ، عام ۱۹۰۹ س ۷٤۷ ..

## الفصل لأالث

## الأنواع المختلفة للكلات (١)

تبلغ الصعوبة فى تصنيف أجزاء الكلم حدّا يعوقنا حتى الآن عن الوصول إلى تصنيف مرض . وما زال نحونا التقليدى يعلمنا أن نقسمها إلى عشرة أقسام تبعاً لتقليد قديم يرجع إلى مناطقة الإغريق . ولكن هذا التصنيف لا يثبت أمام الامتحان : فإن تبرير تطبيقه على اللغة التى خلق من أجلها لا يخلو من عناء ؟ فن باب أولى أن توجد لغات كثيرة لا ينسجم معها هذا التقسيم إطلاقا . وبمناقشته عن كثب نرى أنفسنا مضطرين إلى تصحيحه .

من المناسب قبل كل شيء أن نبعد من هذا التصنيف حرف التعجب عهما كانت أهميته في الاستعال ، شيئا يضعه بعول عن بقيه أجزاء الكلم الأخرى ، ولا يمكن أن يدرج معها في تصنيف واحد . فهو لا يخضع دائماً للقوانين الصوتية ، وكثيراً ما يشتمل على أصوات خاصة به ، مثل المصمصات في كثير من اللغات الحديثة أو الانفجاري الاحتكاكي pff « يف » في الفرنسية وليس له على العموم أي صلة بالصرف . بل يمثل شكلا خاصا من اللغة ، اللغة التأثرية affectif وأحياناً الفاعلة actif ؛ فهو على كل حال لا يدخل في بنية اللغة العقلية . وسنلتقي به في الفصل التالى .

بعد ذلك يجب أن نبعد الأصوات. فإن عدداً كبيرا من « أجزاء الـكلم » في نحونا ليس شيئا آخر. كذلك هذه الأدوات التي تسمى بحروف الجر وحروف الوصل ؛ فإن الدور الذي تلعبه عكن أن تقوم به في لغات أخرى عملية صرفية تختلف عنها كل الاختلاف. فالفرنسية تقول Le livre de Pierre «الكتاب

<sup>(</sup>۱) أنظر رزڤادوڤسكى (Rozwadowski ) : رقم ۱۹۳ وچسرسن : رقم ۲۲۹ .

[ بتاع ] پيير » ترجمــة للعبارة اللاتينية liber Petri « كتاب بطرس » ، وتقول الفرنسـية أيضاً on desait que le comte était mort « قيل إن (man sagte der Graf sei gestorben) الكنت قد مات » بينا تقول الألمانية مكتفية بنصب الفعل ( استمال صيغة ال subjonctif عن حرف الوصل dass ، أن بالعربية ، que بالفرنسية ) في الإشسارة إلى تبعية الجملة التابعة ؛ ونرى أن دوال النسبة تتنوع في اللغة الواحدة: فالأا\_انية تستطيع أن تقول أيضاً man » sagte dass der Graf gestorben ist فيل إن الكنت قد مات ( باستمال حرف الوصل dass ) كما تستطيع أيضا أن تقول : man sagte der Graf » « sei gestorben ( باستعمال الفعل في صيفة التبعية . واللاتينية تستعمل أيضاً العبارتين : rogo ut venias ( أرجو تعفو ) أو rogo ut venias ( أرجـو أن تعفو ﴾ . وقد ظلت الفرنســية وقتاً طويلا تقول le bois le roi « الغابة الملك [ يعنى غابة الملك ] » و le hois la dame « الغابة السيدة ( غابة السيدة ) » وذلك إلى جانب قولهــا : le chemin du bois « الطريق [ بتاع ] العامة » l'arbre de la forêt « الشجرة [ بتاعة ] الغابة » . فالكلمات de بتاع » و que « أن » و dass « أن » و ut « أن » عبارة عن دوال نسبة تستعمل لبيان الصلات التي بين كُلَّة وكُلَّة أو جملة وجملة . حروف الجر تختلف في صفتها عن حروف الوصل بوجه عام . ولكنا نعرف مع ذلك لغات تعبر بصورة واحدة عن بعض العلاقات بين كلمة وكلمة أو جملة وجملة على الســواء . فالصينية تستعمل المنصر ti « تى » للدلالة على تبنية الأسماء كما تستعمله للدلالة على تبعية الجل ( أنظر ص ١٠٨ ) .

وأداة التمريف في اللغات التي فيها أداة للتعريف ليست إلا دالة من دوال النسبة ، وليست الأداة على وجه العموم إلا اسم إشارة ضعف معناه ؛ وتستعمل كوسيلة للتصنيف ، فهي في الأسماء تبين النوع والعدد وفي أغلب الأحيان تدل على التعريف أيضاً ( أنظر أواخر هذا الفصل ) أي أنها تحتوى على كل الخصائص التي تجعل مها آلة نحوية .

وكذلك حالة الضمائر الشخصية: je lis أنا أقرأ تساوى lego « أقرأ ٌ » وكذلك tu lis «أنت تقرأ » و il lit « هو يقرأ » تساويان في اللاتينية legis « تقرأ » legit « يقرأ » . فالفرنسية تعبر ب : je « أنا ، و tu « أنت » و il « هو » عما يعبر عنه في اللاتينية واسطة التصريف . فإذا كان الضمير فأعما بذاته أو مؤكداً كما يسمونه ، فإنه يلعب دور الاسم بالضبط ، ولذلك وجب أن نسلكه في فصيلة الأسماء : وعكننا للتحقق من ذلك أن نقارن الجملتين : — Viens ? tu, toi « أأنت تأتى ، أنت ؟ » وViens - tu, Peirre « أأنت تأتى ، [يا] پيير ؟ » Moi, je suis grand et Peirre, il est petit أما ] أنا فأنا كبير و [ أما ] يبير ، فهو صغير . » فالضميران toi « أنت ( الثانية ) » و mai « أنا ( الأولى ) » لهما القيمة التي ليبير بالضبط . كما أن الضمير الشخصي يقترب من الفعل في بعض الوجوء . إذ أنه لــا كان يقوم في كثير من الأحيان بدور الدَّالة على النسـبة في الفعل ، كان إلى حد كبير مرتبطاً في الفعل بفصيلة الأفعال ومعرضاً لأن تتأثر صيغته بصيغة الفعل. (١) فالضميران الإيطاليان: eglino و elleno « هم و هن » قد أخــذا نهاية فعل الغائب الجمع المقابلة لهما ؟ وكذلك الحال في الغالبة حيث يقال hwynt «هم» بدلا من hwy وذلك تحت تَأْثِيرِ النهاية الفعلية ynt . وبحن نعرف من جهة أخرى أن اللغات التي احتفظت بالمثنى في الفمل احتفظت به أيضاً في الضمير حتى ولو هجرته في الاسم ؛ وعلى المكس من ذلك اللغات التي فقدت المثني في الفعل هجرته أيضا في الضمير ُحتى ولو استبقته في الاسم ( أنظر صفحة ١٣٤ ) . فالضمير ، وإن كان اسمى . الاستعال، يصيبه تأثير الفعل أحيانا ولكنه لا يكوّن قسما مستقلا من أقسام الكلم.

والصفة من جهتها لا يمكن تمييزها من الاسم تمييزاً واضحا. إذ يبدو أنهما في اللغات الهندية الأورپية صادران عن أصل مشترك وأنهما في كثير من الحالات يحتفظان بصيغة واحدة . إذ لا شيء يدلنا على كون كلة bonus «حسن » في

<sup>(</sup>١) يوهان شمت : رقم ٣٧ ، ص ٣٦ من المقدمة وص ٤٠٣ .

اللاتينية صفة ولا على أن كلمة equus «حصان» اسم ؛ إذ أن علامة الإعراب واحدة فيهما . ولعله لا يستطاع التمييز بينهما الا بالاستمال ( أنظر أواخر هذا الفصل ) . ولكن يجب أن نضيف إلى ما تقدم أن من الاستعالات ما هو مشترك بينهما على التساوى . فيمكن أن يقال : « أنا قوى » كما يقال « أنا ملك » و « الرجل عظيم » و « العظيم رجل » ، فالاسم والصفة يتبادلان الدور في كل اللغات ؛ ولذلك لم يكن بينهما حد قاصل من الوجهة النحوية . فيمكن الجمع بينهما في فصيلة واحدة هي فصيلة الاسم .

إذا تابعنا السير في عملية الاستبعاد هذه ، لم يبق لدينا هن أقسام الكلم إلا قسمان : الفعل والاسم . وكل ما عداها من أقسام ينضوى تحت لواء هذه الثنائية . وينبغى أن نعرف ما إذا كان الاسم والفعل يمثلان وظيفتين مختلفتين اختلافا جوهميا .

إذا حصرنا نظرنا في مجموعة خاصة من اللغات كاللغات الهندية الأوربية ، لم نتردد في الاعتراف بأن الاسم والفعل بينهما فرق أساسي . بل أن مجرد فكرة الخلط بينهما تعتبر من الحماقات . فالواقع أن الصرف في اللغات الهندية الأوربية يخص كل منهما بسلاسل من اللواحق وعلامات الإعراب تختلف في أحدها عنها في الآخر . وذلك إلى حد أننا في السنسكريتية والإغربقية نعرف ، تسع مرات من عشر ومن النظرة الأولى ، ما إذا كانت الصيغة التي أمامنا اسما أو فعلا . وفي كل منهما يعبر عن الفصيلة الواحدة بطريقة تختلف عنها في الآخر ؛ ومن ذلك وفي كل منهما يعبر عن الفصيلة الواحدة بطريقة تختلف عنها في الآخر ؛ ومن ذلك الشخص والعدد . تقول الإغربقية هوكل بمعنى « أتكلم» و هون كاتا الحالتين . وعلامة المجمع في الاسم لا تجت بصلة إليها في الفعل . فالواقع أن لدينا نظامين من التصريف متوازيين ، وكل منهما مستقل عن الآخر .

غير أننا إذا انتقلنا من اللغات الهندية الأورپية إلى اللغات السامية لم نجد هذا التمييز الفاصل. فالعربية ملأى بالعلامات المشتركة بين التصريفين الاسمى والفعلى . إذ نرىالنهاية «- ون» التى تستخدم فى المضارع المسند إلى الشخصين الثانى والثالث

الذكرين في حالة الجمع تستخدم أيضاً علامة للجمع في كثير من كلمات اللغة المذكورة. وفي حالة المثنى تستخدم لنفس الشخصين المتقدم ذكرها العلامة «— آني» التي هي علامة الاسم المثنى الوحيدة. ولا تقتصر العلامة بين التصريف الاسمى والتصريف اللغلي في العربية على بعض وجوه الشبه في العلامات ؛ بل إنها تمس جوهم الأشياء في ذاته . فهناك توافق غريب بين الحالات الإعرابية الثلاث (حالة المسند إليه وحالة المفدول المباشر وحالة المفدول غير المباشر) وبين حالات المضارع الإعرابية الثلاث (المرفوع والمنصوب والشرطي أو المجزوم كما يسميه بعضهم]). وقد فطن محاة العرب أنفسهم إلى هذا التشابه فنرى أثره في المصطلحات التي ابتكروها.

مواطن الشبه بين الاسم والفعل في اللغات الفينية الأجرية بلغت من الكثرة حدا جعل بعضهم يقرر — وإن كان على خطأ — أن لا خلاف بينهما . والحقيقة أن الفعل فيها من أصل اسمى في غالب الأحيان ، ولايرال يقع تحت سلطان العناصر الصوفية الاسمية في بعض الأحوال (۱) . فقي الفجولية يقال : mini ميني «يذهب» الماه ( ألى ) « يقتل » يجيئان بنفس الصيغة التي تجيء عليها puyi ( يويي ) « آخذ » uri « ماسك » ؛ وفي الفنلندية antaa « يعطى » معناها الحرف « أمعط » . وليس ذلك إلا تتيجة لاستعال الجملة الاسمية البحتة ( انظر الصفحات « مُعيط » . وليس ذلك إلا تتيجة لاستعال الجملة الاسمية البحتة ( انظر الصفحات التالية ) . ولكن هناك حقيقة أخرى أكثر أهمية ونعني بها الاشتراك في العلامات . فق التشيريمية وفي المردثية تستعمل التاء في بناء الجمع من الأسماء في بسناد الفعل إلى ضمير الجمع للغائبين على السواء ، ونجد ذلك حتى في الفنلندية في بعض لهجاتها حيث يقال menit « ذهبوا » punit قد يذهب » وذلك يشبه تمام الشبه لها المه لها السمكة » ولسمكات » في مقابلة menis « السمكة » ولسمكات » في مقابلة السمكة » ولسمكات » في مقابلة السمكة » ولمنا « الشجرات » في مقابلة العنه « الشجرة » . وفي الجرية حالات من همان النوع عينه : ففيها kértak « انتظروا » kértak « طلبوا » جماً ل vart « انتظر» و فلك « طلب» ، كا أن « انتظروا » kértak « طلبوا » جماً ل vart « انتظر» و فلك « طلب» ، كا أن

<sup>(</sup>۱) انظر J.Szinnyei : رقم ۲۸ ، مجلد ه ( ۱۹۰۹ ) ، ص ۲۲ .

harsak « أشجار الزيزفون» وnevek « الأسماء » جمعا لhàrs و név. ولكنا لا نجد فى اللغات الهندية الأوربية حالات من هذا القبيل .

وهناك لغات أخرى كلغات الشرق الأقصى يعتبر عدم تميز الفعل من الاسم إحدى خصائص نحوها الجوهرية . فني الصينية القديمة مثلا يمكن استعمال الكلمة اسماً أو فعلاً على السواء ؛ وموضع الكلمة وحده هو الذي ينبيء عن أي الاستعمالين أريد .

ونجد مثالا تقليدياً من هذه الحالة في الجملة : lao lao yeou yeou ( لاَ وُرُو لا وُّ و يَيتُو يَيتُو ) « عامل الشيوخ على أنهم شيوخ والأطفال على أنهم أطفال » حيث ُجِد الكلمة التي تستعمل للدلالة على شيخ والكلمة التي تستعمل للدلالة على طفل ها نفسالكامتين اللتين تستعملان للدلالة على « عامل الشيوخ » و «عامل الأطفال » . ولكن الأمثلة التي لها هذه القوة في الطابع نادرة . فاستعمال الكلمة على أنها فعل يصحبه على العموم تغير في النغمة وبالتالي يحصل في الكلمة بتر في الحرف الأول إذا اقتضى الأمر ذلك ، وهذا البتر هو الذي أنتج ما نراه اليوم من فرق بين المنفس وغير المنفس . فيقال haô « حسن » haò « يجب » و tsàng «كينر » و ts'ang « يخني » ، tschouàn « تعليق » tschouàn « ينقل » . وأخيراً يوجد فى الاســتعال الحديث وسائل أخرى لنمييز الاستعال الفعلي من الاستمال الاسمى لأول وهلة . وإذا غضضنا النظر عن ترتيب الـكامات وعن أهمية تَتَابِعِ الجُلَةِ على هـذا النحو: المسند إليه فالفعل فالمعمول ، فإننا تجـد من اللواصق ما يرشدنا إلى طبيعة الكلمات: فالأسماء تتميز باللاصقة eul أو باللاصقة. tseu ( انظر ص ۱۱۷ )؛ والأفعال تتميز باللاصقة tcha ( مأخوذة من tchao « يطبق ، يضع » ) ، وذلك في مثــل tso tcho « مجلس » و tchao tcho « يضع ( ثوباً ) » كما يتميز الفعل خيراً من ذلك باللواصق الزمنية leao أو kouo الماضي و yao للمستقبل .

وإذا حدث أن استعملت الكلمة بذاتها فعلاً أواسماً في الصينية ، فإن المتكلم يفرق بجلاء بين هذين القسمين من أقسام الكلم . فالنحويون المحليون يميزون

بين الكلمات المليئة (انظر ص ٩٨) و «والسكلمات الحسية» (houo tseu) و «السكلمات الميتة» (ssen tseu) ؟ ويقولون بأن الأولى ذات معنى فاعلى والثانية ذات معنى انفعالى . فالأسماء والصفات تعتبر من السكلمات الميتة وعلى العكس من ذلك تعد الأفعال ، وهي تستلزم الحدث ، من السكلمات الحية . ومن نتيجة هذا المبدأ أن الفعل إذا استعمل مبيناً للمجهول يمكن أن يعطى نفس التنغيم الذي للاسم ، وبتغيير نغمتة يصير كلة ميتة . فعدم التمييز بين الاسم والفعل الذي يعزى إلى الصينية عادة ، ظاهرى أكثر منه حقيقياً . إذ لا يوجد إطلاقاً تردد في معرفه القيمة الاسمية أو الفعلية في الكلمات التي تستعمل .

هناك لغة تقرب من الصينية إلى حد كبير من هذه الوجهة ، وهي اللغة الإنجليزية . فعظم الأسماء في هذه اللغة يمكن استمالها أفعالاً أيضاً ، فهي تميل إلى التسليم باستمال كل اسم أيا كان استمالاً فعلياً . فيمكن لكامة مثل fire « نار » أن تكون اسماً أو فعلاً دون تفريق ؛ بل يمكنها أيضاً بوصفها اسماً أن تقوم بدور الصفة أو الاسم على السواء ، وبوصفها فعلا لا تعنى بالتمييز بين المبنى للمعلوم والمبنى للمجهول . فهي في الحقيقة فكرة تجريدية تصلح لكل التطبيقات المشخصة التي تراد منها . تشمد بذلك الجل الآتية التي لا تتغير فيها الصيغة الخارجية للكلمة بتغير قيمتها : my room « ضع باراً في الخارجية للكلمة بتغير قيمتها : fire my room « أيها الشعب السريع إلهابه » . وقليل من غرفتي » ؛ put a fire fly « أوقد غرفتي » ؛ fire my room « ذبابة نارية » السكات في الإنجليزية لا يمكن إخضاعها لهذه الخطة ا فن كلة frown « تعاجب » ومن book « كتاب » يمكن أن يؤخذ to book « يستحل في مذكرة » ومن book « قنبلة » يمكن أن يؤخذ to book « يقذف بالقنابل » ، الخ .

ومع ذلك فيجُدر بنا هنا ألا نترك أنفسنا فريسة للانخداع . نعم إن كلة fire لأ ومع ذلك فيجُدر بنا هنا ألا نترك أنفسنا أو فعلا دون تفريق . ولكن ذلك لأ يطعن في حقيقة كون فكرة النار التي نحرق تتميز عن فكرة عمل ناز للاحراق

فإذا قات « توجد نار » أو « أشعل ناراً » ، كان فى ذهنى فكرتان متميزتان تثيران فى ذهن سامعى أثرين مختلفين . لأني فى الحالة الأولى أعبّر عن حقيقة وفى الثانية أصدر أمراً . فليس يوجد إذن فى الإنجليزية ، كما رأينا أنه لايوجد فى الصينية ، أى تردد حول تعيين قيمة كلة مثل fire عندما يكون هناك محل لإظهار الفرق بين الحالتين . فالسامع يحس على الفور ما إذا كانت الكلمة اسماً أو فعلا تبماً لاستعالها فى الجملة وعلى الخصوص تبعاً لدوال النسبة التى تصحمها .

ذلك أنى حسما أقول fire ( أى بأداة التعريف أو أداة التنكير) و to fire المع إضافتها لضمير أو my fire ( مع سبق الكلمة بالحرف أن ) أو my fire ( مع إضافتها لضمير المتكلم ) أو I fire ( مع إسنادها لضمير المتكلم ) أعين أى القيمتين أريد بالكلمة قيمة الاسم أو قيمة الفعل ، فجرد الفرق بين دوال النسبة يكنى لإظهار الفرق بين قيمتى الكلمة ، وذلك دون أى تردد ممكن . فدوال النسبة ( a, a) و ( I) و قوم هنا بدور علامات الإعراب والتصريف في لغة كالإغريقية القديمة : فعبارة تقوم هنا بدور علامات الإعراب والتصريف في لغة كالإغريقية القديمة : فعبارة هي بعينها a, ( the ) fire كا شعل » هي العبارة هي العبارة هي بعينها و ( the ، هي العبارة هي مناه المناه و النار أو نار »

\* \* \*

عيير الفعل من الاسم الذي يظهر داعًا في الكلمة الإنجليزية أو الصينية إذا أخذت على انفراد ، يتجلى على الفور إذا وضعت هذه الكلمة في جملة ؟ فالمسألة ليست مسألة صيغة بل مسألة استمال . وبعبارة أخرى يجب أن تواصل المسير حتى نصل إلى تكوين الصورة الكلامية حيث تتألف عناصر الكلم لكى نبرز التمييز بين الفعل والاسم . فإذا كانت هناك لغات لا يحتوى على صيغة متميزة لكل من الاسم والفعل ، فإن جميع اللغات تتفق في التمييز بين الجملة الاسمية والجملة الفعلية (١).

بالجملة الفعلية يعبر عن الحدث مسنداً إلى زمن منظوراً إليه باعتبار مدة استغراقه منسوباً إلى فاعل موجهاً إلى مفعول ، إذا لزم الأمر،: اسمع الموسيق، يبيركان يشرب نبيداً ، سيجر الحصان العربة ، الخ . فموضوع الجملة الفعلية أن

<sup>(</sup>١) أنظر على الأخص مبيه : رقم ٦ ، تجَلد ١٤ ، ص ١ وما يليها .

تأمر بحدث أو أن تقرر حدثاً أو أن تتخيل حدثاً : والأمر والإخبارى والتبعى ، تلك التي يجب أن نضيف إليها المستقبل والشرطى ، كلها تمثل بدرجة كافية من الوضوح هذه الصفات الثلاث للجملة الفملية . ويمكن أن تتكون هذه الجلة من كلة واحدة : مثل الكلمة الفرنسية prends « خُذْ » واللاتينية الجلة من كلة واحدة : مثل الكلمة الفرنسية Ueniam « أخذ » واللاتينية الواحدة اسماً : فعندما نقول « نار ! » أو « سكوت ! » أو « وقوف ! » أو « التفات ! » ترانا نأم بتنفيذ حدث بالضبط كما لو كنا نقول : « خذ » أو « تمالوا » أو « توقفوا » . ولا يعبر عن الحدث في اللغة المنطقية غير الفعل . فير أن الأمر لا يدخل في اللغة المنطقية إلا جزئياً . فهو صورة اللغة الفاعلة غير أن الأمر لا يدخل في اللغة المنطقية إلا جزئياً . فهو صورة اللغة الفاعلة ( انظر الصفحة الأولى من الفصل الرابع ) . ويمكن التمبير عنه بصيحة . إذا أننا نتطلب السكون بقولنا « هس! » أو « صه! » ؛ ونحن نسير الحصان بقولنا « شيه! » فتلك صيغ أمرية لا تدخل في النظام النحوى للفعل .

تحليل الجملة الفعلية يقد من انا نوعاً من الترتيب التنازلي لصيغ الفعل : فأولها الأمر الذي يظل من بعض الوجوه خارجاً عن الفعل المنظم إلى حد أنه يمكن التعبير عنه بالاسم وبصورة أوسع بالمصدر ؟ ثم الإخباري (حاضراً كان أو ماضياً) الذي يقرر وجود واقعة ؟ وأخيراً صيغ الاحمال أو الحدس .

تختلف الجملة الاسمية كل الاختلاف عن الجملة الفعلية ، فهى تعبر بها عن نسبة صفة إلى شيء : البيت جديد ، الغداء حاضر ، الدخول على اليمين ، قبيز ملك ، زيد حكيم ، والجملة الاسمية تقضمن طرفين : المسند إليه والمسند ، وكلاها من فضيلة الاسم ، وقد أحس المفاطقة من أتباع أرسطو بالفرق بين هذين النوعين من الجملة ، ولحد بأن حلاوا الجملة الفعلية على نحو يدخل فيها فعل ولكنهم أرجموها إلى نوع واحد بأن حلاوا الجملة الفعلية على نحو يدخل فيها فعل الكون : « فجملة الحصان يجرى » = الحصان ( يكون ) جازيا ، وذلك خطأ لم يجاره في طول العمر إلا القايل من الأخطاء ؛ وقد شد من أزرة الأفكار الميتافيزيقية التي اتصلت بها : فبعض الفلاسفة ، وقد خدءوا باسم فعل « الكون » ، أخذوا يضعون الكون المطلق الذي يمثله فعل الكينونة في مواجهة العوارض التي تعبر

عنها المسندات. وقد بنى منطق بأسره على وجود فعل الكينونة وجودا حتمياً بوصفه رباظاً ضروريا بين طرفى الجملة أيا كانت، وبوصفه تعبيراً عن كل إثبات وأساساً لكل قضية. ولكن علم اللغة لم يعضد هذا التركيب المدرسي -Scolas وأساساً لكل قضية من أساسه. فغالبية اللغات تشهد بأن الجملة الفعلية لا شأن لها بفعل الكون وبأن هذا الفعل نفسه لم يتخذ مكان الرباط في الجملة الاسمية إلا في زمن متأخر.

الصورة المعتادة للجملة الاسمية في الهندية الأوربية لاتزباط فيها ، وهي ما يسمى بالجلة الاسمية البحتة . ففيها يوضع المسند إلى جانب المسند إليه لا أكثر ولا أقل، وقد تحدُّد موضع كل منهما بالنسبة لصاحبه بواسطة قوانين خاصة بكل لغة على حدتها . فالإغم،يقية تقول باطراد : « لأن الملك أكثر قوة » ( الإنياذة ، ١ بيت ٠٨) ، و « آخرون قريبون مني » ( الإلياذة : القسم الأول ، بيت ١٧٤) دون شمر فعل الكينونة، ومثلها الفارسية القديمة إذ تقول : manā pitā Vishtāspa منا بتاقشتا سي ﴿ أَنَّى قَشْتَاسُهَا ﴾ والسنكريتية تقول :tvam varunas Varuna « أنت ڤارونا . » وقد احتفظت الروسية بالجملة الأسمية البحتة فتقول 'zavtrak 'gotov « الغداء حاضر » أو 'dom' nov « البيت جديد » . وصيغة الصفة مي عين صيغة المسند ؛ ولكن عبارة « البيت الجديد » يمكن أن تقال أيضاً هكذا dom' novy . وهذه المغايرة أيدل عليها في الإرلندية القديمة بموضع الطرفين فيقال infer maith « الرجل الطيب » maith infer « الرجل طيب » ؟ وتعطينا الفرنسية فكرة عن ذلك إذا قارنا عبارة les marrons chauds « القسطل الساخن » بعبارة chauds, les marrons « ساخن القسطل ». وهذه المغايرة مطردة في الصينية فعمارة ta kouk ( تَاكُووك ) معناها « الدولة العظيمة » ولكن kuok ta كوُ وك تا معناها « الدولة عظيمة » .

معظم اللغات يمرف الجملة الاسمية البحتة ، فهى فى اللغات السامية والفينية الأجرية az ég kék ، كما تقول المجرية : « زيد عاقل » ، كما تقول المجرية على المعربية : « زيد عاقل » ، كما تقول المجربية ينافع المعربية ؛

«السهاء زرقاء »(١) وانتشار الجملة الاسمية البحتة في الفينية الأجرية من الحكرة بدرجة جعلت من المستطاع أن يفسر بلغات هذه العائلة بقاء هذا النوع من الجملة بدرجة جعلت من المستطاع أن يفسر بلغات هذه العائلة بقاء هذا النوع من الجملة في الروسية (٢) والجملة الاسمية البحتة هي القاعدة في لغات الأسرة البنتية كذلك (٣) ، فيقال في اللغة السواحلية مثلا mui مناه وي «الأسد مؤذ »، والذي يشير إلى الخبر هنا هو نبر الشدة الذي يقع على المقطع mu مُو . وفي بعض الأحيان يوضع ضمير بين الطرفين (المسند إليه والمسند) ذيادة في بيان العلاقة بينهما مثل: mti u mkulu مُرى أو مُكولو «الشجرة هي كبيرة »، وهذا هو السبب في أن الأهالي إذا تكلموا الفرنسية قالوا fort الرجل مو قوى » بدلا من أن يقولوا الفرنسية قالوا l'homme lui fort الرجل يكون قوياً » . وهدذا الضمير كثيراً ما يحل محله الضمير الثابت غير المحدد « i » الذي ينتهي بتركبه مع بعض العناصر الإشارية المختلفة إلى أن يصير فعلا رابطاً في اللغة السواحلية حيث يقال : mti mi mkulu مرتى مي مكولو « الشجرة تكون كبيرة » .

هنا نجدنا أمام طريقة لتكوين الفعل الرابط. وهذا الرابط فى اللغات الهندية الأوربية على العموم عبارة عن فعل قديم قائم بذاته وأفرع من معناه الحقيق (راجع حوالى منتصف الفصل الخامس). أما إدخال الرابط فى الجلة الاسمية فيمكن تفسيره بسهولة ، إذ أن هناك فكرة فى الواقع لا يمكن التعبير عنها بمجرد وضع المسند والمسند إليه أحدها بجانب الآخر ، وهى فكرة الزمن ، عندئد صار استعهال الفعل ، وهو رمز الزمن ، أمراً ضرورياً . فالجرية إذا أرادت أن تترجم عد فقل الهنافي فير التام من فعل الكون الذي يدل على معناه ويؤدى عمل vala فتستعمل الماضى غير التام من فعل الكون الذي يدل على معناه ويؤدى عمل الرابط فى الوقت نفسه . ويستعمل هومير الفعل المستقبل المستقبل ٤٥٢٥٠ «سيكون»

<sup>(</sup>۱) Szimonyei (۱) ، ص ۲۱۱ ، ص ۴۰۳

<sup>(</sup>٢) خوتيو ، رقم ٦ ، مجلدُ ١٥ ، س ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ساكليو Sacieux ، رقم ٦ ، مجلد ١٥ ، ص ١٥٢ وما يليها .

فى قوله: τὸ δέ τοι ξεινήιον ἔσται ، نلك ستكون هدية الضيافة إليك »، لأن الإشارة إلى الزمن أمر ضرورى هنا . وصفة الفعل كذلك تعد من المعانى التى يعبر عنها ببنية الفعل الصرفية ؛ ومن ثم كان من الضرورى أن يذكر الرابط في الجلة إذا ما أريد الإشارة إلى صفة الفعل .

فإذا ما أدخل الرابط في الجملة الاسمية عندما تدعو الحاجة إلى إدخاله للتعبير عن الصفة أو عن الزمن ، أمكن إدخاله فيها أيضاً في بعض الأحيان حتى عندما لا يحتاج المعنى إليه . فالجملة الاسمية البحتة في اللاتينية مثلا تعتبر من المستثنيات ، إذ أنها لا تخاو من الرابط Deus bonus est auarus est homo «الله يكون كريماً والإنسان يكون شرها » وكذلك الحال في الفرنسية : sont chauds (القه short في الإنجليزية sont chauds « الحياة [تكون] ساخناً » وفي الإنجليزية tife is short ألمنات السلائية على الروسية ... الح . ومن تم ظن بعض النحاة أن الرابط عنصر أساسي في الجملة . ولحكن تاريخ المحلمات نفسه يبرهن على فساد هذا الزعم . فالرابط في كل اللغات المندية الأوربية مأخوذ من أرومات فعلية بعد ما ضعف معناها شيئاً فشيئاً . فالأرومة — es التي زودت الجملة الأسمية بالرابط منذ زمن قديم جداً تدل بمعناها الحقيق على الوجود ، على الحياة ، واسم فاعلها عدل في السنسكريتية على كائن حقيق وكلة satyas المشتقة منه معناها «حق » ويمكننا أن نتتبع هذا العمل الانجلالي الذي أذي بفعل الوجود إلى أن يلعب دور الرابط .

هذا إلى أن هناك لغات كثيرة لم تكتف بالأرومة — علاقيام بهذا الدور (١). فلدينا عذد لا بأس به من الإبدال التي يستعاض بها عن فعل الوجود في القيام بدور الرابط. ومن أكثر هذا الإبدال شيوعاً فعل معناه الحقيق «ينبت، ينمو» وقد احتفظ بهذا المعنى في الإغريقية ، في عنون » ولكنه في السنسكريتية وقد احتفظ بهذا المعنى «يصير » ثم معنى «يكون » لا أكثر من ذلك ؛ في bhávati

<sup>(</sup>۱) انظر ماروزو Marouzeau ، رقم ۱۰۰ ، ص ۱۵۱ ، وكذلك المراجع المذكورة فيه .

وفى الإنجلزية القديمة léo معناه « أكون » مثل biu فى الأرلندية ، ومن هذه الأرومة اشتقت اللاتينية إحدي صيغ الماضي المسمى fuit : prétérit «كنت» ، كما اشتقت السلاڤية سلسة من صيغ فعل الكون ( byti « أَن يكون » byti «كنت » ، الخ وكذلك استغلت أرومات أخرى غير هذه الأرومة : فني الإغريقية γίγνομαι قريب جداً من فعل الكون ، مثل Uersor « يوجد عادة » في اللاتينية ؛ وكذلك stare « يستقرّ » في اللاتينية زودت الفرنسية بالماضي غير التام j'étais « كنت » ؛ واشتقت الجرمانية من أصل معناه يقطن ( في السنسكريتية vásati « يقطن » ) جزءاً من صيغ فعل الكون فيها ich war ) «كنت » gewesen « اسم المفعول من كان » ). ولعل الأفعال التي يستماض بها عن فعل الكون في الروسية أكثر تنوعاً ، فيقال فيها تبعاً للمعنى الذي يراد إبرازه 'sidjêt « أن يكون جالساً » 'ležet « أن يكون راقداً » ، stojáť « أن يكون واقفاً » sostojáť « أن يكون ممكباً » predstávljàť sohoiu « يبدو كأن » ... الخ (١). ومع ذلك فليست الجمل التي تستعمل فيها هذه الأفعال إلا جملا شبه اسمية ؛ لأن قيمة الرابط التي هي أساس استماله في الواقع تمتزج بالماني الأصلية لهذه الأفعال . ولذلك كانت شديدة القرب من تلك الجمل الشائعة الاستعمال في اللغات القديمة والتي نرى فيها الصفة المسندة مصحوبة بفعل ما ، مثال ذلك في اللاتينية ibant obscuri « هم يسيرون في الظلام » ، وفي السلاڤية القديمة : pade nicì « سقط على الأرض . »

مثل هذه الجمل يمكن تسميتها بالجمل الاصمية الفعلية ، لأنها تجمع بين خصائص هذين النوعين من الجمل اللذين قابلنا بينهما فيما سبق . فهى فى الواقع جمل اسمية ولكن ، أدخل فيها فعل . ويوجد ، على العكس من تلك ، جمل فعلية إسمية . وهى الجمل التي يستعاض فيها عن الفعل بعبارة اسمية ، مثل الأمثلة التي تقدم ذكرها فى الفصل السابق « إنه يكون لى رأى » بدلا من « أرى "» ؟

 <sup>(</sup>۱) بوييه سيرنسكي Boyer—Spéranski ، رقم ۵ ، ص ۲٤٩ وما يليها . مثل هذه
 الأبدالات شائعة أيضاً في البولونية .

وفى اللاتينية opus est mihi « إنه تكون لى حاجة » بدلا من egeo « أحتاج » ؛ وبعض اللغات لها ميل خاص إلى استعال الجمل الفعلية الاسمية . فنجد في طرف الميدان الهندى الأوربي مجموعتين من اللغات يشيع فيهما استعال الجمل الفعلية الاسمية : وهي مجموعة اللغات الهندية من جهة ومجموعة اللغات الكلتية في إرلندة وبريطانيا العظمى من جهة أخرى .

بجد في السنسكريتية الكلاسيكية ، بل ومر قبلها في اللغة المهابهاراتية مصحوبا بصيغة من الرابط إذا اقتضى الحال . ويعتبر ذلك طفياناً من الجلة الاسمية على الجملة الفعلية أكثر مما يعد استعاضة بإحداها عن الأخرى . لأن الفكرة التي يعبر عنها تظل هنا من الأفكار الخاصة بالفعل : إما حدث أو حالة ، ولا تكون يعبر عنها تظل هنا من الأفكار الخاصة بالفعل : إما حدث أو حالة ، ولا تكون صفة . هذه هي الحال عندما يقال kva yōyam ushitās ( يتنجالي ) « أين قطنتم ؟ » باستعال اسم الفاعل shitās مرفوعاً مجموعاً بدلا من هذا القبيل يوما بعد يوم ؟ الفعل مسنداً إلى جمع المخاطب . وتزيد نسبة الجمل التي من هذا القبيل يوما بعد يوم ؟ وتبلغ درجة كبيرة في السنسكريتية الكلاسيكية التي من أبرز صفات الاستعال فيها استعال اسمى الفاعل والمفعول . وقد ساعد الاتساع في استعال هذه الجملة على فيها استعال المي الفاعل والمفعول عن المبنى للمعلوم في حالات كثيرة ( أنظر صفحة ١٤١) . هنجد في القطع النثرية من المهابهارتية جملا مثل : عتار سيد » mayā vrta upādhyāvas المؤين فطيرة معطاة » (حرفياً : بك من الكامية علية على من أمرن أعطينا فطيرة » ( حرفياً : بنا الاثنين فطيرة معطاة ») . avābhyām apōpo , dattas » ( حرفياً : بنا الاثنين فطيرة معطاة ») .

أما فى الكانية فالمصدر هو الذى توسع فيه على حساب الصيغ الشخصية . إذ تفضّل الصينة الاسمية على الصيغة الفعلية فى تقديم الكامات التى تعبر عن الحدث فى الجملة ؟ كما نرى فى الجملة الآتية المأخوذة من غالية المابينوجيون :

gobeith yw gennyf, y neges yd eloch ymdanei, ychaffel » (حرفياً: أمل لى ، المؤمل أنك ستربح الصفقة التي ستذهب للمفاوضة فيها »

الصفقة التي ستذهب بصددها ، ربحها ) . كذلك برى في الإرلندية الحديثة في وصدر ويد ياد Diarmuid وجرين Grainne الشهيرة : Diarmuid الشهيرة : Diarmuid وجرين Diarmuid الشهيرة : na moichéirghe sin ort na biodh fios ar « لماذا استيقظت في هذه الساءة المبكرة ؟ » (حرفياً : ما سبب هذا التبكير منك ؟ ) وكذلك : d- turais ag aon duine go teacht tar ats duinn aris احد أننا في رحلة حتى ترجع » (حرفياً : لا تكون معرفة عن رحلتنا لأحد أننا في رحلة حتى ترجع » (حرفياً : لا تكون معرفة عن رحلتنا لأحد عتى رجوع لنا من جديد . ) والأسماء الفعلية في اللغة الكلتية تقترب من الأفعال إلى حد يجعلها تقبل اللواصق الفعلية التي تستعمل في التصريف للدلالة على الزمن ؛ فمكن أن يقال في الغالية في الغالية وwedy clybot yn Rufein ry oresgyn O Carawn : الوسطى : ynys Brydein وما أن كارون قد فتح الجزيرة البريطانية » (حرفياً : بعد معرفة في روما فتح كارون الجزيرة البريطانية ) .

\* \* \*

يوجد من بين استمالات الاسم والفعل استعالات متقابلة تعبر عن صورتين مختلفتين من صور التفكير ، ولكن منها أيضاً استمالات تسير جنباً لجنب وتنتهى بأن يختلط بعضها ببعض . هذه المنزلة بين المنزلتين تحتلها الجمل الاسمية الفعلية والفعلية الاسمية التي تكلمنا عنها . والعنصر الأساسي في هذه الجمل كلة تشترك بين الفعلية والاسمية . فأحياناً تكون فعلا من فصيلة ما يسمى بالمبنى للمجهول في الصينية (أنظر الصفحة الخامسة من هذا الفصل )، وأحياناً تكون اسماً ذا صفة فعلية ، اسماً أو صفة تدل على الحدث ، يعنى مصدراً أو اسم فاعل أو مفعول ويرينا التقليد الجارى في السنسكريتية والكاتية ، أنه يستطاع التعبير في بعض الحالات عن فكرة فعلية بواسطة الاسم ، وذلك بفضل استعال الأسماء الفعلية المشار إليها . هذا الاحمال يعرفه كل من تصدى لترجمة نص إغريق أو لاتيني . ونرى مدارسنا تعلم تلامذة البلاغة الفرز الذي به يستطاع في بعض الأحيان الاستعاضة باسم عن فعل أو العكس ، وذلك إما ابتغاء احترام ترتيب الكلمات في

النص القديم وإما لباعث من الجال أو التناسق. لذلك يجدر بنا أن نختبر عن كثب قيم الأسماء الفعلية .

المصادر أسماء أحداث بمعنى الكلمة ، ولكن أسماء الأحداث ليست كلها مصادر ، إذ يوجد في معظم اللغات الهندية والأوربية أسماء أحداث تبنى بواسطة لواحق تدل على أنها أسماء أحداث . وهي على العموم تتصل مباشرة بأصل فعلى وتعتبر إلى حد ما جزءاً من النظام الفعلى . وقد جعلتها صلتها الوثيقة بالفعل تحتفظ منه بأكثر من أثر . فنحن نعرف بماذا يتميز الاسم عن الفعل نحويا ، وهو أن هذا يقبل معمولا منصوبا وذلك يقبل معمولا مجرورا . غير أن بعض اللغات تنصب معمول اسم الحدث . وقد احتفظت اللاتينية ببعض بقايا هذا الاستعال إذ أننا معمول اسم الحدث . وقد احتفظت اللاتينية ببعض بقايا هذا الاستعال إذ أننا معمول اسم الحدث . وقد احتفظت اللاتينية ببعض بقايا هذا الاستعال إذ أننا بحد عند بلوت Plaute جملا مثل : ? ؟ والمناقلة والمناقلة والمناقلة والنا والناقلة والناقلة

كذلك ينتسب المشتق إلى فصيلة الأساء بأعم معانيها في دلالته على الشخص المقصود بالحدث ، أى الشخص الذى يوجد الحدث أو يقع الحدث منه أو عليه ، حسبا يكون مبنياً للمعلوم أر مبنياً للمجهول . وتسمى هذه الأساء بأساء الفاعلين ، ولكن اسم الفاعل على العموم كالمصدر لا يشير بصيغته إلى الفرق بين المبنى للمعلوم والمبنى للمجهول ( أنظر الصفحة السابقة ) . فاسم الفاعل يعمل أحياناً عمل الفمل في نصب المعمول . فق اللاتينية : imitatus est eum « المحاكى إياه » مثله مثل: في نصب المعمول . وهذا العمل يمتد إلى مشتقات أخرى غير اسم الفاعل ، فتقرأ ليلوت : orator iusta « الطالب مطالب عادلة » . ولا بد أن ذلك كان تركيباً شعبياً شائعاً لأنه قد ظهر من جديد في عصور متأخرة : peccatorum « الني يعد بالغفران للمذنبين » . ولكننا نجده في لغات تركيباً شعبياً شائعاً لأنه قد ظهر من جديد في عصور متأخرة : dâta vāsōni « في السنسكريتية : dâta vāsōni « المعلى الطيبات » أو في الفارس ية القديمة : ahuramazdā thuvām daushtā biyā « فليجبك

أهورامن دا (حرفياً: ليكن محباً إياك)؛ وفي لغة الزند: puthrem varshta ( أخيل، المنجب الولد»؛ وفي الإغريقية مُعهم منتونون عبد كبير من حوادث الانتحار أجامنون : بيت ١٠٩٠) « الشريك في عدد كبير من حوادث الانتحار الإحرامية » .

أساء الأحداث وأساء الفاعلين التي تتميز عادة بدوال نسبة خاصة (أنظر ص١١٧) لا تختلط إطلاقا . فهما في وسط فصيلة الأساء العامة يكو نان فصيلتين خاصتين تتميز إحداهها عن الأخرى تمام التميز . ويمكن أن يضاف إليها أسماء الآلة والأسماء التي تعبر عن نتيجة الحدث . فأسماء الآلة أيضاً تحتوى على لواحق خاصة ، مثل : ٢٥٥٠ — في الإغريقية و trum — أو clum — في اللاتينية ؛ وهذه اللواحق تضاف إلى أرومات الأفعال . فكامة : poclum تدل على الآلة التي تستخدم في الحرث « الحراث » و poclum تدل على الآلة التي تستخدم في الحرث « الحراث » و poclum تدل على الآلة التي تستخدم للشراب ، « القدر » فهذه كلة قريبة من أسماء الفاعل بمعناها وبصيغتها معاً ، كما يستبين لنا من مقارنة لاحقة اسم الآلة -tor بلاحقة اسم الفاعل -tor أو -tor .

أما الاسم الذي يعبر به عن نتيجة الحدث أو موضوعه ، فإنه يخرج من اسم الحدث نفسه في غالب الأحيار. . فالقطع Goupure هو ما فعل القطع bordure هو فعل الرعى partre والحجاز porture ما حدث من فعل الحجز ولكن كلة coupure تستعمل أيضاً للجرح الذي يحدثه الطفل في إصبعه بمبراته ، أو بمعنى قطعة تُقصَّت من صحيفة ؛ ويطلق لفظ pature على العلف أو الغذاء و bordure على حافة الجزء الخارجي للثوب أو على رقعة أرض فيها خضرة . فعظم أسماء الحدث في الفرنسية يمكن استعالها أسماء أشياء وهذه حقيقة نجد لها أمثلة في كل اللغات الهندية الأوربية .

تشتمل الفصائل التي استعرضناها على عدد كبير من الأساء المشتركة . والواقع أن كثيراً من أسماء الأشياء المتدواولة ، بل ومن أسماء الحيوانات أصلها أسماء أحداث أو أسماء فاعل أو أسماء آلة ثم خصصت . فاسم الفاعل أو الصفة المشتقة من الفعل التي ليست إلا صورة أعم من اسم الفاعل قد قدمت عدداً كبيراً

من الأسماء المشتركة : فكلمة serpens « ثعبان » معناها « الزاحف ، الذي يرحف » ؛ والكلمة الإغريقية و٥٥٥١٤ وكذلك اللاتينية dens « السن » معناها الآكل ، كما أن السنسكريتية radanas « السن » معناها « الذي يقرض » و radati : يقرض ) . كل هذه الأسماء التي ترجع إلى أصول فعلية يمكن تفسيرها بسهولة على أساس الجلة الفعلية .

بحد في الجملة الاسمية المقابل الصحيح لما يكون عليه اسم الحدث في الجملة الفهلية: أعنى اسم الصفة المجرد . ولنأخذ الجملتين : أعبد الله والله رحم ، فالرحمة صفة أن يكون ( الموسوف ) رحيما ، والعبادة هي فعل أن نعبد . وإذن فالاسم المجرد يخرج بطبيعة الحال من الجملة الاسمية . وهناك حالات يقترب فيها الاسم المجرد من اسم الحدث أشد الاقتراب . وذلك مثلا عندما يتصل اسم الحدث بفعل يكون ممناه أوغل في الانفعالية منه في الفاعلية . فالجمل الفعلية التي تشتمل على فعل من هذا القبيل تقترب من الجمل الفعلية الاسمية التي تكلمنا عنها في صفحة ١٦٨ من هذا القبيل تقترب من الجمل الفعلية الاسمية التي تكلمنا عنها في صفحة ١٦٨ أو تستطيع أن تستبدل بها . فني الدغركية مثلا نجد أن اسم الحدث الذي يلحق الونسان أو تستطيع أن تستبدل بها . وفي الفرنسية نرى كلة endurance « التحمل » الفعل عجرداً في نفس الوقت : فن الجملة الفعلية : « يبير يتحمل المجوع » ، و يمكننا أن نأخذ : تحمل الجوع ( = حدث التحمل ) ؛ في حين الجوع » ، و يمكننا أن نأخذ : تحمل الجوع ( = حدث التحمل ) ؛ في حين مكننا أن نأخذ من الجملة الاسمية يبير متحمل : تحمل يبير . فالتحمل إذن صفة أن يكون الإنسان متحملا ، كما أن الرحمة clémence أو الصبر patience مفتا أن يكون الإنسان رحيها أو صبوراً .

يخرج الإنسان من فصيلة الأسماء المجردة (أسماء المعنى) إلى فصيلة الأسماء المشخصة (أسماء الذات). لأن الاسم المجرد كثيراً مايستعمل بقيمة مشخصة . ذلك أن مايعبر عنه اسم المعنى بقوة يظهر للعقل يسيراً عند تحققه فى الواقع . لذلك كانت اللواحق التى تتميز بها الأسماء المجردة مثل — tut — أو — tat — فى اللاتينية و te فى الفرنسية و ung فى الألمانية توجد أيضاً فى بعض الأسماء المشخصة .

فليس الانتقال من المجرد إلى الشخص في مثل هذه الحال غالباً إلا الاستعاضة بالصورة عن الفكرة . وتتيسر تلك الاستعاضة عملياً باستعمال الجمع أحياناً وباستعمال الكلمة صفة أحياناً أخرى . فجمع virtus « الفضيلة » مثلا يستعمل في الدلالة « المعجزات » ) ؟ وجمع كلة laus « مجد » يستعمل للدلالة على « المدأمح ، الأفعال أو الأقوال المرضيية ، المجيدة (laudes) » . وكلة مثل « السعة » largesse أو « التفضل » complaisance تثيران في الذهن أفكاراً مجردة . ولكن جمهما largesses « سعات » و complaisances « تفضلات » يدل على معان ذاتية ، على وقائع يتحقق بها التجريد في الواقع . واستعمال الجمع هو الذي يغير قيمة الكلمة هذا التغيير . أما استمهال الكلمة استمهال الصفة فليس أقل من ذلك تأثيراً ؟ فالعذوبة «douceur» عبارة عن صفة ما هو عذب، ولكنها الشيء العذب أيضاً عند ما نقول : ce remède est une douceur « هذا الدواء عذوبة ». وكذلك الكلمات الألمانية Bescherung « حدث الإهداء ، هدية » das ist eine « عار » تطلق على أشياء في الجمل التي من هذا القبيل: Schande schone Bescherung « هذه هدية جيلة » و schone Bescherung Schande für eine Familie « هذا المسلك عار من أسرة ( أي أنه عمــل يجلب العار) » ... الخ

والنتيجة الأخيرة لتطور كلة مجردة نحو الذاتية هي أن يعمل منها صفة ، فق جمل من قبيل: هذا الرجل طيبة خالصة ، وهده المرأة هي الفضيلة بعينها ، نرى كلة bonté «طيبة» وكلة vertu « فضيلة » تلعبان دور الصفة . ومن ثم نرى أن من الصفات أحياناً ما كان أصلها أساء فيا سبق . فكلمة uber «خصب » في اللاتينية ليست إلا الاسم uber « القدى » قد محول إلى صفة . هذا الاستعال في اللاتينية ليست إلا الاسم ager uber « حقل هو ثدى » أي أنه ينتج بغزارة ويغذى . وهنا ينحصر التحديد في أن الاسم يصرف التصريف المتعدد للصفة ، فبدلا من أن يقال : agri uber حيث الاسم الشاني وضع بدلا من الأول ،

قيل : agri uberes . وذلك لأن الاتحاد الحادع في مثل : agri ubere قد مهد السبيل إلى هذا التجديد . بل قد نقابل أسماء مستعملة استعمال صفة التفضيل من الدرجة الأولى comparatif . أو من الدرجة الثانية الوسطى كلة scheder ، مع أن درجات التفضيل من اختصاص الصفات : فني الألمانية الوسطى كلة scheder « أخسر » تفضيل من اختصاص الصفات : والواقع أننا عندما نقول بالألمانية « أخسر » تفضيل من schade « خسارة » . والواقع أننا عندما نقول بالألمانية « وكن في قدرته أن الاسم وقد قام بدور الصفة يجب أن يكون في قدرته التعمير عن ذرجات التفضيل .

كون الاسم يستطيع أن يصير صفة بتلك السهولة يرينا أنه لا يوجد فرق جوهرى بين هاتين الكلمتين . مما لا ريب فيه أنه يوجد بين « بيير طيب » و « الطيبة فضيلة » ذلك الفرق الذي ينحصر في أن «طيب» تعبر عن الصفة بعد أن صارت فردية وشخصت في كائن ما هو پيير، وأن «الطيبة» عبارة عن الصفة نفسها تصورت تصوراً تجريدياً . ومع ذلك فإني عندما أقول «طيبة پيير كثيرة » فإني بإضافتي لكلمة طيبة قد حددت الفرد الذي يتصف بها ويصير معنى الجملة نفس المعنى في قولنا « بيير طيب بكثرة » ، فالفرق بينهما ينحصر في بنية الصورة المكلامية لا أكثر من ذلك ،

لعلنا نفهم تمارض الاسم والصفة فهماً أدق إذا قارنا جملتين تستعمل فيهما كلة واحدة بعينها في وظيفتين مختلفتين (١) . فلنأخذ مثلا « الجرحى الألمان » و « الألمان الجرحى » أو « علماء صم » و « صم علماء » . فليس من شك فى أن السكلمات الأولى من هذه العبارات هى أسماء والسكلمات التالية صفات . ذلك أننى إذا اعتبرت مجموع الجرحى فإننى أميز من بينهم طوائف من جنسيات شختلفة فأقول الجرحى الألمان ، الجزحى الفرنسيين ، الجرحى الروس . . . الخ . وإذا نظرت إلى مجموع الجنود الألمان ، فإنى أميز من بينهم طوائف من الموتى وطوائف من الجرحى وطوائف من الحرحى وطوائف من الحرحى وطوائف من الحرحى وطوائف من الجرحى وطوائف من الحرحى وطوائف من الحرحى وطوائف من الموتى وطوائف

<sup>(</sup>۱) چسيرسن: رقم ۲۲۹، ص ۱۹،

الألمان الموتى ، الألمان السالمون الخ ، وكثيراً مايقال فى التعبير عن هذا الفرق بأن الصفة أشمل مضموناً من الاسم . وهدذا حق ولكن على شرط أن تضاف إليه العبارة التالية : فى نظر المتكلم . إذ لايعنينا فى الحقيقة أن نعرف ما إذا كان عدد العلماء أكثر من عدد العلماء ؟ إذا كان العلماء أكثر من عدد العلماء ؟ إذا كان عدد الجرحى أكثر من عدد الجرحى ، بل عدد الجرحى أكثر من عدد الجرحى ، بل ما إذا كان المتكلم ينظر إلى فصيلة العلماء أم إلى فصيلة الصم ، إلى مجموع الجرحى (فى مستشفى مثلا) أم إلى مجموع الألمان (فى كتيبة مثلا) .

هذا الفرق في الشمول قد يوجد أيضاً بين اسمين . فيقال من باب المعارضة : « الطفل الملك » أو « الملك الطفل » ؛ فالكلمة الثانية في كل عبارة تقوم بدور الصفة بالنسبة للأولى . إذ أن المتكلم ينظر في الحالة الأولى إلى فصيلة الأطفال أولاً وقبل كل شيء وفي الثانية إلى فصيلة الملوك . فهما وجهتا نظر مختلفتان .

 الصفة لا يكون المعنى فقط أن هذا الشخص موصوف بالوقاحة ولكن سر هذه الصفة تتركز فيه ، وهى التى تصدّفه وتعدينه . وذلك هو السبب فى أن أسهاء الأعلام التى أصلها صفات تستعمل بالتعريف . والمناديات من هذا القبيل أيضاً ؟ إذ ليس الذى يعنينا عندما ننادى أحداً أن نشير إلى أنه يملك هده الصفة أو تلك بل أن نعينه فردياً بواسطة الصفة التى يمتلكها . وللصفة فى الجرمانية كافى السلاقية نوعان من التصريف وفقاً لما إذا كانت منكرة أو معرفة ؛ والصورة المرقة هى التى تكون عليها الصفة ، والقوطية مثلا فى حالة المنادى مثل : brothrjus meinai liubans « أيها الأب المقدس » ، atta weina الأعزاء » . أما الفرنسية فتدل على التعريف بواسطة الأداة كا رأينا فى الأمثلة السابقة وكما ترى فى تعريف : monsieur impertinent « سيّد الوقع » ولذلك فى الأمثلة السابقة وكما ترى فى تعريف : monseiur الوقع » ولذلك يقال فيها أيضاً :! hé le gros « هيه » السمين! ( يعنى أيها الضخم ) أو الما الأمشعر! ( يقال عادة للجندى ) الأعارم من مشل : أيها المتورم » المورم ) . ومن ثم جاء استعال الأداة فى أساء الأعلام من مشل : ( أيها المتورم ) . ومن ثم جاء استعال الأداة فى أساء الأعلام من مشل : ( أيها المتورم ) . ومن ثم جاء استعال الأداة فى أساء الأعلام من مشل : ( أيها المتورم ) . ومن ثم جاء استعال الأداة فى أساء الأعلام من مشل : ( أيها المتورم ) . ومن ثم جاء استعال الأداة فى أساء الأعلام من مشل : ( أيها المتورم ) . ومن ثم جاء استعال الأداة فى أساء الأعلام من مشل :

ولما كانت الأداة في الفرنسية تعبر عن التعريف ، فإن في استطاعها أن تعطى القيمة الاسمية لأية عبارة لغوية ، فيقال : un porquoi « لماذا واحدة » des si « بضعة إذاً » و des mais « بضعة لكن » . بل قد يمكن لجملة أن تصير اسما ، إذ أنه لو أعطيت صفة العمومية إلى الجملة الفعلية و تصورت تصوراً مجرداً ، لأصبحت رمزاً اسمياً . فالطفل الذي يحضر قيام قطار يسمع القاطرة تصفر ويرى العربات تتحرك ؛ فيلخص ما انطبع في ذهنه بقوله « و و و و ينطلق ، حامعاً بين هذا الانطباع المزدوج وبين التحرك . وتلك جملة فعلية . ولكن الطفل يعمم ويطلق على القطار اسم « و و و ينطلق » ؛ فالقطار عنده شيء ينطلق محدثا و و و و ينطلق و قو ، و ينطلق عدر مكانه ، أو اا و و و و ينطلق كان مزدها و أو طويلا أو و محملا بالبضائع ، الخ . فيمكن عمل اسم من الجملة الفعلية الفعلية الفعلية .

يوضع الأداة أمامها . وهذا أصل لكثير من الكامات الفرنسية : un m'as ?tu vu - « هل رأيتني واحدة » و : le qu' en dira -t- on « الرماذا يقول الناس عن ذلك » و : au decrochz - moi ça إلى [ أل ] اخلع لى هذا » . و le Marie couche - tọi là « أل من بم اضجعي هنالك » . (١٦) ، واللغات المعربة تضع كلمات من هـذا القبيل تواسطة علامة من العلامات. فأُلييان Ulpien خطیب تیر ، کان یلقب ب « Κειτούχειτος » بسبب العبارة التي کان لا يفتأ رددها عدد كان به عدد الله الله عدد كبير « ألوجد ذلك أم لا ؟ » ، وعدد كبير من الأسماء المركبة في السنسكريتية تتكون من جمل مختزلة فنرى Ahampurvas ( ومعناها حرفياً « أنا الأول » ) ترد في رج ڤيدا Rig-Veda ( ١ و ١٨١ و ٣) وصفا لعربة (يريد أن تحمله إلى السباق) . ومما كان يوقع في التردد أحياناً الأطراف الأولى من الكلمات الإغريقية التي من قبيل έλχεσίπεπλος « جراً ر الثـــوب ( بمعنى ذيل الثوب ) » و ιτανυσίπτερος « ينشر بــ الجناحين » أو δαχέΘυμος « يأكل — القلب ؟ » أهي أفعال أم أسماء<sup>(٢)</sup> . والواقع أنه لا يوجد مجال للتردد: فهي أفعال يلا ربيب كما هي الحال في الحلمات الفرنسية: prie-Dieu « يدعو الله » ( اسم لقعد يجلس عليه المصلى أحياناً ) traine-misère » بجر الب\_ؤش » ( اسم للشخص الغارق في البؤس ) meurt-de-faim « يموت – من – الجوع » (اسم يطلق على المترب) و vide-gousset « يفرَغ - الجيب ( لص ) » . . . الح . وعندنا في لغية الأطفال نوع من العطر يسمى sent-hon « يطيب رأنحة » ولكن كل واصد من هذه المركبات في مجموعه اسم لاشك فيه .

\* \* \*

هَكذا يبرزأمامنا تصنيف للأسماء تدخل فيه جمينع الأسماء والصفات ( بما في ذلك بطبيعة الحال الصينغ التي تستعمل أحوالاً adverbes de manière ) . فعندنا

<sup>(</sup>١) في مثل هذه التراكيب في اللغة الهنغازية انظرSzimonnei؛ رقم ٢١١، ص٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) استوف ؛ رقم ۱۸۷ ؛ ف ، مونیه ؛ les composés suntactiques ، مونیه ، استوف ؛ رقم ۱۸۷ ،

من جهة أسماء الأحداث وأسماء الفاعلين (والمفعولين) التي تحددها الجملة الفعلية والتي تشتق منها أسماء الآلة وأسماء الأشياء. ومن جهة أخرى عندنا في وضع مواز لهده الأسماء المتقدمة أسماء الصفة مجردة كانت أو مشخصة (أسماء وصفات) كما تحددها الجملة الأسمية ، وهي أيضاً تمدنا بمدد كبيرمن أسماء الأشياء. كذلك قد أشرنا إلى وسيلة لتصنيف الأفعال أيضاً وفقاً لصفة الفعل المدلول عليها بالصيغة (إشارية أو أمرية أو تبعية [استقبالية أو شرطية]). والأسماء والصفات عمدل عناصر اللغة الحية وذلك في مقابلة الأدوات النحوية (من حروف جروف وصل وأدوات وضائر). فنرى أنه لا يستحيل تصنيف الكمات تصنيفاً عاماً يقوم على خطة يبررها المنطق ولا يناقضها نحو اللغات الهامة. فأنواع الكلمة المحتلفة التي تكلمنا عنها تتميز غالباً في كل لغة بدوال نسبة خاصة.

ولكن هذا التصنيف المنطق ليس التصنيف الوحيد الذي تسمح به كلات لغة من اللغات. فيمكننا أيضاً أن نتصور تصنيفاً سيكولوجياً لايقوم فقط على طبيعة الدلالات المشتملة عليها الكلمات بلأيضاً على مقدار الأهمية التي يعلقها العقل على هذه الدلالات (1). والجانب السيكولوجي يعادل في غالب الأحيان الجانب المنطق ، وبانطباقهما على هذا النحو يوضح كل منهما الآخر. ولكن الأول أكثر تنوعاً من الثاني في بعض الأحيان ويشتمل على فصائل لا يعني بها المنطق . هذا إلى أنه يمتاز بقبوله للاثبات التجريبي . إذ الواقع أن علماء النفس بدراسهم لغلواهم الذاكرة يستطيعون أن يقيسوا كيفية « ارتباط » الكلمات بالمخ . ويمكن أن يستخلص من نتائج هذه الدراسة تصنيف الكلمات على حسب السرعة التي بها أن يستخلص من نتائج هذه الدراسة تصنيف الكلمات على حسب السرعة التي بها محيى الألفاظ من الذاكرة .

توجد وسيلة يسيرة لمعرفة الأهمية النسبية لعناصر جملة من الحمل. وذلك أن تقرأ هذه الجملة على عدة أشخاص مختلفين وأن تطلب إليهم أى الكلمات قرعت أذهانهم أكثر من غيرها وقبل غيرها. فنحد الأجوبة على العموم واحدة لاتتغير؟

<sup>(</sup>۱) أنظرفان جنيكن : رقم ۷۷ ، ص ٦٢ وما يليها ، مع مايذكره اقتباساً عن بيميه Bymet .

وذلك أن الكلمات الحقيقية تقرع الذهن أكثر من دوال النسبة ، والأسماء أكثر من الأفعال ، والأسماء المسخصة أكثر من الأسماء المجردة . فالمكلمات التي تقرع الذهن أكثر من غيرها هي التي توقظ على الفور صورة بصرية ولا سيا أسماء الأعلام التي تطلق على أشخاص أو أماكن (على شرط أن يكون السامع عارفاً لها) . قل لإنسان مثلا : « أنا ذاهب إلى فلان » أو «لم أستطع أن أذهب إلى فلان » أو « لم أستطع أن أذهب إلى فلان » أو « ربما ذهبت إلى فلان » ؛ فأول صورة تمشل أمام الذهن وبشكل طبيعي في هذه الأحوال الثلاث ، هي صورة تلك المدينة الصغيرة في عشها السندسي ، تتدرج سقوفها الشهباء على سفوح التل ؛ ويرى عقود الجسر الحجري تحلق على السين ، وعلى ضفتيه يرى ستاراً من أشجار الحور العالية أو يلمح المنارة الشاهقة التي تسيطر على المدينة أو ذلك المنزل الذي يألفه في أحد أحيائها العتيقة . والمرؤيا هنا فورية تلقائية . وبعد ذلك كله تمثل في الذهن فكرة الرحلة والتفكير فيما أذا كانت تم أو لا تم ، فالنني ككل ما يدل على النسبة مجرد من كل قيمة شعرية .

هذه الحقيقة لها نتائجها عند استعال اللغة استعالاً جالياً . ومن الكتاب من لم يتنجهوا لها فوقعوا فى أخطاء حقيقية فيا يختص بموسيق الكلام . إذ لا يكنى لجعل القارىء يحس بأثر عكسى لانطباع ما ، أن نلصق النني بالكامات التي تعبّر عن هذا الانطباع . لأننا بذلك لا نقضى على الانطباع الذى تريد تجنبه ، بل نثير الصورة التي نظن أننا قد أبعدناها . أراد أحد شعرائنا المعاصرين أن يصف حديقة تثقلها وطأة الشمس في ظهيرة يوم فائظ من أيام الصيف فقال :

D'entre les rameaux que meut nul essor d'ailes et que pas une brise ne balance, dardent de grands rayons comme des glaives d'or :

<sup>«</sup> من بين الغصون التي لا تحرك خفقة واحدة من جناح » .

<sup>«</sup> ولا تميل بها نفحة واحدة من رياح » .

<sup>«</sup> تنبعث أشعة كبيرة كأنها سهام من ذهب » .

فهذه الأبيات جديرة بأن تعطينا صورة صادقة لخفقان أجنحة الطائر

أو لسريان النسيم ، وليس فى مقدور النفى الذى يستعمله الشاعر أن يقصى هذه. الصورة من ذهن القارىء .

وكان دى هيرديا de Hérédia أكثر توفيقاً حين قال في بيت واحد: Tout dort sous les grands bois accablés de soleil.

«كل شيء نائم في هذه الغابات الشاسعة التي ناءت تحت الشمس.» والدالة النحوية شيء آخر غير تلك التي يصح أن نسميها دالة التعبير.

يمكننا أن نتصور دون عناء إقامة نوع من الترتيب التدريجي للـكلمات وفقاً لقيمتها الشعرية ، يكون طرفه الأول اسم العلم الذي يستحضر في الذهن شخصاً أو مكاناً وطرفه الثانى دال النسبة الذى هو أداة نحوية بسيطة كحرف الجرأو أداة التعريف أو النفي ". وبينهما يوجـد كل هذا البعد الذي يفصل بين الشخص والتجريدي، وهذه الساغة تتضمن جميع المفردات. ونحن نعلم أن اختفاء الكلمات من الذاكرة يحدث في أثناء الانتقال من المشخص إلى المجرد وكان ت . ريبو Th. Ribot قد رتب اختفاء الـكلمات من الذاكرة على هذا النحو : أو لا أسماء الأعلام ، ثم الأسماء المشتركة ، ثم الصفات ، ثم الأفعال . ولعل هذا الترتيب يحتاج إلى تعديل ، لأن من خطئه أنه يقوم على التصنيف النحوى المعتاد . فبعض الأسماء المشتركة ، بل وبعض الصفات ، تبلغ درجة من التشخيص تساوى درجة أسماء الأعــلام . والقيمة التجريدية أو التشخيصية للأسماء يمكن أن تختلف باختَلاف الأفراد ، وتختلف كذلك باختلاف اللغات . فالفعل في اللغات القديمة بل وفي الفرنسية بصورتها الحاضرة يمثل دأعًا محملًا بدوال النسبة التي تسلكه، إن قليلا وإن كثيراً ، في فصيلة الكلمات المجردة . ومع ذلك فمن الأفعال مايرسم صورة على نحو ما تفعله الأساء تماماً ، وإن كان منها ما يخلو من كل قيمه ممائية .

مما لا جدال فيه أن أسماء الأعلام بوجه عام هي أول ما ننساه ؟ ونفقد الأسماء المشخصة ( التي ليست في الغالب إلا أسماء أعلام) بأسرع مما نفقد الأسماء التجريدية أوالصفات . والمصدر في الأفعال يبتى حياً بمد موت الفعل الإخباري . أما أكثر العناصر ثبوتاً في الذهن فهي الأدوات النحوية . وبالاختصار نرى

التجريدى أكثر بقاء من المشخص . ولعله يمكن تفسير ذلك بأن التجريدى ينفذ إلى المخ بعد مجهود عقلى ويتطلب من الذهن تركزاً ، أما المشخص فليس إلا انعكاس الأشياء في مرآة الشعور . وهكذا نرانا ننسي السكلمات المشخصة بأسرع من غيرها ، مع أن السكلمات المشخصة في جملة من الجمل توقظ صوراً أسرع مبادرة إلى ذهننا مما تفعل السكامات المجردة . ولعل دقة تحدد الصورة يحمل الإنسان على ألا يتعلق بالاسم الذي يعبر عنها إلا قليلا .

توزيع أقسام الكلم الذي قد يقام على هذه القاعدة يختلف اختلافاً كلياً عن التوزيع المعتاد . إذ فيه تجمع الأفمال والصفات والأسماء بل وحروف الجر والظروف معاً وفقاً لهج جديد . فيجب أن نعتبر كلمة plein ( ملء » حرف جر في مثل : plein la rue « ملء الشارع » و plein les cheveux « ملء الشعر » ؛ ولكن حرف الجر هذا أقل تجريدية من فه ( « إلى أوب » ) في مثل : aller ) à la rue ( الذهاب ) إلى الشارع » أو (prendre ) في مثل : eيظهر أننا حتى الآن لم نتجه في مثل : الإمساك ) بالشعر » . ويظهر أننا حتى الآن لم نتجه جديا إلى فكرة التصنيف على هذا النحو : فنكتني هنا بالإشارة إلى إمكانها ووجاهتها . لأن في الوقوف عندها أكثر مما فعلنا اعتداء على ميدان اللفردات الذي خصص له جزء على حدته من هذا الكتاب ، وكذلك على ميدان اللغة الانفمالية الذي أفردنا له الفصل التالى .



## الفصل لرانع

## اللغة الانفعالية

لم ندخل في اعتبارنا حتى الآن إلا الصورة التي تصاغ فيها الأفكار صياغة منطقية ، أعنى أننا لم ندرس اللغة إلا بوصفها أداة عقلية . ولكن الإنسان لا يتكلم ليصوغ أفكاراً فحسب ، بل يتكلم أيضاً ليؤثر في أمثاله وليعبر عن حساسيته . أي أننا إذا اتخذنا قاعدة ما كان يدرس لنا في المدرسة من التفريق المثلث النواحي بين الذكاء والإرادة والحساسية ، أمكننا أيضاً أن نفرق بين اللغة المنطقية واللغة الفاعلة واللغة الانفعالية .

فاللغة الفاعلة لم تدرس أو لم تكد تدرس حتى الآن . ومع ذلك فلها أهميتها التى تظهر لنا بجلاء حيم نحاول أن نتصور اللغة الإنسانية في مهدها (أنظر ماتقدم في ص ٢٩٩) . هذا إلى أنها في مجرى التاريخ تسير على قوانين خاصة بها : فيدانها من الوجهة النحوية هو ميدان الأمن في الفعل وميدان المنادى في الإسم ، وكل منهما له في فصيلته صيغ واستعالات خاصة . وإذا كنا فيما سبق قد جمعنا في صعيد واحد فعلا مثل : Silence «سكون!» واسم فعل مثل : Silence «سكون!» واسم فعل مثل : chut «سكون!» واسم فعل مثل : chut «سه واللغة الفاعلة والتي عندها ترول الحدود بين الفعل والاسم . واللغة الفاعلة مع كونها تستمد غذاءها في أحيان كثيرة من اللغة المنطقية التي تستعير منها بعض مع كونها تستمد غذاءها في أحيان كثيرة من اللغة المنطقية التي تستعير منها بعض العبارات النحؤية الجامدة في صورتها ، تستحق رغم ذلك أن عمز عنها ؟ لأنها تقوم بدور قد قصر عليها وحدها و عملك آلات خاصة بها . ولكن لم يشرع في دراستها بدور قد قصر عليها وحدها و عملك آلات خاصة بها . ولكن لم يشرع في دراستها بحتى الآن .

أما اللغة الانفعالية فإنها ستشغلنا أكثر من هذا . فإنها أصبحت ، وخاصة منذ بداية هذا القرن، موضوع بحوث عميقة حددت معالم ميدانها وأوضحت طرائقها (١٠).

\* \* \*

ومنذ زمن غير قصير كان ج. فن درجبلنتس G.von der Gabelentz يقول: « الإنسان لايستخدم اللغة فحسب للتعبير عن شيء ، بل للتعبير عن نفسه أيضاً » . ومن ثم لاينبغي أن ندخل في اعتبارنا فقط الصورة التي تصاغ عليها الأفكار ، بل أيضاً العلاقات التي توجد بين هذه الأفكار وبين حساسية المتكلم . وبعبارة أخرى يجب أن غيز في كل لغة بين ما عدنا به تحليل التصورات وبين ما يضيف إليه المتكلم من عنده : بين العنصر المنطق والعنصر الانفعالي (٢) .

ولا ينفك كلا العنصرين عن الاختلاط فى كل لغة. وإذا استثنينا اللغات الاصطلاحية ، واللغة العلمية منها بوجه خاص - تلك التي تعدّ خارج الحياة بطبعها مكننا أن نقول بأن التعبير عن أية فكرة لا يخلو مطلقاً من لون عاطني . والسلم الانفعالي نفسه لا يحوى نغمة واحدة تخلو من العاطفة ؟ إذ ليس هناك إلا عواطف يختلف بعضها عن بعض .

فن النادر جداً — عندما تتسابق فى ذهننا ، ونحن فى صدد التعبير عن .
فكرة ما ، عدة عبارات مختلفة — أن تكون إحدى هذه العبارات عقلية محضة وأن تعبر عن استدلال منطق بحت أو أن تصور حقيقة أو حادثاً ما فى بساطت العارية من كل لباس . أرى حادثاً يقع أمامى فأصيح راثياً لحال صاحبه : «آه! المسكين! » وأصادف صديقاً لم أكن أتوقع لقاءه فأقول له : «أنت! هنا!».

<sup>(</sup>۱) راجع خاصة مؤلفات الأستاذين بلى Belly وسيشيه Sechehaye التى أوحت إلينا بهذا الفصل إلى حد كبير . شارل بلى : (الدراسة المنهجية لوسائل التعبير) فى مجلة « اللغات الحديثة » (Nenere Sprachen) مجلد ۱۲۹ ؛ « علم الأسلوب وعلم اللغة العام » رقم ۲۰ ، مجلد ۱۲۸ (۱۹۱۲) ، ص ۸۷ — ۱۲۲ ؛ ورقم ۵۵ ورقم ۲۵ ؛ وسيشيه رقم ۲۲۲ . وانظر كذلك قسلر Vossler : رقم ۲۱۸ . ونجد تطبيقاً عملياً لقواعد الأسلوب فى مؤلفات الأستاذ لنسون Lanson : « توجيهات فى فن الكتابة وفن النثر » .

<sup>(</sup>٢) سيشيه: رقم ٩٨ ، ص ١٨٤ وما يليها .

فهذه الجمل ذات قيمة انفعالية واضحة كل الوضوح. فإذا صيغت في لغة المنطق الجدلية صارت: «أرثى لهذا المسكين »أو «يدهشني أن أراك هنا. » تخيّل أنى استعملت في الواقع هاتين الصورتين من صور الجملة ، أفتظن أنهما أيضاً يخلوان من كل قيمة انفعالية ، قيمة تختلف بلاريب عما في جملتي التعجب اللتين قيلتا في تلهف وإن كانت لا تقل عنها قرعاً للذهن ؟ بل قد يحس الإنسان فيهما أما رغبة في استخراج المغزى الأدبى من الحادثة وإما تفريعاً للدهشة الناجمة من مقابلة صديق وإما كبتا لحركة من الحساسية شديدة العنف تحاول أن تنطلق من عقالها. ولكن محاولة التخلص من إظهار العاطفة في هذه الحال ليست إلا إظهاراً للماطفة.

لا تكاد توجد جملة ، مهماكان حظها من الابتذال ، لا تخالطها عناصرانفعالية. فإذا قلت : « بيير يضرب بول » بدا على أنى أعبر بكل بساطة عن علاقة بين شخصين يجمع بينهما حدث الضرب. وهذا على الأقل كل مايزودني به التحليل المنطق المزعوم . ولكن الواقع أن مثل هذه الجملة لا يمكن مطلقاً أن تكون عبارة منطقية عن علاقة ما ؟ إذ أنى أضيف إليها دأعاً ألواناً انفعالية . فضرب يبير ليول لايمكن أن يكون عديم الأثر بالنسبة إلى ، إذ لو لم يكن له مساس بنفسي لما قلته . إذن فالجملة التي أنطق مها ذات قيمة تختلف عن القيمة التي تبكون لها لو كنت قد قرأتها في كتاب من كتب التاريخ يدور فيه الكلام عن ملك ما اسمه پيــير وملك آخر اسمه يول لايعنيني من أمرها شيء . ذلك أن القصص التاريخي موضوعيٌّ دائمًا . وهــذا ما يجعل التلميذ الصغير ، الذي يحفظ دروسه في التاريخ عن ظهر قلب، ُيقبلُ دون تقرّز على تعداد الفظائع التي ارتكبها بنــو البشر في تناحرهم بعضهم مع بعض ؟ فهي لا تحركه لأنه يراها تقع في ماض سحيق تباعده عنه سنون طوال ؛ وإذن فهو يتسلَّى بها . وعلى العكس من ذلك لا نستطيع أن نقرأ دون قشعريرة تسري في أجسامنا خبراً لجريمة عادية وقمت أمام منزلنا . فإنى في المثال المتقدم أراني لدى نطق بالجملة أحس في نفسي بعواطف مختلفة من الحنق أو المقاب أو التهديد أو الغضب أو الرضا أو التشجيع أو القبــول أو الدهشة ، وذلك تبعاً لما إذا كان يمير وبول ابني أوطفلين غريبين عنى وتبعاً لسنهما وقوتهما وتبعاً لميولى واتجاهاتى وتبعاً لظروف أخرى كثيرة يمكن تصورهابسهولة. هذه المواطف يمكن بطبيعة الحال التعبير عنها بواسطة التنغيم أو تغير الصوت أو سرعة الحديث أو الشدة التي يركزها المتكلم على هذه الكلمة أو تلك أو بالإشارة التي تصحب السكلام (١). فالجملة الواحدة محتمل عند النطق مئات ومئات من وجوه الاختلاف التي تقابل أشد ألوان العاطفة خفاء . والفنان الدرامي الذي يقوم بدوره في المسرح عليه أن يجد لكل جملة التعبير اللائق بها والنغمة الحقة التي تناسبها ، وذلك أوضح ما يلاحظ على مواهبه . فالجملة التي يقرؤها في صحيفة تعد ميتة ؟ خالية من التعبير . ولكنه ينعشها بنطقه وينفث فيها الحياة . وإذن فعرفة كلات الجملة وتحليل عناصرها النحوية ليس معناه استخراج كل مكنوناتها . فلم يبقى بعد ذلك تقدير قيمتها الانفعالية .

إنه لواجب يفرض نفسه على العالم النفسى الذى يدرس طبيعة العواطف ؟ وبدرجة مساوية على الفنان الذى يسعى إلى إبرازها على المسرح ؟ وعلى العالم النوى ولكن بدرجة أقل . فهذه العواطف لا تعنى هذا الأخير إلا عندما أيعبسر عنها وسائل لغوية . ولكنها على العموم نظل خارج اللغة ؟ فهى بمثابة ضباب خفيف يطفو فوق عبارة الفكر دون أن يغير من صيغتها النحوية . نعم من الحق أن يقال إن جملة « ببير يضرب بول » لا ينطق بها فى اللغة دون نوع من التنغيم يحد د من لونها . ولكن الجسم الإنساني أيضاً يشغل دائماً فى الواقع وضعاً ما : فلا يمكن تصوره على خلاف ذلك . والوضع الذى يسمى وضع الراحة ليس إلا وضعاً من الأوضاع ؟ ويترتب على النحات أن يعرف الصورة التي تتخذها العضلات فى جميع الأوضاع ؟ ويترتب على ذلك أنه لا يمكن أن يوصف بالمغالاة مهما أنفق فى دراسة تشريح الجسم الإنساني . ولكن الجسراح الذى يشر ح أجزاء الجسم يستطيع أن تشريح الجسم الإنساني . ولكن الجسراح الذى يشر ح أجزاء الجسم يستطيع أن يستغيى عن أوضاع الحركة فى هذا الجسم ، فليس فى كل الحركات التى يمكن تخيلها يستغيى عن أوضاع الحركة فى هذا الجسم ، فليس فى كل الحركات التى يمكن تخيلها الاحسم واحد يتحرك . كذلك يستطيع العالم اللغوى أن يسقط من حسابه

<sup>(</sup>۱.) أنظر بوردون Bourdon : رقم ۲ م .

اختلافات التنغيم والإشــــارة التي تحتملها إحدى الجمل مهما كانت ، ما دامت . لا تغيّر من بناء الجملة النحوى .

غير أن هناك حالات تختلط فيها العبارة الانفعالية بالعبارة النحوية إلى حدّ أن تغيرها ، بدلا من أن تبقى ملتصقة بها مجرد التصاق .

والانفعالية في اللغة تعبر عن نفسها على وجه العموم بصورتين : باختيـــار الكامات وبالمكان الذي يخصص لهما في الجملة يعني أن معيني اللغة الانفعالية الأساسيين ها المفردات والتنظم . أما المفردات فستدرس على حدتها وسنرى الدور الرئيسي الذي تقوم بلعبه الانفعالية في تغيير معانى الـكلمات . ولا يعنينا أن نذكر هنا إلا الحالات التي فيها جزء الكلمة الانفعالي يكون في اللاحقة ، يعني في عنصر صرفى . وهذه حالة كثيرة الورود . فإذا وجدت كلمة على درجة عاليــة من قوة التعبير واشتمات هذه الكامة على لاحقة ما ، فالذي يحصل أن اللاحقة تتشرب هذه التعبيرية إلى حدّ أن تمتصها كلها ، لتصير عنصر الكلمة المعبر . فاللاحقة aille « آى » في الأصل لا توقظ أية فكرة : ولذا ظلت خالية من التعبير في كلمة مثل Bataille ( بَتَمَى ﴿ موقعة ﴾ ) . ولكن لما كانت قد وحدت في كلمات التحقير مثل canaille ) كَنيُّ « طفام » ) و marmaille ( مَرَكَنَّ «عصابة أطفال » ) ... الخ ، فقد أخذت هي نفسها هذه القيمة التحقيرية ، وليس منا من لا يحسّ معنى الاحتقار الذي ينبعث من Prêtraille ( يُريترَ أَيّ « قسس » عندما يقصد تحقيرهم) و radicaille ( رَاديكيٌّ ) « أصحاب الحزب الراديكالي » ( عند إرادة التحقير ). وكذلك اللاحقتان ard — (آر ) و asse — (آس ) لها هذه القيمة في عدد من الكامات غير قليل . ولواحق التصغير – لأنها توحي بفكرة الكلمة التي تلصق مها في صورة مختزلة — تضم عادة إلى هذه القيمة عاطفة اللطف أو النفاسية أو عاطفة الحنان أو الانعطاف أو الإشفاق. فكلمة maisonette « دُوَ تُرَة » وكلة jardinet « بُسيْتين » لايمنيان فقط منز لا صغيراً أو بستاناً صغيراً ، بل إن اللاحقتين ette ، -ette تقومان فيهما حقيقة بدور دوال

العاطفة . فالصرف يساعد هنا على التعبيرية فيفعل ما تفعله المفردات باستعالها للصفة في مثل : « دارى الصغيرة أو بستاني الصغير المسكين » .

طريقة ترتيب الكلمات تمس النحو عن قرب أيضاً (١). وتختلف اللغات اختلافا ملحوظا من جهة حريبها في ترتيب الحكمات. من هذه الوجهة يفرق غالباً بين نوعين من اللغات: اللغات ذات الترتيب الحر واللغات ذات الترتيب الثابت. وهو تفريق لا تبرره الوقائع. فالحقيقة أنه لا توجد لغة واحدة تسير في ترتيب الحكمات على حرية مطلقة كما لا توجد لغة واحدة ترتيب الحكمات فيها جامد لا يتحرك. فالإغريقية القديمة كالهندية الأوربية تعتبر من اللغات ذات الترتيب الحر. ومع ذلك فإذا أخذنا جملة لأفلاطون لم نستطع أن تجيل الحكمات فيها تبعاً لهوانا كما تجيل القداح في الحمية. كذلك مهما كان ثبات ترتيب الحكمات فيها الفرنسية أو الألمانية ، في الصينية أو في التركية ، فإن هذه اللغات تسمح في الفرنسية أو الألمان يتوقف على نوع التغيير الذي تجريه .

والحقيقة أنه توجد لغات يلعب فيها ترتيب الكلمات دوراً نحوياً ، والحرية في ترتيب الكلمات محدودة طبعاً بقيمة النظام الصرفية (أنظر ص ١١١). وهناك لغات أخرى لا يفرض فيها النحو أى نظام إجبارى ، ولا تتأثر العلاقة المنطقية التى بين كلمات الجملة في شيء إذا غيرنا وضعها . تقـول اللاتينية : Petrus التى بين كلمات الجملة في شيء إذا غيرنا وضعها . تقـول اللاتينية : Caedit Paulum و ولا تتأثر العلاقة المنطقية واحدته والمعرب زيد عمراً » أو Paulum caedit Petrus أو Paulum أو «عمرا يضرب زيد » دون أن يؤدى ذلك إلى تردد في معرفة الفاعل والفعل والمفعول ؛ لأن التحليل المنطق لا يرى في ذلك أى اختلاف . ولكن هذه الأوضاع الثلاثة ليست على درجة واحدة من الجودة . والمتكلم اللاتيني ما كان ليخطىء في اختيار ليست على درجة واحدة من الجودة . والمتكلم اللاتيني ما كان ليخطىء في اختيار خيرها ، فالواقع أن دراسة الجملة عند المجلين من كتاب اللاتين يرينا أن نظام الكلمات فيها يسير تبعاً لقوانين صارمة وإن كان من العسير استخراجها من خضم الكلمات فيها يسير تبعاً لقوانين صارمة وإن كان من العسير استخراجها من خضم الكلمات فيها يسير تبعاً لقوانين صارمة وإن كان من العسير استخراجها من خضم الكلمات فيها يسير تبعاً لقوانين صارمة وإن كان من العسير استخراجها من خضم

<sup>(</sup>١) أنظر ه. ڤيل H . Weil : رقم ١٢٨ بالرغم من تقادم عهده .

تنوعها المحيّر: فالمسألة فى كل حالة من الحالات مسألة حسّ أكثر منها مسألة مذهب نحوى. إذ أن هناك ترتبياً معتاداً مبتذلا يطرق الذهن لأول وهاة (١). وهذا الترتيب يمكن مخالفته، ولكن مجرد المخالفة ينبىء عن غرض ما، ذلك الغرض هو إبراز كلة من الكلمات لتوجيه التفات السامع إليها. وتلك مسألة أسلوبية يمكن تتبعها إلى أقصى وقائمها ؟ ومن ثم كانت دراسة التنظيم كثيراً ما تجور على دراسة الأسلوب.

هذا النوع من الدراسة فى غاية الدقة ؟ ويتطلب حساً لغوياً مدرباً ، ولطفاً عاليا فى النوق الأدبى ، يضاف إليها معرفة نادرة بالظروف الفيولوجية للغة المدروسة . لذلك لم يمارس حتى الآن إلا فى حيز ضيق . فنى ميدان الفيولوجية الكلاسيكية — وهو من أغنى الميادين بالبحوث — لم يقبل الباحثون على عمل تحقيقات منهجية حول موضع الكلات فى الجملة إلا منذ عهد قريب . بل إن المنهج الذى يناسب هذه المباحث لم يرل فى بدء تحدده (٢) .

مما استقرت عليه الآراء في أيامنا هذه ، أنه ينبغي للنحوى الذي يريد دراسة التنظيم في لغة ما ألا يأخذ الجمل في مجموعها ليعرف النظام الذي يسير عليه في ترتيب الكلمات . بل عليه أولا وقبل كل شيء أن يميز أنواع الجمل المختلفة ثم يمين في كل نوع منها بعض المجاميع التي تسيرعلي نظام ثابت . لأن الاستمال لاينحصر في الواقع في ترتيب كلمات الجملة كلة كلة ، بل في تهيئة المكان لمجاميع من المكات . ففي المحلة الاسمية مثلا يؤول الأمم إلى طرفين : المسند إليه sujet والمسند عمو وموضع والفمل ، إذا كان مصرحاً به (أنظر ص ١٦٦) ، ينتسب إلى المسند ؟ وموضع الفمل بالنسبة إلى المسند أور ثانوي مستقل عن الأول . فالترتيب الطبيعي في اللاتينية الفعل بالنسبة إلى المسند أور ثانوي مستقل عن الأول . فالترتيب الطبيعي في اللاتينية موستعد وعد محتلا يكون » أو homo avarus est محتلا يكون الإنسان أو فكرة البخل؟

<sup>(</sup>۱) ل. هافیه ، Mélanges Nicole : L. Havet ، س ۲۲۰ (۱)

<sup>(</sup>۲) أنظر خاصة ماروزو: رقم ۹۱ و ۱۱ (۱۹۰۳) ص ۲۰۹ وما يليها؟ وكيركس Kieckers: « موضع الفعل في الإغريقية وفي اللغات القريبة منها » . سترسبورج ( ۱۹۱۱) ورقم ۳۰، مجلد ۳۰، ص ۱٤٥ ومجلد ۳۲ ص ۷ .

والفرق على كل حال غير محسوس في غالب الأحوال: فالأمن يدور حول التعريف المجرد لبخل الإنسان لا أكثر ولا أقل. هذان الترتيبان يمثلان الطابع المعتاد للحملة الاسمية ، ولا يحاد عنه إلا لأسباب قوية . فالتغيير المكاني التالي : homo est avarus « الإنسان يكون بخيلا » يغيّر من قيمة الرابط ، إذ تصير الجملة اسمية فعلية من نوع الجملة الفرنسية il se trouve bein « إنه يجده ( يعني يجد نفسه ) حسنا » il parait grand « إنه يبدو كبيراً » فالرابط هنا يأخذ قيمة أقل تفاهة من قيمته في الجملة الاسمية دون أن يصل إلى حد الاستقلال. ويمكننا أن نترجم الجملة السابقة على هذا النحو : il l'est avare « إنه يكونه بخيلا » il se trouve d'ètre avare إلى يقع له أن يكون بخيلا » أو il se trouve être avare « وجد نفسه يكون بخيلا » . . . الخ . فالفسل بين جزأى المسند يبرز البخل على هذا النحو : avarus homo est « بخيلا الإنسان يكون » أو « بخيلاوجد الإنسان » أو إنه الذي يكون عيب الإنسان » ، الح . وقصاري القول أن ترتيب الكلمات في الجملة الاسمية المشتملة على فعل الكون تبين على الترتيب أهمية المسند إليه أو المسند وقيمتي فعل الكون : كونه مجرد رباط أو فعلا معبراً عن الوجود .

المجموعات الرئيسية في الجملة الفعلية هو المسند إليه والفعل والمفاعيل (مباشرة أو غير مباشرة )، وكل مجموعة منها تشتمل على كلة واحدة أو على عدة كلهات حسبا يكون المسند إليه مثلا مصحوبا بصفات أو بمخصصات أخرى وحسبا يكون الفعل مقيداً بظروف عديدة أو غير عديدة . فأول ما يعنينا أن نعرف ما إذا كان الفاعل يسبق الفعل أو ما إذا كان الفعل يسبق الفاعل ثم بعد ذلك كيف تقحم المفاعيل في الترتيب الذي يتقرر. وعندئذ نرى بعد أن نستثني الحالات التي يكون فيها لثرتيب المسكمات قيمة مرفية (أنظر صفحة ١١١) . إن مكان المسند إليه ومكان الفعل يتوقف في كل لغة على تغلب بعض أنواع من الجملة تنتهى بأن تفرض نفسها على الاستعمال . ويتضح أن ترتيب المكلمات حتى في لغات كالإغريقية أو اللاتينية أكثر ثباتاً مما بظن لأول وهلة . وهكذا قد سلم الباحثون بأن بعض العبارات في الإغريقية تتبع ترتيباً بظن لأول وهلة . وهكذا قد سلم الباحثون بأن بعض العبارات في الإغريقية تتبع ترتيباً

لا يتغير . وكانت العادة فى التوقيع على الأعمال الفنية أو فى إهداء القرابين أن يوضع الفعل فى وسط الجملة محوطا بالمسند إليه وتوابعه . فنى هذه الأحوال لا يوضع الفعل فى نهاية الجملة إلا نادراً . وليس من شك فى أنه يمكننا بمتابعة البحث أن نصل إلى معرفة الترتيب المعتاد فى عصدد كبير من أنواع الجمل فى الإغريقية القديمة ؟ وذلك لا يمنع من وجود ترتيبات عمضية تترك لتقدير الكاتب.

أما في اللغات التي تسير على نظام ثابت في ترتيب الكلمات ، دون أن يكون لذاك النظام قيمة صرفية ، فإنه بمكننا نوجه عام أن نكشف عن البواعث التي أدت إلى هذا الثبات بواسطة الامتحان الدقيق لظروف اللغة نفسها . وفي العادة ، لا بد أن يكون قد لزم لها وقت طويلحتي استقرت بهائياً على نظام معين . فالنظام الذي تسير عليه اللغة الكلتية تشهد به أقدم النصوص الإرلندية (١)، وهو الفعل: يوجد في صدرالجملة لا تتقدمه إلا السوابق الفعلية التي تستعملها الكلتية بكثرة ؟ بعد ذلك يجبىء المسند إليه ثم المفاعيل . ويظر أن وضع الفعل أمام المسند إليــه على هذا النحو يرجع من جهة إلى أن الـكلتية تقحم دائمًا ضمائر النصب التي تكثر كذلك من استعمالها بين سابقة الفعل والفاعل ، ومن جهة أخرى إلى أن العادة فى الهندية الأوربية كانت قد جرت على وضع الضائر الإلصاقية فى المكان الثانى من الجملة ( بمد أول كلمة منبورة ) وذلك يطبع بطابع ثابت لا يتغير بداية الجمل التي تشتمل على لاصقة فعلية وفعل وضمير نصب وهي أكثر الجمل عدداً ؟ فهي إذن مقضى عليها أن تبدأ بالسابقة الفعلية فضمير النصب فالفعل ؟ أما المسند إليه فلا يأتى إلا لاحقاً لها . وما خلق هذا النظام المتاد في ترتيب الكلمات في الجملة إ إلا الإبقاء على تقليد عتيق . ولكن يجب أن ننبه إلى أن هذا الترتيب تصيبه بعض القيود عند الاستمال وأنه قد خرج عن صرامته بمضي الزمن .

يختلف الأمر في الجرمانية بعض الاختلاف . فالألمانية تستعمل ترتيبين متساويين في الصرامة كلاها ، وفقاً لطبيعة الجملة . فالفعل في الجملة الرئيسية يشغل المحل الثانى دائماً . أما المسند إليه والمفعول ( أو الخبر ) فيمكن

<sup>(</sup>۱) قندریس: رقم ٦، مجلد ۱۷، ص ٣٣٧ .

وضعهما قبله أو بعده وفقاً لرغبة المتكلم . وفي الجملة التابعة يقذف بالفعل دائماً إلى آخر الجملة ، بعد الفاعل والمفاعيل . فيقال إذن في الجملة الأصلية : im Walde lebt im Walde ( الذئب يعيش في الغابة » أو der Wolf lebt im Walde ( في الغابة يعيش الذئب » der könig ist blind « الملك يكون der wolf ( أعمى يكون الملك » . ولكن يقال في الجملة أعمى أو man weiss dass) der Wolf im Walde lebt , der König).

blind ist وقد تم ثبات هذين الترتيبين شيئاً فشيئاً في غضون التاريخ. إذ نرى التعارض وقد تم ثبات هذين الترتيبين شيئاً فشيئاً في غضون التاريخ. إذ نرى التعارض بين النظام المعتاد والنظم العرضية أكثر تعقيداً تبعاً للأنواع المختلفة للجملة ؛ فقد حصل تبسيط في ظروف لا نحسن معرفتها (۱). ولكن إذا كانت الألمانية قد عينت للفعل مكاناً ما ، فإنها قد احتفظت لنفسها بحرية التصرف كاملة بالنسبة للكلات الأخرى ، وكل نظام من النظامين له فيها قيمته الخاصة . وفيها إلى جانب النظام المعتاد الذي يبادر بطبيعة الحال إلى ذهن كل إنسان ، إمكانيات لنظم متنوعة يختار المتكلم من بينها وفقاً لإلهامه .

\* \* \*

ينحصر الفرق الأساسى بين اللغة الانفعالية واللغة المنطقية في تكوين الجملة . وهذا الفرق ينبثق جليًا عندما نقارن اللغة المكتوبة باللغة المتكلمة . فاللغة المكتوبة واللغة المتكلمة تبتعدان في الفرنسية إحداها عن الأخرى إلى حد أنه لا يتكلم إطلاقاً كما يكتب كما يتكلم إلا نادراً . وفي كل طالة يوجد اختلاف في ترتيب الكلمات إلى جانب الاختلاف في المفردات . وذلك لأن الترتيب المنطق الذي تسلك فيه الكلمات في الجملة المكتوبة ينفصم دائمًا في الجملة المتكلمة ، إن قليلا وإن كثيراً . فمن اللغة المكتوبة مثل هذه الجملة : « يجب المجيء سريماً » و « أما أنا فلا وقت عندي للتفكير في هذه المسألة » و « هذه الأم تكره طفلها » ؛

<sup>(</sup>١) دلبروك: رقم ١٥٤ ١

ولكنها في اللغة المتكلمة تتخذ صيغة محتلفة كل الاختلاف تسعة أعشار الوقت، فيقال مثلا: « تعال بالعجل! » ... و « الوقت ، إيه دا يا أخى! هو أنا عندى وقت ، أنا علشان أفكر في المسألة دى! » و « ابنها! دهي " بتكرهه ، الأم دى! » (١).

ماذا يمكن أن يقال في جمل اللغة المكتوبة ، تلك الجل المنسقة بما فيها من جمل تابعة وحروف وصل وأسماء موصولة وكل ما محتوى عليه من أدوات وأقسام! إننا لا نقول إطلاقاً في اللغة المتكلمة : « بعد أن مخترق الغابة ونصل إلى بيت الحارس الذي تعرفه ، بجداره الذي تكسوه أعصان اللبلاب سندور إلى اليسار ونسير حتى نجد مكاناً مناسباً فنتغدى فيه فوق الأعشاب » . بل يقال : « حنخترق الغابة ؟ وبعدين نمشي لحد البيت ، إنت عارفه ، بيت الحارس ، إنت واخد بالك منه كويس ، البيت ده اللي جداره فارش عليه اللبلاب ، وبعدين نحود عشمال ، ونشوف مكان لطيف . وبعدين نتغدى هناك علحشيش . » فالعناصر التي تسمى اللغة المكتوبة في أن تسلكها في كل مماسك تبدو في اللغة المكتوبة في أن تسلكها في كل مماسك تبدو في اللغة فيها عنه في الأولى كل الاختلاف . إذ ليس هنا ذلك الترتيب لفسه يختلف فيها عنه ألجارى ، بل ترتيب له منطقه أيضاً ولكنه منطق انفعالي قبل كل شيء ، فيه ترص الخارى ، بل ترتيب له منطقه أيضاً ولكنه منطق انفعالي قبل كل شيء ، فيه ترص الأفكار لا وفقاً للقواعد الموضوعية التي يفرضها التفكير المتصل بل وفقاً للأهمية الذائية التي يخلعها عليها المتكلم أو التي يريد أن يوحي بها إلى سامعه .

فكرة الجملة بالمعنى النحوى تقلاشى فى لغة الكلام. فإنى عندما أقول: «الرجل الذى ترأه هنالك جالساً على الرمال هو ذلك الذى قابلته بالأمس عند المحطة». أرانى أستخدم طرائق اللغة المكتوبة فلا أصوغ غير جملة واحدة ، ولكننى لو تكلمت لقلت: «شايف كويس الراجل ده - عندك هناك - قاعد قدامك على الرمل - أهوده! - أنا شفته امبارح - كان عالحطة » . فكم يوجد من الجمل هنا ؟ من العسير أن نجيب عن هذا السؤال: فلو أنى وقفت قليلا على كل موضع علم بشرطة لكانت

<sup>(</sup>١) الجمل الفرنسية المقابلة لهذه الأمثلة مستعارة من شارل بلي ،

الـكلمات « عندك هناك » وحدها تكون جملة تماما كما لو كنت أجيب على سؤال يقول: « أين هذا الرجل؟ » . « عندك هناك » وجملة « قاعد قدامك ع الرمل » نفسها تصبر مجموعـة تتكون من جملتين لو ألى توقفت قليلا بين الجزأين اللذين تتكون منهما: « قاعد قدامك » و « [هو] ع الرمل » أو [إنه] جالس أمامك تتكون منهما: « قاعد قدامك » و « [هو] ع الرمل » أو [إنه] جالس أمامك أفسنا من تعدادها . ولكن إذا راعينا اعتبارا آخر ، لم نجد عندنا إلا جملة واحدة . فالصورة الكلامية واحدة وإن كانت تحتمل المسط والتوسع في الحركة إذا جاز لنا هذا التعبير . ولكن ينما تبرز هذه الصورة في اللغة المكتوبة كتلة واحدة ، نراها في لغة المكلام تقطع أجزاء متتابعة تتناسب في المدد والشدة مع الانطباعات التي يحملها المتكلم نفسه أو مع الحاجات التي تحمله على التأثير على السامع .

بقدر ما تستخدم اللغة المكتوبة نظام التبعية ، تمارس لغــة الـكلام نظام الإلصاق. فالمتكلم لايستعمل الروابط النحوية التي تحصر الفكرة وتطبع الجملة بطابع القضية المنطقية الضيق. ولغة الكلام مربة خفيفة الحركة؛ تدل على صلة الجُمل بعضها ببعض بإشارات مختصرة بسيطة ؟ فالفرنسية تـكتني على وجه العموم لأداء هذه الوظيفة بحروف الوصل التي من قبيل et « و » و mais « لكن » ؟ ذلك أن اللغات عميل في الدلالة على التبعية إلى استعمال عبارة وحيدة تطبق على كل الحالات دون تفريق. وهكذا نرى أن الهندية الأوربيـة في خلال التاريخ تخلق لها أدوات وصل وأن نظام الوصل يتكون وريستكمل. إذ لا بد أن التنغيم في البداية كان يلعب دوره ؛ وكان يشار إلى الصلة بين جملتين بأن تعارض إحداهما بالأَهْرى وذلك بواسطة نغمة الفعل أو بواسطة بمض الأدوات التي كابت تكرُّ و في كل واحدة منهما . وقد احتفظت بعض اللغات بمجاميع من الصيغ التي تختلف تبعاً لما إذا كانت الجملة أساسيمة أو تابعة . ولكنه اكتنى بوجه عام بإعطاء الأداة ( اسم موصول أو حرف وصل ) وظيفة ربط الجملة التابعــة وبالتالي جعلت الاداة الطابع المميز لهــذه الجملة . ويكفينا للتحقق من ذلك أن ننظر إلى النجاح التام الذي صادفه حرف الوصل الفرنسي que « أن » . وإن اللغــة المـكتوبة ، التي (1r - r)

تبحث عن الدقة ولديها من الفراغ ماتنفقه في التحضير والتروى ، تعــقد مختارة طريقة التعبير عن صلة الجمل بعضها ببعض وفقًا لألوان الفكر المختلفة الدقيقــة. ولكن لغة الكلام تميــل إلى آتخاذ رمن واحد تاركة لذهن السامع أن يعرف بالحدس نوع الصلة التي يقصدها المتكلم . لذلك قد نرى الحرف الواحد يعني في اللغة الواحدة « لأن » و « مع أن » و « لأجل أن » و « عندما » . فالشعب الفرنسي يتجنب في لغة الكلام الصيغ dont » ( الإنجليزية » و auquel اسم الموصول بمعنى الذي له » و pour lequel « اسم الموصول بمعنى الذي من أجله » لأنه يراها تقيلة مقلقة . ويقنع في الدلالة على الوصل بالموصول que مع الإشارة في جملة الصلة نفسها إلى نوع الصلة التي يريدها . فبدلا من أن يقول l'homme » « le patron pour lequel je اُو dont je connais la fille « le pauvre à qui je fais l'aumône » أو « travaille » يقول « l'homme que je connais sa fille » « الرجل الذي أعرف ابنته » و « le patron que je travaille pour lui » « المالك الذي اشتغل له أو من أجله » و « le pauvre que je lui fais l'aumône » و المسكين الذي أقدم إليه الإحسان » . هذه التراكيب وهي راسخة القدم في الفرنسية المتكلمة اليسوم - كانت مستعملة في اللغات الكاتمية في العصور الوسطى(١) وهي تبين حيداً استقلال لغة الكلام عن لغة الكتابة .

تتميز لغة السكلام بأنها تقتصر على الاهمام بإبراز رَوُوس الفكرة ؟ فهى وحدها التي تطفو وتسود الجملة ؟ أما الروابط المنطقية التي تربط السكلمات بعضها ببعض وأجزاء الجملة بعضها ببعض فإما ألا يُدلّ عليها إلا دلالة جزئية بالاستمانة بالتنغيم والإشارة إذا اقتضي الحال ، وإما ألا يدل عليها مطلقا ويترك للذهن عناء استنتاجها . هذه اللغة المتكلمة تقترب من اللغة التلقائية : و يُطلق هذا الإسم على اللغة التي تنفخر تلقائياً من النفس تحت تأثير انفعال شديد . فني هذه الحالة يضع

<sup>(</sup>١) وتفابلها كذلك فى الألمانية فى الأقاليم المجاورة لإقليم ياقه Iave ؟ أنظربها جل Behaghel قبر ١٤٤، ص ٣٠.

المتكلم الألفاظ الهامة في القمة إذ لا يتيسر له لا الوقت ولا الفراغ اللذان يجملانه يطابق فكرته على تلك القواعد الصارمة ، قواعد اللغة المتروية المنظمة ، وعلى هذا النحو تتعارض اللغة الفجائية مع اللغة النحوية .

من المسائل التي تستحق النظر معرفة ما إذا كانت إحداها سابقة بالضرورة على الأخرى ، وإذا ما كانت اللغة التلقائية تختلط باللغة الانفعالية . فإذا صاح إنسان مشدوها من مقابلة غير منتظرة فقال : « أنت ، هنا ! » أمكننا أن نقر ربشيء من التمحل أن هذه العبارة تقوم على أساس عبارة نحوية هي : « أنت بشيء من التمحل أن هذه العبارة تقوم على أساس عبارة نحوية هي : « أنت ربيعه عنا ! » أو « يدهشني أنك هنا » . ولن يعدم النحويون على الأقل أن يفسروها على هذا النحو محتجين باستعارة نحوية أو بحذف أو تقدر .

ولكن ينبغي لذلك أن نلجاً إلى لغة الطفل أولاً وقب لكل شيء. فالطفل الذي يقول « بابا هنا » ليفهم أن أباه قد حضر أو أنه يوجد هنا ، إنما يمبر فقط عن تقرير واقع . بعد ذلك عندما يأتيه التروى مع تلك الموهبة التي يحلل بها إدراكاته ويمبر عها في اللغة تعبيراً كاملا ، يقول : « بابا ( يكون ) هنا » أو « بابا وصل هنا » ؟ أيمكن أن يستنتج من ذلك أنه يمكن الانتقال من لغة فجائية غير نحوية إلى لغة نحوية منظمة دون نقطة ارتكاز انفمالية ؟ يخشي أن يكون في ذلك نوع من المغامرة . لأن الطفل لم يبدأ بعد بأن يخلع على جملته الفجاة « بابا هنا » طابعاً انفعالياً . بل إن الصيحات الأولى التي صدرت عنه كانت للتعبير عن ابتهاجه عن رغبة أو إدادة أو حاجة ، وأول ما قال « بابا هنا » كانذلك للتعبير عن ابتهاجه برقية أبيه أو عن رغبته في مجيئه ، وإذن فقد نشأت العبارة الموضوعية « بابا هنا » في خلال تدرج الطفل بإقصائه للعنصر الذاتي ثم استطاعت بدورها أن تصير حديرة بالعبارة النخوية حين مُمم فعل إليها ؟ ولكن الطفل قد بدأ بصيغة انفمالية ، بالعبارة النخوية حين مُمم قعل إليها ؟ ولكن الطفل قد بدأ بصيغة انفمالية ،

يميل بعض علماء اللغة الذين هم علماء نفس في الوقت عينمه إلى الاعتقاد بأن اللغة الانفعالية تسبق اللغة العقليمة دائماً عند الطفل (١). وعندهم أن الذكاء

<sup>(</sup>۱) أنظر لحاصة سيشيه : رقم ۱۲۲ ، ص۲۲ وما يليها ، وقارن ليڤي بريل : رقم ۸۸ ص ۲۷ وما ياييها ،

لايستطيع تحويل الإحساسات والانفعالات إلى أفكار إلا تدريجاً ، وأن الفكرة تخرج من العناصر الانفعالية دون أن نقصها إقصاء تاماً . وأنه يتكون فى داخل اللغة الفجائية التى هى انفعالية محضة نواة صلبة تنمو شيئاً فشيئا كلما ازدادت الأجزاء الحيطة بها صلابة ؛ وهذه هى اللغة المصطلح عليها أو النحوية ، وتبقي هذه متداخلة فى الأخرى ، تستمد منها غذاءها باستمرار دون أن تصل إلى إنضابها بأية حال . هذه النظرية نشوئية دينامية قبل كل شيء . تزعم أنها تفسر أصل النحو، يعنى اللغة المنظمة ، باستقرار العناصر البدائية غير الثابتة التي تكرون ما قبل اللغة النحوية . وعندها أن هذه اللغة الأخيرة تستمر بقدر يزيد أو ينقص عند كل إنسان طول حياته ؛ وإلها يجب أن ترجع ظواهي اللغة الانفعالية جميمها . ولكنها تستطيع هي الأخرى بطريق مضاد أن تنهل من منابع اللغة النحوية ، وذلك مثلا عندما نرى أن جلة مكونة تكويناً منطقياً تصير ، بفعل عكسي محض ، صيحة منادرة عن غير شعور تحت تأثير ألم حاد أو رعب مفاجئ .

\* \* \*

والواقع أن اللغة النحوية المنظمة تنظيا منطقياً لاتستقل عن اللغة الانفعالية ، فبين اللغتين تأثير متبادل . وقد رأينا أن ترتيب الكلمات في كل اللغات يتجه نحو الاستقرار ؟ إما بأن يفرض النحو عليها ترتيباً لايتغير ، وإما بأن تكون العادة قد جرت بانخاذ ترتيب بعينه في جميع الجمل التي من نوع واحد . وهذا لا يمنع من أن يكون للانفعالية وسائل عدة للظهور في تمكوين الجملة . فتارة ترانا نقذف قبل الجلة بكلمة أو بقسم من جملة ، مع استئنافه بعد ذلك بواسطة عنصر صرفى ، أداة كانت أو ضميراً ، وتارة ندفع به إلى نهاية الجملة منعزلا عن السياق مع الإعلان عنه مقدماً في بنية الجملة ؟ وأخيراً قد يكون ذلك بفصم ارتباط الجملة بغتة وجعل نصفها التالي يسير على خطة جديدة لا صلة بينها وبين النصف الأول منها ، هذه الطرق المختلفة الشائمة في لغة الكلام كثيراً ما استمارتها لغة الكتابة وذلك كلا اقتضى الأمم إحداث تأثير .

وواضح أن بين التركيبين في الأصل فرقاً دقيقاً كما يتبادر من الترجمة العربية نفسها ، فالأولى مبتذلة ولا تعبير فيها ، والثانية على العكس ، تعبر عن لون من العاطفة إن قليلا وإن كثيرا . ولكن قد يحدث أن تفرض الثانية نفسها على الاستعمال إلى حد أن يستعاض بها عن الأولى ، فتصير نحوية بعد أن كانت انفعالية . وهكذا يمكن أن يقال في الفرنسية : sa maison est » همذا يمكن أن يقال في الفرنسية : helle » ، بدلا من helle » « يبته جميل » . بدلا من المعتاد في لغة كاللغة الأيرلندية أن يتعجل فيقال : « بيته [بتاع] هذا الرجل » بدلا من « بيت هذا الرجل » . وفي الألماني قلم أن يقال بالاختيار : « das hans meines »

<sup>(</sup>۱) برینو Brunot : رقم ۳، ، مجلد ۳، ص ۴۸،

<sup>(</sup>٢) مييه: قواعد الفارسية القديمة ، ص١١.

meines Vater's والدى جميل » أو Vater ist schan » Haus ist schön « والدي بيته جميل » ؟ وبعض الهجات قد بنت لها تركيباً آخر إذ تقول : meinem Vater sein Haus ist schön (لوالدي بيته جميل)، ذلك التركيب الذي يجمع بين عملية التعجل « باستعال ضمير الملك » وبين استعال حالة الجر بدلا من حالة الإضافة في الدلالة على الملكية . بل إن بعض اللمجات الألمانية المعاصرة لا تستعمل غير هذا التركيب ؛ فني كو يورج Cobourg مثلا<sup>(١)</sup> عبارة mein Vaters Haus « بيت والدي » غير معروفة ، ويقال فقط : maen fader soe haos (حيث maen صيغة الجر والنصب ؛ وصيغة الرفع mae ). وهذا التركيب الشمى اللحجي غير مجهول في اللغة الأدبية ؟ إذ يقدم لنَّا جو ته Goethe بعض أمثلة منه . فتلك سنة من سنن اللغة الانفعـالية دخلت في اللغة النحوية ، بل إن الفصائل النحوية نفسها يعبر عنها أحيانًا نوســـائل اللغة الانفمالية ، وإن كانت بعض هذه الوسائل تستحيب لذلك بصفة خاصة. فقد رأينا عند دراستنا لفصيلة الزمنأن فيها مكاناهاما للتعبير عن الاستغراق durée . ولكنا نعلم أن ما ندعوه الاستغراق ليس إلا المظهر aspect الذي يأخده في اعتبار ناحدث من الأحداث أي الزاوية التي يظهر لنا هذا الحدث من خلالها. فالمسألة هنا مسألة وجهة نظر أولا وقبل كل شيء ، ولما كان اختيار وجهة النظرمسألة ذاتية ، كان فها نصيب من الانفعالية . ويوجد بنين الأزمان التي يعددها نحويونا زمن ذاتي بأجلي معانى الكلمة: ونعني به الزمن المستقبل. فإننا عندما نعبر عن فكرة وقوع حدث في لحظة ما من المستقبل ، لا نقف بتفكيرنا عادة عند التحقق الموضوعي للحدث ، بل نكاد نشير دامًاً في نفس الوقت إلى الأحوال التي نجد فيها أنفسنا حالياً بالنسبة إلى ذلك الحدث الستقبل.

على هذا النحو يوجد فرق بين المستقبل والماضى . فهذا الأخير زمن موضوعى ، لأن الماضى أصبح لا يتعلق بنا وليس لنا أثر عليه ؛ فهو كما يقال زمن تاريخى .

إدوارد هرمن Ed. Hermann ، بحوث إغريقية ، ج ١ ، ليبسك ، تويبنر ( ١٩١٢ ) مى ٢٠٨ .

والمستقبل على عكس ذلك يحمل معه جميع ألف أذ غير المتوقع ؛ ويترك مجالا لمئات ومئات من عواطف الانتظار والرغبة والخوف والأمل . فإذا قلت « سأفعل ذلك غداً » فإنى ، برغم تأكيدى بأن هذا الحدث سيقع غداً على يدى ، أحيط جملتى بجو ذاتى يلومها فى عينى أنا بألوان متنوعة إلى حد أن الجملة تئول فى غالب الأحيان إلى عبدارة « أرغب أن » أو « أرضى أن » أو « أخشى أن » أو فقط إلى عبارة « أعترم أن ( أفعل ذلك ) » الخ .

وتاريخ المستقبل في اللغـات المختلفة يثبت صحة هذه الملاحظات (١) . فالزمن المستقبل كثيراً ما يعبر عنه بالإرادة أو الرغبة ، يعنى أن بعض عباراته من أصل انفمالي . فالصينية تصوع المستقبل بأن تلصق إلى الفعل العنصر yao « يا قُ » ( فعل « الإرادة » ) مثل wo yao lai « و و يا قُو لَلْ » « سأحضر » (حرفياً: « أنا إرادة حضور » ) . وتقـــول الإنجلنزية I shall do أو I will do « سأفمل » ( وأصلها أريد أن أفعل ) . والإغريقية الحديثة استعاضت عن المستقبل القديم بتركيب تجليلي يرجع إلى الفعل الدال على الإرادة (أنظر ص ١٠٨). والبلغارية تعبر عن المستقبل ، منذ القرن الثالث عشر ، تواسطة الفعل choteti « الإرادة » حيث تستعمله فعلا مساعدا (٢). وتقول بعض اللحات الفرنسية : il ne بدلا مر ، ال تريد أن تمطر » بدلا مر ، ll ne veut pas pleuvoir » pleuvra pas «ان تمطر » . ومستقبلنا نفسه ، من نوع aimera «سأحب» مشتق – كما هو معروف – من المركب amare habeo (حرفياً « حباً أملك » ) وفيه يشير الفعل habeo « أملك » إلى النصب الذاتي الذي يعتزم المتكلم الاضطلاع به من الحدث . فكون المستقبل يعبر عنه بصيغ لهـا هذه الدرجة من التنوع ، وهذه الكثرة من التجدد ، برهان ساطع على أن هذا الزمن يحتوى على نصيب كبير من الانفعالية (أنظر الصفحات الأولى من الفصل الثالث من الجزء الثالث). التكرار أيضاً من تلك الوسائل التي نشأت في اللغة الانفعالية ثم صار ،

<sup>(</sup>۱) منیان Magnien ، رقم ۹۰ وریبترو Rebezzo رقم ۲۲۷ .

<sup>(</sup>۲) فندراك Vondrak ، رقم ۲۱۷ ، مجلد ۱ ، ص ۱۷۸ .

بعد استعاله في اللغة المنطقية ، مجرد سياسة محوية ، أما أصله فيجب البحث عنه في الانفعال الذي يصحب التعبير عن عاطفة قد دفعت إلى أقصاها . وفي كثير من اللغات ينحصر التفضيل الكلى في تكرار الصيغة ، فواضج هنا أن الاستعال النحوى قد تطور من الاستعال الانفعالي . والتكرار لم يكن في الأصل إلا وسيلة لإعطاء العبارة زيادة في القوة . «هذا جميل ، جميل » . ولكن هذه الوسيلة قد أفرغت شيئاً فشيئاً من قيمتها الانفعالية ، وبدا من السائغ استعالها للدلالة على الوفرة والتحاوز ، مستقلين عن التعبير عن أية عاطفة مثل « إنه سمين سمين » بدلا من والتحاوز ، مستقلين عن التعبير عن أية عاطفة مثل « إنه سمين سمين » بدلا من السائع استعالما كلى بحذافيره ، وهو لمّا يزل شائع الاستعال حتى يومنا هذا في الحبشية مثلا ، وفي الإغريقية الحديثة (1).

ومع ذلك فهذه الوسيلة لم تصر في اللغات التي مثل اللغة الفرنسية مجرد وسيلة نحوية (إذ أن نحوالفرنسية يحتوى على وسائل أخرى للتعبير عن التفضيل الكلي) بل قد بقيت للتكرار فيها قيمته الانفعالية . فعبارة ros gros وإنه سمين سمين » لا تؤدى بالضبط نفس المعنى الذي تؤديه عبارة عبارة gros و إنه سمين جداً ». ويمكننا أن نحس الفرق بصورة أوضح من تلك إذا قارنا عبارتين مثل امثل المنافق بالمان وسيا جداً » و أنه ليس وسيا جداً » و il n'est pas très joli إنه ليس وسيا جداً » و pas joli joli النافية الله الوسامة التي نسميها وسامة ) ، فلو فرضنا أن هاتين الجلتين قيلتا بقصد النهكم لكان الإحساس بالتهكم في الحالة الثانية أشد منه في الأولى .

التكرار الذى نقابله فى النظام الفعلى للغات الهندية الأوربية أو السامية ذو أصل انفعالى لا شك فيه . وهو يستعمل فى هذه اللغات استعالات عديدة . فمن أوضح استعالاته فى الهندية الأوربية الدلالة على تحقق الحدث تحققاً تاماً . وقد نشأ المسمى بالتام المكرر parfait redoublé فى الإغريقية القديمة حاملا لهذه القيمة (٢) ، فكان يدل بتكرار المقطع الأول من الأصل على تأكيد يقابل

<sup>(</sup>۱) پرنو Pernot ، رقم ۱۰۹ ، ص ۹۰ ، ۱۶۰ ،

<sup>ِ (</sup>۲) ی . ڤکر ناجل J . Wackernagel . رقم ۲۲۰ .

التأكيد الذي تدل عليه صيغة الفعل من الناحية المعنوية . وتضعيف الفعل في السامية ينحصر في إطالة الساكن ، أو في الاستعاضة عن الساكن البسيط بساكن مضمف ( انظر ص ٤٨ ) . والقيمة الانفعالية فيه واضحة جداً أيضاً . ويقصد به الدلالة على الشدة (١) : فمن « خبط » في العربية يؤخذ خبط « خبط بقوة » ومن كسر «كسر » « أحال إلى شظايا » الح . كما يوجد في الأسماء آثار لصيغة جمعية موغلة في القوم تقوم صياغتها على التضعيف ، وأصلها الانفعالي واضح.

هـ نه حالات سلك فها التعبير عن العاطفة مسلكا نحوياً حيث ري المنطق يستمير لغة الانفعال . وعكس ذلك شائع أيضاً . فيوجد في كل لغة متكاَّمة عدد من الـكلمات الصغيرة التي لم تبق لها إلا القيمة العاطفية ، وحظَّ المنطق فيها من الضآلة بحيثقد تستعمل أحياناً ضد معناها الحقيق بل كثيراً مأنجد إلى جانب الكلبات عبارت كاملة من هذا القبيل فيها فعل ومسند إليه ومفعول ، جمل صغيرة يستطيع المتكلم ، بشيء من التحليل الأولى ، أن يتعرف على الكمات التي تـكونها . وهي كُلُّ يَقدم للذهن انطباعاً عاطفياً لا أكثر ولا أقل. ومثل ذلك في الفرنسية عبارة «par exemple» « مثلا » التي يدل بها على الدهشة و « vous savez » « أنت عارف » التي يشار مها إلى الموافقة . والقيمة التعبيرية لهذه العبارات تزداد قوة بقدر ما تتلاشى فيها القيمة المنطقية . ذلك أن الانتقال من المنطقي إلى الانفعالي يحصل بيلي الأول منهما . فني باديء الأمر كان الإنسان يرى نفسه أمام فكرة تقال له فتدهشه فيحيب: «! Ah! par exemple » «أه! مثلا؟ » مشيراً بذلك إلى أنه ينتظر من محدثه مثلا توضيحياً . ثم جرت العادة بعد ذلك أن يجيب بقوله «! par exemple » « مثلاً» كلما سمع خبراً غير منتظر لا يستطاع تفسيره بذاته ، ولو لم يكن في الإمكان تقديم مثل لتعضيده ؛ وأخيراً حل التعجب محل الاستفهام فصار القائل يقول: « par exemple » كما لوكان يصدر دهشة أو شكا أو تحدّيا أو غضباً أو رعباً .

لم تقف اللغة عند هذا الحد . إذ أن من طبيعة صيغ اللغة الانفعالية أن تبلى

<sup>(</sup>۱) برکلیان Brockelmann ، رقم ۱٤۸ ، مجلد ۱ ، ص ۵۰۸ .

بسرعة عجيبة ، فلاتلبث أن يمحى منها الجزء الانفعالي ولا يبقى إلا عبارة عديمة اللون . ولغة الكلام ميالة إلى ترويد جملها بعدد كبير من الكلمات termes الخالية من التعبير والتي كأنها حشو بين الكلمات المعبّرة ، مثال ذلك في الفرنسية : « tiens, n'est - ce pas, voyez - vous, penses - lu هيا إليه ، خذ ، أليس كذلك ؟ أترى - أتظن - » وكل منا يستطيع أن يفاجيء نفسه في عادثاته اليومية وهو يخلط كلامه بعبارات formules من هذا القبيل . هذه العبارات كانث منطقية فصارت انفعالية ، وهي تنتهي عادة بأن تصير من الآليات . وآخر أطوارها هو الطور الذي تتجرد فيه مما كانت تحتوى من العنصر العقلي ومن العنصر العاطفي على السواء .

فاللغة الانفعالية تنفذ في اللغة النحوية وتسطو عليها وتفككها . لذلك يكن أن يفسر عدم استقرار النحو بفعل الانفعالية إلى حدكبير . فالمثل المنطقي الأعلى للنحو هو أن يوجد لكل وظيفة عبارة ، وعبارة واحدة لكل وظيفة . ولتحقيق هذا المثل يجب أن تكون اللغة ثابتة ثبوت الجبر حيث يبقى الرمز ، منذ أن يصاغ لأول ممة ، ثابتاً لا يتغير في جميع العمليات التي يستعمل فيها . ولكن الجل ليست رموزاً جبرية . فالانفعالية لا تنفك تكسوعبارة الفكر المنطقية وتلونها . إذ لا يكرر المرء مطلقا جملة واحدة بعينها مم تين ؛ ولا يستعمل كلة بعينها مم تين بنفس القيمة ؟ لأنه لا يوجد مطقاً واقعتان لغويتان تكاثلان عاثلا تاما . ويرجع السبب في ذلك إلى ظروف دائبة على التعديل من أحوال انفعاليتنا .



## الفصلالخامين

## التغيرات الصرفية (١)

النظام الصرفى فى كل لغة حية لايثبت على حال . ويمكننا أن نكون فكرة عن ذلك من الحقائق المذكورة فى الفصول السابقة . بل إننا حتى إذا كنا ندرس لغة ميتة وحاولنا أن نقيم نظامها النحوى بعض الشيء رأينا فيها عدداً من الشواذ ومن المتناقضات وذلك رغم استقرارها على يد النحاة . لسنا نتكلم عن «الأخطاء» الفردية التي تند أحياناً عن أقلام الكتاب مهما بلغ حرصهم ، ولكن كل نظام صرفى فيه مواضع نقص لا تخلو منها أية لغة ولو كانت من أشد اللغات تثقيفاً . ففي كل قاعدة من قواعدها شواذ لا يبررها منطق . وقصارى القول إن النظام الصرفى لدى كل متكلم يحمل فى نفسه من أسباب التغيير بقدر ما يحمله النظام الصوتى .

ولكن الطريقة التي يتم مها التغير في أحد النظامين تختلف عنها في الآخر . فالتغيرات الصرفية إغا تصيب الكلمات لا العناصر الصرفية ، وذلك على عكس التغيرات الصوتية التي قد تصيب الأصوات مستقلة عن الكلمات (أنظر ص ٦٤) . ولا يرجع ذلك فحسب إلى أن العناصر الصرفية تكوّن في أغلب الأحيان جزءاً لا يتجزأ من الكلمة ، بل يرجع ذلك على وجه الخصوص إلى أن السبب في التغيرات الصرفية ليس في الكليات العقليسة ، بل في استعمال اللغة لهذه الكليات .

تنبعث التغيرات الصرفية دائماً عن استعمال قد وقع ، ومن ثمّ كانت محدودة الامتداد . فليس النظام إذن هو الذي يتغيير ، كما هي الحال في بعض التغيرات

<sup>(</sup>١) أنظر مييه : تطور الصيغ النحوية ( رقم ٢٤ ( سنة ١٩١٢ ) ، ص ٣٨٤ ) .

الصوتية ، وإنما الذي يتغير هو عنصر من عناصر النظام فحسب ، وفي استعمال واحد من الاستعمالات .

الفرق بين المسلكين يظهر في نتائجهما . فالتطور الصوتى عام شامل لا يترك وراءه بقايا ؛ إذ أنه يستبدل حالاً جديدة مكان حال قديمة ( أنظر ص ٦٦ ) . أما التطور الصوتى فيندر أن يشمل جميع الحالات التي يؤثر فيها ؟ فهو يدع إلى جانب الصيغ الجديدة التي يستحدثها عدداً كبيرا من الصيغ القديمة التي تستمر في الاستعمال. وهكذا تترك كل حلقة من حلقات التطور الصرفي بقايا لها. فبالرغم من أننا قد استعضنا في الفرنسية بالمصدر courir « الجرى » عن الصيغة القديمة courre ، لازلنا نقول chasse à courre « صيد بالجرى » كما لا نزال نستعمل مصادر من أمثال rompre « يكسر » أو moudre « يطحن » . وجمع chacal « ابن آوی» علی chacals لم يمنع من جمع cheval « حصان » على chevaux . وقد بقينا نقول في مضارع dire « القول » المسند إلى جمع المخاطب vous dites « أنتم تقولون » ولكنا نقول vous prédisez « أنتم تتنبــؤون » و vous contredisez « أنتم تتناقضون » ، في حين أن vous cotrefaites « أنتم تَرَيُّفُونَ » قد بقيت متفقــة مع vous faites « أنتم تعملون » . ونقول أيضاً le monument المأوى -- الله » ( بمعنى مأوى الله ) و Hôtel Dieur Victor Hugo « المؤسسة فكتور هيجو ( أي مؤسسة فكتور هيجو ) » و la rue Gambetta « الشارع غمبتا ( أي شارع غمبتا ) » على حين نستعمل حرف الإضافة في غير ذلك فنقول la maison de Dieu « البيت [ بتاع ] الله » و Les poésies de Victor Hugo « الأشعار [ بتاعة ] فكتور هيجو » و La politique de Gambetta ، السياسة [ بتاعة ] غمبتا » ، الخ . فاللغة لاتكاذ تشعر بنفسها ، وهي على كل حال لا تشكو من هذه المتناقضات .

\* \* \*

يسود التغيرات الصرفية اتجاهان عامان : الأول مبعثه الحاجة إلى التوحيـــد

ويميل إلى إقصاء العناصر الصرفية التي أصبحت شادة ، والآخر مبعثه الحاجة إلى التعبير ويميل إلى خلق عناصر صرفية جديدة .

إقصاء العناصر الصرفية الشاذة يكون بردها إلى القاعدة ؟ أى أن الحاجة إلى التوحيد تقنع بطريقة القياس (١). ويطلق القياس على العملية التي بها يخلق الذهن مينة أو كلة أو تركيباً نبعا لأنموذج معروف. فالطفل الذي يقول j'ai li «قرأت» على مثال j'ai li «ضحكت » بدلا من ai lu أو يطلب إقصاءه من المائدة بقوله: déproche - moi «قوله: approcher « أقصوني » بناء من approcher « يقرب » يخلق صيغتين قياسيتين (١). والقياس هو الذي يقود الجاهل الذي يريد أن يظهر بمظهر من يحسن المكلام إلى أن يقول: فلان يبنى من فلانة قياساً على: فلان يتروج من فلانة .

الحقيقة أن القياس أساس لكل صرف. فالإنسان يتبع القياس دائما في كلامه: وما جداول التصريف والإعماب التي تذكر في كتب النحو إلا نماذج يطلب إلى التلميذ محاكاتها. فأنا أعمف أن المسقبل من finir « إنهاء » مثل crépir التلميذ محاكاتها ، فإنا أعمف أن المسقبل من مصدر ينتهى به تا مثل crépir مثل ir مثل ir مثل إلى التجعيد » و polir « التجعيد » و polir « الصقل » وأحتاج إلى استعال المستقبل منه لا أتردد في أن أقول je crépirai « سأجمّد » و polirai « سأصقل » ولكني لو واصلت السير في همذا الطريق وبنيت المستقبل من venir « المجيء » على واصلت السير في همذا الطريق وبنيت المستقبل من venir « المجيء » على واصلت السير في همذا القريق وبنيت المستقبل . ومع ذلك فالتاريخ يخبرنا أن بعض المبتكرات التي من هذا القبيل انتهت بالانتصار . فقد ظل الناس زمنا طويلا يقولون : je défaudrai «سأرتعد » وdéfaillir « الخور » ؛ واليوم يبني من المصدرين المصدرين tressaillir « الارتعاد » و défaillir « الخور » ؛ واليوم يبني

<sup>(</sup>۱) أنظر هلری Henry ، رقم ۸۲ ، وجیل Giles رقم ۱۳۲ ، ص ۸۸ ؛ وه.أورتل H . Oertel رقم ۱۲۷ ، ص ۱۵۰ و ه. پول H. Paul ، رقم ۱۸٪ ، ص ۹٦ ؛ وقارن مییه رقم ۹ ، مجلد ، ۲ ، ص ۸٦٠ .

<sup>(</sup>٢) وهذه الأمثلة تقابل ما نسمه من بعض الأطفال فى القاهرة حيث يقولون كرة أحرة أو أصفرة بدلا من حراء وصفراء طرداً القاعدة القياسية . المعربان

المستقبل منهما على الصيغة المطردة: je défaillirai , je tressaillirai . فقد قضى أثر التصريف المطرد بوجودها .

استمر علماء اللغة زمناً طويلا يعبرون عن القياس بنسب ومعادلات جبرية من قبيل: 1 بالنسبة إلى س = ع بالنسبة إلى س ؟ فيقال finir « الانتهاء » بالنسبة إلى finirai ســـأنتهي = tressaillir « الارتعاد » بالنسبة إلى tressaillirai ﴿ سَأَرْتُمَدُ ﴾ . ومهذه الوسيلة نحصل رياضياً على المستقبل الجديد . ولكن يجب أن نحذر من تطبيق التعليل الرياضي على مواد يأباه طبعها أو تعقدها . فالجبر لا يمكنه هنا أن يعطى فكرة صائبة عن الأشياء. إذ أنه يوهم بأن التغير إرادى وشعوريّ مع أنه عكس ذلك على خط مستقيم . هذا إلى أنه يندر أن يكون عمل القانون منحصراً بين أربعة حدود فحسب. فالصيغة التي تجر القياس ليست في المادة عنصرا منعزلا بل هي رمن يمثل عدة عناصر مختلفة . فإذا أردنا ألا نخرج عن الميـدان الجبرى وجب على الأقل إصلاح الصيغة حتى تصير پ بالنسبة إلى ب = ا إلى س ، على فرض أن پ و پ تمثلان كميتين غير محدودتين ، إذ الواقع أن المصدرfinira و الانتهاء » ليس وحده النيعمل بمقارنته بـ finirai على إخراج tressaillirai « سأرتعد » من tressaillir « الارتعاد ، وإنما يرجع ذلك إلى مجموعة الصيغ المشتركة بين الفعلين . ومن جهه أخرى ينضم إلى تأثير فعل finir تأثير جميع الأفعال التي تنتهي بـ ir- ويبني المستقبل منهـــا على irai- غير أن أهم عيوب استعمال الحبر هنا أنه لا يدخل في حسابه القيمة الخاصة لكل صيغة . فهناك سبب هام لنجاح القياس في بناء آلمستقبل من tressaillir و défaillir: فردها إلى القاغدة يرجع إلى مدرتهما في الاستعمال . لذلك استمررنا نقول في الحاضر الإشاري nous tressaillons و نرتمد ، و vous tressaillez ، ترتعدون ، على رغم من أننا نقول nous finissons . ننتهي ، vous finissez و تنتهون ، ؟ فهنا قَـصَرت قوة القياسِ لأن الحاضر أشْيبَع استعمالًا من المستقبل. وإذن فَكُلُّ شيء يرجع إلى ما في ذهن المتكلم من تناحر بين الصيغ للسيطرة والقاومة . والقياس يتوقف إلى حد على قانون الاقتصاد في المجهود الذي يتجنب إثقال الذاكرة بمتاع غير مفيد . والصيغ التي يقصيها القياس صيغ عليلة ، بمعنى أنها غير مضمونة من الذاكرة لندرة استعمالها . والقياس لا يستطيع التغلب إلا عند ضعف الذاكرة . فالصيغة الشاذة النادرة الاستعمال تنسى وتصاغ من جديد تبعا للقاعدة المطردة .

يخلق الأطفال في مرحلة تعلمهم للغة عدداً كبيراً من الصيغ الجديدة ، وذلك باستجابتهم لداعى القياس . ولكن الجزء الأكبر من هذه المبتكرات يصلح فيا بعد ، لأنها في غالب الأحيان ليست إلا عوارض فردية ، ناتجة عن حس غير صائب ، أو عن معرفة ناقصة باللغة . ولكن بعضها ينطبق مع الحس اللغوى العام انطباقاً يجعلها تنتهى بالاستقرار . وقد يحصل أن يتجه فجاءة جميع الأفراد من جيل واحد إلى الوقوع في غلطة بعينها تفرض نفسها عليها كأنها قانون وتصير قاعدة . وعندئذ يصبح كل مجهود يقوم به المدرس في المدرسة عيثاً . وهناك تراكيب بادية الخطأ شائعة الاستعمال حتى بين المثقفين ؟ ويكاد الإنسان يدهش حين بعلم أن النحو قد سلم بها .

النحو كثيراً ما يكون في صراع مع الحس الطبيعي للغة . فني الأقطار التي يطغي فيها أثر النحاة لا تستسلم اللغة لفعل القياس إلا بصعوبة ؛ إذ تخنق المبتكرات القياسية في مهدها ولا تستطيع الحياة . فهذه بجب لتغلبها أن تكرر غالباً وبصورة مطردة . وتقابل عندنا في الاستعمال اللغوى في القرن السادس عشر حيث لم يكن عمل النحاة قد بلغ من الانساع والفاعلية ما بلغه منذ ذلك الحين عدداً كبيراً من الأخطاء التي لم تستطع أن يكون لها قوة القانون (١) . فكان رابليه كبيراً من الأخطاء التي لم تستطع أن يكون لها قوة القانون (١) . فكان رابليه ولكنا لم تحتفظ إلا بهذه الصيغة الأخيرة . وعلى العكس من ذلك استطاعت لفتنا الحاضرة رغم النحاة أن تفرض استعمال بعض التراكيب التي ظلت مهدودة حتى هذا الحين . فكل الناس يقولون : Je m'en rappelle « أنذكره » (حرفياً « استحضر منه إلى » ) ؛ وأصبح ذلك التركيب التبرير : de fagon à « أنذكره ه

\_ (۱) برينو Brunot ، ۷ ه مجاد ۲ .

ce que « بصورة أن » (حرفيا « بصورة إلى أن » ) تقال بل وتسكتب بدلا من de façon que « بصورة أن » . ويجب علينا أن نقرر ، رغم أنفنا أن هذه الأخطاء تسير مع أتجاه اللغة الطبيعي .

ومع ذلك فهناك صيغ تثبت أمام القياس ، ومن أجل ذلك تسمى بالشاذة . إذ يحتوى نحو كل لغة من اللغات على قدر يزيد أو ينقص من الأسهاء والأفعال الشاذة . وتسمى أيضاً بالصيغ القوية في مقابلة الصيغ الضعيفة أو العليلة التي تستسلم للتنظيم الذي يفرضه القياس . هذه الصيغ القوية تبق خارج القاعدة . وتدين بمقاومتها إلى شيوع استعمالها الذي يبقي عليها حية في الذهن ولا يطيق لها تغييراً . وهي تفرض نفسها بحصائصها الفردية ، وإن كانت هي نفسها في أغلب الأحيان غير جديرة بأن تصير مثلا وأن تتخذ أساساً لعمل قياس . وهكذا كانت أشيع الأفعال استعمالا من الأفعال القوية بوجه عام في جميع اللغات ؛ أي من الأفعال الشاذة . وفعل الكينونة أكثرها شذوذاً لأبه أوسعها استعمالا ؛ في الشائلة بين 13 أو يكون ، موغلة في القدم ، وتذكرنا في الصورة التي تعطيها إياها الكتابة على الأقل بمسلك للتصريف الهندي الأور في الصورة التي تعطيها إياها الكتابة على الأقل بمسلك للتصريف الهندي الأور في الصورة التي تعطيها إياها الكتابة على الأقل بمسلك للتصريف الهندي الأور في المشيرة الاستعمال ؛ أما الفرنسية فلم يبق فيها إلا فعل الكون ، عافه الذي الذي يبدو أن هناك ما يهدد شذوذه .

ليس معنى ذلك أن الصيغ القوية لا تستسلم للوهن مع الزمن . ففعل الكون في كثير من اللغات تبدو عليه آثار من عمل القياس عدلت من تصريفه ؟ فصيغة الشخص الأول jestern أكون ، في البولونية قد عدلت على غمار الشخص الثالث jest « يكون » ؟ ولكن هذا العمل محدود على وجه الهموم ولا يعوقه فعل الكون عن الاحتفاظ بمظهره الشاذ في مجموعه . واللغات الغنية بالتصريف فعل الكون عن الاحتفاظ بمظهره الشاذ في مجموعه . واللغات الغنية بالتصريف القوى كالألمانية ، أمامها مجال واسع للاحتفاظ به زمناً طويلا : لأن الصيغ الشاذة يسند بعضها بعضا . أغلب الظن أن اللغة تقضى على بعض هذه الصيغ شيئاً فشيئاً لتردها إلى القاعدة . إذ يكننا أن نقيد قائمة كاملة بأفعال قوية صارت

ضميفة في القرون الأخيرة. وعددها في زيادة دائمة ؛ لأن الصيغة الضميفة التي تدخل في الاستعمال بجانب صيغة قوية تنتهي بالتغلب عليها. فبعض اللهجات تقول: ich verlierte هكذا بالتصريف الضعيف ] و فقدت ، بدلا من ich verlor [ بالتصريف القوى ] ، ich springte ، وثبت » بدلامن ich sprang ، وثبت ، و ich fangte « أخذت » بدلا من ich fing و gefangt « مأخوذ ، بدلا من gefangen . أما الحاضر الإخباريّ والأمر فقد انتهيا من تسوية تصريفهما في كثير من الأفعال ؟ فالآن لم نعد نقول من : fliegen « السرقة » du fleugst • تسرق » er fleugt • يسرق » ولا من lügen « الكذب » er fleugt « تَكذب » er leugt « يَكذب » ، ويقـال في بعض اللهجات näm « خذ » و half « سَاعِدْ » بدلا مر ن nimm و hilf . وفي منهيم Mannhiem يقال ich geb « أُعرِطي » و du gebsch « تعطي» و er gebt « يعطي » بدلا من ich gebe و du gibst و (١) er gibt . وفي الإنجلنزية حيث أثر القياس كان أشد عملا لا يوجد إلا عدد محدود من الأفعال القوية ؛ هذا إلى أن ذلك العدد في تناقص مستمر ؛ إذ نقرأ في Pickwick Papers نقرأ على لسان من خرف نزل ه أيت هارت he know'd nothing about parishes » : White Hart هوايت هارت ( بدل knew ) « إنه لا يعرف شيئاً عن الدوائر القسسية » ، وكذلك the ghost (بدل ven he seed (when he saw « عندما رأى الشبح » ، الخ . ومع ذلك فهذه الأفعال من أكثرها دورانًا على الألسن .

وأحياناً يعمل القياس عمله داخل تصريف بعينه . فني الألمانية يقال في المفرد wurden « صاروا » . وقد ward » فياساً على الجمع wurden « صاروا » . وقد تم تم توحيد التصريف في الماضي غير التام الألماني في وقت مبكر ، وكانت الغلبة فيه لحركة الماضي بوجه عام . إذ يقال wir warfen « كنا نرفي » قياساً على لحركة الماضي بوجه عام . إذ يقال wir warfen « كنا نرفي » قياساً على ich warf « كنت أرمى » ( في الألمانية العليا القديمة ich warf » ، نت أرمى » ( في الألمانية العليا القديمة ich zogen » كنت أجسسند » نا أحسسند »

<sup>(</sup>۱) بهاجل Behaghel ، رقم ۱۱۶ ، ص ۲۲۷ ،

( في الألمانية العليا القديمة : zôh, zu gum ) . وإذا كان الزوج : ward و wurden قد بقى إلى يومنا إلى هذا فرجع ذلك إلى أهمية الفعل werden • يصير » ولي كثرة استعاله ، وإذا كان الزوج : wurde , wurden قد خلق على هذا النحومشتملاعلى مهاية الأفعال الضعيفة في حالة المفرد، فذلك تحت تأثير الأزواج: hatte, hatten ، كان يملك ، كانوا يملكون، و wollte, wollten ، كان ريد ، كانوا ريدون ، و musste, mussten « كان يلزمه ، كان يلزمهم » الخ ، وهي أفعال تستعمل في بعض الأحيان أفعالا مساعدة . وليس معنى ذلك أننا لا نجد في تاريخ اللغات الجرمانية صيغاً قياسية من نوع wurde . فني الألمانية العليا القديمة ، عندنا من الفعل beginnan ، يبتدىء ، الماضي غير التام bigonda أو bigunda • كان يبتدىء ، وذلك إلى جانب bigan الأقل منهمـــا استمالا . ومن fundan « يجد » ، تستعمل السكسونية القديمة الصيغة funda « كان يجد » في الماضي غير التام إلى جانب fand ؟ كذلك تستعمل الإنجليزية القديمة funde في المفرد قياساً على الجمع fundun . ومع ذلك فخلق wurde جاء مستقلا عن هذه كلها . فكل حالة من الحالات الناشئة من أثر القياس تستدعى علاجاً مستقلاً ؛ وإذا أردنا أن نفهم معنى القياس وجب أن نبحث عن النقطة التي يبدأ منها صدوره.

نقطة البدء هذه تنحصر دائماً في شكل من الصيغ موجود في اللغة . وليس مدار الأم هنا حول تنفيذ خطة كاملة يسمى العقل إلى تحقيقها على خطوات متتابعة . نعم ، قد يكون من تنيجة العمل القياسي في بعض الأحيان التقليل من عدد الصنيغ الشاذة ، أي إضعاف النوع القوى . ولكن ذلك ليس قاعدة مطردة . ففد يحدث أن بعض الأفعال القوية تفرض نفسها إلى حد أن تتخذ عاذج وتحذب ففد يحدث أن بعض الأفعال القوية تفرض نفسها إلى حد أن تتخذ عاذج وتحذب النها بعض الأفعال الضعيفة . وفي أغلب الأحيان توجد بواعث خاصة لتبرير القياس وقد وقع ذلك أكثر من منة في الألمانية حيث يشتمل التصريف القوى على فصائل عديدة وانحمة الحدود ؟ فالصيغة : gragen « سألت » من fragen ابتكار قياسي قديم ، وإن كان في سبيل الفناء ، غير أننا مجد في لهجات عدة

ich Jug « رصد ت » من jagen ، و ich kuf « اشتریت » من ich jug الخ. فهذه الأفعال دخلت في الفصائل المطردة للأفعال القوية. وعلى العكس من ذلك في الإنجليزية كما في الفرنسية ليست الأفعال القوية في الحقيقة إلا شــواذ، وإلا مستثنيات مُنعزلة لا تَـكوَّن نظاماً يستطيع أن يؤثُّر على المتـكلم. غير أنه قد يحصل أن تدخل هذه الأفعال الشاذة في مجاميع تتكون كل منها من فعلين أو من « يبيض » و tonre « يجزّ » اللذان لم يكن بينهما أية صلة في الأصل ( أصلاها اللانينيان tondere : ponere ينتسبان إلى نوعين مختلفين من التصريف ) ولكنهما أصبحا يتبعان طريقة واحدة في التصريف. وكل ذلك ليس له من المنطق إلا حظ يشير . « فالعقل ، وطبعه عدم الثبات ، لا يتابع سيره في خط مستقيم . لماذا ؟ لأنه يسمى لاقتناص الأقيسة ، لأنه – وهو الذي لا يأبه للصلات الحقيقية بين الأشياء — يجرى وراء علاقات خارجية . وهو في مسيره هذا لا يعرف دأعًا أين يذهب » . هذه الفكرة لجان يول Jean Paul ( في Tagebuch ، Tagebuch ٩ أغسطس ١٧٨٢ ) يمكن تطبيقها على العملية التي ندرسها هذا . وأغلب الظن أن مرجع ذلك في الأصل الاتجاء إلى جعل الصيغ المختلفة صيغة واحدة ، وهذا الميل نفسه يرجع إلى كسل طبيعي في المقل. ولكن هذا الميل إلى التوحيد لا يعدُّ - ميلا إلى التخصيص كما قيل في بعض الأحيان . إذ أن التخصيص قاعدة منطقية تقضى بأن يمبر بعلامة واحدة عن كل وظيفة نحوية وأن تعبر كلءلامة عن وظيفة بحوية واحدة . وهو نوع من التطبيق المثالي للنحو على المنطق . ولقــد رأينا فيما تقدم ما يمنع من تحقيق هذا الثيل الأعلى . فالعقــل لا يغير مطلقاً نظامه الصرفي تفييراً كاملا ؛ ولا يوجه مجهوده في الوقت الواحد إلا إلى جزء من النظام يعد جد " صْئَيل . ولما كان الأثر الواقع منه على الأحزاء المختلفة لا تقوده مطلقا إرادة منفذة لخطة مهجية ، بل كان تابعاً لوحى المصادفة والظروف المختلفة ، كانت النتيجة في مجموعها خالية على وجه العموم من الترابط والتجانس .

وتاريخ الزائدة er- في الألمانية من أقوى الأدلة على ذلك (١) . فهذه الزائدة التي يتميز بها عدد كبير من جموع الكلمات المحايدة ليست في حقيقة أمرها إلا لاحقة عممها القياس. ذلك أن بعض الفصائل المحايدة في الهندية الأوربية كانت تتميز باللاحقة -es- التي نمثر عليهــا في اللاتينية ( في صورة -er- ) في إعراب الكلمات من فصيلة genus ( جنس ) وجمعها gen - er - a ، المخ . ففي الألمانية التي فيها يتغير حرف الصفير أيضاً في مثل هذه الحالة إلى r ، وُجدت الكلمات المحايدة التي من هذا القبيل مزودة بهاية جديدة er- وذلك بعد سقوط النهايات القديمة . وهذه النهاية الجديدة قد استطاعت أن تجمل الجمع مختلفاً عرب المفرد ، ومن ثمَّ صارت علامة مميزة للجمع . فهي إذن كانت زائدة قوية التعبيرُ تحرص اللغة على ألا تفقدها ؟ فمدّتها بطريق القياس على عدد كبير من الـكلمات المحايدة التي لم تكن في الأصل من الفصائل المحتوية على -es- ؛ فقياسا على Kalb « عجل » التي تجمع على Kälber والتي تنتمي إلى فصيلة -es- أمكن أن يجمع Haus « بيت » على Haüser و Buch « كتاب » على Haus « برميل » على Fässer و Glas « كوب على Gläser و Glas « نقد » على Gelder و Wort « كلة » على Wörter . ومع ذلك فقد بقى عدد لا بأس به من الكلمات المحايدة التي تجمع على غير ذلك مثل Mass « مقياس » وجمعها Masse ، و Ross « حصان » وجمها Ross ، و Ross « عين » وجمها Augen ، الخ . ومن جهة أخرى نعثر على الزائدة er في بعض الكلمات Götter ، و Wurm « دودة » وجمعها Würmer ، الخ . ومعنى ذلك أن القياس لم ينجح في إعطاء الزائدة التي خلقها وظيفة واحدة .

وما الرأى فى اللغات الصناعية المبنية على خطة منطقية قد وضعت مقدماً ؟ هذه اللغات غير ممكنة الوقوع إلا إذا كانت لغات خاصة: لغات فنية أو لوائح علامات. فني هذه الحال يكني الاتفاق بين الأشخاص المعدودين الذين يستعملونها

<sup>(</sup>۱) شنریتبرج Streitberg ، رقم ۲۱۰ ، ص ۲۱۰ .

الاحتفاظ بها كما خلقت دون تغيير . ولكن لا ينبغى لها أن تصير لغات حية ؟ لأنها حينئذ لا تلبث أن يعتريها التغيير ، فتنشأ بين الصيغ خلافات في القيمة ؟ وتتغلب بعض الصيغ على بعضها الآخر ؟ ويعمل قانون القياس عمله ، وتحل الفوضى محل النظام الجيل . فالصيغ ذات العلبة تصير مما كز إشسماع قياسى ؟ وتجذب إليها غيرها من كل جانب لأسباب متنوعة ؟ بعد ذلك توجد خطط قياسية متضاربة متقاطعة ، لا يستطيع عقلنا القاصر أن يوفق بينها . ذلك أن اللغة المثالية حلم من الأحلام . تذكرنا ببستاني بذر في بقعة منظمة الأرجاء بذورا متماثلة كل التماثل وأخذيولي كلا منها قدراً متماثلامن عنايته أملامنه في أن تنبت حديقته أشجارا متساوية الحجم تجرى على نظام واحد وتشمر عدداً متساوياً من الأزهار والأنمار . بل إن هناك كثيراً من الأسباب التي تجعل الظروف البيولوجية تحيد عن سمتها ، بل إن هناك كثيراً من الأسباب التي تجعل الظروف البيولوجية تحيد عن سمتها ، ومن هذه الأسباب ما يعلو على قدرة الإنسان : وكذلك الحال في اللغويات التي يقف فيها القياس في غالب الأحوال موقفاً مغايراً للمنطق ، على الرغم من أنه ينبعث من الحاجة إلى التوحيد ويستخدم التعليل العقلي بطريقة ترضى العقل (١).

\* \* \*

الحاجة إلى التعبيرية كالحاجة إلى التوحيد من الحاجات التي لا تسد ؛ ولكن العقل بسعيه إلى سدّها يصلح من البلى الذي يلحق بالصيغ ، وبالتالى يغير الصرف في أثناء التطور الصوفي للغة من اللغات ، تتآكل بعض العناصر الصرفية حتى تصبح غير صالحة للاستعمال ؛ بل قد تبتر في بعض الأحيان بتراً تاماً . وعندئذ يجب ترميمها أو إحلال غيرها محلها . فإذاكانت اللغة من اللغات المعربة كاللاتينية وكانت الإصابة فيها واقعة على نهاياتها ( انظر ص ١٨٨ ) ، وجب أن يتناول الترميم الإعماب بأسره . فالبقايا الصرفية التي يبقى عليها فعل القوانين الصوتية يندر أن

<sup>(</sup>۱) راجع عن اللغات الصناعية كوتورا وليو Couturat et Leau ، رقم ٢٠ ورقم ١٠ دا سنة ١٩١٨ ، ص ١٠ أنظر . اسنة ١٩١٨ ، ص ١٩١١ ، ص ١٠ أنظر . أنظر علمة الجمعية الفلسفية الفرنسية ، سنة ١٩١٢ ، ص ٤٧ — ٨٤ . وانظر مناقشات أيضا بجلة الجمعية الفلسفية الفرنسية ، سنة ١٩١٢ ، ص ٤٧ . وانظر مناقشات التي أثارها برجمان ولسكين Boudouin de Courtenay للاعتراضات التي أثارها برجمان ولسكين Zur Kritik der Künstlichen Weltsprachen في دقم ٤٢ ، مجلد ٤ ، ص ه ٣٦ ؛ ونارن رقم ٢٢ ، ص ه ٣٦ .

تكون على درجة من التعبيرية تجعلها صالحة للبقاء على ما هي عليه . لذلك نرى إعراب الاسم يختني شيئًا فشيئًا في اللاتينية العامية في القرون الأولى من التاريخ المسيحي. ولم يبق منها من كل أنواع الإعراب إلا المخالفة بين الفاعل والمفعول التي بعثت بعد ذلك بفضل عملية القياس . كذلك تصريف الفعل في اللاتينية الحديثة يدىن بمقدار كبير إلى القياس . والعلامتان الفرنسيتان ons - ez - اللتان عيزان جمع المتكلم والمخاطب نتيجة لامتداد قياسي . كدلك الزائدة - iss - في التصريف finissais « ننتهي » و finissez « تنتهون » و finissais « كنت أنتهي » ليست إلا اللاحقة اللاتينية - isc - الدالة عنى الابتداء والاستمرار ، قد أخذت من بعض الأفعال وطبقت على هذه الفصيلة من التصريف رصارت رمزاً لها . والزائدة u - في أسماء المفاعيل eu ، مملوك ، (قديما évu ) و vu ، مرئى » ( قديما véu ) و lu « مقروء » و tenu « ممسوك » و rompu « مفصوم » ، النح قد جاءت من نهاية اسم المفعول اللاتينية utus ، وهي صيغة نادرة الأمثلة فى اللاتينية . ولـكن كان من اللازم في كل هذا إصلاح ما فقد بفعل البلي الصوتى ؛ فأسماء المفاعيل القديمة habitus و uisus و lectus و tentus و ruptus الخ ، لم تظهر أو ماكان يمكن أن تظهر في الفرنسية في صورة خالية من التعبير الصرف. ومن ثم كانت الحاجة ماسة إلى الامتداد القياسي لنهاية معتبرة .

ولكن كل ذلك لم يكن كافيا ؟ ولقد كان من العسير محاولة مد جميع الفصائل النحوية بالتعبير بمجرد إنعاش التصريف اللاتيني بتطعيم قياسي لذلك تدخلت عملية أخرى تنحصر في زيادة أهمية الحروف وفي التوسع في الأداة وفي استعمال الضائر ، وبالاختصار في خلق نظام بأسره من الكلمات المساعدة تستعمل استعمال العناصر الصرفية . لذلك نرانا اليوم نقول la sœur ( الأخت » و de la sœur ( أو ) إلى و الأخت » أو de la sœur ( أو ) الأخت » أو نقول il الذينيون يقولون : sororis و sorori و sorori أو legis و lego و sorori أو sorori و sorori أو العزاد العزاد اللاتينيون يقولون :

<sup>(</sup>١) ومعنى هذا أن اللغة الفرنسية تستعمل أدوات فى حالات تستعمل فيها اللاتينية علامات الإعراب ـ المعربان

وأصل التركيب الفرنسي موجود في اللاتينية على وجه التأكيد حيث تختص الحروف مثلا باستمالات عديدة ، بل وكثيرا ما تستخدم لشدة أزر علامات الإعراب ؛ غير أن أه (إلى – ل » و de ( من أو [ بتاع ] » في الفرنسية رمزان تحويان يخلوان من كل قيمة ذاتية على عكس ad ( إلى – ل » و de ( من » في اللاتينية فقد احتفظتا بقيمة ظرفية واضحة . ومع ذلك فإن ad و ab كانتا في اللاتينية عنصر من صرفيين منذ زمن طويل .

لم تكتف الفرنسية بالحروف اللاتينية ، فاضطرت إلى خلق حروف جديدة . ففضلا عن التراكيب الظرفية أو الحرفية اللاتبينية من مثل dans « في » وaprès « بعد » و sous « تحت » و avec « ب » النخ استعملت كلات أخرى موجودة في اللغة ، فأخذت chez « عند » من الاسم اللاتيني caṣa « بيت » : وما زلنا نجد في بعض الأقاليم الفرنسية أسماء أماكن من مثل chez, chez Rolland, Pierre « بيت پيير وبيت رولاند » . كما أن بعض أسماء الفاعلين والمفعولين والصفات قد صارت حروفاً حقيقية ، مثل : pendant la nuit « أثناء الليل ، أو في الليل » و vu les circonstances « نظراً للظروف ( حرفيا منظورة الظروف) » nonobstant la défense « رغم الدفاع ( حرفياً : الدفاع غير مانع ) » excepté le dimanche « عدا الأحد (حرفياً: الأحد مستثنى ) » و malgré la pluie « رنجم المطر (حرفياً : مرغم المطر ) sauf erreur « عدا الخطأ » و plein la rue « ملء الشارع ( حرفياً مليء الشارع ) » . . و بجد حالات مماثلة في عدد كبير من اللغات. فالتعبير عن حالة الإضافة يُدلُّ عليه في بعض لغات الهند الحديثة (كالسنغالية مثلا) بواسطة العنصر ge (جَ ) وهو العبارة المكانية السنسكريتية القديمة grhe « في البيت » وذلك كما لو قلنا في الفرنسية le livre chez Pierre « الكتاب عند پيير » بدلا من le livre de Pierre « الكتاب ( بتاع ) يبير » . والزائدة الإعمابية المجرية vle- التي يعبر بها عن الآلة والتي يمكن ترجمتها بالحرف الدال على الآلة ( ب ) مشتقة من كلمة مستقلة قديمة في حالة مفعول الآلية ، وهي -vāyl أو -vāyd « بقوة ، بواسطة » . وفي الإنجليزية تعتبر الكلمات التالية حروفاً حقيقية : concerning « خاصاً بـ » و past « بعد ( حرفياً : ماض ) » ( half past two ) « الساعة التنان ونصف . ( حرفياً : نصف بعد اثنتين ) » وفي الألمانية الكلمتان trotz اسلمتان ونصف . ( حرفياً : نصف بعد اثنتين ) » وفي الدنمركية الكلمة السلمة undtagen « خاص بـ » وفي الدنمركية الكلمة betreffend « ماعدا » الخ .

كل هده الكلمات صارت « كلمات فارغة » بالمعنى المعروف فى الصينية ( أنظر ص ١٩٦ ) . ذلك أننا إذا تركنا عملية القياس جانباً نجد الصرف يستعيض فى الواقع عن خسائره بتحويل الكلمات المليئة إلى كلمات فارغة . فالأدوات النحوية التى تستعملها اللغات ليست إلا بقايا من كلمات مستقلة قديمة ، أفرغت من معناها الحقيقى واستعملت مجرد مو تنجات أى مجرد رموز .

نستطيع أن تتبع في كثير من اللغات تطور عناصر محتلفة من قبيل حروف الجر، وحروف الوصل وآلات التعريف؛ وهو لايخرج في عمومه عما رأيناه في الأمثيلة المتقدمة . فالكلمتان الإغريقيتان μετα «بـ » و μετα بمد» «حتى (لغناية) » تتصلان بكلمة معناها «وسط» كما تتصل م πεδα «بمد» باسم القد م (قارن حرف الجر بعد » في الأرمينية). ونجد في كثير من الغنات أدوات وصل من قبيل Jorsque «حلما (أصلها: في ساعة أن)» والكلمة اللاتينية و سعود بأكثر » صارت في الفرنسية mais «لكن »أي أداة استدراك؛ كما انتقلت كلة مارت في الفرنسية المصور المتأخرة من فكرة: «ليس هذا، بالأحرى ذلك » وأدوات عن الوحدة في اللغات إشارات قديمة ؛ كما أخذ من اسم العدد أداة تنكير تعبر عن الوحدة في اللغات الجرمانية والكلمتية والإغريقية المحدد أداة تنكير تعبر عن الوحدة في اللغات الجرمانية والكلية والإغريقية الحديثة وجميع اللغات الجرمانية والكلية والإغريقية والكلتية والأرمينية أداة تعبر عن الشائع (في الفرنسية والكلتية والكلتية والكلتية والكلتية والكلتية والأرمينية أداة عوية تعبر عن الشائع (في الفرنسية . واسم الإنسان صار في الفرنسية . واسم الإنسان صار في الفرنسية والماتية والكلتية والكلتية والكلتية والأرمينية أداة عوية تعبر عن الشائع (في الفرنسية . واسم الإنسان صار في الفرنسية . واسم الإنسان عار في الفرنسية . واسم الإنسان صار في الفرنسية . واسم الإنسان عن الفرنسية . واسم الإنسان عن الشائع (في الفرنسية . واسم الله المنسان عن الشائع (في الفرنسية . واسم المنسان عن الشائع (في الفرنسية المنسية المنسان على المنسان المنسان المنسية المنسان على المنسان المنسا

وفى الألمانية: man sagt (كما فى الفرنسية تماما)؛ وفى البريتنانية: meuz ket (كما فى الفرنسية تماما)؛ وفى البريتنانية: man sagt « هل جاء أحد ؟ » وقد تعبّر عن المرتّف: « فى الغالية: y gwr ( هذا الذى ، الذى ) ».

الأفعال التي تسمى بالأفعال المساعدة كلمات مفرغة أيضاً . فني الإنجليزية فعل « to do « يفعل » تستعمل أداة نحوية للاستفهام مثل? do you see « هل ترى » وتستعمل الألمانية الفعل thun « يفعل » وللنني مثل I do'nt see وللنني مثل accouper » في بعض اللهجات على الأقل مثل : er tat schiessen « أطلق ( عياراً نارياً ) » er tut sich wenden « استدار » . والأفعال التي تستعمل أفعالا مساعدة هي غير الأفعال في كل اللغات بوجه عام . ففكرة « vouloir » « يريد » أو devoir » غيل دائماً إلى التعمير عن العرضية ، عن الاستقبال ( انظر ص ١٩٩٩ ) ؛ وفكرة « renir » ومن هنا جاء في الإنجليزية و ١٩٩٩ ) ؛ وفكرة « lahab » ومن ثم التام . ومن هنا جاء في الإنجليزية yill go « الفرنسية ؛ وفي الأرمينية الحديثة : will go « bidi anem » في الألمانية وفي الأرمينية الحديثة : وإذا كنا في الألمانية الني ناده المنات عن الكلمة الفارغة عن الكلمة الليئة التي تصحمها ، فتلك عادة كتابية بحضة :

يوجد في الفرنسية حالات تم فيها التحام الـكلمتين ، فصارت الـكلمة الفارغة لاحقة من اللواحق . ففيها المستقبل والشرطي j'aimerai «سأحب» وlegere « ... (ل) قرأت » وهما مأخوذان من تراكيب لاتينية متأخرة مثل : habebam و habebam وظروف الحال عندنا تتكون بواسطة اللاحقة ment — مضافة إلى الصفة ؛ وهذه اللاحقة ليست شيئاً آخر غير صيغة مفعول الآلية ment من كلة mens « عقل » . ونجد في اللاتينية منذ القرن الأول قبل الميلاد استمالات لكلمة mente تعلن عن هذه الوظيفة ، وظيفة التعبير عن الحال الميلاد استمالات لكلمة constanti mente و obstinata mente (كاتول

۱۱۰/۱۶ و ۱۱۸ ؛ ۱۱۸ ؛ ۱۲۳ و sagaci mente ( کریس ۱۰۲۲/۱ ، Lucrèce ) . ولا شيء في ذلك مما يدهش : فني الإغريقيـة (١) عبارات من مثل εὐδόξω، φρενί ( اسخيل Choeph : Eschyle بيت ٣٠٣) أو γηΘούσἡ φοενι ( نفس المرجع ، بيت ٧٩٢ ) وها تقابلان بالضبط العبارتين اللاتينيتين glorieuse ment ( بالفرنسية glorieuse ment «بفخار» ) أو leta ment (بالإيطالية: lietamente). هذه العبارات قد بنيت على أنموذج شائع. وكثيراً ما يحدث في اللاتينية كما في الإغريقية أن تؤخذ الكلمات ذات الماني المختلفة بقيمة عامة فتركب مع الصفات لتخرج منها كلمات جديدة أشبه شيء بظروف الحال studioso animo وفي اللاتينية ἀέχοντι νόφ, νηλέι Θυμῷ, χαχῆ χαρδία مثل مثل و trupi corde و miris modis و miris modis و certa lege ... الخ) وقد اختارت اللغاتالرومانية العبارة المحتويةعلى كلة menteلتجعل منها كلة فارغة ، لقد اختارتها من بين جميع العبارات اللاتينية التي فيها يحتفظ الاسم بقيمته ، ولكن بشكل مخفف . وهناك لغات تستعمل كلبات أخرى : فالألمانية تستخدم كلة weise « طريقة » لتجعل منها نوعاً من اللاحقة الظرفية مثل -glück licherweise « لحسن الحظ » . وتستخدم اللغات الاسكندناوية كلة vis « طريقة » لنفس الغاية : فني الدنمركية heldigvis « لحسن الحظ » من heldig وفي السويدية lyckligvis « لحسن الحظ » من lycklig . والأرمينية من جهتها خلقت لها ظروف حال بواسطة كلمة bar « طريقة » وكلمة pès « شكل،منظر » ؟ مثل brnabar « بقدرة » ( من burn « قدرة » brnabar « بمرارة » (من dain « مر ّ » ) . وما دام العقل قد اختار كلمة من يين جميع الـكلمات اللائقة التي تحت تصرفه ، فإنه قد أقصى ما عداها .

فذلك الشيء نفسه قد وقع فى الفرنسية بالنسبة لأداة النفى. ونحن نعرف إلى aucun أى حـد تسرى عدوى النفى إلى الـكلهات التى تلامسه فالكهات personne « لا أحد » و personne « لا أحد »

<sup>(</sup>۱) پول شوری Paul Shorey ، رقم ۲۰ ، ج ۵ (۱۹۱۰) ، ص ۸۳ .

الإِثبات: «شخص » du tout [ «شخص » الإثبات: «شخص » في الإسپانية للكامة nada « لا شيء » ( من : rem natam ). فني الفرنسية je ne mange و لا أرى نقطة » je ne vois point : قيل في النفي أولا mie « لا آكل كسرة » و je ne marche pas « لا أمشى خطوة » je ne hois goutte « لا أشرب قطرة » ، النح . ففي كل هذه الجمل يعبر عن النفي بالأداة ne « لا » ، أما الكلمات المعمولة ( المفاعيل : نقطة ، كسرة ... الخ) فإن معنى الجُملة نفسه أيبرر وجودها . غير أن قيمة النفي سرت في هذه المعمولات إلى حد " أن أمانت قيمتها الحقيقية وصارت الكلمة ، بعد أن أصبحت نفياً ، تستعمل مع أى فعل لنفي أى حدث [ أى ولو لم يكن فعل الرؤية أو الأكل أو . . . النح ] . بتى من هذه الكلمات كلمة pas (أصل معناها : «خطوة » ) وكلة point (أصل معناها « نقطة » ) تستعملان أداتى نفى ؟ ولكنهما لا يستويان في الاستعال ؟ أما goutte (أصل معناها «قطرة ») فقد بقيت في عبارات معدودة ( je n'entends goutte ( لا أسمع مطلقاً ( حرفياً : لا أسمع قطرة ) » je ce vois goutte « لا أرى مطلقا (حرفيا : لا أرى قطرة) » و mie « فتات ، كسرة » اختفت تماما من لغة الكلام ، ولكن الناس استمروا زمنا طويلا يقولون: je ne dors mie « لا أنام مطلقا ( حرفيا : لا أنام كسرة ) » و je ne souffle mie « لا أتنفس مطلقا ( حرفيا : لا أتنفس كسرة ) » ؛ وقد كان ذلك يصبح مستحيلا لوأنه بقي في شعور المتكلم شيء ، مهما كان قليلا ، من المعنى الحقيقي لهذه الكلمات.

قبل أن تصير الكلمة مجرد لاحقة ، تتفرغ من معناها الحقيقي شيئا فشيئا وبطريقة غير محسوسة . ويمكننا أن نلاحظ الطريقة التي يتم بها هذا العمل في اللغات التي لا زالت تمارس التركيب بصورة عادية . فقد صاغت الألمانية مثلا عدداً كبيراً من الكلمات المركبة بواسطة كلة Mann « رجل » مثل : Bergmann « مُعدِّن [ عامل مناجم ] » و Dienstmann « فاعل [ العامل الذي يشتغل في الأعمال الدي يشتغل في الأعمال اليدوية ] » و Fuhrmann « حوذي » و Kaufmann « تاجر »

وكذلك الحـــال مع كلة Frau « امرأة » فيقال Hausfrau « خادمة » و Waschfrau «غسـ الله». فهذه كالهات من كبة تركيباً حقيقياً وتحس على أنها كذلك. غير أن وجود كلتي Mann « رجل » و Frau د امرأة » منعزلتين يجعل السامع يحس التركيب بعض الشيء . وكون الكلمات التي يدخلان في تركيبها تجمع بواسطة Leute « ناس » فيقال Dienstleute « فَعَلَةٌ » و Kaufleute ليس لها في العقل نفس الأهمية ؛ فالنبر الذي يقع على أول العنصرين يقلُّل من شأن الثانى بالنسبة للأول؛ والنبرهنايسير معالمني أولا وقبل كل شيء . ذلك أن العنصر الأول هو عنصر الكلمة الدال ؟ وقيمة الثاني قيمة صرفية على وجه الخصوص . فنحن في الفرنسية نترجم الكلمات Bergmann « عامل مناجم » و Fuhrmann « حوذی » و Kaufmann « تاجر » بالکلمات mineur و و négociant ، أي بوضع لاحقة بسيطة مكان الطرف الثاني من المركب الألماني ، لاحقة لها نفس القيمة التعبيرية . أغلب الظن أننا لا نستطيع أن نقول بأن العنصر الألماني Mann- لاحقة ، ولكنه صائر إليها ؛ ولعله يصير مع ذلك بكل ما تتميز به اللاحقة . فالمنصر الأول يجذب إليه التفات العُقل كله ؛ والثانى يقنع بدور لا يكاد نريد عن دور اللاحقة (١).

نعثر في الألمانية على لواحق عدة خلقت بهذه الصورة. فقد كان يقال في الألمانية non respicis per- » ni scouuous thu heit manno العليا القديمة sonam hominum » ( إنجيل متى ٢٣ / ١٥ ) ثم أخذت كلة heit تدخل في التركيب، مثيل: man-heit « الإنسانية » vîp-heit « النسوية ، النساء » . وأخيراً أصبحت اليوم لاحقة من أشيع اللواحق ( Mensch-heit « الإنسانية » ، وأخيراً أصبحت اليوم لاحقة من أشيع اللواحق ( Schönheit « الجمال » الخ ) . ويمكننا أن نجد نفس الطريقة إذا تتبمنا نشأة اللاحقتين lich أو tum . فالأولى اسم قديم معناه « جسم ، شكل » ولا يزال عتفظا به حتى اليوم في Leichdorn « رسمة » و Leichdorn « جسم في القدم

<sup>(</sup>۱) جانتسمان Ganzmann : رقم ۱٦٤ ، ص ۲٦ .

[كالله] »، ونجده في gleich « الذي له نفس الشكل ، مشابه ، ، وصار لاحقة في صورة المؤنث » و leiblich « ما له في صورة المؤنث » و leiblich « ما له صورة محببة » ، الخ . واللاحقة tum مجدها اسما مستقلا في القرن التاسع في قصيدة أتفريد Otfrid ( في صيغة duam « حدث ، وظيفة » ) ؛ ثم قيل توسيدة أتفريد rihhiduam « المبراطورية » ، (يعتبر عنها الآن به rihhiduam « الأمريكانية » الخ . التوسع ، Deutschtum « الأانية » و Yankeetum « الأمريكانية » الخ . ونعثر على هذا الآنجاه بعينه في الإنجليزية القديمة حيث نجد wéfhad « النسوية » تقابل و wip-heit في الألمانية القديمة ، و worldly ( اليوم kônigtum ) تقابل weltlich « اللكية » و woroldlic ( اليوم worldly ) تقابل « دنيوي » .

الكلمات التي صارت لواحق بعد أن أفرغت من معانيها الحقيقية ، أخذت قيمة تجريدية جعلتها قابلة للتعبير عن فصيلة صرفية . فبعضها مثلا يعبر عن الصفة ، وبعضها عن الحالة : بعضها يميز أسماء الحدث ، وبعضها أسماء الفاعلين . هذه القيمة التجريدية لا تمنعها بعد أن نشأت من أن تتلون بألوان من العاطفة . فاللاحقة متل أخذتها الفرنسية من الجرمانية حيث تستعمل عنصراً ثانيا في بعض أسماء الأعلام المركبة ( Richard ، Bernhard ) ، هذه اللاحقة اتخذت في الفرنسية دلالة تهكمية ؛ هذه الدلالة نشأت بعملية القياس ، ولكن بعض الكلمات نجت من هذا القياس ( مثل buvard « نشاف » buvard ومنديل » فاحتفظت فيها اللاحقة بقيمتها العامة التجريدية التي لا يخالطها أي لون انفعالي . وهذا يدل على أن هذا اللون الانفعالي طارىء .

الميزة الحقيقية للكلمة الفارغة هي التجريد . فكلما أوغلت اللاحقة في صيرورتها كلمة فارغة ، زادت قيمتها التجريدية إلى حدّ أن بعض دوال النسبة تنتهي إلى أن تصير مجرد رموز جبرية لا يمكن ترجمتها إلى لغة أخرى ، وهذه حال ٧٠ في الإغريقية القديمة و iti - في السنسكريتية (انظر ص ١٠٧) . وليس من شك في أن دوال النسبة هذه مأخوذه في الأصل من كلمات مليئة كانت

لها فى اللغة دلالة مشخصة كما فى حالة الأداتين Θά و α̃ς فى الإغريقية الحديثة بالضبط (أنظر ص ٨٩). فتطور دوال النسبة يحصل إذن بالانتقال من المشخص إلى المجرد بقدر الانتقال من الخاص إلى العام.

عندنا مثال من خير الأمثلة التي تلخص عمليات تكوين دال النسبة ، وذلك في أداة الاستفهام الفرنسية ، ا • « تى » .

جاستون يارى jaston Paris أول من لفت الأنظار إلى أهمية هذه الأداة الكثيرة الاستمال في اللغة المعاصرة (١) . فعبارة il aime « يحب » ( وتنطق إيلَيم ) « المسند فيها الفعل إلى ضمير الغائب المفرد إذا جملت استفهاما كانت تصير في الفرنسية الوسطى ? aime - il « هل يحب؟ ( وتنطق: إعيل ) » وكانت تستعمل على هذا النحو حتى أوائل القرن السابع عشر . وتحت تأثير جمع الغائب الذي ينتهي فعله بحرف التـــاء ( ils aiment « يحبون » وتنطق إيلز َم ؟ ? aiment - ils « هل يحبون ؟ » وتنطق إيمتيل ) أقحم حرف التاء في صيغة المفرد عند الاستفهام لحفظها من الفناء الذي ينجم عن عدم التعبيرية . ومن ثم جاءت aime - t - il « ايمتيل » التي هي نتيجة لخطوة أولى في التوسع . غير أن الغائب مفردا وجمعا قد صار مهذه الوسيلة مميزا في حالة الاستفهام بالنسبة للشخصين الآخرين . فإن التاء لا توجد إلا في صيغة الاستفهام -- إذ أن النطق في غيره èm ايم ( ils aiment, il aime ) دأمًّا في كلتا الحالتين -- فصارت هذه التاء في الواقع علامة للاستفهام حرمت مها الأشخاص الأخرى ( aimé - je « هل أحب » ، aimez-vous « هل تحب » aimes - tu ، « هل تحب »aimons - nous « هل تحبون » . وأصبح المفرد المتكلم ( aimé - je ) في حالة نقص بين هذه الأشخاص بسبب ظروف صوتية ، بل أصبح مبعدا في بعض الأحوال إبعاداً واضحاً ، وذلك في مثل ( cours-je « هل أجرى ؟ » و lis-je « هل أقرأ ؟ » و pars-je « هل أنطلق ؟ » و sers-je « هل أخدم ؟ » ، النح ؛ وتعرَّض شخصان آخران ، هما aimons-nous « هل نحب ؟ » و aimez-vous « هل

<sup>(</sup>۱) رقم ۱۸ ، مجلد ۲ ، ص ۴۶ ؟ وقارن مجلد ۷ ، ص ۹۹ ه ، ب

تحبون » للالتباس بصيغة الأمر من الفعل المطاوع ولذلك فقدا جزءا كبيرا من قيمتهما التعبيرية . وقد كان ذلك ربحاً لصيغة الشخص الثالث الاستفهامية التي أصيحت به واضحة مع قصرها ، تم صار يستعمل أيضاً مع الفعل مسندا إلى الظاهر مثل: ? Pierre aime - t - il « هل پيير يحب ؟ » ، يزيد على ذلك أن نهاية الجملة il ( إيل ) صارت تنطق i- ( إي ) تبعا العملية صوتية معتادة ( قارن coutil ). il « نوع من النسيج » و nomhril « سرة » و persil « بقدونس » [ وفيها جميما لا تنطق اللام الأخيرة ] ، فانقطمت بذلك الصلة التي تربطه بالضمير (il aime [ إيكَم ] ، ? aime - ti وكان ذلك على الأقل في حالة ما إذا كان الفعل يبدأ بحرف حركة . وعلى ذلك صـار يأخذُ شيئًا فشيئًا قيمة عنصر مستقل أصبح . خاصاً بمعنى الاستفهام . وأخيراً ساعد على انتشار ti ( تى ) الاستفهامية وأكد . بنجاحها الميل الطبيعي في اللغة الفرنسية لوصل الفعل بضمير الفاعل بعروة وثيقة . نذلك تقل الحالات التي يفصل فيها بينهما شيئًا فشيئًا: فبدلامن أن يقال je le dis « أقوله » و tu le sais « تعرفه » [ بالفصل بين الفعل والفاعل بضمير المفعول ] يقال في لغة الكلام je dis ça « أقول ذلك » وtu sais ça أنت تعرف ذلك » . وهكذا أصبحنا نتوقع اللحظة التي لا يفصل فيها بين الفعل وبين الضمائر: je « أنا » و tu « أنت » و il « هو » و nous « نحن » و vous « أنتم » و ils « هم » . ومن ثم صارت دلالة القلب [ يعني تقديم الفعل و تأخير المسند إليه ] على الاستفهام تتناقص شيئًا فشيئًا . وأصبح العنصر tì ﴿ نَي ﴾ ? Pierre, aime-ti «يبير ، أيحب ؟» من أبسط العبارات وأنسم ا في الدلالة على الاستفهام: فعممت في il aime-ti? « هل يحب؟ » ثم في: j'aime-ti « هل أحب؟ » و tu aime-ti ces enfants s'aiment-ti «ا هل نحب؟ » nons aimons-ti « ه هل نحب؟ » « هؤلاء الأطفال ، هل يحب بعضهم بعضا ؟ » دون تغيير في نظام الفاعل والفعل الذي تتمسك به اللغة تمسكا قويا .

فأداة الاستفهام ii (تى ) تدين إذن فى انتشارهـا إلى سلسلة من خطوات التوسع القياسي ، ساعدتها فى كل واحدة منها ظروف خاصـة . فأصبحت اليوم

رمزاً تجريديا ذا صبغة عامة ؛ إذ أنه يطبق على أنواع الجملة الاستفهامية كلها دون تميز . وذلك هو رمز الاستفهام الوحيد الذي كانت اللغة الفرنسية في حاجة إليه .

وقدرأينا كيف وصلت إلى خلقه وبأى قدر من المهارة المرنة المدّحة قد خلقته . ولم يكن فى الفرنسية تقاليد كتابية ، ولو لم تكن اللغة تتلقى وتكتب اليوم على نحو ما يفعل بلغة قوم متبربرين ، ما أتيح لنا أن برى الأداة ti تفصل عن الفعل الذى يسبقها . ولصرنا نكتب كلا من العبارتين : j'aime - ti هل الفعل الذى يسبقها . ولصرنا نكتب كلا من العبارتين : Jemti « هل الحسن العبارتين : Jemti إغانه أحب » و Jemti pas ( حَرْمتيبا ) ولاعتبرت أداة الاستفهام وكذلك أداة النق عنصرى بناء أى لاحقتين على قدم المساواة مع اللواحق وعلامات الإعراب فى الإغريقية واللاتينية . ولفقدنا كل وسيلة للكشف عن أصل أ ( تى ) أو pa الإغريقية واللاتينية . ولفقدنا كل وسيلة للكشف عن أصل أن ( تى ) أو pa الإغريقية واللاتينية . ولفقدنا كل وسيلة للكشف عن أصل أن ( تى ) أو pa الإغريقية واللاتينية . ولفقدنا كل وسيلة للكشف عن أصل أن ( تى ) أو pa الإغريقية واللاتينية .

والعل الإعراب في الهندية الأوربية والسامية إنما نشأ من إلصاق عناصر مستقلة التكوين إلى الأصل، وهي عناصر كانت تحوم حوله ثم التحمت به على مرور الزمن (۱). ولكنا نجهل نقطة البدء التي صدرت عنها. ولعله من العبث أن نحاول البحث عن الصيغة والدلالة البدائيتين لعلامة الإسناد في المتكلم الجمع أو مفعول الأداة، أو عن لاحقة الفعل الدال على الابتداء فالاستمرار أو الاسم المجرد. ولكن يمكن التأكيد بأن هذه العناصر التصريفية نتجت من امتداد قياسي لكلمات قديمة مستقلة، بعد أن شوهت تشويها قليلا أو كثيراً، وتزات قياسي لكلمات قديمة مستقلة، بعد أن شوهت تشويها قليلا أو كثيراً، وتزات إلى حد الاقتصار على أداء دور الأدوات النحوية. فالنظم الصرفية لا تتجدد بغير هذه الوسلة.

<sup>(</sup>۱) أنظر خاصة همرت Hirt ، رقم ۳۰ ، مجلد ۱۷ ، س ۳۹ وما يليها ؟ وگذلك ه ، أورتن H. Oertei ، و ۱ ، ف ، موريس E . F . Morris في :

Am examination of the theories regarding the nature and origin of Indo-European inflexion.

<sup>(</sup> رقم ۲۲ ، مجلد ۱۹ ، ص ۹۳ — ۱۲۲ ) .

## الجزء الثألث

## المفردات

## الفصل الأول.

## طبيعة المفردات ومداها (١)

لم ندرس فيا تقدم حتى الآن السكلمات من ناحية قيمتها المعنوية ، أى من ناحية المعنى الذى تعبر عنه مستقلة عن الدور الذى تلعبه في الجلة . ومع أن دوال النسبة تكون معدوال الماهية في غالب الأحيان جسما واحداً إلى حد يجعل تحليل السبة تكون معدوال الماهية في غالب الأحيان بسما واحداً إلى حد يجعل تحليل السكلمة أمراً مستحيلاً (أنظر ص ١٢٢) ، فإن الصرف مستقل عن قيمة السكلمات المعنوية وقيمتها الصوتية على السواء . وما نسميه بالمفردات هو مجموع السكلمات في إحدى اللغات باعتبار قيمتها المعنوية . فهذه النظم الثلاثة : نظام النطق ونظام الصيغ النحوية ونظام المفردات تستطيع أن تصور منفصلة كل منها النطق ونظام الصيغ النحوية ونظام المفردات تستطيع أن تصور منفصلة كل منها عن الآخرين ، تحت تأثير أسماب مختلفة . وبعض اللغات تجدد مفرداتها دون أن تغير شيئاً من صوتياتها أو من نظامها الصرف . فنجد مثلا في الأردية الأدبية تغير شيئاً من صوتياتها أو من نظامها الصرف . فنجد مثلا في الأردية إلا النظام (وهي فرع من الهندستانية ) جملاً بأسرها ليس فيها من الهندية إلا النظام النحوي ، أما الكلمات فكلها فارسية . والفجر الأرمينيون يستعملون لغة أرمينية

<sup>(</sup>۱) ك، أ، اردمان ۲،۵۷، K. O. Erdmann ورژادؤڤسُكي Rozwadowski . رقم ۱۹۳،

نطقاً ونحواً وإن كانت مفرداتها غريبة عن الأرمينية (١). ذلك أن القالب النحوى الواحد يمكن أن تصب فيه مفردات مختلفة .

العلم الذي موضوعه دراسة الفردات يسمى الاشتقاق Etymologie). وتنحصر في أخذ ألفاظ القاموس كلة كلة ، وتزويد كل واحدة منها بما يشبه أن يكون بطاقة شخصية يدكر فيها من أبن جاءت ومتى وكيف صيغت والتقلبات التي مرات بها . فهو إذن علم تاريخي يحدد صيغة كل كلمة في أقدم عصر تسمح المعلومات التاريخية بالوصول إليــه ويدرس الطريق الذى مرت به الــكلمة مع التغيرات التي أصابتها من جهة المعنى أو من جهة الاستعمال. ومن ضياع الوقت أن تحاول البرهان على أهمية هذا العلم. فلم يأخذ العلماء في تأسيس الصوتيات والصرف المقارنين إلا بفضل ماوصل إليه الاشتقاق مر نتائج . والاشتقاق والصوتيات والصرف يسند بعضها بعضاً . فما دامت القواعد التي يجرى عليها تتابع الأصوات والصيغ النحوية في صورة الاشتقاق ، فإن هذا الاشتقاق الذي يطبقها تطبيقاً صيحاً يقدم لعلم اللغة أجدى الساعدات.

وَلَكُنَ الاشتقاق يعطي فَكُرة زائفة عن طبيعة المفردات؛ لأن كل مايعني به هو أن يبيّن كيف تكوّنت المفردات. والكلمات لا تستعمل في واقع اللغة تبعاً لقيمتها التاريخية — فالعقل ينسى خطوات التطور المعنوى التي مرت بها ، ونقول ينساها إذا افترضنا أنه عرفها يوماً من الأيام. وللكلات دائماً قيمة حضورية actuelle ، يعني أنه محدود باللحظة التي تستعمل فيها ، ومفرد ، يعني أنه خاص بالاستمال الوقتي الذي تستعمل إياه (٣).

وإذا تصفحنا قاموساً اشتقاقياً كان أول مايلفت نظرنا بعد العدد الكبير من الكلمات التي لايذكر لها أي اشتقاق جدير بالاعتبار ، إنما هي وفرة المعانى غير

i Die Sprache der armenischen Zigeuner : في نشرات أكاديمية سانت بيتر سبرج الدورية مجلد ٨ ، رقم ٥ ( ١٩٠٧ ) .

<sup>(</sup>٢) عن الاشتقاق أنظر مؤلفات الأستاذ أ. توماس.وراجم أيضاً تونيسن Thurneysen ،

<sup>(</sup>٣) بلي Baily ، رقم ٥٤ صفحة ٢١ ، ٤٧ .

المنتظرة التي توالت على المحكلات، فأسماء رتبنا المسكرية مثلا من المحكلورال Genéral « لواء » مارة بالسّر بن Gaporal « الأمباشي » إلى الجنرال genéral « الصول » فاليتينانت Sergent « جاويش » فالأ دجودنت adjudant « الصول » فاليتينانت lieutenant « الملازم » فالصاغ « اليوزباشي » Capitaine فالقومندان Commaudant « البكباشي » تقدم لنا مجموعة من الأخلاط المتنافرة ؛ وكذلك الحال في جميع التسميات التي نحار في تفسيرها على ضوء الاشتقاق وحده . فالاستمال يخلع على كل كلة قيمة محدودة دون أن يدخل في حسابه المهني الذي فالاستمال يخلع على كل كلة قيمة محدودة دون أن يدخل في حسابه المهني الذي كان لها في الماضي . فالماريشال المصبل ( في الألمانية القديمة الكبر مقام في نظامنا الحربي ، ولذلك برى المالم الاشتقاق أن جاءت من خادم الاسطبل ( في الألمانية القديمة القرون الوسطي ) ، ولذلك برى المالم الاشتقاق أن ماريشال فرنسا marah ferrant واحداً .

من محض المصادفات أن كانت مجموعة واحدة بعيبها من الأصوات تدل في لغة واحدة على العملية الحسابية ( calcul ) وعلى الحصاة الكلوية ( calcul ) إذ أسهما يرجعان من ناحية الاشتقاق إلى كلة واحدة . وعلى العكس من ذلك يرى العالم اشتقاق كلتين مختلفتين في الجملتين loue une maison « يؤجر يبتا » و il loue la vertu « يتدح الفضيلة » . [ مع أن الفعل المستعمل في الجملة الراهنة فعل واحد يستعمل في كلا المعنيين الموق الوفي louer أو في pratique و المحتلف المستعمل في المحلة الراهنة فعل واحد يستعمل في كلا المعنيين موقة وطيران واحد « عارس الطيران الشراعي » . [ الاسم المستعمل في المعنيين سرقة وطيران واحد هو عارس الطيران الشراعي » . [ الاسم المستعمل في المعنيين سرقة وطيران واحد واحدة بعيبها من الأصوات معني الكلمة اللاتينية عمت في الفرنسية في مجموعة واحدة بعيبها من الأصوات معني الكلمة اللاتينية المنطق مع فكرة الجولان في اللاتينية أيضاً وفكرة التصص مع فكرة الجولان في المواء أوفكرة التفكير الحسابي وفكرة الأحجار تشكون في داخل الكليتين ، والمتكم لا يفرق بين هذه الحالات الثلاث المتقدمة بعضها وبعض ، فاشتراك اللفظ والمتكلم لا يفرق بين هذه الحالات الثلاث المتقدمة بعضها وبعض ، فاشتراك اللفظ

في أكثر من معنى l'homonymie يوجد مستقلا عماكان بين الكلمات من صلات تاريخية.

أكثر من ذلك أننا حيما نقول بأن لإحدى الكلمات أكثر من معنى واحد في وقت واحد نكون ضحايا الانحداع إلى حد ما . إذ لا يطفو في الشعور من المانى الحتلفة التي تدل عليها إحدى الكلمات إلا المعنى الذي يعينه سياق النص (١) . أما الممانى الأخرى جميعها فتمحى وتبدد ولا توجد إطلاقاً . فنحن في الحقيقة نستعمل ألائة أفعال محتلفة عندما نقول « الخياط يقص الثوب » أو « الحبر الذي يقصه الغلام صحيح » أو « البدوى خير مَنْ يقص الأثر » . وكذلك الحال عندما أقول « لا نصاحب الآنسة س : إنها بنت » أو « السيدة س ولدت مولوداً ، إنه بنت » أو « أقدم لك بنتى » ، فإنى أستعمل في الواقع ثلاث كلمات لا يربطها بعضها ببعض أي رباط ، لا في ذهن المتكلم ولا في ذهن السامع .

في التسليم بأن للـكلمات معنى أساسياً ومعانى ثانوية صادرة عن الأول إثارة لمسألة وجهة النظر التاريخية . ووجهة النظر التاريخيية تلك لاقيمة لها هنا . ربحا رأى الشخص الذي يشمل اللغة بأسرها في تطورها واتساعها بنظرة واحدة أن الريشة التي من حديد جاءت من ريشة الأوزة ، فهي عنده كلمة واحدة أخذت دلالتين مختلفتين على مرور الزمن . لذلك يجدر بقاموس يفخر بتتبعه لخط سير المانى أن يضع تحت كلمة ريشة ، معنى الريشة التي من «حديد» بعد معنى ريشة في الأوزة ) . ولكن الفرنسي الذي يتكلم لفته اليوم ، لا يرى في هذين الاستعالين في الواقع إلا كلمتين مختلفتين . ولا يوجد شخص واحد يحاول أن يشكو من الفموض عند سماعه جملتين من قبيل « يعيش من كد ويشته » و « اجتث له ريشة » . وكل واحد يفهم دون تردد أن الكلام في الجملة الأولى عن أحد الكتاب وفي الثانية عن أحد الطيور . فالكلمتان مختلفتان كجميع المشتركات الأخرى . وفي اللغة كلمتان من « ريشة » تقابلان المعنيين السابقين كما يوجد الأخرى . وفي اللغة كلمتان من « ريشة » تقابلان المعنيين السابقين كما يوجد

<sup>(</sup>۱) قارت ما يقول پولان Paulhan فيما يقتبسه عنه ب . لروا B. Leroy ، مفحة ۷۷ ،

أربع كابات من « سو so » ( وإن اختلفت في الكتابة ) في الجمل الأربعة الآتية:
ils ont apposé « لقد حطوا دلاءهم » Ils ont déposé leurs seaux
la nature ne fait pas de sauts » و leurs sceaux
« الطبيعة لاتقوم بوثبات » ces enfants sont des sots « هؤلاء الأطفال
بلهاء (١) . »

قد يمترض ممترض فيقول بأنه قد مهت لحظة كان يحس خلالها بأن كلمة ريشة استعارة . ولكن هذه اللحظة لم تطل ، فأية كلمة في اللغة الجارية ليس لها إلا معنى واحد في الوقت الواحد . إذ لما كانت ريشة الأبرزة تستعمل في الكتابة ، كان الذي قال « آخذ ريشتي لأ كتب كلمة » قد استعمل كلمة ريشة بمعنى أداة لكتابة ، ولم يقصد استعمال استعارة ؛ وسامعه لم يقدر غير هذا التقدير . الاستعارة تشبيه محترل ؛ تقديرها يحتاج إلى مجهود يستطيع الإنسان أن يسلم به لمؤلف يقرؤه عندما يتوفر له الوقت ، ولكنه في المحادثة لا يملك الوقت الكافي لهذا العمل . فاللغة في حاجة إلى تحديد ووضوح . وأكثر ما يجب بجنبه عند الكلام إيما هو اللبس ، والجناس في حد ذاته مسلك غير طبيعي ؛ فهدو عمل فني يتطلب انتباها خاصاً ككل إنتاج فني ، وأولئك الذين يقبلون على هذا النوع من المارسة يعرفون خاصاً ككل إنتاج فني ، وأولئك الذين يقبلون على هذا النوع من المارسة يعرفون خاصاً كركل إنتاج فني ، وأولئك الذين يقبلون على هذا النوع من المارسة يعرفون بالمرصاد لاقتناص النكتة المقلية . فلو كانت الكلمة عمل دائماً في المكلم بكل معانها المكنة حلائمة الملهة من الجاسة السامع في المحادثة على كل حال ذلك الأثر المضايق الذي معانها المكنة حلى نفسه سلسلة من الجاسات .

لاشك أن هذه النتيجة تصدم المتشددين الذين يعلقون أهمية كبيرة على اختيار الاستعارات ، والذين يقولون بإقصاء كل تلك التي لا تأتلف ائتلافاً تاماً مع سياق النص ، وقد يعترضون بأن فن الأسلوب لم يوجد عبثاً : نعم ، نحن نوافق أنه ليس من التجاوز في العناية بالأسلوب أن تعاب هذه الاستعارات المتنافرة التي كثيراً

<sup>(</sup>١) الحكلمات التي تدل على دلو وتوقيع ووثبة وأبله واحدة في نطقها ولـكنها مختلفة في رسمها .

ما تقمل الخطب الرسمية والمقالات التي تنشر في صغار الصحف . فجعل « عربة الدولة تسبح على بركان » أو وصف فنانة مبتدئة بأنها « كوكب من العشب ، يغني الدولة تسبح على بركان » أو وصف فنانة مبتدئة بأنها « كوكب من العشب ، يغني [ رغم حداثته ] بأنامل فنان ناضج » ليس من العناية بالأسلوب في شيء . وكل اللغات تحتوى على عبارات عوجاء من هذا القبيل تذكر أحياناً للتفكة وإثارة الضحك . وكلنا يعرف الجلة الألمانية Gras wachsen der Zeit, der Schon so وترجمها الحرفية « ناب الدهر الذي كثيراً ما جفّف من دموع ، سيجعل العشب ينمو على هذا الجرح أيضاً » . لاشك أن مثل هذه الجمل تثير الضحك ؛ ولكنها لاتضحك إلا بعد تفكير ؛ أما في حرارة الارتجال فها لايبدو دائماً . وخطؤها أنها تجمع بين كابات لا تأتلف إذا كانت مستعملة بحازيا . ولكن من يدخلها في كلامه يستطيع أن يقول في الدفاع عن نفسه بأنه لم يسع إلى عمل استعارات ، وإعما أراد أن يستعمل عبارات مصنوعة عن نفسه بأنه لم يسع إلى عمل استعارات ، وإعما أراد أن يستعمل عبارات مصنوعة أخذت على حدة . ولكن تراكها في مكان واحدة منها تليق بالغرض الذي وضعت له إذا أخذت على حدة . ولكن تراكها في مكان واحد هوالذي يدعو إلى الضحك منها (١).

كُل منامعرض للوقوع في أخطاء من هذا القبيل إذا لم يراقب نفسه . فنجد الكثير منها عند الخطباء الذين يرتجلون . بل إن الكتاب ذوى المواهب ليسوا بمنجى عن الوقوع فيها . فقد أحصى الألمان الكثير منها في شعر شيلر . ولكنها لا تعاب حقاً إلا عند ما يكرّر منها عدد كبير أو عندما تثير صوراً مغرقة في إثارة الضحك كما في الأمثلة السالفة . غير أن المتشددين يعيبؤن على كل العبارات التي فيها استعارة غير مؤتلفة أو منادة بين كلمات لا تنزاوج . ومع ذلك إذا سمعنا هذه الأشياء من أفواه عامة الشعب ، لا ينبغي لنا أن نعجل بالاحتكام إلى محكمة المقل ضدها على أنها من سوء الاستعال . فإن عدداً كبيراً من العبارات الجارية التي يجيزها القواميس ويستعملها خير الكتاب قد نتج من استعالات مجازية التي محيوظة . أليس من الخرق أن يقال : يملأ غرضاً ( يعني « يحقق غرضاً » أو

<sup>(</sup>۱) إردمان Erdmann ، رقم ۱۵۷ ، ص ۱۷۲ .

خربت ثوبها بمعنى « abimer » ) أو يحتضن صناعة أو بتمتع بصحة سيئة ؛ فالتشددون على حق حين يرفضون هذه العبارات . ولكن من الخرق أيضاً أن تتكلم عن مرساة سكة الحديد dèbarcadère de chemin de fer (حيث لاينزل من القطار في قارب ، والمرساة débarcadeir أصلها للخشبة التي تصل بين السفينة والشاطيء ) أو عن الوصول إلى بلدة كذا arriver (حيث لا يوجد شاطيء لعدم وجود نهر ، وأصل معنى arriver الوصول إلى إلا المنافع أو عن الاستياك بفرشة شعر أو عن اعتناق مبدأ من المباديء ولا دخل فيه للعنق . ومع ذلك فهذه كلها من خير عبارات اللغة ، لا نحس فيها شيئاً مما الأكاديمية كانوا في القرن السابع عشر يخطئون عبارة « أغلق الباب » مدعين الله يجب القول « ادفع الباب » أو « اغلق الغرفة » (١).

كذلك لا نحس خبثاً - اللم إلا إذا قصدنا إلى ذلك قصدا - في مسميات مثل « براغيت الست » أو « فسية العفريت » أو « حظيرة الحزب » ؛ لأن أصل الاستعارة قد احتفى من الاستعال الحالى ؛ إذ صارت أسماء تدل على نوع من الحلوى ، أو على ظاهرة جوية أو على مستقر لجماعة ما وبالتالي على مبادئها . كما في وسعنا أن نقول « نقرن زيداً بعمرو » دون أن نسىء إليهما ؛ لأن قيمة الكلمة الاشتقاقية قد اختفت .

\* \* \*

الذي يمين قيمة الكلمة فى كل الحالات التى ناقشناها إنما هو السياق، إذ أن الكامة توجد فى كل مرة تستعمل فيها فى جو يحـــدد معناها تحديداً مؤقتاً. والسياق هو الذى بفرض قيمة واجدة بعينها على الكلمة بالرغم من المعانى المتنوعة التى فى وسعها أن تدل عليها ؟ والسياق أيضاً هو الذى يخلص الكلمة من الدلالات الماضية التى تدعها الذاكرة تتراكم عليها ، وهو الذي يخلق لها قيمة «حضورية».

<sup>(</sup>١) سانت اڤرمن Comédie des Académiciens .: Saint — Evremond الفصل الثالث المنظر الثالث .

ولكن الكلمة بكل المعانى الكامنة توجد فى الذهن مستقلة عن جميع الاستعمالات التي تستعمل فيها مستعدة للخروج والتشكل بحسب الظروف التي تدعوها .

تنوع الاستعمالات التى تصلح لها الكامة لا تخلع عليها قيمة عامة . إذ لا يوجد بين القيم المختلفة التى تصلح لها النكامة قيمة وسطى . بل كل واحدة منها موجودة بأسرها ، لا تنتظر لتعرّز وجودها إلا إشارة واحدة . وإذا كان هناك شيء من التردد ، فإن ذلك التردد لا يرجع إلى القيمة نفسها بل إلى الظروف التى تتدخل فيها . في ذهني مثلا كلة « بنت » fille . فعانيها التى أشرنا إليها سابقاً لا يختلط بعضها ببعض ؛ بل تبق كل منها تحت تصرف ساعة أحتاج إليها . ومع ذلك فليس عندى في ذهني إلا كلة واحدة هي fille « بنت » .

هذه الكلمة نفسها ليست منعزلة ، بل مسجلة فى ذهنى مع كل حالات السياق التى سبق أن أدخلها فيها ، ومع كل الارتباطات التى تصلح للاشتراك فيها : « بنات وبنين » ، « بنت طيبة » ، « بنت أم » ، « بنات الملجأ » ، الخ . فأرانى أربطها فى آن واحد بعدة عائلات من الكلمات . وهى تثير فى نفسى عدداً من التصورات يكبر أو يصغر تبعاً لقوة مخيلتى ، وكل هذه التصورات تشع مها فى جميع الجهات .

ليس في الذهن كلة واحدة منعزلة . فالذهن يميل دائماً إلى جمع الكلمات ، إلى اكتشاف عرى جديدة تجمع بينها . والكلمات نتشبث دائماً بعائلة لغوية بواسطة دائل المعنى أو دوالل النسبة التي يمزها ، أو بواسطة الأصوات اللغوية التي تتركب منها لا أكثر من ذلك . فنحن نشعر بأن الكلمات : إعطاء ، عطية ، عطاء ، معنطي ، معنطي . . . الح ، تكون عائلة قائمة بذاتها تتميز بعنصر مشترك ، هو الأصل «ع طى» مهما تنوعت معانى المشتقات . كذلك الكلمات فلاصل هو مصطفاوى » و dégueulasse « مضحكاوى » و dégueulasse « أصفراوى » و dégueulasse « مقرفاوى » ( وهذه الأخيرة عريقة في العامية ) ترانا تربطها بعضها ببعض بواسطة اللاحقة asse ( آس ) التي عريقة في العامية ) ترانا تربطها بعضها ببعض بواسطة اللاحقة عميقاً النح تكون تدل على السخرية . ولكن من الكلمات إعطاء ، معط و مُعنطي النح تكون تدل على السخرية . ولكن من الكلمات إعطاء ، معط و مُعنطي النح تكون تدل على السخرية . ولكن من الكلمات إعطاء ، معط و مُعنطي النح تكون تدل على السخرية . ولكن من الكلمات إعطاء ، معط و مُعنطي النح تكون

مجموعات أخرى: فإعطاء ترتبط بإجلال وإعظام ... النح و مُمدُّط يرتبط بها مُعنْن ومُرْور ... النح و مُمدُّق ... النح . فهناك إذن تداخل بين المجموعات .

اجتماع الكايات تبعاً لأصواتها يؤدى دوراً هاماً فيما يسمى الاشتقاق الشعبي ( أنظر ص ٧٩ ) فالذهن يميل إلى أن يصل بين الكامات تبعاً لشكلها الخارجي ، وأحيانًا على عكس ما يقتضي المعني ، بل على عكس ما يقتضي العقل السلم . وقد تسوق مشامهة غامضة بين كلة وكلة أخرى أشيع استعلا أو أكثر شهرة إلى التقريب بينهما ، ومن هنا تنشأ بعض التشويهات الفريبة : فالتسمية اللاتينيــة culcita puncta ومعناها الجرق «ملحفة ذات غرز » culcita puncta صارت في الفرنسية courte pointe «الغرزة القصيرة» بدلا من coulte pointe « الغرزة المشكوكة » مع أن فكرة القصر لاصلة بينها وبين تعريف المادة التي نحن بصددها . والرقص الإنجليزي المسمى countrydance « رقص الرّيف » مع أنه منقول من فرنسا ، دخل اسمه في اللغة الفرنسية من جديد بصيغة contredanse «عكس الرقص» وهي عبارة لاممني لها . و محن نعرفُ الصيغ الظريفة التي تأخذها أسماء الأمراض والأدواء الفنية في أفواه العامة ، فهي كنز لا يفني من التسلية للمشتغلين بتسجيل الطرائف. وإذا كانت عبارة la liqueur à pioncer خمرة النوم » التي تقال بدلامن liqueur opiacée « خرة بالأفيون » وهي عبارة لديدة موفقة المعنى ، فإنه لا يوجد أي مبرر لإطلاق lait d'ànon « ليدانون » « لبن الحمارة » على الدواء السمى Laudanum .

وقد ذكرت حالة أطلق فيها اسم chantepleure « غناء البكاء » على نوع ما من الأقماع لاعلاقة له مطلقاً بالبكاء ولابالغناء حتى أصبح اسمه فى تغيراته المتتابعة من خير المثل للاشتقاق الشعبى الذى ليس للمعنى فيه أية أهمية . وأسماء الأعلام (ونعتبر أسماء الأعلام هنا بمعناها الأوسع أنظر ما يلى فى آخر هذا الفصل ) مسرحاً خصيباً لمثل هذه التشويهات . ومن أمتع هذه التشويهات ذلك الذى جعل من pipe de Kummer «غليوم كومير» « اسم صانعه pipe d'écume de mer « Kummer «غليوم كومير» « اسم صانعه pipe d'écume de mer « Kummer «غليوم كومير» « اسم صانعه pipe d'écume de mer « Kummer «غليوم كومير»

زبد البحر» (ومن تسميته بالألمانية Meerschaum ، وجاء من التسمية الإيطالية pommes d'amou<sup>1</sup> التعبير الفرنسي (mala acthiopica) pomi dei Mori « تفاح الحب » (ومرزع ثم love-apples في الإنجليزية و Liebesapfel في الألمانية ) كما جاء من التسمية الإنجليزية « Aunt sallay العمة سلى ، اسم للعبة ) . التسمية الفرنسية âne salé « الحمارالملح » ، وجاء من الطليانية girasole (اسم التسمية الفرنسية àne salé (اسم التسمية الفرنسية المنا النوع من الخضروات ) الكلمة الإنجليزية Hymette اسما لهذا النوع من الخضروات ، وصحف اسم جبسل الهيميت Hymette في اليونان إلى الممللة المنا النوع من الخضروات ، وصحف اسم جبسل الهيميت Trello-Vouno « جبل المجنون في لغة البندقية في القرون الوسطى » ) ومنها جاءت التسمية المتداولة الآن في الإيطالية السويسرية من الدى يحصل في الذهن . فحدوثه بصورة غير شعورية أمثلة بينة من ترابط الكلمات الذي يحصل في الذهن . فحدوثه بصورة غير شعورية عادة لا يمنع من أنه بالغ الأثر .

وإذا استقصينا نتائج هذه التغيرات خرجنا من الميدان اللغوى إلى ميدان الفلكلور: فكم من الأساطير ولدت من أحداث لغوية كتلك التي أشرنا إليها هنا (۱)! فبالقرب من جرينوبل قلعة تسمى سان قران Saint-Vrain حرّف اسمها إلى سن قنان Sans-Venin « دون سمّ » فنسجت حولها أسطورة منشؤها هذا الاشتقاق الشعبى. فالاسم وهو مطية الأفكار، يؤدى بتلاعب التشابه والجرس إلى مقاربات تغرر بالعقل. هذه أشياء يرفضها العقل السليم، ينظر فيها الإنسان فيظنها من خيال الأطفال ولكنها تأخذ سيا الحقيقة. لذلك ذهب البعض إلى أن الأساطير إنما نشأت من ممض في اللغة، وقد نجح في البرهان على بعض الحالات (۲). ولكن لقصص الأولياء أيضاً نصيبها من مسئولية ذلك في غالب الأحيان: فكثير من القديسين المعروفين بشفاء المرضى في ريفنا يدينون ببركاتهم الأحيان: فكثير من القديسين المعروفين بشفاء المرضى في ريفنا يدينون ببركاتهم الى أنواع من الجناس ساعدت عليها صيغ أسمائهم . كذلك يطفح الطب الشعبي

<sup>(</sup>۱) مکس ملر ، رقم ۱۰۶ ، مجلد ۲ ، ص ۹۱ — ۹۲ ، ص ۳۱۷ ، نیروپ Nyrop ، رقم ۱۶۲ ، ص ۲۲۲ .

<sup>(</sup>٢) بريال ، رقم ٤٥ .

بالوصفات الناشئة عن اللعب بالألفاظ؛ فترابط الأفكار يخلق أدوية من نوع الأمراض homéo-pathiques ؛ ذلك أن الكابات لها داعًا قيمة رمزية إن قليلا وإن كثيراً (١).

أشرنا فيما سبق إلى ما بين اللغة الانفعالية واللغة المنطقية من علاقات ؟ فكاتناها تختلطان في الاستعمال الذي يستخدم الكلام . ولكن هذا المزج يكون على أثبت حال في ميدان المفردات منه في أي ميدان آخر . فالكلمة لا تحدد فقط بالتعريف التجريدي الذي تحددها به القواميس . إذ يتأرجح حول المعنى المنطق لكل كلة جو عاطني يحيط بها وينفذ فيها ويعطيها ألواناً مؤقتة على حسب استعمالاتها . بل حتى عند أقل الناس خيالاً وأبعدهم عن التأثر يختلط بالمعنى التجريدي العام الذي تبين عنه الكلمة ، ألوان خاصة هي التي تكوّن قيمتها التعبرية .

إذا أردنا تحليل هذه القيمة اكتشفنا فيها حصائص متنوعة وأصولا عديدة . فهي تنشأ أولا من اتفاق يتكون بين معنى الكلمة والأصوات التي تتألف منها . نعم أغلب الظن أنه لا بوجد اليوم من يرى رأى الرئيس دى بروسي de Brosses نعم أغلب الظن أنه لا بوجد اليوم من يرى رأى الرئيس دى بروسي كوردى جبلان الحكابات تكو نت في أو رأى كوردى جبلان Gourt de Gébelin من أن الحكابات تكو نت في الأصل من أصوات مساوية للأفكار وأن fleuve «النهر » مثلا يدين باسمه إلى أن الحرفين في ل 11 اللذين يحتويان حرفاً مائماً يوقظان الإحساس بشيء «يسيل» إذ لا يوجد أي تطابق مبدئي بين الصوت والمعنى ؛ فالمفردات لم تخرج من مجموعة من أسماء الأصوات . ولا نظن أحداً يضم صوته إلى مقولة رجل الكنيسة الذي يرعم أن الأسماء يجب أن تتفق وطبيعة الأشياء ، كما يقول سان توماس الأكويني:

« momina debent naturis rerum congruere » ولكن إذا كان هذا الاتفاق فرضاً لا قيمة له فى تفسير بناء المفردات ، فإن هذا الغرض يحتفظ بقيمته كاملة من حيث أنه يقرر الطريقة التي يجرى عليها

<sup>(</sup>١) عن القيمة الرمزية للــكلمات أنظر ميير Meyer ، رقم ٣٠ ، مجلد ١٢ ، ص ٥٦ .

عقلما (۱) فن الحمق أن نحكم بوجود علاقة ضرورية بين الحرفين ف ل المعتممين وبين فكرة السيلان إذ أن الكلمات ruisseau « مجري » و torrrent « سيل » التي تعبر أيضاً عن فكرة السيلان بقدر ما تعبر عنها كلة و fleuve « نهر » لا تحتوى على مثل هذين الصوتين ، وأن كلة ما تعبر عنها كلة والتي لا تكاد تشكون إلا من هذين الحرفين أيضاً كلة والدهن إطلاقاً فكرة السيلان . ولكن من الحق أن كلة والسورة « نهر » معبرة لأن الأصوات التي تكونها صالحة تمام الصلاحية لإثارة الصورة التي تمثلها . "

فالواقع أن هناك بين الأصوات وم كبات الأصوات فروقاً فى القدرة التمبيرية. وهذا هو سر الكلمات التى تعبر بأصواتها عن معناها onomatopées ؛ فالكلمة الألمانية Kladderadatsch « كلادراداتش » تمثل جيداً مجموعة من الآنية بعضها فوق بعض وقد سقطت شمطايا ؛ والكلمة الفرنسية patapouf « بن » بعضها فوق بعض وقد سقطت شمطايا ؛ والكلمة الفرنسية pan « يَن » تثير الصوت الجاف الذى يصدر من طلقة مسدس ، و poum « يوم » ذلك الصدى المتد الذى ينبعث من طلقة مدفع . وكل الموسيقيون يعرفون أن النغات المحتلفة تناسب التعبير عن الأحاسيس المختلفة إن قليلاً وإن كثيراً ؛ فهذا السلم الرجولة الصارم . وفطرة المؤلف تجعله بختار فى كل حالة النغمة اللائقة ، لذلك كان من الحق أن الانتقال بالقطعة من نغمة إلى نغمة يشوت طابعها فى بعض الأحيان . ولكن لا يستطيع إنسان أن يقرر أن المؤلف العبقرى ليس فى وسعه أن يعبر عن العاطفة التى يحسها بأية نغمة من النغات . كذلك فن الشاعى الشعبر عن العاطفة التى يحسها بأية نغمة من النغات . كذلك فن الشاعى يستطيع أن يحمل أصوات الكلمات كل تعبيرية تروقه : « الكلمة الخالقة للفكرة تصير بعناصرها الصوتية خالقة للبيت من الشعر وتخضع الكلمات الثانوية التى تصير بعناصرها الصوتية خالقة للبيت من الشعر وتخضع الكلمات الثانوية التى تصير بعناصرها الصوتية خالقة للبيت من الشعر وتخضع الكلمات الثانوية التى تصير بعناصرها الصوتية خالقة للبيت من الشعر وتخضع الكلمات الثانوية التى تصير بعناصرها الصوتية خالقة للبيت من الشعر وتخضع الكلمات الثانوية التى تصير بعناصرها الصوتية خالقة للبيت من الشعر وتخضع الكلمات الثانوية التى التي المؤلف الته التي المؤلف المؤلفة المؤ

<sup>(</sup>۱) حرامون , Onomatopées et mots expressifs : Grammont ، فی رقم ۱۷ ، مجلد ٤٤ ، ص ۲۷ .

تصحبها لتبعية نغمية » ( بك دى فوكير Becq de Fouquières ). فالشاعر في وسعه أن يحدث تأثيرات غير منتظرة بكلهات يظنها البعيد عن هذا الفن غير جديرة بمثلهذا الاستعهال، وذلك بواسطة ألوان من الإعداد والمقابلة محكمة التنسيق. كل كلة أيا كانت توقظ دائماً في الذهن صورة ما بهيجة أو حزينة ، رضية أو كريهة ، كبيرة أو صغيرة ، معجبة أو مضحكة ، تفعل ذلك مستقلة عن المعنى الذي تعبر عنه ، وقبل أن يعرف هذا المعنى في غالب الأحيان . اذكر اسم إنسان ما أمام شخص لم يره قط ، فإنه يكون عنه فكرة في الحال ، فكرة زائفة على وجه العموم . فإذا ما قدمت له هذا المجهول ، أجابك على الفور « أهو هذا ! ما كنت أظنه هكذا » مثل هذا الشيء نفسه يحصل بالنسية لكلهات اللغة . فإدرا كنا الأشياء خاضع لانطباعات فجائية منبعثة من الاسم الذي يدل عليها .

إننا عند ما نقيم ائتلافاً بين الاسم والشيء ، نسير على عادة نفسية قديمة قدم العالم نفسه . فقد ظل الاسم زمناً طويلاً يعتبر جزءاً لا يتجزأ من الأشياء ، وليس فقط علامة قد توضع عليها : كان يشترك معها في خصائصها . فلم تسكن العلامة من يتنز عن الشيء . فعبارة nomen omen تذكرنا بهذا الرأى العتيق ، ونجد منه آثاراً في تحريم المفردات وفي التشويهاب الناجمة من هذا التحريم . في ذلك الحين كان للاسم أهمية بالغة . فنرى في سفر التكوين تلك الأهمية البالغة التي تعلق على أسم اء إبراهيم وسارة وإسحق . وفي بلاد الإغريق كان أجاكس تعلق على أسم الحلط يحمل في اسمه رءز مقدوره (سوفوكل ، أجاكس Ajax ، بيت ٤٣٠) .

واسم أوليس Ulysse يحمل في طياته بعض سميات أخلاق جده (انظر الأودسة ، كتاب ١٩ ، بيت ٤٠٦) . فالكامات إذن لم تكن مجرد علامات لا خطر لها ؟ بل كانت لها قيمة سحرية ، هي التي تفسر قوة الرُّق واللمنات . والكلمة المكتوبة كانت بطبيعة الحال أبلغ أثراً من الكلمة الملفوظة ؟ لذلك سنعود إلى الكلام عن قوة الكلمات السحرية في الفصل الحاص بالكتابة . ولكن الكلمة المجردة كانت كفيلة بإحداث آثار

جسام ولا سيما إذا كانت مسلوكة فى بيت من الشعر ، حيث تثبت الكلمات وتنظم بواسطة الوزن ، أليس ڤرجيل Virgile هو الذى يقول : « إنه يمكن إنزال القمر من السماء بجملة منظومة » Carmina uel cœlo possunt deducere . ( ٨ ، بيت ٢٩ ) .

وكانت تنسب إلى الشعراء الأقدمين قوة مخوفة تتلخص في الاسم la satire « الهجاء » . هذه الكلمة لا تثير في أذهاننا ، نحن المتحضرين ، غيرفكرة تمرين أدبى عدا عليه الزمن بعض الشيء ، ولكنه على كل حال لا يملك خيراً لإنسان . غير أن الهجّاء في وقت ما كان يتقمصه ساحر ، وكان الهجاء لمنة فادحة تصيب من توجه إليهم . ونحن نعرف ما كان لأهاجي أرشيلوك Arcbiloque من نتأتج. فهذا العاشق المطرود قد استطاع بقصائده الهجائية أن يلقى اليأس في قلب والد معشوقته وأن يقوده إلى الانتحار ، وأقسى من ذلك أنه استطاع أن يفعل مثل هذا مع الفتاة نفسها . ورواة هذه القصة يحكونها لنا على أنها أسطورة من الأساطير ، تشيد بموهبة أرشيلوك وإن لم تشد بخلقه . ولكن ليس من العدل في شيء أن نأخذها على أنها أسطورة ، بل يجب أن نأخذها بنصها وحرفها . فالحق أن أرشيلوك قضى بالموت على ليكمبيس Lycambes ونيو بوليه Néobulé ؟ إذ قذفهما بلعنة سحرية لم يستطيعا منها خلاصاً. وإن الشاعرالهجاء لم ينفصل عن الساحر الآثم إلافي العصور المتأخرة بفضل تقدم المدنية . أما في الأصل فكانما شيئًا واحداً ، وقد ظل الناس في كثير من الأقطار حيناً طويلا لا يميزون بينهما . فني جالية اسكتلندة يطلق على القضاء حتى يومنا هذا كلة ortha المنقولة عن الكلمة اللاتينية orationem منذ عهد قديم ، ويقال عن الساحرة tha facal aice « لها كلمة » ، وذلك إشارة إلى قوتها(١)

فالواقع أن معرفة الإنسان للأشياء بأسمائها إمساك لها فى قبضته ؟ وإذن فعلم المفردات علامة القوة . لذلك كان سيحرة الأثارداڤيدا المتطببون يقولون فى رقاهم : « أيتها الحمي ! لن تفلتى منى ؛ فإنى أعرفك باسمك ! » والأمر الذى يوجه إلى

<sup>(</sup>۱) ج . هندرسن G. Henderson : بقايا من الاعتقادعند الكلتيبن : (۱۹۱۱)،

الداء ليفارق المريض أبلغ دلالة من ذلك . فني معرفة اسم المرض شفاء من نصفه ، ولا ينبغي لنا أن نسخر من هذه المعتقدات البدائية ؛ فإنها لا تزال سارية حتى يومنا هذا ، إذ لازلنا نعتقد في أهمية الألفاظ التي تعبرعن تشخيص الأمماض . « عندى ألم شديد في الرأس ياد كتور . فيجيب الطبيب : عندك Céphalalgie «صداع» أو إني سيء الهضم ياسيدى الطبيب ، فيجيب هذا الأخير : عندك dyspepsie «عسرهضم» . مثل هذه الحاورة الجديرة بإحدى روايات موليير تتكرر كل يوم في عيادات الأطباء . قد يقال بأن الاسم الفني يحد د المرض بأكثر مما يفعله الاسم العادى وأنه يدل على مجموعة أعماض معينة وأن « الصداع » ليس ممادفاً لوجع الرأس وعسر الهضم ليس ممادفاً لسوء في الهضم . ولكن الواقع أن الطبيب لايفعل الرأس وعسر الهضم ليس ممادفاً لسوء في الهضم . ولكن الواقع أن الطبيب لايفعل أكثر من أن يضع كلة معمية مكان كلة عادية مبتذلة يفهمها هؤلاء المرضي جميماً ؟ والمرضى يشعرون بالارتياح حيما يعلمون بأن رجل الطب قد عمف الداء الخي الذي يشكون منه ، عمافه باسمه .

إنها علاقات قياسية ، تلك العلاقات التي تتقابل وتتقاطع حول الكلمات ، وهي التي تقوم بين الأصوات والأفكار والأشياء ؛ هذه هي النتائج التي يتركها في المفردات عمل العقل . وإذن فالكلمة التي تطفو في الشعور لا تكون كلة منعزلة . فإنها متى مثلت أمامنا ، ولوفي صفة واحدة منعزلة من صفاتها مع بقاء صفاتها الأخرى في الظلام ، جرت وراءها جحفلا من المعاني والعواطف التي ترتبط مها بعرى دقيقة على استعداد دائم للكشف عن نفسها . فالكلمات التي تختزمها في ذهننا تشارك في حياتنا العقلية والعاطفية كلها .

\* \* \*

لذلك ربما كان من الممتع معرفة مقدارها (١).

بعض اللغوبين طرحوا هذا السؤال ، وحاولوا أن يجيبوا عنه بالأرقام . فزعم مكس ملر مثلا استناداً على شهادة قسيس فى إحدى القرى أن مجموع الكلمات التى يستعملها فلاح إنجليزى أى لايتجاوز ثلاثمائة كلة . وآخرون لم يعدموا أن يحتجوا

<sup>(</sup>١) أنظر مكس ملر : رقم ١٠٣ ؟ ص ٢٨٧ وما يليها .

بمفردات شكسبير التي تبلغ ١٥٠٠٠ كلة عند بعضهم و ٢٤٠٠٠ عند البعض الأخر . ويقال إن الكلمات التي اســـتعملها ملتن Milton تتراوح بين ٧٠٠٠ إلى ٨٠٠٠ كلمة . وأن قصائد هوميروس تحتوى على حوالى ٩٠٠٠ كلمة والعهد القديم على ٧٤٢ كلمة والعهد الجديد ٤٨٠٠ كلمة . وهـنده أرقام لا تدل على شيء ذي خطر . إذ يجب أولاً وقبل كل شيء أن نقصي المؤلفات الأدبية من حسابنا . طبعاً نستطيع أن نعرف على وجــه الدقة عدد الكلمات التي تؤلف الإلياذة والأودسة أو مسرحيات شكسبير أوراسين . ولكن من العبث أن نزعم أننا بذلك كحدد مفردات هومير أو شكسبير أوراسين . فمن الكتاب المبرزين من يضيقون دائرة مفرداتهم عن قصد : لذلك كان من غير الحق أن محكم بمآسى راسين على سعة لغتناكما يكون من غير الحق أن نحصي عدد سكان فرنسا بعدد النخبة المختارة من رجالها . ولكن لغة الكاتب على وجه العموم تزاداد ازدياداً صناعياً بعدد من الكلمات يقتنصها مصادفة من بعض مقابلاته أو من البحث في الكتب، وذلك إذ لم يخترعها احتراعاً . فهل لنا أن نعد من مفردات ڤكتور هوجوكلمة Jerimadeth الشهيرة التي ليست إلا « مسخرة » ، وكثيراً غيرها من أسماء الأعلام التي وإن كانت واقعية فليسلما في دماغ الشاعر، إلا وجود عرضي زائل . وإذا غضضنا النظر عن أسماء الأعلام ، فكم من كلمات مشتركة استخرجها الشاعر من القاموس ولم تكن بالنسبة إليه إلا نبعاً عرضياً مؤقتاً . فينبغي ألا نخلط بين مفردات الكاتب وبين قاموس الكايات المستعملة في مؤلفاته . فمثل هذا القاموس يعدّ خليطاً دأمًا : فيه كلهات السادة تجاورها كلمات السوقة والمصطلحات الفنية تجاور ألفاظ الحياة اليومية . في كل قاموس أنواع عديدة من المفردات يختلط بعضها يبعض إذ تضاف إلى مفردات الكاتب الخاصة به والتي يستعملها في كلامه المعتاد ، أنواع أخرى من المفردات منها الحوشي والعلمي والعامي والعامي " وهى التي تمد أسلوبه بالثراء وتجمل له قيمتِه في غالب الأحيان .

لا يعرف إنسان مقدار مفرداته ، ولا توجد أية طريقة لتقديرها . إذ لا يكفى أن نستمرض كلمات القاموس كلمة كلمة لنرى الفكرة التي تثيرها في ذهننا ،

إذا كانت تثير فكرة ما . إذ أننا في مثل هذه الحال نضع أنفسنا في ظروف مخالفة للواقع كل المخالفة . فالكابات لا تصف في ذهننا كما تصف في أعمدة الكتاب . ولا يتأتى لنا أن نجيل نظرنا في تتابعها وأن نستعرضها كما يستعرض القائد الجند في صفوفهم . ولا نعرف بالضبط من أي مستقر يخرجها نشاطنا العقلي ليسلكها في الجمل وليصبها كاملة الإعداد في أعضائه الصوتية . فالكلمة لا توجد منعزلة في الجمل وليصبها كاملة الإعداد في أعضائه الصوتية . فالكلمة لا توجد منعزلة في الذهن إطلاقا بل تكوّن جزءاً من مجموعة ذات امتداد ما نستعير منها قيمتها . ولكن تكوّن المجاميع يرجع في نفس الوقت إلى علل نحوية أو سيكولوجية أو تاريخية أو اجتماعية مما يجعل من العبث كل محاولة لإحصاء المفردات .

إحصاء المفردات ولو من وجهة نحوية خالصة ، يعد أمراً متعذراً . فقد بينا مقدار العسر الذي يعترضنا في تعريف الكلمة ، ومقدار الصعوبة التي نلاقيها غالب الأحيان في تحليل عناصرها . بالطبع ينبغي لناعند تعداد المفردات أن نقصي دوال النسبة ؛ ولكن هناك كلمات كثيرة ليست إلا دوال نسبة ، كما أن من دوال النسبة ما يعتبر كلمات . فالنفي مثلا أكثر مر مجرد لاحقة تشير إلى جنس أو إلى وظيفة نحوية ؛ فإذا اعتبرناه من دوال النسبة بخسناه حقه من غير وجه . ومع ذلك فالنفي لا يعبر عنه في كثير من اللغات بكلمة منعزله مستقلة : فعندما تقول الإرلندية في نفي domelim « لا آكل » ritoimelim « لا آكل » موتقول اللوانية في نفي neszu « أحمل » nèneszu « لا أحمل » لا نرى أن ندخل في اعتبارنا في كلتا الحالتين إلا كلمة واحدة ، ولكنها كلة تحتوى على دال نسبة منفي .

عدد الكلات لا يمكن أن يحد أبحوياً بفضل فصائل اللواحق، فقد استطعنا في الفرنسية ، حيث اللاحقة eur بقيت حية ، أن نأخذ من promener في الفرنسية ، حيث اللاحقة marcheur « متنزه » ومن marcheur « الشي » promeneur « التنزه » ومن ثم لا به لا مشتاء » ومن ثم لا به بأن تكون كلمة galopeur « عداء » موجودة أو غير موجودة ؛ لأننا إذا بأن تكون كلمة galopeur « عداء » موجودة أو غير موجودة ؛ لأننا إذا

احتجنا إلى استمالها فهمنا محدثنا على الفور ، إذ أن العناصر التي تكونها ليست غريبة عليه . فحتى لو لم توجد الـكلمة في القاموس ، وجب عدها بين كابات اللغة الفرنسية ، إذ أنها توجد بالقوة في ذهل الفرنسيين جميعاً . إذن فهناك عدد من الكلمات التي لا أشعر بها حاليًا والتي لم أستعملها إطلاقًا ، وربما لن أستعملها أبداً ، ولكنها مع ذلك تـكون جزءاً من مفرداتي إذ أنها تحضر طبيعياً في ذهني إذا احتجت إليها ، وأفهمها على الفور إذا استعملت أمامى . ومع ذلك فهذا المثال الفرنسي أقل حجية مما في لغات أخرى كاللتوانية ، حيث تؤخذ الأسماء المجردة وأسماء الفاعلين بالمراد من إحدى الصيغ الفعلية كما يؤخذ منها المستقبل أو صيغة التبعية . من هذه الوجهة ، التي هي وجهة نظر النحو ، تعتبر المفردات غير محدودة . وهي ليست أقل بعداً عن التحديد من وجهة نظر الاستعال المعنوي البحت للكلمات. فقد رأينا فيما سبق أن الكلمة لها على وجه العموم من المعابى بقدر مالها من الاستعمالات . ولكن كل معنى منها مستقل عن المعانى الأخرى ، إذ أنه لا يكون في ذهننا عند استعمال الكلمة إلا معنى واحد . يمكننا إذن أن نقول بأنه بوجد في المفردات كلمات مختلفة بقدر ما يوجد من استعمالات لحكل كلمة مر كلاتها. ولما كان عدد الاستعالات التي تصلح لها كل كلة لا يحد ، إذ أن الاستعال المام يخلق استعالات جديدة كل يوم ، وجب أن نقرر أن مفردات اللغة ترداد دون حد ما دامت اللغة حية . فكل كلمة فيها ينبغي لها أن تعد مرات عديدة ، مرات

إذا اعتبرنا المسألة من وجهة نظر أخرى ، وجدنا كثيراً من الكلمات لا يصح أن تعد بين المفردات .

يستحيل تحديدها.

هناك نظام تصاعدى للسكلمات يسمح بتمييز الفعل من الصفة أو من الاسم ، والاسم المشترك من اسم العلم (أنظر الصفحة الأخيرة من الفصل الثالث). هذا النظام التصاعدى له ما يبرره سيكلوچياً ، ولكنه يخلق فروقاً محسوسة بين الكلمات، فما الذي يصوره لنا اسم من أسماء الأعلام ؟ لا شيء في أغلب الأحيان . فكم من

شخص بين أكثر الناس نقافة عنده فكرة صحيحة محدودة عمّن يسمى بركليس أو من يسمى أغسطس، وعن المدعو لويس الرابع عشر أو عن فريدرك الثانى . نحن نسمى علماء أولئك الذين يخترنون فى دماغهم سلاسل من أسماء الأعلام ويستطيعون عند الطلب توزيعها بالنجزئة إزاء إعجاب الجهلة والبلهاء . ولكن كم من هذه الأسماء نفسها توقظ فى أذهابهم أفكاراً واضحة ؟ . ليست تلك الأسماء فى غالب الأمم إلا بمثابة حل ثقيل يحشون به أدمنتهم . فليس من الحق إذن أن نعد فل حساب المفردات مالا يصح أن يعتبر إلا تمريناً للذاكرة .

وكثير مما يقال بأنه من الأسماء المشتركة ليس في واقع الأمم إلا من أسماء الأعلام (۱) . فإني أعرف أن الكلمات الآتية : étourneau « يؤيؤ » و المتعلمات الأعلام و المتعلمات المتعلمات « يؤيؤ » و المتعلمات « يؤيؤ » و المعلمات « صقر » كلها أسماء طيور لأني قابلت هذه الكلمة أو تلك مصادفة في أوصاف بعض المناظر الخلوية أو عند تصفحي لكتاب من كتب التاريخ الطبيعي ، ولكني لا أستطيع أن أكو نانفسي أية فكرة عن هذه الطيور : فأسماؤها لا توقظ في ذهني أية صورة محددة ، إنها طيور ؛ وذلك كل ما أستطيع أن أقوله عنها ، وإنه لكثير . فهناك أسماء أخرى كثيرة أحار فيما إذا كانت تدل على حيوانات ثديية أو على فهناك أسماء أخرى كثيرة أحار فيما إذا كانت تدل على حيوانات ثديية أو على زواحف أو أسماك ؛ فيما إذا كانت نباتاً أو معدناً ؛ حتى أصل إلى بعض الكلمات زواحف أو أسماك ؛ فيما إذا كانت نباتاً أو معدناً ؛ حتى أصل إلى بعض الكلمات المنسية في أركان ذا كرتي فأعثر عليها مصادفة ولا أعرف عنها إلا أنها كلمات فرنسية .

وهكذا إذا تابعنا امتحان المفردات، وتحليل الكلمات التي تحتوى عليها كلمة كلمة وتصفيتها، أدركنا أن متاع الرجل المتعلم المثقف منها يحتوى على عده كبير من الكلمات التي يزدعم بها وأسه دون جدوى. ولكن الكلمات

ا قندریس (۱) قندریس (۱) قندریس (۱) قندریس Mélanges littéraires publiés par la Faculté des Lettres de Clermont فی ۱۹۱۰ می ۱۹۳۹ سام ۱۹۱۰ ، ص ۱۹۳۹ سام ۱۹۱۰ ، ص ۱۹۳۹ سام ۱۹۱۰ ، ص

تقدرج بصورة غير محسوسة من تلك التي نشعر بها شعوراً تاما ونستعملها في حياتنا اليومية إلى تلك التي دخلت ذا كرتنا عرضاً ولا تؤدى لنا أية خدمة . فإذا أردنا عند إحصائنا للكلمات أن نضحى منها بنصيب ، فإلى أى حد يجب أن نقف في تعيين هذا النصيب ؟

أيجب أيضاً أن نضيف إلى كل ذلك ما يثقل مخنا من أهمال من جراء معرفة لفات أجنبية ؟ إن حاذق اللغات الأجنبية هو الذي يستطيع أن يعبر عن فكرة واحدة بعينها في عدة لفات . وترجمان فندق من الفنادق المختلطة يعرف أسماء الأشياء المتداولة بثلاثة أوجه مختلفة ، أو أربعة أو خمسة . فهذا تمرين للذاكرة تفرضه عليه مهنته . أفنقول إن مفرداته تبلغ ثلاثة أو أربعة أو خمسة أمثال خادم الفندق الذي لا يتعامل إلا مع أبناء لغة واحدة ؟ نعم إذا أدخلنا في حسابنا هذه الحقيقة الواضحة ، وهي زيادة الحمل الذي تضطلع به ذاكرته . ولكن الواقع أن مفرداته في هذه الحال ليست أكثر ثراء ، بل إنه يملك أنواعاً مختلفة من المفردات تتلاصق بعضها ببعض ويتراص بعضها فوق بعض دون أن تندمج عادة ، كما أن استعمالها رهن الظروف .

هناك حاجات مشتركة بين جميع الناس، ولهذه الحاجات مفردات تكاد تنساوى فى عدد الكلمات فى كل مكان. يقال بإن الفلاح الأى لا يحتاج فى حياته إلى أكثر من ثلثائة كلمة ؛ فلنسلم بهذا الرقم، وإن كان لا يجادل افى أنه دون الواقع بكثير، وعند ئذ يتحتم علينا أن نقول بأن السيد لا يكاد يستخدم أكثر من هذا القدر فى جديثه العادى. ولكنها ليست نفس الكلمات التى يستعملها الرجل الشعبي ؛ وهذا هو كل الفرق. غير أن السيد قد يعرف لغة يستعملها الرجل الشعبي ؛ وهذا هو كل الفرق. غير أن السيد قد يعرف لغة الشعب أيضاً وقد تتاح له فرصة استعمالها. وبذلك يكون له نوعان من المفردات ، وإذا كان جندياً عرف لغة الثكنات ، وإذا

<sup>(</sup>۱) « رجل البلاط الذي يتكام لغة السوقة له عندى ، فضل العارف باللغات الأجنبية ( دكلو Considerations sur les moeurs : ( Duclos ) الطبعة الخامسة ، پاريس ( ١٧٦٧ ) ، س ٢١٢ ) ،

كان يشارك فى علم من العلوم ، عرف مفرداته الفنية . وإذا فرضنا أنه يعرف لغة أجنبية أو لغتين ، أضيفت مفرداتها إلى ما فى ذهنه من قبل : أنواع من المفردات مختلفة ؟ إذ أنها ناتجة عن حاجات مختلفة وتستخدم للتفاهم مع أشخاص مختلفين .

أوضح ما يلاحظه الإنسان عند اختباره للمفردات عن كثب، هو التعقيد البالغ للمتاع الذى يحمله الشخص فى دماغه من الكلمات. فليست العناصر التى تكوّنها فى مستوى واحد دائماً ، لا نحوياً ولا سيكولوجياً ، ولا من ناحية الاستعمال الذى تستعمل فيه ، ولهذه النقطة الأخيرة أهمية خاصة . ذلك التعقيد هو الذى يجعل للمفردات أهميتها . وسنتكلم عنه عندما ندرس بنية اللغات . أما الآن فسنراه يفسر لنا التغيرات التي تتعرض لها المفردات .

## القِصْالِليَّا في

## كيف تغير الكلمات معانيها(١) ؟

يوجد في تطور اللغة فرق بين الصوتيات والصرف والمُفردات .

فالنظام الصوتى يستقر منذ الطفولة ويستمر طول الحياة؛ فالإنسان يحتفظ حتى آخر حياته بمجموعة الحركات التى تعودت عليها أعضاؤه الصوتية منذ طفولته اللهم إلا أن يحدث له عارض ناتج من التعليم، وذلك في حالة أن يتلقن نطقاً أجنبياً يحل محل النطق القومى . النظام الصرفي ثابت أيضاً . نعم إن استقراره يتطلب وقتاً أطول ؛ ولكنه بعد أن يستقر لا يعتريه تغير يذكر . ذلك بأن الصرف لا يتغير في أثناء جيل واحد ؛ بل هو كالصوتيات إنما يتغير في الانتقال من جيل إلى جيل . فالنظام الصوتي والنظام النحوى إذا ما اكتسبا من بقيا طول العمر، ويدينان باستقرارها إلى استقرار ذهنية المتكلم.

أما المفردات فعلى العكس من ذلك لاتستقر على حال ، لأنها تتبع الظروف ، فكل متنكلم يكون مفرداته من أول حياته إلى آخرها بمداومته على الاستعارة ممن يحيطون به . فالإنسان يزيد من مفرداته ولكنه ينقص منها أيضاً ويندير الحكمات في حركة دائمة من الدخول والخروج . ولكن الكلمات الجديدة لا تطرد القديمة دائماً ؛ فالذهن يروض نفسه على وجود المترادفات والمهائلات

<sup>(</sup>۱) انظر علی وجه العموم: بریال Bréal ، رقم ه ، ؛ ونیروب ، رقم ه ، ۱ ، مجلد ؛ ورقم ۱۰۵ ؛ ویلروب ، رقم العموم : بریال Jaberg ، رقم ۲۵۰ ، ص ۲۱ و وما یلیها (وذلك عن Jaberg ، رقم ۲۸۰ ؛ ویلرخ المثالة و تاریخها) . وانظر خاصة ۱ . لتریه Littré : Comment les mots changent التریه المحمد و تعلیقات لمیشیل بریال ، باریس ۱۸۸۸ ) ؛ ۱ . مییه . de sens (مع مقدمة و تعلیقات لمیشیل بریال ، باریس ۱۸۸۸ ) ؛ ۱ . مییه . اوپاول المحمد و باول الم

ويوزعها على وجه العموم على استعمالات مختلفة . فالكلمتان الفرنسيتان المعموم على استعمالات مختلفة . فالكلمتان الفرنسيتان echaise « كرسى » ( ولكمها تقال لكرسى الأستاذية أو كرسى الخطيب . . . الخ ) و seigneur « كرسى » ؟ أو sieur « سيد [ للاستعمال العادى ] و chaise « سيد » [ تطلق على النبلاء أو على من لهم أتباع ، أو من يعطى لهم لقب السيادة من جهة رسمية ] ليس لهما نفس القيمة . ذلك بأن الحياة تشجع على تغير المفردات لأنها تضاعف الأسباب التي تؤثر في الكلمات . فالعلاقات الاجتماعية والصناعات والعدد المتنوعة تعمل على تغير المفردات وتقضى على الكلمات القديمة أو تحور ممناها وتتطلب خلق كلمات جديدة . ونشاط الذهن يستدعى دائماً للعمل في المفردات . وبالاختصار فإن الأسباب التي تؤدى إلى تغير الظواهم ليست في أية مادة أكثر تعقيداً ولا عدداً ولا تنوعاً منها هنا .

لانكاد نفكر في تغير المفردات حتى يتجه ذهننا في التو إلى حياة الكلمات « la vie des mots » وإلى الكتاب الصغير الذي كتبه أرسين درمستتير Arsène Darmsteter مهذا العنوان (1). ولكن العنوان ليس أحسن ما في هذا الكتاب. فعبارة حياة الكلمات نفسها عبارة موقعة في اللبس وكثيراً ما أدت إلى تفسيرات لو سمعها دارمستتير لما فاته أن يحتج عليها. إذ لا يعقل أن تعتبر الكلمة اعتبار الكائن الحي. فالشبه بينهما ظاهري فقط. لأن الكلمات لا تولد وعوت على الصورة التي بها يولد الإنسان ويموت. فقد نستطيع استثناء أن نعين السنة التي فيها دخلت في الاستعمال كلمة لم تكن معروفة حتى هذا العهد؛ مثلا كلمة التي فيها دخلت في الاستعمال كلمة لم تكن معروفة حتى هذا العهد؛ مثلا كلمة إلى الما عام ١٩٨٤ (٢) ويعزى خلق كلة pudeur «حياء» ولل الشاع دبيورت Desportes » وكلة bienfaisance «إحسان» إلى الأب

<sup>(</sup>۱) رقم ۲۲.

<sup>(</sup>٢) كايدا Clédat، رقم ٩ه، الطبعة الرابعة ص ١١٧.

دى سان بيير de Saint - Pierre . وكلمة obscénité وهي من خلق المتحدلةات ، كانت تبدو لمعاصرى موليبر Molière كأنها خلق جديد »(٢).

وأحدث من كل هذا rescapé « ناج » التى دخلت الفرنسية على أثر نكبة الكوريير Courrières (في سنة ١٩٠٦) وكلة indésirable «غير ممغوب فيه » التى دخلت على أثر مغاممة غمامية منع صاحبها من دخول الولايات المتحدة ولكن الأمم في الحالة الأولى يتعلق بانتشار كلة في الفرنسية المشتركة وكانت مستعملة فقط في مقاطعة « پا – دى – كاليه » Pas - de - calais ؛ وفي الثانية باستعارة كلة من اللغة الإنجليزية . فعندنا « إدخال » لكامتين في الفرنسية ، ولكن في ظروف لا تشبه الميلاد في شيء.

استبدلت الفرنسية كلمة tête « رأس » مكان الكلمة القديمة caput من toput اللاتينية ، وكلمة jument « فرس » مكان كلمة المشتقة من equa اللاتينية . فلنفترض ، وإن كان افتراضاً بعيد الاحمال ، أن كلمة chef عادت إلى الاستعمال بمعنى tête « رأس » ، وأن ve احتلت مكان منافستها الموفقة إلى الاستعمال بمعنى jument « فرس » ؛ أيمكننا في هذه الحال أن نتكلم عن عودة كلمة مميضة هي ( chef ) إلى الحياة ، وعن بعث كلمة بعد موتها وهي كلمة ( ive ) ؛ ذلك مالا نستطيعه بأية حال ، بل كل ما هناك هو إدخال كلمتين جديدتين في المفردات ولا يمكن أن يقال بوجود صلة بين كلمة عن التي كانت في العصور الوسطى وكلة ولا يمكن أن يقال بوجود صلة بين كلمة بواسطة الهوى أو الحاجة .

وقد تنتقل كلة من لغتنا إلى الحارج ، وتصير مفقودة بالنسبة لنا ، ثم تعود إلينا بعد قرون . مثال ذلك كلة flirt «مغازلة » وكلة budget «ميزانية » اللتان تعتبران عندنا اليوم مستعارتين من الإبجليزية ؛ ولكنا نعلم أن فرنسا موطهما الأصلى ، وأنهما عبرا البوغاز إلى انجلترا منذ زمن قديم . ومع ذلك فن غير الحق أن ننظر بعين الجد إلى ذلك المجاز الذي يشبه الكلمات بالمسافرين الحدود في اتجاه ما ثم يعودون إلى عبرها من جديد في اتجاه مضاد .

<sup>.</sup> Septième discours sur l' homme ; Voltaire ولتبر (١)

<sup>(</sup>٢) نقد مدرسة الزوجات .

ذلك بأن الكلمة التي وفدت علينا من انجلترا ليست هي الكلمة الفرنسية القديمة الله بأن الكلمة التي وفدت علينا من انجلترا ليست هي الكلمة الفرنسية القديمة وإنما جاءتنا كلمة إنجليزية flirt «مغازلة» أدخلناها في لغتنا الحديثة . وليست كلمة bogète «كيس صغير» القديمة هي التي استرجعناها في صيغة budget «ميزانية» وإنما جاءتنا كلمة مخالفة ، كلة المبترجعناها في صيغة ناك عن ذلك ، على شيء آخر غير ما تذل عليه الأولى .

ومع ذلك فعلم الاشتقاق الذي يقص أثر الكلمات في خلال العصور والأقطار ذو فائدة عظمى . نعم من المتفق عليه أن الكلمات لا تحيا حياة مستقلة ، ولا وجود لها إلا في ذهن بني الإنسان . ولكن هذا النشاط الذهني الذي لا يكف عن العمل ينعكس في الفردات . فلنعب الغلطة التي تؤدى إلى أخذ الصورة المنعكسة في المرآة على أنها شخص حي ، لأن الصورة لا حياة لها . ولكن هذا لا يطعن في أن المرآة تقدم لنا بأمانة تامة سلسلة الحركات التي نعملها أمامها . ومن المسموح به أن نحكم على هذه الصورة أو أن نفسرها على نحو ما نحكم على الشخص الذي يعكنها عاماً . وهذا التعليل الساذج يكني لتبرير قيمة النتائج التي يمكن أن ننتظرها من الاشتقاق .

ومع ذلك فهناك شرط لابد منه . دلك أن الاستقاق لا يعتبر عمله منهيا عندما ينجح بقوة الصبر في أن يقرر تاريخ بضع كلمات قد أخذت على انفراد . استقاق الألفاظ منفردة لا فائدة منه في حد ذاته ، فالحالة الحاصة ، مهما ثبتت علمياً ليست إلا ملهاة يتسلى بها إذا لم يستخرج منها مبدأ عام يستطاع تطبيقه على حالات أخرى . ويحن نعلم أنه يوجد من بين الاشتقاقات حالات كثيرة لا تؤدى إلى نتائج عامة . فلا يهمنا كثيراً أن تكون كلة اله echalote « نوع من البصل » مأخوذة من اسم مدينة عسقلان Ascalon » أو أن hussard « جندى من الفرسان » مأخوذة من اسم العدد « عشرين» بالجرية ، أو أن ليون Lyon ممناها مدينة الإله لوج « Lug » : فذلك يمكن أن يفيد منه من يدرس زراعة الحضار أوالمؤسسات الحربية أو الأساطير الكاتية ؛ ولكنه لا يفيد العالم اللغوى في شيء ، فالعالم اللغوى

لا يهتم بالاشتقاق إلا ليجمع أكبر عدد ممكن من العمليات المنوية المتشابهة بقصد أن يستخرج منها القوانين العامة التي بمقتضاها يتطور معني الكامات.

هذه القوانين لا تكون إطلاقا في الكابات نفسها . وغلطة درمستير أنه أوهم وجود نوع من المنطق الداخلي الذي يحكم التغيرات المعنوية للكابات . فيظهر أن نظر المؤلف لم يمتد إلى أبعد من تلك التجريدات السكولاستية التي تنحصر في الاستعالات الجازية أو في تسمية الأشياء الجديدة بأسماء قديمة : ولم يصل إلى الحقائق الواقعية المشخصة التي تمثلها الكابات .

\* \* \*

الكابات على ما هي مرتبة في الذهن ليست منعزلة . وميل الذهن إلى تجميعها إلى عوارض ، كموارض الاشتقاق الشعبي التي تصب الكابات في صيغتها ( انظر ص ٢٣٢ ) . وأثر التجميع على معنى الكابات أقوى منه على صيغتها .

عرى الأسرة المعنوية تمسك كل كلمة في معناها التقليدي ؛ أو إذا حدث لكلمة من كلمات الأسرة الرئيسية تحول في معناها ، جذبت معها الكلمات الأخرى إلى المعنى الجديد . فلما تخصصت كلمة habit ، ومعناها «حالة ، هيئة » في معنى « اللباس » ، أصاب الفعل habiller « الوضع في هيئة ما » نفس التخصص ؛ وهاتان الكلمتان جذبتا إليهما مشتقاتهما ومركباتهما ما انتزاع « من يلبس » و habillement « الإلباس » و déshabiller « الإلباس » و pondre التراع الملابس » الخ ، والكلمتان عامة إلى فكرة « وضع البيض » في الكلام عن طائر من في الكلام عن طائر أنشى . فالإحساس بالأسرة اللغوية أمسك هذه الكلمات مجتمعة .

أما إذا تراخت عرى الأسرة أو انفصمت ، لم يبق شيء لمنع المعنى من أن يضل الطريق : فال كلمة اللاتينية captiuus احتفظت بمعنى «أسير» خلال تاريخ اللغة اللاتينية بأسره ، لأنه كان يوجد إلى جانبها الفعل capio «آخذ». وفي الفرنسية لم يبق الفعل capio بينما بقيت كلة captiuus المشتقة منه ، ولكن في حالة المزلة تلك ؛ فلما لم تبق لها سنادة من الأصل الذي اشتقت منه وأصبحت

غير مرتبطة بعائلة صرفية محدودة ، تطورت تطوراً سريعاً فأصبحت chétif غير مرتبطة بعائلة صرفية محدودة ، تطورت تطوراً سريعاً فأصبحت التي «بائس ، ضعيف » . هذا التطور في المعنى الذي ساعد عليه انحلال المجموعة التي كانت تنتسب إليها الكلمة أصلا ، يرجع بعض الشيء إلى وجود كلمة petit في بعض فكلمة «صغير» ( والتي أدّت إلى خلق مؤنث منها بصيغة chetite في بعض اللمجات ) . فكلمة أدرت على شكل ما في مكان آخر ووصلت بمجموعة معنوية أخرى .

ولا تقلّ عن ذلك أهمية التجمع الصرفي . فقد رأينا إلى أي حد تنضج اللاحقة أحياناً على الـكلمة حتى تحول قيمتها على غرار الـكلمات المجاورة التي تحتوى على نفس اللاحقة . وكثيراً أيضاً ما نرى الصلة الصرفية التي تجمع بين كلمتين ، تمنع هاتين الـكلمتين من أن يتحول معناها إلى معنى جـديد فـكلمة meurtrier « قاتل » بقيت مرتبطة بـ meurtre « قتل » ( كارتباط ouvrier « عامل » witre « عمل » أو vitrier « زجاج » بـ vitre « لوح زجاج » ) فلم تتبع الفعل meurtrissure « يصيب بالكدم » ومنه ( meurtrissure «كدم ») في معناه الجديد . ولكن تغيّر المعني يكثر إذا تراخت الصلة الصرفية التي تربط المشتق بالبسيط [ يعنى المشتق منه ] فكلمة toga اللاتينية ليس لها معنى اشتقاق غير « ما يغطى ، ملحفة » ؟ وهي الاسم المجرد من فعل tego ، كما هي الحال في الكلمات الإغريقية τροφή « طعام » من τρέφω « أطعم » و νομή « رعى » من νέμω « أرعى » و στοργή « حنان » من στέργω « أعن » ، الخ . ولكن هذه الصياغة نادرة في اللاتينية بقدر ما هي شائعة في الإغريقية . فصارت الرابطة التي تصل τορφή بـ τοέφω أقوى من تلك التي تصل τοσα بـ τοσο فلمـيكن هناك إذن ما يمنع الكلمة loga من أن تثبت على اســتعمال خاص ، وهو الدلالة على نوع من الملابس بعينه .

-i- فى الألمانية العليا القديمة كانت بعض الصفات التى تصاغ بمساعدة اللاحقة -i- تعلك إلى جانبه ا ظرفا يحتوى على اللاحقة -o- ؛ مثل festi « ثابت » و fasto « بثبات » ؛ skoni « جميل » و skoni « بجهال » . ولكن هذه الصياغة

المزدوجة لم تثبت على من الزمن، وصار الظرف يصاغ من الصفة مباشرة . ومن هنا ورثت الألمانية ، بعد سقوط النهايات ، زوجين مختلفين من السكلمات ها : fest ( ثابت » وschon « جميل » ( وهاصفتان ) ، وschon و schon ( وهاظرفان ) ، فلم تعد الصلة يُحسنُ بها بين كل كلمتين . فساعد ذلك على تطور معنى الظرفية : وfast فلم تعد الصلة يُحسنُ بها بين كل كلمتين . فساعد ذلك على تطور معنى الظرفية : وfast أخذت معنى « قد déjà » ( قارن في الفرنسية أخذت معنى « قد déjà » ( قارن في الفرنسية أذادت الألمانية في أيامنا هذه أن تقول « بثبات أو بجهال » قالت fest و schon و fest و جهال » قالت fest و schon و fest و المناه و

ترينا هذه الأمثلة مقدار الأثر الذي تخضع له الكلمات من جراء الكلمات الأخرى التي من نفس الأسرة اللغوية . يحدث في الدماغ عمل غير شعوري يثبت الكلمات في بعض المعانى ويعدها للاستعمالات التي توجه إليها . وفي الاستعمال تتعرض الكلمات إلى تغيرات أخرى في المعنى ، والتغير في هذه المرة يأتى من سياق النص .

ترود كل كلة فى لحظة استمالها ترويداً تاماً بقيمة وقتية تبعد عنها جميع القيم النائجة من الاستمالات الأخرى التى تصلح لها الكلمة . ومع ذلك فإن استعال الكلمات يقوم بواسطة هذا التنوع نفسه ، بتأثير دائم على دلالتها . وهذا يتجلى فى صورتين : الأولى تنحصر فى أن الاستعمال الثابت لكلمة بعينها فى نص واحد بعينه يمكن أن يخدع الذهن ، إذ أنه لما لم يكن لديه الوسيلة لتحديد قيمة الكلمة بالمقارنة ، فإنه يتعرض لتغييرها . ومن جهة أخرى قد يؤدى الاستعمال المتكرر لنفس الكلمة فى نصوص مختلفة إلى إبلاء قيمتها أو إلى تغييرها .

عندما نسمع جملة أو نقرؤها نرى الكلمات التى تشتمل عليها يفسر بعضها بعضاً. فإذا كانت منها واحدة غير مألوفة لنا — والواقع أن هناك داعاً فترة في حياتنا نسمع فيها الكلمة لأول من — حاولنا بطبيعة الحال تفسيرها معتمدين على سياق النص ؟ وهذه هى الخطة التى يتبعها التلاميذ عندما يحاولون ترجمة نص أجنبى ، نص لاتينى أو ألماني مثلا . هذه الفكرة التى تحصل عليها بالتخمين قد تكون زائفة . ولكنها تصحيح فى غالب الأمر ، لأن الكلمة نفسها تقابلنا بعد

ذلك فى جمل أخرى مع كلمات أخرى تحدد لنا معناها . وعلى هذا النحو يثبت فى الذهن معنى كل كلمة .

وهناك كلمات محدودة الاستعال لا تظهر مطلقاً إلا في صحبة بعض الكلمات الأخرى. وفرصة الخطأ في هذه الكلمات أوسع. لأن الاستعمال لا يقدم لنا الوسيلة لتحديد قيمتها. وفي هذه الحال كثيراً ما تبتعد الكلمة عن دلالتها الأصلية بسبب المعنى الزائف الذي يضاف إليها. فكلمة fruste كانت لا تقال في الأصل إلا وصفاً للعملة التي مسح رسمها ؟ رصار يفهم من عبارة monnaie fruste على الرجل خشنة الصنع خالية من الفن والدقة. ثم صارت تطلق بطريق التوسع على الرجل الفظ الغليظ غير المهذب. فهذا الذي تغلب هو معنى زائف ، ولمل الذي ساعد على دلك يَشبك صوتى غامض بين هذه الكلمة وبين الكلمتين : rustaud و rustre و محنى (۱).

الواقع أن الذهن يسمى إلى تحديد معنى الكلمات بجميع الوسائل التى فى متناوله . ولكنه يخدع أحيانًا إذا وجهته بعض ظروف خاصة فى طريق غير مستقيم . فالصفة émérite كانت تطلق فى الأصل على الموظف الذى يحال إلى المماش . ثم صاروا يحاكون اللانينية حذلقة فيطلقون عبارة professeur المماش . ثم صاروا يحاكون اللانينية حذلقة فيطلقون عبارة émérite على فانسميه الآن «أستاذ شرف» ولكنهم راحوا يفسرونها على أنها تدل على «الجدارة» mérite أو سمو المقام ؛ فأصبحوا الآن يصفون الأستاذ بأنه فشفت أرادوا وصفه بالامتياز . وهذا ضد المعنى الأصلى ، ولكنه استقر إلى حد أننا لن ندهش إذا سمنا الناس يتكلمون عن فارس émérite أو سمو طيار فشفت في استعمالاتها ودخلت فى استعمالاتها ودخلت فى نصوص متنوعة ، فقد امتدت أمامها الفرصة للاحتفاظ بالمعنى سليا وإن كان قد أضيف إلها عن طريق الخطأ ،

ومع ذلك نلاحظ أن معنى الـكلمة يزيد تعرضاً للتغير ، كلما زاد استعمالها

<sup>(</sup>١) كتب حديثا أحد أعضاء الأكاديمية كتاباً نقرأ فيه الجملة الآتية يلخف فيها صورة بطل من أبطال الحرب : · · L'ensemble est solide , dominateur et fruste » « هو على الجملة متين ، متسلط ، خشن . »

وكثر ورودها في نصوص مختلفة . لأن الذهن في الواقع يوجه كل مرة في أتجاهات جديدة ؟ وذلك يوحى إليه بخلق معان جديدة . ومنهنا ينتج ما يسمى بالتأقلم polysémie . يجب أن نفهم من هـذا الاسم قدرة الكلمات على أتخاذ دلالات متنوعة تبعاً للاستعمالات المختلفة التي تستعمل فيها ، وعلى البقاء في اللغة مع هذه الدلالات . وعندنا مثال جميل عن التأقلم في كلمة bureau « مكتب » إذ كانت تدل في الأصل على نوع من نسج الصوف الغليظ المسمى étoffe de bure ثم أطلقت على قطعة الأثاث التي تغطى بهذا النسج ، ثم على قطعة الأثاث التي تستعمل للكتابة أيا كانت، ثم على الغرفة التي تحتوى على هذه القطعة من الأثاث، ثم على الأعمال التي تعمل في هذه الغرفة، ثم على الأشخاص الذين يقومون بهذه الأعمال ، وأخيراً على أية مجموعة من الأشخاص تقوم بإدارة إحدى الإدارات أو الجمعيات. وخلق معنى جديد لا يقضى بالضرورة على المعانى السابقة ، فهنا يمكن لكل المعاني أن تبقى حية في اللغة إذا استثنينا الأول منها « نوع من النسج » . وحركة التغيرات المعنوية لاتسير دائماً في خط مستقيم ؟ بل تسير في كل الأتجاهات حول المعنى الأساسي ، وكل واحد من المعانى الثانوية يمكن أن يصير بدوره مركزاً إ جديداً للاشعاع المعنوى (١) .

مهما تعددت الاستعمالات التى تصلح لها الكامة وتنوعت، فإن أحدها يطغى غالباً على ما عداه، وهو الذى يعين معنى الكامة الأساسى على النحو الذى يسجل عليه فى القاموس. فإذا اتفق أن وجد استعمالان غالبان أو أكثر ولم يكن فى الإمكان تداخلهما، فمعنى ذلك أننا أمام كلمتين مختلفتين، كما هى الحال فى الأمثلة المذكورة فى الصفحة الثالثة من الفصل الأول بالجزء الثالث. ولكن هذا المعنى الغالب لا يستطيع أن يضمن لنفسه البقاء مطلقاً، فهو محوط بمعان ثانوية تتحفز دائماً للظهور عليه واحتلال مكانه. المعنى الجديد ينمو شيئاً فشيئاً، ويحل نفسه شئل القديم، كما يمتص فرع الشجرة العصير إلى أن يذوى الجذع الأساسى، وعندئذ تجد الكلمة نفسها وقد تغير معناها،

<sup>(</sup>۱) درمستیر Darmesteter : رقم ۱۲ ، ص ۲۰ ،

لبيان أنه يوجد بين معانى الكلمة الواحدة معنى يتيحفز دائمًا لفرض نفسه على الذهن، يجدر بنا أن نتأمل المسألة الآتية: الاسم يمكن أن يكون ذا علاقات متنوعة مع الحدث الفعلى؟ ولكن عندما يؤخذ فعل من هذا الاسم ، فإنه لايعبربه على وجه العموم إلا عن علاقة واحدة من هذه العلاقات. فهناك إذن اختيار غير شعورى من جانب العقل ، إذ أنه يحتجز من بين جميع الأحداث المكنة الحدث الذي يحتاج إلى التعبير عنه في وقت ما . ويبق لاستقرار الكلمة التي تصاغ على هذا النحو في اللغة ألا توجد عقبة في سبيلها من ناحية أخرى . فالألمانية اشتقت من Herz « قلب » herzen « يضم إلى قلبه » كما اشتقت الإيرلندية من bruinne « صدر » bruinnim « أضم إلى صدرى » ؛ ولكنا نرى الألمانية تشتق من Kopf «رأس» Köpfen الذي يدل على «قطع الرأس » ؛ والغاليــة تشتق من cefn «ظهر » cefnu ومعناه « يدير ظهره » ؟ والإيرلندية من dorn « قبضة اليد » cefnu « اَلْكُمُ » ؛ والإغريقية من σάοξ « لحم » σαοχίζειν « ينتزع اللحم » ، وفي الفرنسية coiffer أحد الناس أي « وضع غطاء له على رأســـه » و fesser أو gifler أحد الناس يعنى « ضربه على ال fesse « الإلية » أو على ال ( كلمة قديمة معناها خد ) أي « صَفَعه » ؛ و plumer طائراً معناه « انتزاع ريشـه » ( plumes ) » ؛ و boucher يعنى « سدّ ال bouche ( الفم ) » ؟ و échiner معناه كسر ا échine ( العمود الفقرى ) » ؛ و peler معناه «نزع peau II ( الجـلدة ) » ( للفواكه ) ؛ ويقال في اللغة الشعبية zyeuter ومعناه fixer des yeux « يحدجه بمينيه » ، ومن pilus «شعر» اشتقت اللاتينية فعلين بصيغة واحدة هي : pilare ، «أحدها» في العصر الأول ( Novius Afranius ) ومعناه«:يَكَسُوه الشَّعْرِ » والثاني في عصر الإمبراطورية ، ومعناه « يحلق الشَّعرِّ » · ( Martial ) . فلا توجد قاعدة لمعنى هــذه الصياغات التي ترجع إلى عهود مختلفة ونشأت في أوساط مختلفة ؟أو أن القاعدة الوحيدة هي التمبير بالفعل عن الحدث الذي يعد أخص من غيره بالكلمة في اللحظة التي يقر ر فيها المعني (١).

<sup>(</sup>۱) عن هذه الأمور ألظر : ت، هدسن وليميز T. Hudson Williams رقم ۲۱، مجلد ۲۲، ص ۱۲۲ وندل که Nöldeke ، رقم ۲۴، ح۳، ض ۲۷۹،

هناك نقابل شيئاً يمكن أن يقارن في الصرف بالصيغ القوية والصيغ الضعيفة ؟ فبين الكلمات من حيث المعنى نوع من النظام التصاعدى يحتوى على معان قوية ومعان ضعيفة . فالأولى ، وهي ليست أقدم المعانى بالضرورة ، تفرض نفسها على المقل بمجرد ذكر الكلمة ؛ وتدين بقوتها إلى أهمية استعمالها ؛ أما الثانية فتبق في الظل لأنها نادرة الاستعمال أو خاصته ؛ ولا بد ، لإخراجها من الظلام ، من مساعدة كلمة أخرى تضيئها و تظهر قيمتها ؛ ولكن نظام المعانى التصاعدي هذا لا شيء فيه من الإطلاق والثبات : فهو خاضع لنزوات الاستعمال جميعها ، تلك التي تولد التأقلم .

\* \* \*

ترجع أحياناً التغيرات المختلفة التي تصيب الكلمات من حيث المعني إلى ثلاثة أنواع: التضييق والاتساع والانتقال. فهناك تضييق عند الخروج من معني عام إلى معني خاص مشل ( pondre « يبيض » و sevrer « يفطم » و pondre « يحلب » )؛ وهناك اتساع في الحالة المكسية أي عند الخروج من معني خاص إلى معني عام مثل ( chercher » يبحث عن » و gagner « يرجم » و -ber pher « ينتصر » ؛ وهناك انتقال عندما يتعادل المعنيان أو إذا كانا لا يختلفان من جهة العموم والخصوص ( كما في حالة انتقال الكلمة من الحل إلى الحال أو من السبب إلى المسبب أو من العلامـــة الدالة إلى الشيء المدلول عليه الخ ، أو المكس ). ولسنا في حاجة إلى القول بأن الاتساع والتضييق ينشآن من الانتقال في أغلب الأحيان ؛ وأن انتقال المعني يتضمن طرائق شتى يطلق عليها النحاة أسماء اصطلاحية ( métaphore « الحجاز المرسل بوجه عام » أو synecdoque « إطلاق البعض على المؤسل بعلاقة الشدّبه أو غيره عند عدم وجود اسم للشيء المنقول إليه » النج ) ، المؤسل بعلاقة الشدّبه أو غيره عند عدم وجود اسم للشيء المنقول إليه » النج ) ، وفحد أمثلة منها في جميع المكتب المدرسية (١٠) ؛ وهذا يغنينا عن بحثها هنا تفصيلا،

<sup>(</sup>۱) أنظر خاصة درمستتير: زقم ۴۴، وبريال : رقم ٥٥، وراجم كذلك ل ، كليدا : • Revue de philologie française et provençale ، مجلد ۹ ( ۱۸۹۰ ) ص ٤٩

ولعل من الأفيد أن نذكر بإيجاز كيف تفسر أنواع التغير الثلاثة بظروف الحياة نفسها .

من حالات التضييق تلك الحالة التي يطلق فيها الاسم العام على طائفة خاصة تمثل نوعها خير تمثيل في نظر المتكلم . ذلك أن الإنسان إذا وثق من أن محدثه قادر على فهمه أعنى نفسه من استعمال اللفظ الدقيق المحدد واكتني بالتقريب العام فعندما يطلب من الفتاة الفلاحــة أن تدخل « الهائم » لم تتردد لحظة واحدة في كون القصود بها البقر الذي لا يرال في الحقل ، لأن البقر في نظرها هو البهائم بمعنى الكلمة . وبالطبع لو تكلم الراعي أو الحوذي عن الهائم كان القصود مها في الحالة الأولى الأغنام ، وفي الثانية الخيل . وهـذا التخصيص كثيراً ما يترك آ ثاره في اللغة . فاسم الطائر في الإغريقية القديمة ởρνις أخذ معني « دجاجة » منذ التــاريخ المسيحي ( نقرأ في إنجيل لوقا ، إصحاح ١٣ ، آية ٣٤ ) ٥٥٧١٥ « دجاجة » ) واليوم يطلق على الدجاجة في الإغريقية الحديثـة لفظ δόονιΘα. و بنفس الطريقة صار اسم الطائر على العموم auca ، يطلق في الفرنسية على الوزة (١٠). وقد ينشأ التخصص أحيانًا من مجرد الحذف ؛ وذلك كما تستعمل كلمة ٢١١٥٥٥ « محروم من » في الإغريقية الحديثة للدلالة على الأعمى . لقد رأوا أن الحرمان من النظر أشد أنواع الحرمان ، فأعفوا أنفسهم من الإشارة إليه بأوضح من هذا . كذلك في اللغات الرومية اتخذت الصفة orbus معنى « أعمى » . ولكن لعلَّ الرغبة في التخفيف لها نصيبها هنا ؟ فاكتنى بالمصطلح العام لتجنب ما في الكلمة الحاصة من غضاضة .

الكلمات العامة لا تكاد تستخدم في الاستعمال بقيمتها العامة ، اللم إلا إذا كان ذلك عند الفلاسفة ؛ فكل واحد من المتكلمين يطلقها على نوع خاص من أنواع النشاط . وقد تكلم علماء اللغة عن المعانى المختلفة لكلمة عملية (٢). فإن معناها يختلف تبعاً لما إذا كان الكلام في الجراحة أم في المالية أم في الفن الحربي أم في شئون الغابات

<sup>(</sup>۱) نیدزمان Niedermann : رقم ۳۰ ( Anzeiger ) ، مجلد ۱۸ ، ص ۷۰ ،

<sup>(</sup>٢) بريال: رقم ٥٥، ص ٢٨٥،

أم في الرياضة ؟ وتبعاً لذلك نعرف ما إذا كان يدور حول قطع عضو من أعضاء الجسم أو عقد صفقة من صفقات البورصة أم قيادة كتيبة من الجيش في ميدان القتال أو تعليم الأشجار التي يجب أن تقطع أو حل مسألة حسابية . وإذا تكلم علماء اللاهوت في عملية الروح القدس ، أرادوا معنى آخر غير هذه جميعاً . وكلمة « موسم » أيضاً من الكلمات التي تجتمل استعمالات مختلفة كل الاختلاف. فهناك موسم ما عند كل من مدير الفندق وصاحب « القلا » وتاجر الفاكهة وزارع النبيذ والخيـَّاطة ، بل وعندكل تاجر أو صانع ، فلكل واحد من هؤلاء « موسم » وهو الفترة التي يكون فيها نشاط العمل على أشده ، وتختلف هذه الفترة باختلاف أنواع النشاط وباختلاف الأماكن . وفي جزء من يمبر وكشير ِ Pembrokeshire من بلاد الغال يطلق الموسم على الفترة التي ترى فيها خيل اللقاح تجوب الإقليم ؟ وهذا وحده كاف للدلالة على إقليم معنى بتربية الخيل خاصة ، فكل شخص فيه يهتم بمسألة اللقاح ؛ فتشير الكلمة إلى الموسم بمعناه الحق في نظر المتكلم ، كما رأينا في كلمة « العملية » حيث يُرجعها كل واحد من المتكلمين الذين افترضناهم إلى الموضوع الذي يألفه . ويمكننا أن نسوق أمثلة من هذا القبيل لجميع الكلمات العامة ، بل لجميع كلمات اللغة ؛ لأن معنى الكلمة مهما أوغل في التخصص ، يمكن دائمًا التضييق من سعته أو من تخصيصه كما يقولون .

أندر من ذلك حالة التعميم وإن كانت موجودة أيضاً . وينحصر التعميم في إطلاق اسم نوع خاص من أنواع الجنس على الجنس كله . وهذه هي حال الأطفال الذين يسمون جميع الأنهار باسم النهر الذي يروى البلدة التي يعيشون فيها : هكذا يفعل الطفل الپاريسي عندما يصيح وقد رأى نهراً ge vois une فيها : هكذا يفعل الطفل الپاريسي عندما يصيح وقد رأى نهراً Seine « أرى سينا » وتلك غلطة طفل لا يدوم لها أثر . ولكن هناك أخطاء مماثلة قد استمر بقاؤها . فني السلاقية الجنوبية صار اسم الوردة يطلق على الزهمة عموماً (١): في الصربية ٢٥٤٥ ، وفي الكرواتية ٢٥٤١ . امتداً أثر هذه الواقعة

<sup>(</sup>۱) شوخارت Schuchardt ، رقم ۲۰۳ ؛ وقارن مورکو Murko ، رقم ۳۳ ، مجلد ۲ س ۱٤۷ .

امتداداً جعل كلمة Blunie « زهرة » تحتفى من اللحجات الألمانية المجاورة و يحل علمها كلمة Rose في المسلمة المسلم معناها « وردة » ) فيقال Rose عمنى « الحقل مملوء بالأزهار » . وبطريق العدوى صارت اللحجات الإيطالية في إقليم فريول Frioul تطلق اسم الوردة على كل زهرة أيا كانت ، واضطرت إلى أن توجد للوردة اسماً حديداً ، هو rosar أو garoful di spine . هذه الحالة التي لها أهميتها فيما يتعلق بانتشار الحالات الخاصة بالمفردات ، تبرهن على وجود بعض الفصائل المعنوية التي فيها تختلط بسهولة النسب الكامنة بين الأجناس والأنواع.

هذه المجاميع هي التي يكثر فيها بصفة خاصة انتقال المعنى بسبب التجاور . فكل كلمة من كلماتها لها مضمون خاص بها وتدل على شيء خاص objet . ولكنها أمام العقل تشترك جميعاً في انتسابها إلى مجموعة عامة ، ولما كانت فكرة العموم تطغى على المعانى الخاصة ، فقد يحدث للعقل أن ينتقل من أحد المعانى إلى الآخر . وهذه الظاهرة تقع بصورة خاصة في أسهاء النبات والحيوان وأسهاء أجزاء الجسم والأمراض والألوان .

اختلافات المعنى التى تلاحظ على اسم واحد من أسهاء الألوان بين لغة وأخرى ترجع فى غالب الأمر إلى أنواع من التخصص (أنظر الصفحة السابقة) ؛ ولكن الانجاء الذى ندرسه هنا يستطيع أن يؤدى دوره أيضاً.

انتقال المعنى في أسماء النباتات كثير الوقوع . فكلمة واحدة بعينها هي التي أمدات اللاتينية بكلمة quercus ( نوع من البلوط ) والألمانية بكلمة محلاً ومنوبر » والكلمة الإغريقية φηγός ( تطلق على نوع من البلوط ) ، هي بعينها الكلمة اللاتينية fâgus « زان » والكلمة الألمانية Buche لحما نفس المعنى . يرجعون إلى أصل واحد الكلمة الإغريقية κλάτη « والكمة الألمانية الاسم الألمانية على البلوط ( في الإيرلندية « dair » ) واللاتينية الاسم الذي تطلقه على البلوط ( في الإيرلندية « tana وحدها تدل قديماً في الألمانية على البلوط واحد . وهنا أيضا قد يجب علينا أن ندخل التخصص في البلوط والصنوبر في آن واحد . وهنا أيضا قد يجب علينا أن ندخل التخصص في

حسابنا ، ولكن بمعنى مختلف . فن المحتمل مثلا أن الكلمة الجرمانية anna والأصل المشترك للكلمة الإيراندية dair واللاتينية larix كانتا تدلان على «الشجرة» أو على «الخشب» بصورة عامة (في الإغربيقية هؤه) أو على «الفابة» : وبعد ذلك ، إذا صبح هذا الفرض ، استعملت كل واحدة من الكلمتين للدلالة على شجرة هامة اختيرت لأسباب تاريخية أو جغرافية . ولكن عندما نرى اسم الزان يتجاوزه إلى الدلالة على البلوط كما في حالة الكلمة الألمانية المحتولة ولا أنتي تستعمل في كلا المعنيين ، لم تكن المسألة إلا انتقالا في الدلالة لا أكثر ولا أقل ؟ ذلك بأن الذهن لم يكن قد استقر بعد على حال وكان ينقصه التحديد، فأطلق اسم نوع من الشجر على نوع آخر يقاربه .

قد يوجد في بعض هذه الأمثلة استعارة أو بتعبير أفضل، انتقال شعورى . فالذهن قد يضيف مختاراً اسم أحد الأعضاء إلى العضو الذي يجاوره لقصد المزاح أو لسبب آخر، ويمكننا أن نقطع بوقوع الاستعارة إذا كانت الألفاظ تثير فكرة

<sup>(</sup>۱) میرنجر Meringer : رقم ۳۳ ، ح۳ ، ص۶۶ ؛ وتسو تر Romanische : Zauner . Forschungen ، رقم ۱۱ (۱۹۰۳ ) ص ۳۳۹ .

جنسية وفي هذه الحالة يمكن تفسيرها إما بوازع من الحياء وإما على العكس بسوء القصد . فقد يطلق الشخص على ثديي الرأة لفظ « النحر » أو « المعدتين » حسما يكون مهذباً أو جلفاً . وأسماء أعضاء الجسم المخزية ، وبصفة عامة الكلمات التي تطلق على أفعال مشهورة بقذارتها أشد من غيرها تعرضاً للنقل (١) . ويمكننا أن نقول إن الكلمات القذرة عامة كثيرة التبادل ، اللهم إلا إذا كانت الكلمة المخجلة نفسها قد أطلقت على مدلولها بطريق استعارة معلومة للمتكلم ، إذ في هذه الحالة لا يوجد سبيل لإطلاقها على عضو آخر . وهي ألفاظ يجمع بينها كونها كلمات قذرة ، وهذا تعريفها ؟ فيمكن أن تستعمل دون قيد للدلالة على أي جزء من الجسم مادام قذراً . إذ قد يكفي وجود شبه بعيد أو جوار تافه لا يحس ليبرد أنتقال الكلمة من معني إلى آخر . وكل اللغات فيها أمثلة من هذه الظاهرة ؟ فنترك للقاريء مهمة البحث عنها بنفسه .

والأسماء الدالة على عمليات الحواس هي بدورها عرضة للتبادل . فكثيراً ما تستعمل الألفاظ الدالة على اللمس والسمع والإحساس والدوق بعضها مكان بعض : وتطلق الثلاثة الأخيرة منها فضلا عن ذلك ، على عمليات العقل ، فالفعل بعض : وتطلق الثلاثة الأخيرة منها فضلا عن ذلك ، على عمليات العقل ، فالفعل الإغريق من ونورون والشم . وفي الغالية يستعمل الفعل الفعل الإسلام والدوق واللمس؛ وكذلك الفعل الإيرلندي يستعمل الفعل المنعي له نفس الدلالة . ومن نتائج ذلك أن يقال الآن في الإيرلندية عن الأصم المناصم ( أعمى الأذنين » ، وأن الأصل الواحد ورد في اللغات عن الأصم ( في القوطية daubs و daubs : ( أنظر من ١٨٠ ) وباسم الأبكم ( في القوطية daubs ) وأمد الإغريقية باسم الأعمى ( ٢٨٠ ) الذي يطلق من دلالة أيضاً على الأصم وعلى الشيطان ( أوديب الملك ، بيت ٣٧ ) . ومما ييسر الانتقال إلى أخرى على وجه التأكيد الروابط الذي يقيمها العقل بطبيعة الحال بين عمليات الحواس المختلفة .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) مار ستراندر Marstrander : رقم ۳۰ ، مجلد ۲۰ ،ص ۲۰۱۱.

يمكننا أن نتنبأ بنشوء علم دلالة عام ، وذلك بتركيز المعلومات المستقاة من كل لغة عن تغيرات المعنى ؛ فيسمح لنا هذا العلم بإرجاع تلك التغيرات إلى بضع قواعد — الا من وجهة نظر منطقية كما فعل العلماء حتى الآن — بل من وجهة نظر سيكولوجية وذلك يتطلب الابتداء من الأفكار التي تعبر عنها الكلمات لا من الكلمات نفسها .

ليس من المصادفة بطبيعة الحال أن كان يعبر عن فكرة « المرّة » في غالب الأحيان بالكلمة التي تدل على الرحلة : فيقال للعامل الذي ينزل براميل في كهف المنزل أو يصعد خشباً في الغرفة العليا منه : كم رحلة قمّت بها ؟ بدلا من « كم منّة نزلت أو صعدت ؟ » . والكلمتان uicissim ، uices في اللاتينية اشتقتا من كلة تدلّ على الرحلة ، وكلة رحلة نفسها تستخدم في صورتها اللهجية pâdze كلة تدلّ على الرحلة ، وكلة رحلة الفاليه Valais السفلي « سويسرة » ؛ وفي القوطية تستعمل كلة sinths التي معناها الحقيق « رحلة » لتكوين الظروف العددية فيقال تستعمل كلة sinths التي معناها الحقيق « رحلة » للتوانية و thrim sintha « ثلاث ممات » ؛ و وتستعمل في معنى « ممة » كلة عالامتان ها اللتوانية و fecht في الألمانية السفلي Reise والاسكندناوية gang ، وكل هذه الكلمات معناها الحقيق « رحلة » . وواضح أن هدذا يفسر بتطور المنى الطبيعي تطوراً مستقلا في كل بلد من البلاد التي وردت فيها هذه الظاهرة على حدة .

ومع ذلك فهناك تسميات من هذا القبيل لا يمكن أن يكون مجرد ورودها في لفات مختلفة دليلا على أنها نتيجة لاتجاه واحد بعينه ، وإن كان مستقلا في كل حالة عنه في الأخرى . من ذلك اسم ال belette « ابن عرس » وهو حيوان ثديي صغير من أكلة اللحوم — فإنه في كثير من اللغات ، كما في الفرنسية ، مأخوذ من الصفة « جميل » : فهو في الألمانية Schöntierle « الدُّو ببةُ الجميلة ، وفي الدغركية Signne وفي الاسبانية « الغاليسية » وفي الدغركية وفي البسكية andereder ، ومعناها الحرفي و السيدة الجميلة ،

( andere في سيدة ، و eder ، جيلة ») . فليس من المعقول أن تكون هذه الفكرة نفسها قد عرضت في وقت واحد في أذهان كل هؤلاء الناس الذين يتكلمون لغات مختلفة (١) . بل إننا هنا أمام مثال من خلق الكلمات بالمحاكاة ، وبعبارة أدق من استمارة الكلمات بواسطة الترجمة ، الأمر الكثير الوقوع في حالة اتصال اللغات بعضها ببعض . ( أنظر الفصل الرابع من الجزء الرابع ) .

ويحدث أن ترتبط الكلمة بأسطورة فتنتشر معها وتساعدها على البقاء . وفي هذه الحالة تترجم المفردات عن واقعة فلكلورية ، فلا يمكن إذن تتبع الطريق التي مرت به الكلمات إلا بدراسة الفلكلور . كذلك يحدث كثيراً أن تنتشر عبارة تجريدية في الأقاليم المجاورة بواسطة نوع من النقل يشبه أن يكو نسخا . فالفعل الإنجليزي to become «يصير » مثل الفرنسي digwyddo عاما ، والفعل الغالى digwyddo «يسقط» ( فالصيغة cwyddo «يسقط» مثل eaccidere » ( فالصيغة cwyddo «يسقط» مثل المحتكاك مثل المموم تختلف كل الاختلاف عن الحالات التي يحن في صدد اللغات . فهي على العموم تختلف كل الاختلاف عن الحالات التي يحن في صدد نراستها هنا ، وإن لم يكن من السهل تعيين حد فاصل بين النوعين . فثلا عندما نرى الفعل « يقع » يستعمل للتعبير عن فكرة « الإعجاب » في الألمانية (gefallen) وجود صلة تاريخية بين العبارتين ، فني هذه الحال لا يسعنا إلا أن نقول بوجود وجود صلة تاريخية بين العبارتين ، فني هذه الحال لا يسعنا إلا أن نقول بوجود استعارتين مهاثلتين نشأت كل واحدة مهما مستقلة عن الأخرى في كاتا اللغتين .

فكرة الألم تجتمع بسهولة مع فكرة المعظّم ، كما تجتمع فكرة القسوة بفكرة القوة . فالصفة الألمانية القديمة sêro « أليم ، موجع » التي لا ترال تستعمل في لهجات الجنوب (صربيا وبقاريا) بمعنى « مجروح ، مكتئب » لم تستبق في الألمانية الأدبية إلا للتعبير عن التفضيل المطلق . ولعلنا نستطيع بسهولة أن نتصور خط سيرها . فقد قيل في أول الأمم sehr krank « ممريض جداً » sehr betrübt « مكتئب جداً » sehr gross « كبير جسداً » و sehr gut و مكتئب جداً » و sehr gut

<sup>(</sup>۱) رقم ۳۳، مجلد ۲، س ۱۹۰، هامش رقم ۱.

«حسن جداً »؟ فلما أفرغت الصفة من قيمتها الخاصة (أنظر ص ٢١٧) بقيت عبارة صرفية فحسب للدلالة على كبر الكمية . ومع ذلك فما تجدر ملاحظته أن الكلمة اللاتينية saeuos «شديد ، حاد ، قاس » ، التي تلتقي بالكلمة الجرمانية التي نحن بصددها في أصل واحد ، قد استعملت أيضاً في اللاتينية القديمة بمعنى saeuam dicebant ueteres magnam «كبير »: يقول سر ڤيوس النحوى seenam «جداً » و saeuos (ملاحظات على الإنيادة : ١/٤) . والعلاقة المعنوية بين sehr «جداً » و saeuos «كبير » لا يمكن أن يفسرها التاريخ . فالأمم في كلتا الحالتين برجع إلى تطور معنوى واحد مستقل في كل حالة عنه في الأخرى ، والإغريقية أيضاً تقدم لنا أمثلة عليه . فالظرف δεινῶς « بشناعة » أو مانه « بقسوة » يستعمل عند أمثلة عليه . فالظرف وكبير عن كبر الكمية (أنظر الصفحة الرابعة من الفصل التالى) .

عكن أيضاً الانتقال دون عناء من فكرة الإشفاق إلى فكرة الحنان . فتأمل البؤس يصحبه دائماً إحساس بالحدب . لأن الإشفاق والود ينبعان من موضعين متجاورين في القلب الإنساني . فيقال حدبا : mon pauvre petit «صغيرى المسكين» إذ لمّا كانت فكرة السكنة وفكرة الصغر مرادفتان للضعف ، كانتا توحيان بالحنان والإشفاق معاً . وفي كثير من اللغات تستعمل كلمات واحدة للتعبير عن كل هذه العواطف دون تفريق ؛ وتنتقل من أحداها إلى الأخرى . فالصفة bleiths معناها تعنى في القوطية «مدر للشفقة » ؛ وقرينتها في الألمانية العليا القديمة blidi معناها « فريف » ويظهر أن أصلها هو أصل الكلمة السنسكريتية mrityati « يذوب ، يتفكك » ؛ فالفكرة الأساسية هي فكرة الإشفاق التي تندسي القلب وتلينه .

لكن الطيبة لا تكون بلا ضعف ، وبالإغراق في الطيبة يصبح الإنسان «مغفلا» ، كايقول المثل الفرنسي في صراحة قاسية . والكلمات التي تمت إلى الطيبة والعذوبة والهدوء في كثير من اللغات قد استعملت للدلالة على البلاهة . فالبساطة ، وهي فضيلة في الخلق ، تمد قصاً في العقل أيضاً . وقاصر العقل يوصف في الفرنسية بأنه einfaltig « بسيط » والكلمات وقد ساعد وقد ساعد bonasse و débonnaire « مبالغ في الطيبة » تحملان اليوم محملا سيئاً . وقد ساعد

على انحدار المعنى في الكلمة الأولى وجود اللاحقة asse التي تحمل معنى تحقيريا لا شك فيه . ولكن ليس هناك أى أثر خارجى ساعد على تطور الكلمات silly في الإنجليزية و albern في الألمانية و gwirion في الألمانية ( في الجزء الشمالي ) والأولى منها معناها في الأصل «هادىء ، مأمون الجانب » ( فارن gelæ في الإنجليزية القديمة و selig في الألمانية ) والثانية «حسن العشرة ، طيب » ( في الإنجليزية القديمة و guirion في الألمانية ) والثانية «حسن العشرة ، طيب » ( وما زالت الألمانية العليا القديمة raawâr في والثالثة «صادق الود ، برىء » ( وما زالت تستعمل في جنوب الإقليم ) ؛ واليوم تطلق الكلمات الثلاث ويراد بها الغبي أو الأخرق . وقد وقع نفس التحول بالنسبة للكلمة الفرنسية innocent « برىء » ، ولكن بواعث دينية زادتها سوءاً على سوء . ذلك أن سخرية مواطنينا دأبت تنصب على أولئك الأشخاص الذين وهبوا أنفسهم لله ليمن عليهم بشهادة من ولكمتان المقل ، إن لم تكن من النفاق : وإلى هذا الاتجاه الخالى من التبجيل تدين الكلمتان علمهما و raid عمناها التحقيري ( فالأولئ منهما جاءت من béni الكلمتان والثانية من chrétien «مسيحى» ) .

كل التغيرات المعنوية التى أشرنا إليها ليست سيكولوجية إلا جزئيا حيث أن المادة التى تدل عليها الكلمة تدين على هذا التغير بطبعها . فالشخص التعس يستدعى الحدب عليه بطبيعة الحال ، والرجل الطيب فيه استعداد لضعف الشكيمة وأحياناً لبساطة العقل ؟ والعنف يفترض القوة والقدرة ، ويبطش بطش الرفيع العظيم ، فيمكننا القول بإن العقل إنما اتبع في انتقاله من فكرة إلى أخرى السبيل الذي خطته التجربة في الحياة ، فاختصر في كلمة واحدة سلسلة بأسرها من الملاحظات ؟ ومع ذلك فإن نصيب العقل يعد على جانب من الخطورة بحيث يخول لنا أن نشكلم هنا أيضاً عن تحولات سيكولوجية : إذ لا يكفي للملاحظة أن تمون بالتجربة ، إذا لم يستطع العقل أن يستخرج منها النتيجة المناسبة . فتفسير صفات بالتجربة ، إذا لم يستطع العقل أن يستخرج منها النتيجة المناسبة . فتفسير صفات على تبدو على رجل طيب تفسيراً سيئاً وتمجيد قسوة الظالم عن أنها من عظائم الأمور والعطف على البائسين ، أليست كلها ميولا يستجيب لها كل إنسان عظائم الأمور والعطف على البائسين ، أليست كلها ميولا يستجيب لها كل إنسان إن قليلا وإن كثيراً ؟ إذا وجدنا اللغة تعبر عنها ، أمكننا أن تقول بأنها تكشف

عن خلق المتكلم: فهي علامة الخلق الساخرأوالمُسْتَكُمْ بَدُ أوالرحيم، وبها نستطيع أن نميز الأشخاص على ما بينهم من اختلاف.

الانحدار الذي يصيب الكلمات « يعكس بطريقة ملموسة إما الاحتقار الذي تكنه الطبقات الاجتماعية بعضها لبعض وإما البغض المتبادل بين الأوطان والأجناس وإما التعصب الأعمى من جانب الجماهير وإما عدم احترام المتعصبين لآراء غيرهم ... فالناس يتباغضون ويتناحرون ويتبادلون الاحتقار ويتنابذون بالألقاب ، واللغة حارس أمين على آثار هذه الحماقات المستمرة »(١). فالـكلمات brigand « قاطع طريق » و ribaud « إباحي » و brigand « قاتل » brigand « خليع » التي كانت تطق في أول أمرها على بعض الكتائب العسكرية تدين بمعناها الحالي إلى غلظة الأخلاق الحربية واستهتارها ، كما تدن كلمة cuistre ( قديماً « طباخ » وكلمة goujat ( قديماً « خادم » ) إلى احتقار السيد لخادمه ؛ والكلمات bouquin ( مستمارة من الفلمنكية boecken « كتاب » ) و lippe (مستعارة من الألمانية Lippe «شفة» و rosse من الألمانية Ross «حصان») و hâbleur ( من الأسبانية hablar « يتبكلم » تحمل على التهكم الساخر الذي يرتبط بكل ما يأتى من الخارج . ومما تجدر ملاحظته أن كلمــة parlar في الأسپانية ( المشتقة من parler الفرنسية بمعنى « يتكلم » ) لا تقال إلا لتدل على أمر سيء . وكلمة madame « سيدة » قد بقيت كلمة نبيلة في الإنجلنزية والفرنسية ، أما في الألمانية التي دخلتها بطريق الاسـتعارة ، فقد صارت عامية سوقية: ففي برلين تعتبر Madamchen من ألفاظ السوقة (٢).

بمكننا أن نتصور علماً لسيكولوجية الشعوب يقوم على اختيار التغييرات المختلفة التي تشاهد في اللغات التي يتكلمونها خاصة بالمعنى . وقد تـكون هـذه

<sup>(</sup>۱) نیروپ Nyrop : رقم ه۱۰ ، مجلد ٤ .

 <sup>(</sup>۲) جوستاف کوهین : « خطاب بمناسبة افتتاح کرسی اللغة الفرنسیة وأدبها بجامعة أجببتر دام . » پاریس شامپیون ( ۱۹۱۲ ) ص ۱۳ .

الدراسة مضنية ، ولكمها تستحق ما ينفق فيها من عناء . بل من المكن ألا نخرج منها بنتيجة محددة وأن نصل في النهاية إلى أن نكشف عند جميع الشعوب اتجاهات سيكولوجية واحدة على وجه التقريب ، هي ميول العقل الإنساني نفسه . ولكن قد نصل أيضاً إلى إقامة بعض الحدود وتحديد بعض دقيق الفروق. فأغلب الظن مثلا أن تكشف لنا الفردات الإنجليزية عن احترام للأشياء الدينية وللأشخاص الذين كرسوا للدين أنفسهم أكثر مما مجدمها في مفردات الفرنسية . وقد تطلعنا هذه الدراسة على بعض الفروق بين الألمانيين والفرنسيين . فكلاها ولكن الفرنسي يخلط مهذا الاستعمال عاطفة من السخرية والاحتقار أو القذف . ولكن الفرنسي يخلط مهذا الاستعمال عاطفة من السخرية والاحتقار أو القذف . فالحال الألماني على المرابع على الألماني مضحكا ، ولكن هذه الألفاظ اتى المعافى على المرابع كل حين بالعصفورة أو بالسنجاب . ولكن هذه الألمانية . والمرابع كل حين بالعصفورة أو بالسنجاب . ولكن هذه الألمانية .

وعلى العكس من ذلك ، يميل الفرنسى إلى أن يربط أفكاراً مخزية أو فاحشة بالأسماءالتي تدل على أشخاص من الجنس اللطيف : وقد أصيبت برشاش هذا الانحراف أسماء الأعلام Jeanneton, Goton, Catin و الأسماء الشتركة garce و donzelle و الأسماء الشتركة fille و gouge و donzelle و آدل في الأصل على معنى بنت أو امرأة ، والآن أصبحت من الشتائم المقذعة ] : ولن تلبث كلة demoiselle . آنسة ، أن تصاب بما أصيبت به سابقاتها .

إن أعنف الكلمات التي يتأتى للغضب أو البغض أن يستخدمها ، قد تستممل أحياناً في الملاطفة ؛ فتستخدم استخدام عبارات المداعبة اللطيفة البريئة من كل احتقار أو ملام . فن المألوف أن يدعى الطفل polisson « فاجر » أو polisson « الحبيث الصغير » ويوصف الصديق بأنه bon bougre « المعتوه الطيب » أو vieille canaille « الوغد العجوز » . كذلك الكلمات Luder أو Schelm في الألمانية و čtverák في التشيكية يمكن أن تقال على سبيل

الملاطفة، وهي شتائم في الأصل. ولكن الأمّ الفرنسية لاتنادي طفلها: mon» « petit pouilleux » إلى القمل الألمانية إذ تقول بلا حرج petit pouilleux . فهناك شيء من الفرق ؛ ولكن هذه الاستعمالات رهن العرف بل وقصيرة الأجل . ويمكننا بسهولة أن نستخرج من الألمانية بعض العبارات الأليفة التي تبدو لنا خالية من الروح مثل wurst und العبارات الأليفة التي تبدو لنا خالية من الروح مثل nicht die Bohne ! » و egal ! » و المنارات الفرنسية مثل « كلا ، مطلقاً! » و المنارات الفرنسية مثل « الح أحد » الح . ولكن العبارات الفرنسية مثل « العنا وذكاء . و المنارات الفرنسية مثل « العالمة و المنارات الفرنسية مثل « العبارات الفرنسية سينانسية » و العبارات الفرنسية « العبارات الفرنسية » و العبارات الفرنسية « العبارات الفرنسية » و العبارات العبارات العبارات الفرنسية « العبارات » و العبارات العبارات

وإذا كان في وسع التغيرات المعنوية أن تعرفنا بالسكيولوجية ، فإنها ليست أقل قدرة على تعريفنا بظروف الشعوب الاجتماعية .

إن فكرة « من الخارج » و « من الداخل » يعبر عنها في معظم اللغات الهندية الأوربية بمقابلة البيت بالحقل . و « dehors » ( تعنى حرفياً « خلف الهندية الأوربية بمقابلة البيت بالحقل . و « dehors » ( تعنى حرفياً « خلف الباب » أى كل ما يقع في الجهة الأخرى من الباب : فني اللاتينية durs ، وفي الإغريقية Φύρας, Θυρασι, Θύρηφι وفي الأرمينية dar وفي الإغريقية immach ، immaig ( من mag ) نوما هو في الحقول : فني الإرلندية dirveas ، emeas ) ، وفي اللتوانية «حقل» ) وفي البريتانية ermeas ( dirveas ، emeas ) ، وفي اللتوانية والإغريقية تستعمل المقابلة بين المعرقة وفي الأرمينية المنارة إلى ما هو أحنى عن والإغريقية تستعمل المقابلة بين الأشياء التي من الخارج وأشياء المنزل . وهذا يكشف والأسرة وما هو منزلى ؛ عن الأشياء التي من الخارج وأشياء المنزل . وهذا يكشف عن حالة اجتماعياً كانث فيها الأسرة جميعها تقيم في المنزل وكان الباب الخارجي يعلم حدود الحمي المائلي .

تفسّر الروابط العائلية أيضاً الاستعمال المجازى لبعض أسماء القرابة الذى نقابله فى كثير من اللغات. فكون كلمة nepos تطلق في اللاتينية على السفيه وكلمة Schwager تطلق في الأنية على سائق عربة البريد يمكن تفسيره على أنه نوع من المزاح ؟ ويطلق اسم « العم » في الألمانية على شيخ محبوب فعال للخير ،

واسم العمة على الشخص العابس الكثير التقريع (die Tante Voss). في كل هذه الاستعارات تبدو بكل بساطة روح الخبث التي هي صورة من صور البصيرة الشعبية. وبالعكس عندما تستعمل الكلمة الدالة على ابن الأخ [أو ابن الأخت] للدلالة على المنافس كما في السنسكريتية (bhratrivyas)، فإن هذا الاستعمال يكشف لنا عن نظام عائلي كانت فيه العلاقات بين العم وابن أخيه مختلفة اختلافا شاسعاً عما هو سائد في عائلات اليوم.

تتبكون الثروة عند الشعوب الرعاة من القطعان بطبيعه الحال؟ حيث تقدر الثروة رأس الماشية ، وبذا تصير الماشية عملة نقدية ؛ هكذا كانت الحال عند الهنود الأوربيين ، وقد احتفظت اللغات الهندية الأوربية بآثار عـديدة من هذه الحال البدائية . حيث كانت الماشية ، وهي الثروة الوحيدة ، تستعمل استعمال النقود · فهوميروس يتكلم عن بنيات ἀλφεσίβοιαι « أحضرن ثيراناً » لوالدهن ، يكنين بذلك أنهن لما كنّ مرغوبا فيهن ، فسيدفع فيهن الراغبون مبالغ طائلة . والقانون الإرلندى يقدّر الفرامات والأثمان عادة برءوس الماشية ؛ فالمرأة المسترّقة (cumal) تساوى ثلاث بقرات ، وكلة cumal نفسها صارت نوعا من النقد (۱). وكانت قيمة جميع المواد التجارية تقدر مهذه الصورة في القوانين الغالية ( القرن العاشر ) ؛ ونقرأ في الـ Mabinogion ، وهي أخبار غاليّة من العصور الوسطى ، أن زينة هذه الحلَّة أو تلك تكلفت ثلثائة بقرة . ولكن لدينا خير من هذا . ففي عدد من اللغات تستعمل كلمة واحدة للدلالة على النقود وعلى الماشية في آن واحد، وإذا كان من هذه اللغات ما قصر الكلمة على أحد المعنيين ، فإن تأخر الزمن الذي وقع فيه هذا القصر يسمح لنا أن تنتبع أصلها دون عناء وأن نقصر هذا التخصيص. فكلمة pecunia اللاتينية ليست إلا إحدى مشتقات pecus «ماشية» وكلمة Vieh أصبحت لا تطلق اليوم في الألمانية على الماشية ، ولكن قرينتها fee تطلق في الإنجليزية على نوع من الأجر . وهنا اسم الماشية كان في المبدأ . وعكس

<sup>(</sup>۱) يذكر في الوثائق الحاصة بالقديس پتريس Saint Patrice أن حصاناً يبع بـ Saint Patrice من النقود . ( Codex Ardmachannus, fo 17 ba ) .

ذلك قد وقع أيضاً: فكلمة ومرتب التى تطلق فى الإغريقية القديمة على «المملوك» تطلق عند هيردوت على رأس الماشية وتدل فى إنجيل لوقا على دابة الحمل ؛ وكلمة مهرب شريكتها فى الأصل والتى لا ترى مستعملة فى الإغريقية الكلاسيكية إلا فى معنى « ملكية » ( فيما عدا فى أنتيجونا لسوفوكل : ٧٨٧) تستعمل فى إقريطش بمعنى « ماشية » فى أيامنا هذه . والكلمة الأنجلوسكسونية تستعمل فى إقريطش بمعنى « ماشية » فى أيامنا هذه . والكلمة الأنجلوسكسونية « تعتمرك فى الأصل مع الكلمة الألمانية الهلاشية . والكلمة السلاقية « تجارة » أو « ثمن الشراء » ولكنها تطلق أيضاً على الماشية . والكلمة السلاقية من الجرمانية : فنى القوطية skatts « نقود » ) تطلق منذ أقدم النصوص على « الماشية » وعلى « الثروة » معاً .

فنرى هنا أن بعض العوامل الاجتماعية تتدخل فى تطور المفردات ، تلك العوامل التي لم نكن قد قابلناها حتى الآن إلا مصادفة . وستظهر فى صورة أوضح فى الفصل التالى .

## الفصل لثايث

## كيف تغيرِ الأفكار أسماءها

نشرت دراسات عديدة تبين كيف تغير الألفاظ معانيها . ولكن هـذا السؤال يمكن أن يدار على وجهه الآخر . فهناك مجال أيضاً لدراسة كيف تغير المانى الـكلمات ، أو بعبارة أصح كيف تغير الأفكار أسماءها .

إذا قارنا مجموعة الفردات في عصرين متباعدين من تاريخها ، أدهشنا مقدار الخلافات التي نعثر عليها في مصير الكلمات . لنقابل مثلا بين الفردات الفرنسية والمفردات المندية الأوربية ، وسنجد والمفردات اللاتينية أو بين المفردات اللاتينية والمفردات المندية الأوربية ، وسنجد أن بعض الكلمات التي تدل على أشياء واحدة قد استمر بقاؤها باطراد تام ، غير خاضعة إلا للتغيرات الناجمة من التطور الصوتى ؛ وأن بعضها الآخر قد جدد مرة أو أكثر من مرة . فقد استعضنا عن كلة chef القديمة المأخوذة من اللاتيينية دوم دعول من من دوما كثيراً و أو أكثر من مرة . فقد استعضنا عن كلة testa ، وهسنده بدورها كثيراً المناسبدل بها كلمات أخرى في اللغة الشعبية ، مثل : aboche و fiole و bobine و المناسب الح . والإغريقية الحديثة جددت مفردات قديمة من تلك التي يكثر دورانها على الألسن أى التي يظن أنها أقل تعرضاً للتغير من غيرها : فهي تقول اليوم بمسه بدلاً من والامن و بعداً من عنده و بعداً من والامن و بدلاً من والامن و بعداً من المناسب بدلاً من عامره و المناس و عين » و عمد بدلاً من عامره و عين » و عمد الله من عين » و عمد بدلاً من عامره و عين » و عين » و عمد بدلاً من عامره و المناش » الح .

وإذا درسنا المفردات في جميع اللغات التي نعرف تاريخها ، أمكننا بكل يسر أن نكون مجاميع من هذا القبيل ؛ لأن المفردات في كل اللغات قد خضعت لهذا التجديد إن قليلا وإن كثيراً وأسباب هذا التجديد معقدة ؛ وأحياناً تندّ عن كل بحث. ذَلَك لأن حالات الكلمات جد غريبة ، تتوقف على عوارض يستحيل أن نتنبأ بها قبل وقوعها كما يستحيل أن نتخيلها بعد وقوعها إذا لم يمدنا التاريخ بما يدل عليها . ومع ذلك فهناك أسباب عامة لتجديد المفردات ، تستطيع أن تفسر الجزء الأعظم من حالاتها . ويمكننا اعتبار هذه الأسباب من وجهين : من وجهها الفردى في سيكلوجية المتكلم نفسه ، ومن وجهها الاجتماعي في الاستعمال اللغوى الذي تقوم به البيئات الاجتماعية .

\* \* \*

يتخلص المتكلم عادة من الكلمات التي لم تعدكافية للتعبير عن المعنى الذي نيط بها التعبير عنه ، لأنها ضعفت وبليت . وهذا البلي نفسه يمكن أن يرجع لأسباب صوتية أو لأسباب معنوية .

الكلمات القصيرة ينقصها التعبير غالباً . وإذن فالتغيرات الصوتية بتقصيرها للكلمات تمرضها للبلى . لذلك لم يعد عندنا في الفرنسية ولا في أية لغة رومانية أخرى ، أثر للكلمة اللاتينية os « فم » . واستعضنا عن الكلمة القديمة vo ومن اخرى ، أثر للكلمة السحمة السحمة و وسرة والله و وسلام التي هي أقوى منها بنية . ونعرف أن اللاتينية العامية اضطرت إلى إطالة بعض الكلمات بواسطه اللواحق لتحفظها من الضياع : فالكلمات opis a auricula و apicula سارت auricula و وعادت الفرنسية soliculus « محلة » و oreille « أذن » و soliculus « شمس » . فاللاحقة هنا ليست لها أية قيمة تصغيرية ، كا قيل أحياناً ؛ بل القصد منها إنما هو تزويد الكلمات بالحجم ، أى بالمادة التي كانت أحياناً ؛ بل القصد منها إنما هو تزويد الكلمات بالحجم ، أى بالمات بعد أن أحياناً ؛ بل القصد منها إنما هو تزويد الكلمات عدد كبير من الكلمات بعد أن لفظها الاستعمال ؛ ومثل ذلك كلة ains التي يبدو أن لبرويير Bruyère كان يأسف عليها ؛ فإذا كانت هذه الكلمة قد هجرت ، فذلك بسبب صيفتها ؛ فهي وحيدة المقطع ، وتبدأ بحركة وتتكون فقط من حركة أنفية ، فكان مصيرها الهلاك .

هناك أيضاً ميل لطرح الكلمة التي صارت ، بسبب عوارض صوتية ، كبيرة

الشبه بغيرها . فنعالج العقبات الناجمة من تشابه الكلمات بواسطة الاستعاضة عن إحدى هذه الكلمات بكلمة جديدة . ومثل ذلك الكلمة التي تمثل صوتياً الكلمة اللاتينية serrare « ينشر » ، فإنها لم تبق حتى اليوم إلا في أما كن متفرقة من الأقاليم المتكلمة بالفرنسية ، (۱) وكانت من قبل ذات ميدان انتشار متراى الأطراف متلاصق متجانس ، فإذا كانت قد استعيض عنها في كثير من الأما كن بكلمات متأخرة عنها في الاشتقاق ومأخوذة من الأصول اللاتينية secare أو secare ومتأخرة عنها في الأما كن بكلمات أو secare فذلك لأنها كانت تشبه الفعل serare « يغلق » شها يكاد يكون أما ، وكان هذا الشبه يتقدم شيئاً فشيئاً نحو التماثل الكامل . ونشأ عن ذلك شيء من العسر حاولت اللغة أن تتخلص منه في كل الأماكن التي كانت تستعمل الفعلين معاً .

رجع التجديد في هذه الحالات جميعاً إلى عارض صوتى . ومع ذلك لا ينبغي أن نبالغ في أهمية الصوتيات . إذ من النادر أن تستطيع وحدها تفسير كل شيء . فالسكات التي تركها الاستعال لصيغتها كانت يحتوى أحياناً على دواعى أخرى لهذا الترك . واللغات نفسها كثيراً ما تقاوم . فالسياق يحمى الا لفاظ المهائلة من خطر اللبس؛ وهذا يسمح بالإبقاء عليها دون إضرار . وتستطيع اللغة حماية السكابات القصيرة وتعضيدها بأن تسندها بكابات أخرى بصقة دائمة . فالصفتان معاقى «سليم» و 88uf ومهذا تأتى «معافى » ، لا نوجد إحداها بمعزل عن الأخرى بل تتحدان معاً ؛ ومهذا تأتى طماقين العاجزتين أن تقويا على القاومة : فيقال sain et sauf «سليم معافى » . وليس أعلام الأيماكن من الأسماء التي يسمهل على الإنسان أن يتركها للضياع : فإذا كانت وحيدة المقطع طولت اللغة أن تحافظ عليها بأن تضيف إليها أسماء فإذا كانت وحيدة المقطع طولت اللغة أن تحافظ عليها بأن تضيف إليها أسماء و علمة المنا و علمة المنا و مدينة » العمورة الثانية : arivière d'Ain « مدينة » الع الصورة الثانية : la bourg de Batz « قويه باتز » . وأحيانا بإضافة عنصر إليها يمد من طولها : فيقال في Bourg ( اهم مديئة وأحياناً بإضافة عنصر إليها يمد من طولها : فيقال في Bourg ( اهم مديئة وأحياناً بإضافة عنصر إليها يمد من طولها : فيقال في Bourg ( اهم مديئة المتحديناً بإضافة عنصر إليها يمد من طولها : فيقال في Bourg ( اهم مديئة المتحديد المتحديد

<sup>(</sup>١) جليپرون : رُقم ه ٧ ،

« بور » ) Bourg -en- Bresse ( أو أن يقال بكل بساطة Bourk بنطق الكاف المتطرفة : بورك ) : هذه كلها أنواع يعالج بها البلى الصوتى .

وليس البلى المعنوى أقل خطورة من ذلك . فكثرة الاستعال تبلى الكامات في معناها وفي صيغتها ؛ ولا سيما إذا كانت من الكامات المعبرة ، لأن قيمتها التعبيرية تتضاءل بسرعة في الاستعال . فتصبح الكلمة معتمة بالية . وفي حالة التعبير عن انفعالات النفس مثلا ، نرى أقوى الكلمات تخطو نحو الحمول شيئاً فشيئاً حتى تنتهى بالإهال ، لأنها لم تعد معبرة . ويمكننا تحقيق هذه الحقيقة في حالة التعبير عن الكمية ، ولا سيما الكمية الكبيرة ، وبالتالي عن التجاوز والخروج عن الحد . فالكلمة الفرنسية beaucoup «كثير » حلّت محل والخروج عن الحد . فالكلمة الفرنسية moult » ومحن نعرف أن moultum الكلمة القديمة الماسة الحارية بعدد كبير من الأبدال : مثل beaucoup نفسها قد استعيض عنها في اللغة الحارية بعدد كبير من الأبدال : مثل des quantités و معاد و «كيات » و des tas « أكوام » و «كيات » أساطيل ، الح ؛ وذلك تبعاً لموضوع الكلام ولدرجة التعليم عند المتكلم أيضاً .

فى كل اللغات التى لا يميز التفضيل المطلق بإضافة لاحقة خاصة ، وإيما بإضافة ظرف إلى الصفة ، نرى هذا الظرف نفسه يتخذله على العموم صيغاً متنوعة . بل إن استمال الظرف لم يكن منعدماً فى الإغريقية القديمة نفسها رغم وجود اللاحقة الدالة على التفضيل المطلق فيها : فكان يقال فى الإغريقية : λίαν, πολύ, έπιπολύ, έπιπολύ, επιπολύ, επιπολύ, επιπολύ, επιπολύ, επιπολύ, επιπολίς وفى اللاتينية magis ، ualde ، μάλιστα, μάλιστα, μάλιστα, ττès وفى اللاتينية τταις ، وفى الفرنسية خلقنا الظرف ττès «جداً» يتجاوز » وهو عين الكلمة اللاتينية trans «عبر ، من خلال ، فيا وراء » ( لاحظ هذا التطور نفسه فى الإنجليزية فى trans «كبر ، من خلال ، فيا وراء » ( لاحظ هذا التطور نفسه فى الإنجليزية فى durchaus «كلية » ) ولكن ولكن المناق وفى الألمانية ونقدت كثيراً من قونها ، فأصبحت لاتكفينا فى إعطاء التفضيل المطلق قيمته اللائقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه archifou متذاة ونقدت كثيراً من قول عن إنسان مثلا بأنه ومدائه المتفضيل المطلق قيمته اللائقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه عمد عداله المنافقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه وأمد عدا المنافقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه وأمد عداله المنافقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه ويمته اللائقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه ويمته اللائقة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلا بأنه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلاً بأنه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلاً بأنه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلاً بأنه به بالمناه بالمناه ويمته اللائمة به ، لذلك نرانا نقول عن إنسان مثلاً بأنه به بالمناء بالمناه بالمناه بالمناه بالمناه بالمناه بالمناه بالمناه بالمناء بالمناه بالمناه

« بحنون للغاية » أو vompletement « رجمى فوق الحد » أو تستممل ظروفاً مشرل completement « عاماً » أو tout à fait » ووفرة ظروف absolument « مطلقاً » أو tout à fait » النخ . ووفرة ظروف التفضيل تلك في الفرنسية أمن معروف ؛ حتى لقد يتعذر إحصاؤها ، لأن كل التفضيل تلك في الفرنسية أمن معروف ؛ حتى لقد يتعذر إحصاؤها ، لأن كل شخص يخترع منها ماشاء له هواه . وبعض هذه الظروف يمكن أن يفسر من تلقاء نفسه ، مثل extraordinairement ، fameusement ، grandement ولكن الصفة التي اشتق منها الظرف كانت تضعف بقدر ما كانت تقوى القيمة التفضيلية . فكا أن العقل قد أهمل الأصل ليركز انتباهه ما كانت تقوى القيمة التفضيلية . فكا أن العقل قد أهمل الأصل ليركز انتباهه في اللاحقة العموم أن يدل الأصل على شيء فيه فكرة القوة والحشونة والخاطة ؛ ومن ثم استعملت للتعبير عن التفضيل المطلق هذه الظروف: التعافية ؛ ومن ثم استعملت للتعبير عن التفضيل المطلق هذه الظروف: terriblement ، salement ، rudement ،

كل الكامات التي لها قوة تعبيرية أيّا كانت ، ممرضة لضعف قيمتها ، وهذا بدوره يبعث على التجديد . وكم في كل لغة من عبارات تدل على شيء كريه ثقيل ؟

يقال فى الفرنسية وحدها crispant, fatiguant, embêtant, ennyuant ، barbant, rasant, tuant, assommant, étreintant, esquintant ، barbant, rasant, tuant, assommant, étreintant, esquintant ، الخ ، وهى كلات غير مترادفة وتنتمى إلى لغة أوساط متنوعة ، وما تتنافس فى الدلالة على ما تدل عليه ، وستبلى هى الأخرى أيضاً بكثرة الاستمال حتى يضطر الحال إلى اختراع غيرها .

إذا كانت الفكرة أو الشيء من الأفكار أو الأشياء التي تثير إلى جانب قيمتها الأساسية قبا أنوية تبعاً للأوساط والظروف، وجدا عنها في اللغة عبارات متنوعة. وتدخل النقود في هذه الأشياء، فلها في كل لغة عبارات عديدة. فيقال عنها في de la douille, du pognon, de la braise, de la galette; الفرنسية du platre, du pèze, de l'os, du beurre المخال الشخ ؛ وفي الألمانية Gold ، الشخ ؛ وفي الألمانية verser و بالطبع يعبر عن فعل « نقد » بصور مختلفة تبعاً للأوساط ؛ فيقال في الفرنسية verser و cracher و وفي الألمانية bluten و مجد في اللغات المجتلفة للتعبير عن فكرة tromper « يخدع » وسوراً متنوعة من همذا القبيل والضوضاء تنجم عن أسباب مختلفة ، ومن ثم طوراً متنوعة من همذا القبيل والضوضاء تنجم عن أسباب مختلفة ، ومن ثم لا منوعت طرق التعبير عنها: فيقال في الفرنسية Radau وفي الألمانية للهمل ولهما وفي الألمانية Radau ولهما وفي الألمانية Radau ولهما ولهما الخ .

قد يحتج بأن الكلمات التى ذكرت هنا ، كلها من العامية الخاصة argot والعامية الخاصة تنحصر في استعال مفردات خاصة . ولكن هذا احتجاج باطل ، لأن العامية - كما سنرى في فصل لاحق - تنتج من ظروف طبيعية للغة ؟ واللغة الخاصة ليس معناها لغة اصطناعية بأية حال . فسالك العامية الخاصة مسالك طبيعية لا غبار عليها . وإذا كانت الحاجة إلى التجديد أظهر في العامية الخاصة منها في غيرها ، فرجع ذلك إلى استعال هذه العامية الخاصة لغة للسكلام ، والتعبيرية في لغة السكلام ضرورة داعة ( أنظر الفصل الثاني من الجزء الرابع ) .

على أنه لا يوجد حد قاصل بين العامية الخاصة وبين اللغة التي يتكلمها جميع الناس. فكم من ألفاظ، تعد من أنبل الكلمات وأوغلها في الوح الأدبية، قد استعيرت من العامية الخاصة! من ذلك كلة tête «رأس» بالنسبة لكلمة لكلمة caput المتعيرت من العامية الخاصة! من عرشها يوما لتحل محلها bobine أو fiole ، كان ذلك انتصاراً جديداً تسطيره العامية الخاصة في قائمة انتصاراتها. قتسمية الرأس باسم إناء من الآنية أمم طبيعي وقع في لغات أخرى ، ولا سيا في الجرمانية ، حيث تشترك كلة fopf «رأس» مع الكلمة اللاتينية capu في أصل واحد، والاسكندناوية اشتقت kopf «رأس» من الكلمة اللاتينية وياء ، وأسماء أجزاء والاسكندناوية اشتقت koll استعارات من هذا القبيل ؛ وإن لم تكن كلها في ذلك سواء . فاسم «القدرة م) مثلا قد بتى واحداً لايتغير في كثير من اللغات ، ولكن أسم السيد تجد د أكثر من مرة ؛ واستعيض في الدلالة عليها بأسماء تدل على الكلابة والملقط والملعقة ، الخ (۱) . ويرجع ذلك إلى أن اليد تستخدم في أمور أكثر تنوعا من القدم ، وخاصة في أمور تبعت هي نفسها على التجديد في التعبيرية . فلفكرة الأخذ مثلا عمارات عديدة في كل اللغات .

فكرة « التكلم » أيضاً تختلف بدورها باختلاف العواطف التي تثيرها (٢). والأفعال التي معناها « تسكلم » تبلي بسرعة . فها بحن أولاء في سبيل إحلال parler التي معناها « تسكلم » . والفعل parler نفسه دخيسل متأخر على اللاتينية ( parabolare ) ؛ أما الفعل القديم loqui فقد مات منها ؛ وهذا الفعل loqui نفسه كان تجديداً في اللاتينية ( أو الإيطالية الكلتية ) في معني « يتكلم » العام . واللغات الكلتية الحديثة الأساسية الثلاث تستعمل للتعبير عن هذه الفكرة الأمة أفعال مختلفة هي : labhraim في الإرلندية و sprechen في الإبلينية و في الإبلينية و sprechen وفي الألانية عن هذه القوطية في البريتانية ؛ ويقال في الإبجليزية speak وفي الألمانية مهوجون القوطية

<sup>(</sup>۱) أولسين Uloszyn ، رقم ۳۳ ، مجلد۲ ، ص۲۰۰ .

<sup>(</sup>۲) میشیل بریال Michel Bréal ، رقم ۱۲ ، تجلد ۱۶ ( ۱۹۰۱ ) ، ص ۱۱۳ ؟ وکارل د. بك Karl D. Buck ، رقم ۱۹، بجلد ۳۶ ، ص ۱ — ۱۸ و ۱۲۰ — ۱۵، ۱ آن مییه : رقم ۲ ، مجلد ۲۰ (۱۹۱۳ ) ، ص ۲۸

mathljan وفي اللتوانية tarti أو kalbéti وفي السلاقية المشتركة mathljan وفي الروسية moivic ؛ وكل هذه وكل هذه الروسية 'moivic ؛ وكل هذه الأفعال حديثة العهد نسبياً في اللغات التي تستعملها ، كما كان الفعل άγορεύειν في إغريقية هوميروس على وجه التأكيد . فوجود هذه المجموعة السكبيرة ، التي يمثلها هذا الفعل ، يفسر بالبلى المعنوى الذي يضطر إلى التجديد .

وأحياناً يرجع التجديد إلى الرغبة في المخالفة . فهناك أشياء تُسلك أزواجا ويصر ّ الذهن على التفريق بين أفرادها إلى حدّ أنه إذا تشابه اسما فردْ من هذه الأشياء نتيجة مصادفة ما ، اختنى أحدها وحل غيره محله ليبتى التمييز بين المسميين واضحاً . هذه هي الحال مع التمييز بين الجنسين في بني الإنسان وفي الحيوان . والزوج الأساسي الذي أتخذ مثالًا يحتذي في كل ما عداه ، هو الأب والأم اللذان لهما في كل الحالات وفي كل الأماكن اسمان مختلفان (من حيث الأصل بالطبع) . ووفقًا لهذا المثال سمَّى عـدد آخر من الأزواج بأسماء مختلفة: الزوج والزوجة ، الأخ والأحت، العم والعمة ، الخ . وأغلب الظن أن الاحتفاظ بهذه المخالفة على هــــذا النحو من العناية يرجع إلى ميل عام في الذهن . وقد احتفظت الفرنسية بالكلمتين fils « ابن » و fille « بنت » اتباعاً للاتينية ، ولكم عند مقابلة الجنسين أحدها بالآخر، لا تستعمل الآن fils «ان» بل garçon «صى»، فيقال:filles et garçons « بنات وصبيان » . هذا إلى أن اللاتينيين بخلقهم للزوج filia ، filius ، قد خالفوا الاستعال الجارى في الهندية الأوربية ، هِذا الاستعال الذي احتفظت به اللغات الجرمانية والسلاقية وكذلك الإغريقية . فالكلتية لم تبق الأسماء القديمة ، ولكنها احتفظت بالمقابلة ؛ في الإرلندية mac ، وفي البريتانية map « ابن ، وفي الإرلندية ingen وفي البريتانية merc'h « ابنة » .

الكلمة اللاتينية dominus « سيد » ومؤنّها domina « سيدة » قد أصبحتا فى الفرنسية صيغة واحدة كان المقصود منها أن تطلق على الجنسين . وقد بقيت لنا ذكرى من dame مذكراً فى صيغة التأفف dame المختصرة من عبارة Dame - Dieu « نائب السيد

( وهو لقب لنائب الأسقف في الأمور المدينة قديماً ) » ؛ ولكنها ليست أكثر من ذكرى ، فلم يبق إذن في اللغة إلا الكلمة المؤنثة وخلق لها مذكر جديد هو «monsieur «سيد». وقد وقع هذا الشيء بعينه في الألمانية : فالكلمة الألمانية المليا «سيدة » ( frouwa في الألمانية العليا القديمة ) كان لها مذكر إلى جانها ، وهو frò ( في القوطية frau ). وقد مات هذا المذكر ضحية أيضاً لشدة شهه بالمؤنث الذي يقابله . وتستعمل الألمانية اليوم Herr «سيد » في مقابلة وentleman في مقابلة madame والإنجليزية المعرف مقابلة في مقابلة ومقابلة ومقابلة في مقابلة وم مقابلة العربة والمؤنث الذي يقابله .

وهذه المقابلة شائمة في أسماء الحيوانات . فاللاتينية تقول catus ، ouis و ( lueruex ) aries ، vacca و taurus ) و ولكنها تقول uerres و scrofa و scrofa و scrofa و werres ، feles و scrofa و uerres ، feles و scrofa و uerres ، feles و mare . horse والفرنسية تقابل الألانية : Pferd به Stute والإنجليزية chatte و فرس » ، كما تقابل الألانية : pferd به chatte والإنجليزية chatte « قطة » ومع ذلك كان في وسعنا أن نقول chevale « حصانة » كما نقول chatte « قطة » ومع ذلك كان في وسعنا أن نقول le wouton « حصانة » كما نقول الحروف » أو e mouton « كلبة » . ونحن كذلك الذين خلقنا la chevre « الحروف » la biche « الحروف » و la biche « الحروف » و la biche « الحزير » و la biche « الحزيرة » الحروف » العنزيرة البرية » العنزيرة البرية » الوعل » و la biche « الحرب البرى » و la laie « الحرب البرى » و la laie « الأرنب البرى » الديك » و la poule « الديك » و la poule « الديك » و la poule « الديك » و المنات دوراً هاماً .

\* \* \*

لا تستطيع السيكولوجية ، حتى فى الأمثلة السابقة ، أن تفسر لناكل شىء . فالبلى الذى يصيب الكلمات يرجع دأعًا ، ولو بمقدار قليل ، إلى البيئة الاجتماعية التى تستعملها . وإذن يجدر بنا أن نناقش مسأله تجديد المفردات من الوجهة

الاجهاعية . فالأسباب الاجهاعية واضحة جداً في تغير الكابات مماعاة للياقة (١) . في الديس من اللائق أن يتكلم في أحد المجتمعات عن أفعال معروفة بالفظاظة أو بأنها هما يجرح الحياء ، وتستبعد الألفاظ التي تعبر عنها من بين المفردات التي يستعملها الأشخاص المهذبون . فللتعبير عن هذه الأفعال عبارات متنوعة تبقى مستعملة حتى تصير بدورها خشنة وجارحة للأذن . لذلك لم نستبق نحن كلمة واحدة من من مشتقات الفعل اللاتيني mingere « يبول ؟ والفعل pisser الذي استعضنا به عن السابق لم يعد هو الآخر يستعمل في مجتمع راق ، بل يستعاض عنه بالفعل عن السابق لم يعد هو أقل منه خشونة . ولم أينج الفعل vomir « يقء » من الضياع الآ ما له من صفة طبية ؟ ولكنه تعبير خشن ويستعاض عنه بأبدال مثل : rejeter و rejeter و sich über- geben و sich über- geben .

والذي يقطع بكون الكلمة لائقة أو غير لائقة إنما هو العرف. واللفظ بذاته في الذي يقطع بكون الكلمة لائقة أو غير لائقة إنما هو العرف. واللفظ بذاته في المختلف حاله في إقليم عنه في الآخر. فكلمة pissoir « مكان البول » في الألمانية أقل مهاجرحاً للأذن في الفرنسية . لأن إستعارة كلة من الخارج بحفف من افتضاح الشيء الذي يعبر بها عنه ؛ فهي تلعب دور الكناية . وهناك أفكار يعبر عنها غالباً بالكناية ؛ ومنها فكرة الموت ، فبدلاً من mourir « يعبر » passer « يعبر » périr « يفني » ، passer « ير » ، rendre son âme à Dieu « يعبر » ، rendre son âme à Dieu « يرد وحه إلى الله » ، الخ ؛ أو تستعمل فقط partir أو gradre » « ينطلق » ، وكان روحه إلى الله » ، الخ ؛ أو تستعمل فقط partir أو s'en aller « ينطلق » ، وكان والما في الألمانية verblassen ، vergehen ، ويقال في الألمانية verbleichen . هذه العبارات المحقفة تصور شبح الموت في صورة أقل إيلاما . عدد المكابات الحارحة وطبيعتها يختلفان باختلاف البيئات والعهود . فيزداد

عدد الكلمات الجارحة وطبيعتها يختلفان باختلاف البيئات والعهود . فيزداد عددها بالطبع في عصر الرقة حيث يصطبغ المجتمع بالصبغة التي تضفيها عليه النساء . ويصل الحال إلى التضييق من دائرة المفردات شيئاً فشيئاً ، حتى لا يتكلم

<sup>.</sup> ۱۷ انظر ه . شلتس H.Schulz ، رقم ۳٦ ، مجلد ۱۰ ، ص ۱۲۹ – ۱۷۳

الناس إلاّ تلميحاً . ولما كان يتحمّ عليهم دائماً أن يجدوا كلمات للا شياء كلما دعت إلى ذلك فرصة ، فإنهم يضطرون إلى تجديد المفردات .

وقد عدل الأطباء منذ حين عن استمال كلة «عملية» opération التي صيرها الاستمال قاسية نحوفة . لا يسمعها المريض حتى يتصور الآلات المرعبة والملابس الملوثة بالدماء والجسم وقد طواه الألم طيا . فكلمة opération «عملية» ضحية الصور التي تثيرها . لذلك يسود الميل إلى الاستعاضة عنها بكلمة intervention «تدخل» لأنها أنضر جدة منها ، وأكثر تحفظاً وأشد غموضاً أيضاً ، لايهلع لسماعها قلب المريض . والكناية euphémisme ليست بالا صورة مهذبة متحضرة عما يسمى تحريم المفردات (انظر ص ٢٣٧) . فكثيراً ما يقع لدى المتوحشين أن يكون لبعض الألف اظ طابع من السرية والحفاء يمنع بعض الأفراد من أن يكون لبعض الألف اظ طابع من السرية والحفاء يمنع بعض الأفراد من استمالها . ولكن ليس في لغاتنا الأوربية شيء من هذا التحريم . فقد قضت المدنية على تلك البقايا المتبريرة . غير أننا إذا رجعنا إلى تاريخ أكثر اللغات مدنية ، وحدنا حواث من هذا التحريم لا تقل صراحة عما عند الأمم المتوحشة (۱).

تعد الجهة اليسرى عند كثير من الشعوب جهة الستّحر ، جهة القوى الخفية التي لا يحسن إيقاظها . لذلك كثيراً ماقضى بالتحريم على اسم اليسار وكانت نتيجة هذا التحريم الاضطرار إلى استعال العبارات الملفوفة والاستعارات للتعبير عن اليسار . فإن كان العدد الأكبر من اللغات الهندية الأوربية قد احتفظت لذلك بكلمة واحدة للدلالة على اليمين ، فإنها تستعمل للدلالة على اليسار كلمات متنوعة ، لاتستعمل الكلمة منها في غالب الأحيان في أكثر من لغة واحدة أو لغتين ، وهي حتى في هذه اللغات نفسها قد تعرضت بدورها للاقصاء والاستبدال .

آكد علامة للدلالة على التحريم الذي أصاب بعض الأفكار أو بعض الأشياء αβρότη أو εὐφρόνη « الناصحة الأمينـة » أو αβρότη « الناصحة الأمينـة » أو κυφρόνη « الذي لا أحد فيه ليلا » . ولكنا قد نجد هذه العلامة أيضاً في تنوع العبارات

Quelques hypothèses sur les interdictions de vocabulaire : مينه (١)
. (١٩٠٦) dans les langues indo - europopéennes

التى تستخدم للدلالة (١). فني الإرلندية اثنا عشر اسماً للدب ومثلها «للسالمون »: وبحن نعرف ، من مصادر أخرى ، أمهما من الحيوانات التى جعل منها الخيال الشعبى تابوهات tabous . وحيوانات الصيد على العموم تحاط بقوى سحرية ، فا أكثر تابوهات الصيادين . كذلك يُدلّ بالمترادفات في غالب الأحيان على الحيوانات البرية .

لا ينحصر الأثر الناجم من تحريم المفردات في استبدال كلة مكان كلة فحسب بل يتعداه أيضاً إلى تشويه المحكمات الموجودة ، فتنيير حرف من المحكمة أو نقله يخفف ما تنطوى عليه من الخطر أو مما لا يليق دون أن ينقص ذلك من قيمتها الدلالية . وفي استطاعة كل إنسان في هذه الحال أن يفهم المراد على الفور . فالحجاب لايستر إلا الجهات الجارحة والمؤذية للحياء ، ويشف عن معالم المحكمة المحبرى ولونها العام . ونرى الشتائم في كثير من اللغات تصاب بشيء من التشويه المقصود الذي يمكن من إدخالها في أرق الأوساط ؟ مشل bigre أو pardienne ، pargnieu parbleu ، pardienne ، pargnieu parbleu ، بدلا من par Dieu ويقال : par le sang de Dieu « بدم الإله » أو par Dieu « بالله » .

ولما كانت أسماء المثالب والعاهات معرضة للنهى بشكل خاص ، فلا ينبني أن ندهش حين ترى الجرمانية تشتق من أصل واحد يدل على عاهة جسمانية ثلاث كلمات مختلفة ، وذلك بتعديل عناصره الصوتية ؛ وقد احتفظت القوطية بهذه الكلمات الثلاث : dumbs ، bauths ، daufs ، وتدل بالترتيب على الصم والنبكم والحماقة ( لم يبق منها في الألمانية إلا اثنتان : taub « أصم » و mubdumm « أبكم » ) . والأمم هنا يدور حول أصل واحد بق منه أحد المشتقات في الكلمة الإغميقية كريقية كريقية والحمى » ( أنظر ص ٢٦٠ ) .

هناك أصل هندى أوربي بمعنى « قاع أو عمق » ومنه الكلمة الفرنسية monde « عالم » . هذا الأصل يقدم لنا في اللغات الهندية الأوربية المختلفة تشويهات فريدة في بابها . فقد أحصى منها ثماني صور أو تسع ، لا يختلف بعضها

<sup>(</sup>۱) رینان Renan ، رقم ۱۱۰ ، ص ۱٤۲ .

عن بعض إلى في تطبيق قوانين المخالفة أوالماثلة أوالنقل المكامنان الأغريقيتان لاصقة داخلية أنفية . ونعني بذلك الأسرة التي تنتمي إليها الكلمتان الأغريقيتان و مهولات و بهولات والمحلمة اللاتينية mundus والإرلندية domun والمعاشقة و الفالية annwfn والسلاڤية القديمة duno ، الخ . وليس من شك في أن تغيرات هذا الأصل ترجع إلى أسباب دينية . فالكلمة التي تدل على القاع ، وبطريق التوسع على العالم كان مقضياً عليها بالتحريم ، وكان يُتجنب النطق بها . فلأجل إمكان سماعها دون خطر أجروا فيها تغييرات تجردها من الأذي دون أن تقضي على إمكان فهمها (۱) . ومما تجدر ملاحظته أن هذه التغييرات مما تحدث طبيعية في إلى ملك التغيرات التي سميناها فيما سبق بالتغيرات التركيبية (أنظر ص ٤٤) . فكان اللسان قد زل وهو ينطق الكلمة التي نحن بصددها ؛ ولكن الخطأ هنا متعمد . وهذا هو استخدام الحذف والنقل المكاني لغايات خفية أو مراعاة المياقة (۲) .

\* \* \*

يجب ألا بهمل من حسابنا عند دراسة الأسباب الاجماعية التي تؤدى إلى تجديد المفردات نوع النشاط الذي يمارسه المتكلمون. فالسكلمات التي تنتمي إلى نشاط المجموعات الاجماعية (عقلياً كان أو يدوياً ) يطلق عليها كلمات الحضارة.

كلما تحقق أى تقدم فى الصناعة الإنسانية ترجم عرب نفسه باستمال آلات وإجراءات جديدة بقدرها .

التغيرات التى تطرأ على الآلات تنعكس فى المفردات بطبيعة الحال. فالجرمانية المشتركة كانت فيها كلة تدل على الخبز، نعثر عليها فى الفترة القديمة لكل لهجة من لهجاتها، وهى فى القوطية hlaifs (فى حالة الإضافة hlaibis). وكان لهذه الكممة من الأهمية بقدر ما للشيء الذى تدلّ عليه. وقد استعارها اللتوانيون والسلاثيون. ويشهد بأهميتها فى الجرمانية نفسها عدد المركبات التى اشتقت منها:

<sup>(</sup>۱) ڤندريس : رقم ٦ ، مجلد ١٨ ، ص ٣٠٨ .

<sup>(</sup>۲) نجد أمثلة من هذا التشويه الذي يرجع إلى مماعاة اللياقة أو الآداب في كاديبر Cadière

فنى الإنجليزية القديمة hlàfward « حارس الخيسين » (فى أيامنا هذه لورد) و المنا هذه القديمة المحلوب المحروب الحروب الحرمانية » وهى أقدم الكتابات الجرمانية ) . ولكن هذه الكلمة كانت تدل على الحبز غير المحتمر . فلما اهتدوا إلى تخمير العجينة ، اضطروا إلى استعمال اسم جديد للدلالة على هذا الإجراء الجديد في صنع الحبز . فكانت كلمة عمر موجودة في القوطيسة ، القديمة ، وهى كلمة غير موجودة في القوطيسة ، ولا يعثر عليها في الإنجليزية القديمة إلا في عناء كبير .

وقد بقيت الكلمتان المتنافستان في اللغات الجرمانية الحديثة ، ولكن أحدثهما هي الأكثر أهمية : فهي الكلمة الألمانية Brot «خبز» والإنجليزية bread ، أما الثانية فبقيت كلة شبه شعرية أو للاستعال في معنى خاص ؛ وهي 10af ( الجمع loaves في الإنجليزية و Laib في الألمانية ، ومعناها « رغيف » . فحلق كلة جديدة لا يتحتم عليه هلاك القديمة ، ولكنه يقذف بها غالباً في جزء خاص من المفردات .

اسم الحصان يتحدد في معظم اللغات الهندية الأوربية . فالكلمة القديمة الواردة في أقدم عهد للسنسكريتية ( açvas ) والإغريقية ( ٢πος ) واللاتينية ( aihva ) والكلتية ( في الإرلندية ) ech ( والكلتية ( في القوطية aihva ) لم تبق في أية للحجة من الهجات المتفرعة من هذه اللغات . فالسنسكريتية الكلاسيكية تستعمل hayas و ghotah أو ghotakas ) والإغريقية الحديثة تقول αλογον ؛ والفرنسية قد استعاضت عن equus ؛ وفي اللغات الكلتية نجد gearran و amarc ؛ وفي اللغات الكلتية نجد gorwydd و الغالية ) و capall و pferd و gorwydd و في الإرلندية ) و amws و البريتانية ) ؛ والأالنية تستعمل الإجليزية horse ( في البريتانية ) ؛ والأالنية تستعمل الإجليزية horse ، وها كلتان جديدتان في الجرمانية . واللغات على حين تستعمل الإجليزية horse ، وها كلتان جديدتان في الجرمانية . واللغات orklys ، وفي السلاقية قد خلقت لنفسها كلات مختلفة خاصة بها : ففي اللتوانية واللغات أو تقول: أو تتوول نوية والسلاقية والمها المها ا

arivar . فنحن أمام تحول عام . لا يمكننا أن نفسره بأسباب سحرية يمكن أن تكون قد قضت على السكلمة القديمة بالتحريم . فتجديد الكلمة يمكن أن رجع إلى وجود خيل مختلفة الأجناس ، بهم الشعوب المعنية بالتربية أن تمنز كل نوع منها . ولكن هذا السبب لا يكنى ؟ لأن اسم الكلب ، وأنواعه عديدة أيضاً ، أكثر ثباتاً من ذلك. فالفرنسية لا تزال تقول chien والألمانية Hund والإنجلنزية hound وَالبِريتانية ki واللتوانية szu والأرمينية shuu ، وكلها تنتمي إلى أصل واحد. فإذا كان اسم الحصان قد ُحـّدد في كل مكان تقريباً ، فذلك لأنه يستخدم في مهام كثيرة : فهناك حصان الركوب وحصان الجر وحصان الحرث وحصان الحرب، فعـتَبرت الطبقات الاجتماعية المختلفة عن هــذه الوظائف المتنوعة بكلمات خاصة . والإغريقية القديمة تستعمل παρήορος للدلالة على cheval de voleé(١) أو cheval de main . وحتى في الاستعال الحربي يحمل الحصان أسماء مختلفة باختلاف الأعمال التي يؤديها : فحصان القتال destrier غير حصان الاستعراض palefroi . وما أكثر أسماء الحصان في ألمانية العصور الوسطى ، وكلها أسماء مستحدثة : ففيها mòr ( من اللاتينية maurus ) ، و pâge ( من اللاتينية paganus) و burdihhin ( من اللاتينية burdus ) و soumàri ( من اللاتينية sagmarius ) وأخيراً pferid الذي تقدّم ذكره (من اللاتينية paraueredus). وما أعظم الفرق بين اسم الحصان في طواعيته للتجديد واسمى الثور والبقرة في بقائهما دون تغير في كل مكان تقريباً ( فِ الإغريقية βοῦς وفي اللاتينية bos والألمانية Kuh والإنجليزية cow والإرلندية bó ، الخ ) ، وذلك لأن الثور والبقرة مقصــوران، فيما عدا إنتاج اللمن، على أعمال واحدة ويؤديان وظائف واحدة. ولكن يجدر بنا أن تشير إلى خلق بعض اللغات لأسماء خاصة تدل بها على الحيوان من جهة استعال لحمه للأكل : فني الإنجليزية beef ، وفي الألمانية ( جزئيًا على الأقل ) R<sup>i</sup>ind .

<sup>(</sup>١) للقصود به الجواد الذي يعلق في مقدمة العربة فيـكون سابقاً غيره من الحيل . المعربان

تعدد الاستعال بؤدى إلى خلق كلمات مختلفة . فإذا صرفنا النظر مما فى الفرنسية من عبارات العامية الخاصة التى تطلق على النقود ( انظر ص ٢٧٤ ) ، وجدناها تستعمل عدداً كبيراً من الكلمات للدلالة على النقود بالنسبة للطائفة الاجماعية التى تضاف إليها : ففيها les gages لأجرة الخادم و traitement الاجماعية التى تضاف إليها : ففيها les gages لأجرة الخادم و les appoin الموظف و asolde المرتب الموظف في غيرالحكومة و les honoraires لأتعاب الطبيب أوالمحامى و tements العامل و salaire لأجرصاحب الوظيفة العامة ( كالمأذون مثلا ) وles salaire و للعامل و les rentes لأبراح الأسهم المالية و indemnité للمكافأة العامل و les dividendes لأرباح الأسهم المالية و indemnité للمكافأة البرلمانية و les apaye المثل و secours المنطى المحتاج ، الخ . هذا فضلا و retribution و subvention و rétribution و retribution و ratification و subvention و المنافقة و الفردات المتنوعة و المنافقة و المنافقة

واللتوانية، وهي لغة شعب زراعي، فيها خمس كلمات للدلالة على اللون الأشهب. ولكن هذه الكلمات ليست من المترادفات، لأن كلامنها تقال عن شيء خاص: فيقال pilkas الصوف والأوز و szirvas أو szirvas المخيل و szimas للبقر zilas للبقر zilas لشعر (الإنسان) والحيوان الداجن ما عدا الأوز والخيل والبقر أما أسماء الألوان الأخرى، وإن كانت أقل تنوعا، ففيها مقابلات مشابهة وعند الكلام على البقر يقال zalas «أحمر» بدلا من الكلمة المعتادة raudonas فعند الكلام على البقر يقال zalas (أحمر» بدلا من الكلمة المعتادة وهذا ويقال dwrylas «أسود» بدلا من judas ، النخ. وفيها للدلالة على «البقر يستلزم قوما إخصائيين في تربية الحيوان للون الوطاب عندهم أهمية كبيرة. فكل مستلزم قوما إخصائين في تربية الحيوان للون الوطاب عندهم أهمية كبيرة. فكل طائفة من مم بي الحيوانات تميل إلى خلق مفردات خاصه بأسماء ألوان الحيوان الذي

يشتغلون به . وفي النهاية تستفيد اللغة المشتركة من هذا الانفصال الذي خلقته اللغات الخاصة ·

فى كل العهود التي كونت فيها الأرستقراطية طبقة مغلقة تحيا حياة الصالونات وتمتز بجال اللغة ، أدّت هذه الحال إلى نشوء مفردات نبيلة أبعدت منها كل كلة سوقية . يقول Duclos (١) : « وهم وإن استووا فى العقل مع غيرهم ظلت لهم ( لطبقة البلاط ) على غيرهم من سواد الناس ميزة التعبير بعبارات خير من عباراتهم وجمل أشهى إلى النفس . » . هذه المفردات المختارة التي كانت تسمح بتعيين طبقة المتكلم على الفور تبدو لنا اليوم كأنها كل أنها تابت وتعطينا فكرة الشيء الكامل المنتهى . والواقع أن هذه المفردات كانت تحلق يوماً بيوم من جمل عابرة تنفتح في الصباح لتموت في المساء : كانت تولد من تلميح من التلميحات أو من حدثة أدبية أو من حادثة تافهة اشتبك فيها أهل هذه الطبقة .

و نحن نعرف هذه المفردات اليومية بما كتب الكتاب عنها بقصد النهكم منها على وجه العموم. فوليير في سنة ١٦٥٩ يهجو في روايته -ridicules وجه العموم. فوليير في سنة ١٦٥٩ يهجو في روايته -ridicules في عصره. ويورسو المتساميات المضحكات » لغة الصالونات المتكلفة في عصره. ويورسو Boursault في Mots à la mode في سنة ١٩٤٤ « مدرسة الأعيان » ودلانڤال الاعمان » في سنة ١٤٤٥ هم مدرسة الأعيان » في سنة ١٧٢٨ يتهكمان بدورها بلغة معاصريهما المصطنعة. وهده الأثواع الثلاثة من المفردات يختلف بعضها عن بعض. وإذا تصفحناها رأينا مقدار السرعة التي من المفردات يختلف بعضها عن بعض. وإذا تصفحناها رأينا مقدار السرعة التي المحافية بعض المحالات ثم ينخفض. فدام چوس دى بورسو Josse de بيا يعلو نجم بعض المحالات ثم ينخفض. فدام چوس دى بورسو Boursault يدع لسانها استعال كلة joli « لطيف » ؛ وتستعيض عن كلة ين تلك الطبقة ، ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحام بريس Brice ، شقيق Brice ، ين تلك الطبقة ، ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحام بريس Brice ، شقيق Brice ، ين تلك الطبقة ، ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحام به المحتورة ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحامة كان المحتورة فقط، الأننا نرى الحامة كان المحتورة ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحامة كان المحتورة ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحامة كان المحتورة ولكن لمدة قصيرة فقط، لأننا نرى الحامة كان المحتورة ولكن لمدة قصيرة ولكن المحتورة ولكن لمدة قصيرة ولكن المحتورة ولكن

<sup>(</sup>۱) Considérations sur les mœurs الطبعة الخامسة ، پاريس (۱۷٦٧) ص۲۱۱.

<sup>(</sup>۲) برینو Brunot ، رقم ۷ ه مجلد ٤ ، ص ۲۲۲ .

مدام جوس ، وهو يهتم مثلها بلغة القصر ولكنه أعرف منها بها ، نراه يذكرها بأن هذه الكلمة قد انقضى عهدها فيقول :

Laissez mourir en paix un mot agonisant;
Hors chez quelques laquais qu'il est en étalage,
En aucun lieu du monde il n'est plus en usage ....
« Gros » est un mot proscrit, ma soeur ....

- « إذ لم يبق لها استمال في أي مكان في العالم »
- « إلاّ لدى بعض الخدم يتحلون بها . . . . . . »
- « Gros » كلة مقضى عليها ، يا أختاه . . . . »

والصعوبة في هذه الحالة بالنسبة للشخص الذي لا يعيش في تلك المحيطات ، هي في أن يكون على علم دائم بما يقال فيها . فكم من أشخاص وأشخاص يفتخرون بأنهم يتكلمون لغة (أولاد البلد) وأنهم مشبعون بالروح الباريسي ، ثم ينكشف لهم أن الكلمات التي يستعملونها قد ماتت من الاستعمال منذ العام الماضي . وها هو ذا السيد هوميه Homais صيدلي يونقل [ من شخصيات فلوبير في مدام بوقاري] كان يقول Faire florès أو Breda-street أو je m'en vais في مدام بوقاري كان يقول je m'en vais في وقت كانت هدف الممارات قد فقدت جدتها عند أولاد البلد .

لغة المغازلة أيضاً من أسرع اللغات تجدداً. وليس من العسير أن نجد تطور العادات ينعكس في الصور المختلفة التي تقدمها لنا هذه اللغة ، ويجب عند تفسيرنا لها ألا نهمل العلاقات الاجماعية بين الجنسين . ففي عهود الثروة والبذخ كانت توجد أرستقراطية أنيقة تخص الحب بكل عنايتها وتجعل منه سلوتها المعتادة ، في هذه البيئة تكونت في داخل اللغة الأرستقراطية مفردات خاصة بمسائل الغزل . هكذا كان الحال في فرنسا في العصور الوسطى ، في الجنوب أولا ومن بعده في الشمال . ففي القرن السابع عشر نشأت عدة مفردات غزلية متتابعة تلى بعضها بعضا منذ قصر رمبوييه الماطفة (الممالة المناه العاطفة الماساة « إقليم العاطفة المناه الساة « إقليم العاطفة

الناعمة » حتى صالونات ســو Sceaux عند دوق المين ، ثم اجتماعات « التميل Temple » عند آل ڤندوم Vendôme .

وقد دخل الكثير من هذه المفردات في آداب العصر مثل les rigueurs و les cruautés و les appàts et les feux و les soins و les alarmes و les alarmes و عيرها من العبارات التي تبدو المفرنسيين اليوم مضحكة بالية . ونعتبرها في مجموعها ممثلة للغة الحب التي لم يستطع كاتب في مقام راسين نفسه أن يتجنبها . ولكن الواقع أنها ليست جميعاً من عصر واحد ، بل لكل منها تاريخها وفترة صمودها وسقوطها . واليوم حيث لا توجد أرستقراطية تكون طبقة منعزلة عن الأمة ، وحيث انتشار الطبقة الوسطى جعل الغزل في متناول جميع الطبقات الاجتماعية ، توجد أيضاً لفة الحب ؛ ولكنها لغة مشتركة تستعير مفرداتها من العاميات الحاضة ومن رطانات جميع الأوساط ؛ فليس هناك إذن لغة للغزل بمعنى الحكمة ، لأن الغزل لم يعد مقصوراً على طبقة من الطبقات .

هكذا برى أنفسنا مسوقين في دراستنا لتغير الفردات إلى أن ندخل في حسابنا ناثير أنواع اللغة المختلفة بعضها على بعض. فهذه الكلمة الفرنسية الشائعة مثلا قد جاءت من ثكنات الجنود ؛ جىء بها مها لأنها أكثر تعبيرية من غيرها وأقوى دلالة على ما يراد أن يقال. وتلك الكلمة الأخرى استعيرت من لغة الصالونات ، وهناك أيضاً الحالات التي تفرض فيها لغة أجنبية على جاراتها ، بما لها من سلطان ، نوعاً من التجديد ولو جزئياً . وهذا يفسر وجود عدد ضخم من الكلمات اللاتينية في لغات كالم pritionique أو الألمانية الغليا القديمة . فهذه الكلمات لا تدل دائما على فكرة جديدة أو شيء جديد ؛ وإنما هي في غالب أمها قد حلت محل كلمات كانت تستعملها لغة متبربرة ؛ ولكن السلطان أتاح النصر للكلمة اللاتينية . فالسلطان آخر الأسسباب الاجماعية في تجديد المفردات ، ولا ينبغي لنا أن ننساه فالسلطان آخر الأسسباب الاجماعية في تجديد المفردات ، ولا ينبغي لنا أن ننساه فالسلطان آخر الأسسباب الاجماعية في تجديد المفردات ، ولا ينبغي لنا أن ننساه فالسلطان آخر الأسسباب الاجماعية في الجزء الرابع ) .

<sup>\* \* \*</sup> 

العمليات اللغوية التي بها تتجدد المفردات يمكن إرجاعها بسهولة إلى بضعة

أنواع عامة . والموارد التي يمكن للغات أن تستنبطها من ذات نفسها محدودة عندما يلجأ الإنسان إلى كلة عامة فينوط بها ، بواسطة التخصيص ، استعالا خاصاً ؛ أو إلى كلة ما فيدير معناها بواسطة الاستعارة أو النقل ، ويكون بذلك قد فعل كل ما في وسعه في حدود المفردات الموجودة في اللغة . وهذا خلق للمعانى لا أكثر من ذلك .

طرائق الاشتقاق والتركيب تزيد إمكانيات التجديد زيادة هامة ، لأنها تنيح خلق الكامات . فالمشتق بعد أن يخلق يصير كأنه كلة جديدة وينطبق في الحال على الشيء الذي خلق له . من ذلك كلة bottine « حذاء طويل » التي اتخذت معنى مخالفاً جــداً لمعنى معافي botte « تزاك » . وكذلك المكامات chausson « تواكل المكامات chausson « تبين بين و شبشب » و chaussette « تجورب » و chaussure « حذاء » ليس بين بعضها وبعض ولا بينها وبين أصلها chausse « نوع من السراويل » علاقة من حيث المعنى . وهذا هو شأن المكامات المركبة التي تتحد عناصرها فجأة فلا توقظ في الذهن إلا تصوراً واحداً .

ومن الطرق الشائمة عند تسمية شيء جديد أن يطلق عليه اسم مخترعه أو مروحه أو بائمه أومن ساعد على نجاحه بأية وسيلة من الوسائل. وإلى هذه الطريقة ندين بكثير من الكابات الفرنسية : calpin «مفكرة جيب» barène « علامة اقتباس» و barène « جدول حسابات» godillot « نوع من الأحدية » و quinquet « نوع من المصابيح » و catogan « شريط لربط الأحدية » و quinquet « نوع من المحابيح » و poubquet « شريط لربط الشعر » ( وهذه الكلمة مستعارة من الإنجليزية ، ولكنها صنعت بالطريقة التي نتيجدث عنها ) و bottin « دليل » و poubelle « صندوق القهامة » و sil و sil» « مظلة كبيرة » و المنها و riflard « مظلة كبيرة » و الشعر » و المستخدام هذه الطريقة أن يكون الشيء جديداً ؛ بل تطبق أيضاً على ولا يتحتم لاستخدام هذه الطريقة أن يكون الشيء جديداً ؛ بل تطبق أيضاً على شيء معروف من قديم ، ولكن صار اسمه في حاجة إلى تجديد لسبب من الأسباب ، وإذا لم تكف هذه الطرق اتجه الناس إلى الاقتراض ، فيلجأون إلى المفردات

المجاورة التى قد تنتمى إلى لغات مختلفة المشارب: فيستعيرون من الرطانات ومن العاميات الخاصة ومن اللغات الإقليمية ومن اللغات الأجنبية؛ والأخذ من هذه اللغات يحدّد دائماً بظروف خاصة، تعين الاختيار أو تنظمه.

كلات الحضارة بوجه خاص معرضة للاستمارة ؟ حيث تحمل في نفس الوقت مع الذي الذي تدل عليه ؟ فالشيء يقوم لها مقام المركبة التي تحملها في بعض الأحيان إلى آفاق بعيدة rem uerba sequuntur . وإذا أحصينا الكلات التي استمارتها من اللاتينية شعوب الشمال والبريتانيون والإرلنديون والإنجليز السكسون والألمان والبلطيون والسلاڤيون ، وجدناها كلها تقريباً واحدة ؟ بل وجدنا أن عدداً كبيراً مما استعاره اللاتينيون أنفسهم من الإغريق (١) ، فيمكننا أن نقترض أن المكلمة إذا ما تجاوزت جدود لغتها ، انفتح أمامها الطريق لطول الطواف ؟ لأنها لم تطلب في الخارج إلا لأنها تدل على شيء جديد خاص بالبلد الذي حاءت منه ، ومن ثم كان من الطبيعي أن نتوقع رؤيتها في كل مكان يطلب فيه هذا الشيء .

وإلى جانب المفردات المجاورة تسيطر كثير من اللغات على معين خاص تنهل منه ما شاءت ، وذلك هو ممين اللغات العلمية واللغات الميتة . فاللاتينية كانت فى كل العصورمصدراً لتجديد المفردات في لغات أورپا الغربية ، ومفرداتنا الفرنسية تطفح بالكلمات اللاتينية التي أدخلت فيها شيئاً فشيئاً تبعاً للحاجة المتجددة بعد أن عدلت صيفتها وفقاً لبعض القواعد التي تنظم النقل إلى الفرنسية من اللاتينية ، والتي لا تزال كامنة في إحساسنا اللغوى . كاكانت اللاتينية أيضاً نبعاً فياضاً للغة الإنجليزية ، وللغة الألمانية ولكن بصورة مصغرة ، لأن الألمانية تكتف بنفسها ، بفضل ما فيها من لهجات عديدة غنية وبفضل نظام التركيب الذي يسمح لها بريادة مفرداتها زيادة واسعة .

De Hibernicis vocabulis ، رقم ۸۹ ؛ وقندريس ، J. Loth (۱) أنظر ج ، لوت J. Loth ، وقم ۱۹۰ ؛ وقندريس ، ۲۰۹ في الم F . Kluge في ۱۹۰۲ في ، كلوجه quae a Latina lingua origenem , duxerunt الطبعة الثانية ، ستراسبورج ،۷ مرم ۲۳۳ ، الطبعة الثانية ، ستراسبورج ،۸۹۷

والإغريقية كانت معيناً للغات السلاقية ، وخصوصاً الروسية ، التي كان لها معين آخر دائم لتجديد مفرداتها يتمثل في اللهجات السلاقية القديمة التي ظلت متصلة بعضها ببعض تحت تأثير الكنيسة (انظر ما يلي في الفصل الثالث من الجزء الرابع).

هناك صعوبات جمة تعترض تجديد مفردات أساءت استعهالها بعض اللغات . فقد أخذ على الإنجليزية تضخم مفرداتها وإسرافها في المترادفات التي لا يلبث الاستعهال أن يطرحها ليطلب غيرها من جديد من اللانينية التي تعد مستودعها المعتاد ، وذلك فضلا عن المستودعات الفرعية التي هي اللغات الأجنبية بالنسبة للانجليزية . والفرنسية أيضاً لا تخلو من ملام التهالك على اتخاذ المكلهات الجديدة ولما تزل المكلهات القديمة في حيوية تامة وكافية للتعبير ، وهذا عيب ينجم داعاً من رخاء الحال الذي يمكن اللغة من استغارة كل ماينقصها كما تشاء ، حتى ما يطلب منه لاستعهال مؤقت .

من النادر في هذه الحال أن تلجأ اللغة إلى صنع الكلمات من أساسها بتركيب مجاميع من الأصوات اللغوية بعضها مع بعض ؛ لأنه يعتبر عملاً غير مفيد. فكل مانعمله أنها قد تغير وضع العناصر الصوتية في هذه الكلمة أو تلك. وهذه طريقة معروفة في العامية الخاصة ؛ ولكن العامية الخاصة تشوه ولا تخلق . فالخلق أمم في غاية الندرة (١) . وإذا ذكر منه بعض الأمثلة ، فإنما تذكر على سبيل التندر ، مثل gaz «غاز » التي اخترعت في القرن الثامن عشر ، و félibre التندر ، مثل عشر ، و rococo « نوع من الزخرفة » (٢) ؛ ومن ذلك أسماء بعض المستخضرات والسلع والآلات ، مثل كلة kodak « كوداك » فقد خرجت كما هي من دماغ مخترعها . ولكنا لانستطيع أن نصنع عدداً من مثل فقد خرجت كما هي من دماغ مخترعها . ولكنا لانستطيع أن نصنع عدداً من مثل

<sup>(</sup>۱) چسبرسن ، رقم ۱۳۳ ، فضل ه ، ٦ . وانظر ر . م . میر R. M. Meyer ، و . و انظر ر . م . میر ۳۰ ، کلد ۲۰ ، ص ۲۵۷ .

<sup>(</sup>۲) درمستتیر Darmesteter ، رقم ۳۳ ، مجلد ۱ ، ص ۲۳ ؛ وج. پاریس Penseurs et poètes ' G. Paris می ۹۶ ؛ ولسکن قارن چنروا Jeanroy ، رقم ۱۸ ، مجلد ۳۳ ، ص ۶۲ .

هذه الكلمات دون أن نعرض اللغة للخطر . فقيمة هذه الكامات بالضبط كقيمة اسم العلم الذي لا يوقظ في ذهن السامع أية فكرة محدَّدة إذا لم يعرف الشخص الذي يحمله . لذلك يجب أن تحاط بسياق يكون لها عثابة تفسير توضيحي . وإذن لا يمكننا أن نزيد في عددها دون حذر . ولكنَّما إلى جانب ذلك صعبة الصنع . فلا شيء أصعب من صنع كلمة دون الاهتداء بوسائل الاشتقاق والتركيب المعتادة في اللغة التي يتكلمها الصانع (١). ولئن صح ماقيل من أن كلة gaz فيها صدى كلة Geist « روح » ؛ كنا في هذه الحالة أمام تشويه لـكلمة موجودة بالفعــل . وكذلك الحال بالنسبة لـكلمة jingo وهي كلة انجلنزية تطلق على من يظهر بمظهر المتطرف في الوطنية ، يقال إنها جاءت من صيغة سب ، هي by jingo التي كانت قد حلت محل by jove ، زهذه بدورها استعيض بها عن صيغة أخرى كان طلبة جامعة أكسفورد يكثرون من استمالها . أما الكايات التي من قبيل kodak و rococo فلها قيمة تعبيرية لا تنكر ، ذلك أنها كلمات أشبه بأسماء الأصوات ؛ وتدخل في فصيلة من الكلمات تعتبر اليوم ثابتة النظام والقواعد (٢). فكلمة «كوداك » تصور لنا صورة ، هي صورة سمعية : حتى كأننا نسمع صوت المفتاح الذي يفتح الآلة لالتقاط الصورة ويغلقها . فهل أحسّ مخترع الكلمة هذه القيمة وأراد أن يحاكمها ؟ إن هذا لجائز ، ولكنه غير ضرورى . غير أن هناك دائماً اتفاقاً غير شعوري يقوم بين الأصوات والأشياء . فالانطباع الذي تحدثه كلمة غير ، معروفة يمكن أن يختلف من سامع إلى آخر ؟ ولكن هناك انطباعاً على كل حال ، إن قليلا وإن كثيراً. وإنما يقاس الفرق بدرجة حساسية السامع، أو خياله، أو مجرد حالتــه العصبية . فالذي يطلق اسماً مصنوعاً من أوله إلى آخره على شيء أيا كان قد يكون مستهدياً بتوافق نفسي بين الأصوات والشيء نفسه . هذا إلى أن كُلَّة «كوداك » متمشية مع قواعد اللغة التصويرية : فالسواكن تحتوى على

<sup>(</sup>۱) رینان ، رقم ۱۱۰ ، ص ۱۶۷ .

<sup>(</sup>۲) جرامون Onomatopées et mots expressifs : Grammont ، فی رقم ۱۷ مجلد ٤٤ ، ص ۹ .

نفس الحركة الصوتية ، والحركات فيها نفس الجرُّس الذي قرره الأستاذ جرامون وهذه الـكلمة تعدُّ على درجة من حسن الصياغة تجعلنا نتساءل عما إذا كان في الإمكان صياغتها على غير ما هي عليه .

ولمل القدرة على خلق الكلمات ليست إلا نوعاً من الخداع. وهذه النتيجة تؤدى بنا إلى القاعدة اللغوية الكبرى التي تقول: إن اللغات تسير على تحوير المناصر الموجودة لا على الخلق .

•

### الجزء الرابع تكون اللفــــات

## الفصلُ الأوّلُ.

#### اللغة واللغـات

التحليل الذي قمنا به حتى الآن للأجزاء المختلفة للغة لا يستطيع أن يعطينا عنها إلا فكرة جزئية غير كاملة . فتقسيم اللغة إلى عناصر ثلاثة هي الأصوات والصيغ النحوية والكابات ، تلك المناصر التي خصصنا لدراستها الفصول السابقة ، ماهو إلا تقسيم اصطناعي محض . لأن هذه العناصر ترتبط بعضها ببعض ولا توجد منفصلة إطلاقاً مهما بدا من اختلافها . بل تنصهر كلها في تلك الوحدة التي هي اللغة نفسها . فالعالم اللغوى إذن لا ينتهي من مهمته بمجرد أن يفرغ من تحليل هدذه العناصر بل يبق عليه أن يدرس كيف يكون شأنها عندما تحتمع أو بالاختصار ، كيف تؤدى اللغة وظيفتها .

ولكن على من يتصدى لإقامة نظرية عامة للنه أن يحذر الوقوع فى خطر من دوج . ذلك أن اللغة ، تبعاً لذلك التناقض اللغوى الذى درسه فكتور هنرى (١)، واحدة وعديدة فى آن واحد ؟ واحدة لدى كل الشعوب ، ولكنها متعددة بتعدد جميع الأفراد الذين يتكلمونها .

من المسلم به أنه لايتكلم شخصان بصورة واحدة لا تفترق. واللغة محدودة

<sup>(</sup>۱) رقم ۸۳، ص ه وما يلما .

بحدود الفرد عند العالم الصوتى لأنه لايستطيع ملاحظها إلا في خصائصها الفردية وليس من عيوب علم الأصوات الوصفى أن يقصر البحث اللغوى على دراسة الظواهر الفردية فإن من يسعى أيضاً إلى اكتشاف عواطف النفس وانفعالاتها وأهوائها منعكسة في اللغة ، تبدو هذه الأشياء أمام عينه باعتبارها ظواهر فردية . مادام الرمن قد توضع على التسليم به ، فقد صارذا قيمة عامة . ولكن الأحداث الخاصة التي تتمخض عن الرموز والتي تعلن عن وجود الرموز ولنا تزل في حالة الحاصة التي تتمخض عن الرموز والتي تعلن عن وجود الرموز ولنا تزل في حالة يصح أن نسميها حالة الميلاد ، لا يمكن أن تدرك إلا واحدة واحدة في مظاهرها الفردية . ومع أنه من غير الصواب أن يقال بأن التجديد اللغوى يصدر عن الفرد فمن الحق الذي لاريب فيه أن كل فرد يدخل في اللغة جزءاً من التجديد خاصاً به . فليس من الباطل إذن أن يقال بأنه يوجد من اللغات بقدر ما يوجد من الأفراد .

ولكن ليس من الباطل أيضاً أن يقال بأنه لا توجد إلا لغة إنسانية ، لغة واحدة في أساسها في جميع الأقطار والأصقاع . وهذه هي الفكرة التي تعرب عنها المحاولات علم اللغة العام . ففيه يحاول العلماء وضع مبادئ تنطبق على كل لغة أيا كان نوعها . والواقع أن النظام الصوتى عند كل الشعوب يخضع لقوانين عامة واحدة ؛ والفروق التي تلاحظ بين شعب وشعب ناتجة من ظروف خاصة ، أما العبارة الصرفية ففها كثير من التنوع ؛ ولكن الأنواع الأساسية الثلاثة أو الأربعة التي ترجع إليها هذه التنوعات ليست على إطلاقها ؛ إذ أننا نراها في مجرى التاريخ تتحول من نوع إلى آخر . لذلك لم يكن واحد منها كافياً لتمييز لغة لكان إنساني . أما المفردات فإنها ترتكز على القاعدة القائلة بأنه يضاف إلى كل مكان ونافذة المفعول بالنسمة للغة في عمومها .

فوضع نظرية عامة للغة تصطدم إذن منذ البداية بالصعوبة الناجمة مر كون العالم اللغوى لايمرف إلى أى مدى يحدد دراسته وإلى أنه يبقى متردداً بين الاعتبار الفردى وبين الاعتبار الجنسى بأسره . ومع ذلك فإن هذه الصعوبة تهون بمجرد أن نحاول تصور اللغة فى حقيقتها الواقعية لا فى حقيقتها التجريدية . إذ لما كانت

اللغة وسيلة للعمل كانت لها غاية عملية ؛ فيجب إذن أن ندرس الروابط التي تصلها بمجموع النشاط الإنساني ، بالحياة نفسها لندركها عام الإدراك.

أشرنا فيما سبق إلى «حياة اللغة»، وأبناً ما تحتمل هذه الاستعارة من بعد عن الصواب ومن إيقاع في اللبس، ولكن برغم ذلك يمكننا استعهالها على أنها فرض يوجه البحث وبجعل العرض التعليمي سائغاً. ولكن المسائل التي جعلناها موضوع بحثنا حتى الآن ليست إلا تجريدات خلقتها عقول علماء اللغة، وإنه لمن سوء التعبير، أو يكاد، أن نعبر بحياة اللغة عما هو خال من الحياة، عن الأصوات والأشكال النحوية والكلمات. فالحياة التي يحن بصددها الآن إن هي إلا مجموعة الظروف التي بين حدودها عوج الإنسانية، ماهي إلا الحقيقة الواقعية في تطوراتها التي لا تنتهى. واشتراك اللغة في الحياة بهذا المعني أمم بين، بل أكثر من البين ولكن ليس أمامنا في هذه الحال نظام نظري يتكون من مبادىء من البين ولكن ليس أمامنا في هذه الحال نظام نظري يتكون من مبادىء بحريدية. بل ترانا أمام لغات تتكلم على سطح البسيطة بصور متنوعة .

الفرق بين اللغة langage واللغات ، أن اللغة هي مجموعة الإجراءات الفسيولوجية والسيكولوجية التي في حوزة الإنسان لتمكنه من الكلام . أما اللغات ( الألسن ) langues فهي استعال هذه الإجراءات بصورة عملية . فيجب إذن ، للوصول إلى تعريف كلة لغة ( بمعني اللسان langue ) أن نخرج من محيط الفصول السابقة وأن مدرس الدور الذي تقوم به اللغة بمعني langage في المجتمعات الإنسانية المنظمة .

أول فكرة تتبادر إلى الذهن هى فكرة الربط بين اللغة والجنس. بل إن المتن الكبير الوحيد الذى أكنف فى علم اللغية العام، ونعنى كتاب فريدرش ملر الكبير الوحيد الذى أكنف فى علم اللغية الفكرة. ففيه تستعرض لغات الشعوب المساء الشعر واحدة فواحدة ثم لغات الشعوب الملساء الشعر واحدة ولا شيء أشد غرابة على القارىء من هذا الترتيب، ولكن البدأ الذي يقوم عليه ، وهو أمم أكثر خطورة ، لايثبت طويلا أمام ولكن البدأ الذي يقوم عليه ، وهو أمم أكثر خطورة ، لايثبت طويلا أمام

<sup>(</sup>١) رقم ١٨٥ ؛ وانظر أيضاً بيرن Byrne : رقم ١٣١ ، مجلد ١ ، ص ٥٤.

البحث إذ أن الأحكام التي تطلق على الأجناس يجب أن تؤخذ دامًا بكثير من التحفظ (١) فهما قيل في الدور الذي تلعبه التغيرات التي تصيب الجنس في تلك التي تصيب اللغة ، فلانستطيع أن نقول بوجود روابط ضرورية بين هاتين الفكرتين إذ لا ينبغي الخلط بين المميزات الجنسية المختلفة التي لا يمكن تحصيلها إلا بالدم وبين النظم من لغة ودين وثقافة التي تعد أعيانا قابلة للنقل ، تعار وتتبادل (٢) . و لحن نرى بمجرد إلقاء نظرة على خريطة لأوربا اللغوية في العصر الحاضر أن وحدة اللغة تظل "تحتها أخلاطا من الأجناس . فالزنجي أو الياباني الذي يربي في فرنسا في ظروف واحدة مع الأطفال الفرنسيين يتكلم الفرنسية كأنه أحد أبنائها . وهدف الحقيقة تكفي لجعل كل محاولة تعمل للتوحيد بين اللغة والجنس عبثاً لاطائل وراءه . أفنذه على عاللاً إلى القول المائل المن المنافي المنافي المنافية والجنس عبثاً لاطائل وراءه .

أفندهب على الأقل إلى القول بأن كل لغة تقابلها عقلية معينة ؟ الواقع أن علم النفس يتكلم عن عقلية فرنسية وعقلية ألمانية ؛ فلابد أن تعبر اللغة عن الفرق الذي يفصل بيهما ، إذا صح أن اللغة ليست في الواقع إلا التعبير عن العقلية . همذا المنطق الذي لا غبار عليه من حيث المبدأ عسير التحقيق لأنه يصطدم باعتراضات عديدة .

أول مايجب تجنبه الحكم باختلاف العقلية باختلاف الدماغ . لأننا إن فعلناذلك أقحمنا من جديد فكرة الجنس في مسألة سيكلوجية . فحتى في حالة المقارنة بين الزنجى والأبيض لانجد أيّ دليل على أنّ لون البشرة أو شكل الشفتين يقابله دماغ خاص ينتج تفكيراً مختلفاً عن تفكيرنا .

هذا المنطق ، على أية حال ، لا يمكن تطبيقه على أفراد كلهم من الجنس الأبيض ليست بينهم اختلافات جنسية أساسية وإننا نعرف أن لون العينين أو البشرة أوشكل الجمعمة كلها لا تقدم لنا مقياساً يصلح للتمييز بين الألماني والفرنسي من الوجهة الجنسية نفسها ، فمن باب أولى من الوجهة اللغوية . ومع ذلك فليس من شك في أن كلا من الشعبين له عقلية خاصة ، وأذواق وعادات وأمزجة وطنية ، ولكن

<sup>(</sup>۱) ا . رینان : رقم ۱۱۱

<sup>(</sup>۲) هويتني Whitney : رقم ۱۲۹ ، س ۲۳۱ .

هذه الأمزجة الوطنية ومثلها اللغات عليها طابع النتائج لاطابع الأسباب . كذلك من التحكم أن نعتبر اللغة وليدة العقلية أو العقلية وليدة اللغة ؛ لأن كلتيهما وليدة الظروف و نتاج الثقافة والمدنية .

لم نرد بالوصول إلى تلك النتيجة أن نتبط من هم أولئك الذن يحاولون ربط الفكرتين معا . إذ من الجائز أن تكون اللغة والعقلية نتاجا لا سباب واحدة وأن تكون الممزات التي تمزهما واحدة دون أن يترتب على ذلك صدور إحداها عرب الأُخرى . فإذا كانت اللغة علامة ممنزة لصورة من صور التفكير ، كان من المكن أن نصل بتحليل مقارن للغات إلى سيكولوجية للأجناس. وهذه كانت فكرة هردر Herder في مؤلفه عن أصل اللغة ؟ وفكرة غليوم فون همبوات -Wil helm von Humbolt وشتينتال Steintal أيضاً . وفي أيامنا هـذه عاد العالم اللفوى الألماني ف. ن. فنك (١٠) F. N. Finck إلى فكرة هردر محاولا تكميلها وفي رأمه أنه لا يجب علينا أن ننظر إلى اللغات إلا يوصفها آثاراً معبرة عن عقل الشعوب. وأناللغات ليست إلا تصويرات، لا تقدم أمام عين العالم السيكولوجي أية حقيقة واقمية ملموسة . وأن من الخداع لأنفسنا أن ندرسها على أنها حقائقواڤعة فيجب أن تطبق عليها طريقة ذاتية محضة بألا نبدأ من اللغة التي ليست إلا نتيجة ، بل من العقل الذي يخلق اللغة . هذه الطريقة خير الطرق لدراسة بعض نتاج النشاط النفساني psychique كالمعتقدات الشعبية . وهي نفس الطريقة المتبعة في دراسة الخوف أو الحلم أو الإيمان. فها نحن أولاء بهذا الرأى قد ابتعدنا عن علم اللغة. ويمكننا أن نجيب فنك بأن اللغة حقيقة واقعة مهما كانت الحال(٢٠). فاللغة بصوتياتها وبكيانها الصرفي لها وجود خاص مستقلعن استعدادات المتكلم النفسية واللغة تفرض نفسها عليه في صورة نظام قد أعد من قبل ، في صورة آلة وضعت في يده . وهو يستخدمها لغايات شتى : فيستعملها في حاجات سوقية أو يستخرج منها آثاراً تدل على الحذق وتدعِو إلى الإعجاب . ولكنها في كل الحالات آلة

<sup>(</sup>۱) رقمُ ه۱۰

<sup>(</sup>۲) مییه: رقم ۲ ، مجلد ۱۰ ، ص ۹۹۴ .

واحدة بعينها ، ومهمة العالم اللغوى هى بالضبط أن يدرس ما فى هـذه الآلة من جوهرى ومن دائم . ومن ثم كانت الطريقة الموضوعية التي يحاربها فنك صالحة للتطبيق فى علم اللغة عمام الصلاحية ، واللغة فى وسمها أن تدرس مستقلة عن العقلية.

فضلا عن ذلك فليس من المؤكد أن الأسباب التي تؤثر على اللغة تحدث في العقلية آثاراً مماثلة . فالأجزاء الجوهرية الدائمة في اللغة تتحول وفقاً لقواعد ليس للمقلية فيها أي نصيب . وهذا بالذات هو ما أدتى إلى الافتراض بأن للغة حياة مستقلة عن كل حياة نفسية أو فسيولوجية أو اجتماعية . والواقع أن الفروق التي نلاحظها في فترة ما من التاريخ بين لغتى شعبين ، حتى ولو كانتا من أصل واحد ، عكن تفسيرها بظواهر لغوية خاصة بتطور كل واحدة من اللغتين ، وبالتالى لاتسمح لنا بحال أن نصدر حكما ما على عقلية الشعبين .

هـذه الملاحظة تنطبق على أوضح الصفات التي يمكن أن تميز بين لغتين . فترتيب الكلمات في الجملة مثلا عملية لها دلالتها الفائقة ؛ لأن جذوره ، على ما يظهر، ناشية في أبعد أعماق الشعور اللغوى؛ إذ أنه هو الأصل في تحضير الصورة الكلامية . ومع ذلك فنحن على عام المعرفة من أن بنية الجملة في الألمانية أو الإرلندية أو الأرمينية الحديثة ناتجة من تطورات صرفية خاصة بهذه اللغات (انظر ص ١٩٠) وكلا أوغل المؤرخ في الرجوع إلى الماضي، اكتشف في بنية التنظيمات الشديدة الاختلاف أثر قوانين داخلية يفسرها تطوركل لغة من هذه اللغات .

كذلك دأب العلماء ، وهم على حق ، على مقابلة اللغات التى تمارس التركيب باللغات التى تلجأ إلى الاشتقاق ، إلى مقابلة الإغريقية باللانينية أو الألمانية بالفرنسية مثلاً . فالذى يبدو لأول وهلة أن هذين النوعين يمثلان نوعين مختلفين من العقلية ؛ إذ أن العقل في الحالة الأولى بعد أن يحلل التصور يعبر بالتفصيل عن العناصر التى تنتج من هذا التحليل ، بينما لا تشير الحالة الأخرى إلا إلى مظهر واحد من مظاهر التصور تاركة للسامع البحث عن المظاهر الأخرى . ولكن الواقع أن هذين المسلكين ينتجان من عادات قد تطورت إن قليلاً وإن كثيراً ؛ هذا إلى أنهما لا يتنافيان بل يستعملان معاً في كل لغة بدرجات مختلفة . إذ يكني في إحدى لا يتنافيان بل يستعملان معاً في كل لغة بدرجات مختلفة . إذ يكني في إحدى

اللغات أن يتغلب نوع ما على غيره فى فترة من الفترات ، ليتضاعف استمهاله بمد ذلك فى العصور التالية . فهذا أثر مباشر لتنافس الطرق الصرفية ، لا يتوقف بأية حال على اختلاف العقلية .

لأن العقلية في الحالتين واحدة ، وإنما تختلف العمارة فقط . فكون إحدى اللغات تقول liber Petri « كتاب بطرس » والأخرى تقول: Le livre de Pierre « الكتاب [ بتاع ] بيير » لا يحتم أن يكون الشعبان اللذان يتكلمان هانين اللغتين يختلفان في تصور علاقة الملكية ، وإنما يختلفان فقط في التعمير عبها . ولهذا الاختلاف أسباب تاريخية . فالسمى إلى معرفة عقلية الشعب من خصائص لغته مشروع فاشل إذا راعينا وسائل البحث التي ملكها في حالاننا الراهنة . بل إن المفردات نفسها لا تعكس العقلية إلا في صورة جزئية . فالفرنسية مثلاً ليس فيها إلا كلة واحدة louer « يؤجر » و « يستأجر » لترُجمة الفعلين الألمانيين mielhen « يستأجر » و vermiethen « يؤجر » ومعنى كل منهما على عكس معنى الآخر . وفي هذا ما فيه من لبس غير مستحب في اللغة الفرنسية ؟ ولكن الألمانية بدورها لا تملك غير فعل واحد lehnen للتعبير عن الفعلين الفرنسيين prêter « يُعير » emprunter « يستعير » ونعرف لغَات أخرى تعبر بكلمة واحدة عن « البيع » و « الشراء » معاً (١). فهل في ذلك ما يشير إلى الصورة التي تدرك عليها هذه الشعوب الإجارة والإعارة والبيع ؟ كلا . فالمفردات في أية لغة لا تعرض مطلقاً وجوه التفكير كاملة . بل يوجد دأمًا من الكلمات أقل مما يوجد من الأفكار ، والاستعمال الجارى يكتني دامًّا بالعبارات التقريبية ، لأن لديه من الوسائل ما يجنبه الوقوع في اللبس . إذ أن السياق يوضح معنى كل كُلَّة ؟ وإذا لم يكف ِالسياق ، لم تعدم اللغة أن تجد وسيلة لتجنب هذا النقص . فالفرنسية في الواقع لا تشكو غموضاً في كلمة Louer ، ولا الألمانية في

<sup>(</sup>۱) تقول الصينية مثلا mái و mái ، ولا فرق بين هاتين الصيغتين إلا في التنغيم (۲) تقول الصيغتين إلا في التنغيم (جبلنتس ۲۳۰، فقرة ۲۳۰، أخذناه عن اقتباس لجسيرسن ، رقم ۱۳۲، ض ۸۶ --- ۸۵) .

كلة lehnen ، كما لا تشكو البريتانية من كونها لا تملك إلا كلة واحدة (glas) للتعبير عن « الأخضر والأزرق » وتستعمل نفس الكلمة لتقول « الساء زرقاء » و « الفاصولية خضراء » .

يبدو إذن أننا تخطىء حيما ترى فى أى جزء من أجزاء اللغة صورة لعقلية بعينها . ولا يعنى هذا أنه لا توجد أية رابطة بين العقلية واللغة ، بل إن اللغة تستطيع فى بعض الأحيان أن تعدل من العقلية وتنظمها . فعادة وضع الفعل فى مكان بعينه دأعًا ، يمكن أن تؤدى إلى صورة خاصة فى التفكير وأن يكون لها أثر فى طرق الاستدلال . والتفكير الفرنسى أو الألماني أو الإنجليزى خاضع للغة إلى حد ما . فإن اللغة إذا كانت مرانة خفيفة مقتصرة على الحد الأدنى من القواعد النحوية ، سمحت للفكرة بالظهور فى وضوح تام وأتاحت لها حرية الحركة . وعلى المكس من ذلك تختنق الفكرة من التضييق الذى يصيبها من لغة جامدة ثقيلة . ولكن عقلية المتكلمين تتصرف لتعتاد أى شكل من أشكال اللغة . لذلك كان من الحال تحديد اللغة عزاج الأمة التى تتكلمها . فدراسة الدور الاجماعى الذى تقوم به اللغة هى خير ما يعطينا فكرة عن ماهية اللغة .

\* \* \*

أصبح تكرار القول بأن الإنسان كائن اجماعى أمراً مبتذلاً . لعل من أول السمات على الطبيعة الاجماعية في الإنسان تلك الغريزة التي تدفع على الفور الأفراد المقيمين معاً إلى جعل الخصائص التي تجمعهم مشاعة بينهم ، ليتميزوا بها عن أولئك الذين لا توجد لديهم هذه الخصائص بنفس الدرجة .

هذه الغريزة في غاية القوة ، نعثر عليها في كل الأقسام التي تنقسم إليها أية هيئة اجماعية ، وترجع في أصلها إلى حقيقة المتجمع نفسه . فإذا التق فرنسي وفارسي في فرزيرة مهجورة نسى كل منهما الفروق التي تفصل بينهما وسعيا بطبعهما إلى الاتحاد ؟ لأن المساواة في العزلة تنمي الزمالة بينهما . ولكن لو أن فارسياً جاء إلى فرنسا زائراً ووجد نفسه في مكان ككور لارين Court la Reine ، ورآه بعض الفرنسيين ، لأوحت إليهم على الفور عاطفة الوطنية — التي من شأنها أن بقوى وجود الجماعة — بهذه الجملة المشهورة : كيف يمكن لإنسان أن يكون فارسياً ?وإذا

قابل جندى منعزل من جنود الحيالة جندياً آخر من جنود المشاة تآخى الجنديان دون عناء ؟ مع أننا نعرف أن المدن التى تضم ثكنات لكلا السلاحين كثيراً ما تكون ميداناً لمشاحنات ناجمة من هذا الاختلاط حتى تضطر السلطات أحياناً إلى التدخل لحفظ الأمن . بل لسنا في حاجة إلى التمثيل بسلاحين مختلفين قد يفترقان أحياناً في العمل وفي التقاليد وفي الاختيار . فكثيراً ما تشتد المنافسات في داخل فرقة واحدة بين كتيبة وكتيبة أو جماعة وجماعة أو غرفة وغرفة ، لا لشيء إلا لاختلافهما في ساعات العمل أو القيادتين أو في رقم « العنبرين »: فأتفه الفروق تذكي نار المنافسة . فكان الناس إذا ما تجمعوا بحثوا عن أتفه الأسباب التي تقدمها فيم الظروف لإثبات تجمعهم بمعارضة غيرهم .

في هذه الحالة لسنا في حاجة إلى الاحتجاج بوجود باعث من الزهو الذي يبعث عليه الشعور بوجود تفوق ما ؟ وإن كانت روح الجماعة تصطحب غالباً برضاء داخلى : إذ أنها تنطوى على شعور بالعزة يدفعها إلى استثارة الآخرين وإذلالهم . ولكن هذه العواطف تنتج من روح الجماعة ولا تخلقها . والذي يقوى من روح الجماعة هو وجود التجمع ، وهذا التجمع نفسه ليس فيه شيء شخصى ولا تدخل في حسابه قيمة الأشخاص منفردين . إذ يكني لأي دخيل أن يحتل مكاناً في الجماعة لتعترف له بالحقوق التي للآخرين : وكل ما تفعل به لدى دخوله أن تفرض عليه نوعاً من البلاء التأديبي الذي لعله بقية باقية من الرياضة الصوفية القديمة . وأخيراً لا تقوم الجماعة التي من هذا القبيل على نظم شرعية . والرباط الذي يجمع بين أعضائها لا يرجع إلى اتفاق سابق ولا إلى إرادة مقصودة ؟ والرباط الذي يجمع بين أعضائها لا يرجع إلى اتفاق سابق ولا إلى إرادة مقصودة ؟ وإنما ينحصر في الاتفاق في العمل والمصالح والحاجات ؟ وترداد قوة الجماعة إذا وجدت بجانبها جماعات أخرى تختلف عنها في الأعمال والمصالح والحاجات .

تلعب اللغة دوراً ذا أهمية عظمى فى الجماعة الاجتماعية مهما كانت ومهما كان مقدار امت دادها . فاللغة أوثق العرى التى تجمع بين أعضاء هذه الجماعة . وهى على الدوام رمز ما بينهم من تشارك وحارسه الأمين . وأية آلة أفعل من اللغة فى توطيد وجود الجماعة ؟ فاللغة بمرونتها وتنوع حياتها ولطف سريانها واختلاف استمالها وسيلة للاتفاق بين الجماعة وعلامة لأعضاء هذه الجماعة ، بها يعرف بعضهم بعضاً ويهرع بعضهم إلى بعض .

كل عضو فى الجماعة يشعر بأنه يتكلم لغة معينة ليست لغة الجماعات المجاورة . فللغة إذن وجود مستقل فى الشعور المشترك بين أولئك الذين يتكلمونها جميعاً . وهذا التعريف ، وهو ذاتى محض فى مظهره ، يستند إلى كون هذا الشمور بالاشتراك فى اللغة يضاف إليه شعور آخر فى وجدان المتكلمين بوجود مثل لغوى أعلى يسمى كل منهم من جهته إلى تحقيقه (١) .

فكأن هناك عقداً ضمنياً أقامته الطبيعة بين أفراد الجماعة الواحدة ليحافظوا على اللغة في الصورة التي توجبها القاعدة . وكثيراً ماترجع هـ ذه القاعدة إلى الاستعال ، وهذا لا يخلو من الصواب . ولكن الاستعال غير التحكم ، بل هو ضده على خط مستقيم لأن الاستعال خاضع لمصلحة الجماعة ، وهي هنا حاجبها إلى أن تكون مفهومة . فكل فرد يدأب بغريزته وعن غير شمور منه على الوقوف في سبيل ماهو تحكمي حتى لابدخل في الاستعال . وإذا وقعت مخالفة من جانب فرد منعزل ، أصلحت على الفور ؟ والسخرية اللاذعة كفيلة بإمساك الجابي عن التفكير في المعاودة . ولا يمكن أن تصير للمخالفة قوة القانون إلا إذا كان أعضاء الجماعة كلهم على استعداد لارتكابها ، أي أن يشعروا بها على أنها قاعدة ، وفي هذه الحالة لاتصبح مخالفة .

والصرامة التي بها تفرض القاعدة نفسها في غاية القوة ، يستوى في ذلك كل الجماعات اللغوية وفي كل اللغات. قد نسمع في بعض الأحيان أشخاصاً ، وأشخاصاً مثقفين ، يظهرون دهشتهم من أن يكون للغة الفلاح قواعد ونحو . فهم يتخيلون أن القواعد لا توجد إلا في الكتب التي توزع على تلامذة المدارس ؛ وهذا خطأ . لأن الكلام الريني ، أو اللحات كما يسمونها ، فيها قواعد أشد صرامة في غالب الأحيان مما في اللغات التي تتلقن من كتب الفحو . وفي اللغات المكتوبة دون

سواها يوجد التردّد ونقاش العلماء ، وكما يقول هوراس Horace « tici certant » . ولسكن الذين يتكلمون اللحجات لا يترددون . انظر إلى فلاح يتكلم عن لهجة القرية المجاورة ، نجده يكتشف فيها فروقاً لا بكاد يحسمها الغريب عنها ، وتسمعه يؤكد بخيلاء أنه هو وأهل قريته وحدهم هم الذين يتكلمون صحيحاً ، وأن الصحة تنعدم بمجرد أن تعبر إلى الشاطىء الآخر من الهر أو أن تنتقل إلى سفح الوادى الآخر .

فالطبقات الشعبية على العموم عندها عن لغنها فكرة محددة ، ويحسون في إرهاف بادر المثال أقل مخالفة للقاعدة . وقد وجد مالرب Malherbe أدق حس لغوى عند طغام اليور أو فوان Port-au-Foin ؛ حتى كان يتخدهم أساندة له (۱) . لغوى عند طغام اليور أو فوان Port-au-Foin ؛ حتى كان يتخدهم أساندة له (۱) . ومحن نعرف أخبار المغامرة التي وقعت في سوق أثينا لتيوفراست وكان من لسبوس . كان يسأل عن ثمن إحدى السلع ، ففطنت امرأة من الشعب إلى أنه غريب على لغتها (۲) . فالشعب هو الذي يجب أن يستشار عند التردد في حالة من علات الاستمال ، والمجامع اللغوية هي التي تستطيع أن تناقش وأن تقرع الحجة بالحجة لتعرف ما إذا كانت كلة « أو تومبيل » automobile مذكرة أم مؤنثة ؛ وكل ذلك من الأمور النظرية . أما من الناحية العملية ، فإن الشعب لم يتوان عن الحسم بتأنيث المحلمة . وإذا كانت قد مرس به فترة من التردد ، فذلك لأن الجنس لا تبدو آثاره في كثير من الحالات ( انظر ص ١٣١ ) . ومعني ذلك أن المحلمة لا جنس لها في بعض استعالاتها ؛ ولكن الشعب حدد جنسها في كل المحلمة لا جنس لها في بعض استعالاتها ؛ ولكن الشعب حدد جنسها في كل ما يحس فيها وجود الجنس مثل : المعارة حضراء أو رمادية ، سيارة حميلة ، سيارة كبيرة » المعارة خضراء أو رمادية . »

فهذا التوخى للسلامة وتلك الثقة فى تثبيت الاستمال هما اللذان يقرران اللغة فى مجموعة بعيبها من البشر . ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى مجموعة بعيبها من البشر . ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى Mar- فرعة بعيبها من البشر . ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى معموعة بعيبها من البشر . ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى ومع ذلك فلو بحثنا عن تحقيق كامل للغة لم نجده فى البشر بعيبها من البشر .

<sup>.</sup> ۱، ۸: Quintilien کنتیلیان ۱۷۲؛ کنتیلیان (۲) (۲۰ – ۲۰ )

أى مكان (١) . فكثير من الناس يتكلمون الفرنسية . ولكن لا يوجد شخص واحد يتكلم الفرنسية ويصلح أن يكون مثالا ومقياساً للآخرين ، فما نسميه الفرنسية لا يوجد في لغة الكلام عند أى كائن إنساني . لذلك كان من اللغو أن نتساءل في أى مكان تتكلم الفرنسية في أسمى صورها . فالفرنسية الحسني «فكرة» بالمعنى الذي يستعمل فيه لبرويير Bruyère هذه الكلمة أى أنها خرافة ؟ مثلها مثل حكيم الرواقيين الذي كان كاملا جميلا طيباً سليم العقل والجسم ، إلا إذا انتابته نوبات البلغم . كذلك فرنسيتنا الحسني نراها تحت رحمة زلة من زلات الذاكرة أو لحن أو خطأ . فهي مثل أعلى يبحث عنه ولا يمكن العثور عليه ؟ إنها قوة فعالة لا يستطاع تحديدها إلا بالهدف الذي تتجه نحوه ؟ هي حقيقة بالقوة قوة فعالة لا يستطاع تحديدها إلا بالهدف الذي تتجه نحوه ؟ هي حقيقة بالقوة لا تخرج إطلاقا إلى حيز الفعل ؟ وصيرورة لا تصل أبداً إلى الاستقرار .

\* \* \*

عَكَننا أن نلخص ما تقدم بأن اللغة هي الصدورة اللغوية المثالية التي تفرض نفسها على جميع الأفراد في مجموعة واحدة .

لكن يبقى علينا فى هذه الحالة أن نعرف المجموعة . والواقع أن الفصول التالية في جملتها مخصصة لهذا الموضوع ، لأن خصائص اللغة تتوقف على طبيعة المجموعة وعلى مقدار امتدادها . إذ يوجد فى فرنسا إلى جانب اللغة الأدبية التي تكتب فى كل مكان والتى يزعم المثقفون بأنهم يحققونها فى كلامهم ، مجموعة من اللهجات مثل الفرنش كنتيه والليموزنيه اللتين تنقسهان بدورها إلى لهجات محلية عديدة . وهذه لغات أخرى يقابلها عدد مساو لها من التجمعات . هذا إلى أنه يوجد داخل مدينة واحدة كياريس ، عدد من اللغات المختلفة تسير كلها جنباً إلى جنب . فلغة الصالونات مثلا ليست لغة الشكنات ، ولغة الأعيان ليست لغة العال ؟ وهناك رطانة الحاكم والعامية الخاصة التى تتكلم فى حواشى المدنية . وهذه اللغات يختلف بعضها عن بعض إلى حد أنه قد يعرف الإنسان إحداها دون أن يفهم الأخرى .

تنوع اللغات يرجع إلى تعقد الروابط الاجـماعية . ولما كان من النادر أن

<sup>(</sup>۱) میه: رقم ۹۳، ص ۲۵۷.

يعيش فرد محصوراً فى مجموعة اجتماعية واحدة ،كان من النادر أيضاً أن تبقى إحدى اللغات دون أن تنفذ إلى مجموعات مختلفة . إذ يحمل كل فرد معه لغـة مجموعته ويؤثر بلغته على لغة المجموعة المجاورة التي يدخل فيها .

لا تتكلم أسرتان متجاورتان لغة واحدة إطلاقاً . ولكن هذا الخلاف اللذوى يفرق بيهما حالياً طفيف لا يكاد يحس حتى ولو كان يحمل في طياته جرائيم انفصال في المستقبل ، لذلك كان لذا الحق في ألا ندخله في حسابنا في حالته الراهنة . هذا إلى أن اللغة التي تتفاهم بها الأسرتان فيا بينهما تصير إلى الوحدة حمّا ، إذ أن الروابط التبادلة تعمل منذ اليوم الأول على إضعاف الفروق بينهما وتكوين نواة مشتركة . ولنتخيل أخوين بعيشان معاً ولكنهما لا يمارسان مهنة واحدة . فكل مشتركة . ولنتخيل أخوين بعيشان معاً ولكنهما لا يمارسان مهنة بالضرورة مع عادات منهما يحتك في مصنعه بمجموعات مختلفة ويأخذ عنهم اللغة بالضرورة مع عادات التفكير والأعمال وآلات المهنة . وبذلك ينشأ في كل يوم بين الأخوين اختلاف لغوى يؤدى بهما – إذا لم يريا أحدها الآخر زمناً طويلا – إلى التحقق من أنهما يتكلمان لغتين مختلفتين ، ولكن هذا الاحتلاف يزول كل مساء بفضل عودة يتكلمان لغتين مختلفتين ، ولكن هذا النحو يجدان نفسيهما خاضعين لتيارين متعارضين يتبادلان التأثير عليهما ولا يفصل أحدها عن الآخر إلا بضع ساعات ، ويجدان أن اللغة التي يتفاهان بها في حاجة دائمة إلى التطهير من عناصر التفرقة التي تفد علمها من الخارج .

هذا مثل طيب لصراع التوازن الذي هو قانون تطور اللغات جميماً. فهذان ميلان متعارضان يوجهان اللغة في طريقين متباينين (١). وأحد هذين الميلين يتجه نحو التفريق. فتطور اللغة على نحو ما أجملناه في الفصـــول السابقة يؤدى إلى انفصالات تزداد مع الزمن تعدُّدا: وتكون النتيجة تفتت اللغة تفتتاً يزداد بازدياد استعالها ؟ إذ تضطرها إلى هذا التفتت مجاميع الأفراد التي تترك وشسأنها دون احتكاك بينها . غير أن هذا التفريق لا يصل إطلاقا إلى تمامه ، لأن سبباً حيوياً

<sup>(</sup>١) مييه : التوحيد والتفريق في اللغات ( رقم ٢٤ ، ١٩١١ ، ص ٤٠٢ ).

يوقفه فى الطريق ؟ إذ أنه بإمعانه التدريجى فى الحد من امتداد المجموعات التى تستخدم اللغة وسيلة للتفاهم بينها ، ينتهى بحرمان اللغة من قيمتها الجوهرية ؟ فتحطم اللغة نفسها وتصير غيرقادرة على إيصال الناس بعضهم ببعض . لذلك يقوم ميل آخر — يعمل دواماً على مناهضة التفريق ، وهو الميل إلى التوحيد الذى يعيد التوازن . ومن صراع هذين الميلين تنتج أنواع اللغات المختلفة ، من لهجات ولغات خاصة ولغات مشتركة ، تلك التي ستكون موضوع دراستنا منذ الآن .

• 1

# الفصّال ليّاني

### اللهجات واللغات ألخاصة(١)

يمكننا دائماً أن نحدد لغة ما من الوجهة المكانية بمقابلتها بلغات من فصيلة مختلفة . فنحن نعرف حدود الفرنسية في الأماكن التي ترتطم فيها بالألمانية أو بالبسكية أو بالبريتانية ؛ هذه الحدود يمكن رسمها ما بين قرية وقرية ؛ بل في داخل القرية نفسها ، كثيراً ما يفصل بين اللغتين واد من الوديان أو جدول ماء أو مجرد شارع ، فيمكننا إذن أن نتكلم عن لغسة فرنسية أو ألمانية أو إيطالية أو مجرية أو صربية . كل هذه اللغات يتعارض بعضها مع بعض وتحدد بعضها بعضاً على وجه الدقة .

ولكنا نعانى بعض الضعوبة إذا حاولنا أن ترسم حدوداً بين الفرنسية والبروقنسالية أو بين الألمانية العليا والألمانية السفلى أو بين الصربية والبلغارية . لأننا هنا لم نعد أمام لغتين من أصلين مختلفين وصلت بينهما مكانيا مصادفات التاريخ ، بل أمام لغات منبعثة من أصل واحد وقد فرقت بينها ظروف تاريخية . فالانتقال بين إحداها والأخرى انتقال غير محسوس ، وليس هناك معارضة جسيمة

أما عن « اللغات الخاصة » عامة فانظر لاغي Lasch : نشرات تجمعية علم الإنسان بقيف : « Mitteilungen der anthrop. Gesellschaft » ، قينا (١٩٠٧) ؛ فان خجنيج Van Gennep رقم ١٤ (١٩٠٨) بجلد ١ ، ص ٣٢٧ ، رقم ٧٤ ،

<sup>(</sup>۱) عن مسألة اللهجات أنظر أسكولي L'Italia dia lettale : Ascoli اللهجات اللهجات (۱) عن مسألة اللهجات أنظر أسكولي المعرف ا

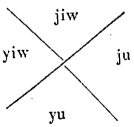
بين لغتين وضمت إحداها فى مواحهة الأخرى ، وزوّدت كل مهما بوسائل للتعبير مختلفة . والصموبة تعظم وتعظم إذا أردنا أن نضع حدوداً بين اللهجات التى فى داخل مجال لغوى واحد .

أصبح اليوم من المقرر أن الخصائص اللغوية لاينسجم بعضها مع بعض من حيث التوزيع ، وبعبارة أخرى ، أن الخطوط التى تفصل بين خاصيتين أخريين .

ويكفينا للتحقق مما نقول أن نرجع إلى أحدى الخرائط اللغوية لاستيضاحها . فأطلس فرنسا اللغوى<sup>(١)</sup> يعطينا عن كل حالة بعينها حدوداً مختلفة . ولنتخيـــل عدداً من القرى ، عشر قرى مثلا ، مفرقة في إحدى المقاطعات الفرنسية في رقمة تتكون من بضعة أميال مربعة. فنرى أن سكان هذه القرى يتكلمون لغة واحدة ، بمعنى أن لهجتهم تمثل مظهراً خاصاً من اللغة الفرنسيَّة ، وقد نتجت تاريخياً ، من تطور مستقل لنفس اللغة في مجال متصل . ولكنا نجد فروقاً ذات بال بين قرية وأخرى ، حتى ليمـكننا أن نميز لهجة كل قرية منها بوصف مخالف لغيرها<sup>(٢)</sup> من حيث الصوتيات ومن حيث النجو ومن حيث المفردات . ومن النادر جداً ألاعتد إلى حد ما خصائص إحدى هـذه القرى إلى القرى المجاورة . ولكن الحدود الجغرافية لكل واحدة من هذه الخصائص على حدثها ، لاتكاد تتفق إطلاقاً مع الحدود الجغرافية لأى غاصية أخرى تؤخذ على حدة أيضاً . فنجد مثلا بين هذه القرى خمساً أو ستاً تنطق ( a ) « فتحة » حيث تنطق القرى الأخرى ( e ) « فَتَحة ممالة » ، ثم نجد خمس قرى أو ستاً تنطق ٥ ﴿ ضمة مفتوحة » حيث تنطق القرى الأخرى u «ضمة صريحة». ولكن الخطّ الذي يفصل بين أولئك الذين ينطقون a والذين ينطقون e ليس هو الخط الذي يفصل بين من ينطقون o وبين من ينطقون u ؟ فالقرى التي تمارس التغيير ليست واحدة ؛ ومعنى ذلك أن التوزيع يختلف .

<sup>(</sup>١) الأطلس اللغوى لفرنسا ؟ وأنظر جيليبرون وروك : رقم ٧٦ .

يوجد مثلا في مقاطعة اللاند<sup>(۱)</sup> Landes بالنسبة لنطق كلة joug « نير » أربع مناطق غير متساوية تماماً ، وموزعة على هذا النحو :



والتقسيم يقوم أولا على نطق i ( $\varsigma$ ) بدلا من v ( $\upsilon$ ) التى فى أول ال كلمة و آنياً على نطق v بدلا من v. ومناطق هذه الظواهر الصوتية لا تساير بعضها بعضاً . ولكنها لا تساير ظاهرة أخرى صوتية مثل ظاهرة تبادل v (v) و v (v) التى تشطر المنطقة إلى شطرين متقاربين v) : laide laize ولا تساير ظاهرة صرفية مثل ظاهرة الاقتصار على واحد من الزمنين الماضيين دون الآخر : إما الماضى البسيط (v) نا في المنافى المركب (v) وإما الماضى المركب (v) ناك الظاهرة التى يكو vن حدها الفاصل خطاً متعرجا يقطع المقاطعة بصورة غريبة v) .

وإذا درسنا مفردات المقاطعة نفسها ، وجدنا لاسم المستنقع «étang » وإذا درسنا مفردات المقاطعة نفسها ، وجدنا لاسم المستنقع «gourgue, pesque, clote, estan ) أربع كلمات مختلفة (croque, corbe, courbas ) أو ومناطق اسم الغراب لا تساير مناطق اسم المستنقع ، وإذن فتوزيع حالات المفردات فيها نفس الشذوذ الذي في توزيع الحالات الصوتية أو الصرفية ،

كانت نتيجة هذه الحال أن كثيراً من علماء اللغة ذهبوا إلى أن اللحجات لأوجود لها ، فعند هؤلاء العلماء أن الحالة اللغوية التي تنتج من تطور اللغة لايمكن أن تتصور إلا في مظهرين ، مظهر اللغة ، تلك الوحدة الشاسمة التي تثول إليها

<sup>(</sup>۱) مییردیه: رقم ۱۰۲، ص ۱۶۶،

<sup>(</sup>٢) المرجم السابق : ص ٢٤٩

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع : ص ١٩٩ .

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع : ص٧٠٨.

<sup>(</sup>٥). نفس المرجع : ص ٥٧٥ .

صور التكلم المحلية جميمها ، ومظهر صور التكلم المحلية التى إليها نتفتت اللغة . هذا بصفة عامة رأى علماء اللغات الرومانية الذى قام بعرضه فى صورة فائقة جاستون پاريس و پول ميير منذ زمن . يقول الأول : « لا يوجد أى حد حقيقي يفصل بين فرنسي الشمال و فرنسي الجنوب ؛ فصور التكلم الشعبية عندنا تمتد على أرض الوطن من طرف إلى آخر كأنها بساط نضحت ألوانه المتنوعة فى كل نقطة منه بعضها على بعض وأصبحت درجات لا يكاد يتمنز بعضها من بعض أصبحت درجات لا يكاد يتمنز بعضها من بعض (1). »

هذا أيضاً هو الرأى الذي تصير إليه « نظرية الأمواج » Wellentheorie ليوهان شمت Johann Schmidt . فهو يقرر أن كل ظاهرة لغوية تمتـــد على سطح القطر امتداد الأمواج ، وأن كل موجة في تقدمها التدريجي غير المحسوس ليس لهـــا حد معين . ويستند في نظريته على دراسة اللغات الهندية الأورپية حيث الخطوط التي تفصل بين كل خاصية لغوية وأخرى لا تنطبق علي الخطوط التي تفصل بين خاصيتين لغويتين أخريين ، وذلك كما هي الحال في اللغات الرومانية . ولكن الأستاذ مييه قد دافع بحق عن الهجات الهندية الأوربية (٢) فأبان أنه يمكننا أن نقوم بتقسيم لهجي ، حتى في زمن الهندية الأوربية . وهذا التقسيم يقوم على المبدأ القائل بأن من حقنا أن نتكلم عن وجود لهجات كلما رأينا عدداً كبيراً من الخطوط التي تفصل بين الخصائص ، ينطبق بعضها علي بعض ولو بشكل تقريبي . فهناك لهجة محمددة في كل منطقة يلاحظ فيها وجود خصائص مشتركة . وحتى عندما لايمكن رسم خطوط دقيقة للفصل بين منطقتين متجاورتين -فإنه يبقى أن كلا منهما تتميز في مجموعها ببعض السمات العامة التي لاتوجد في الأخرى ، فالبروڤنسالية والفرنسية ليستا في حقيقة الأمر إلا لهجتين من لنـــة وآجدة . وإذا لم يكن في وسعنا أن نرسم على الخريطة خطأ محدداً يبين أين تنتهي الفرنسية وتبدأ البروفنسالية ، فإن كلا من اللمجتين في مجموعها قد اشتملت على خصائص عديدة واضحة إلى حد يجعلنا في مأمن من الخلط بينهما .

<sup>(</sup>۱) دوزا : رقم ۲۰ ، س ۲۱۷ ومایلیها ، مع إشارات بالرجوع إلی شوخارت وأسکولی وجاستون پاریس و پ مییر . وقارن جاستون پاریس : رقم ۲۰۱ ، س ۳۳۶ . (۲) رقم ۱۹۹ ؛ وقارن برجهان : رقم ۳۱ ، مجلد ۱ ، س ۲۲۲ وما یلیها .

يمكننا أن نوجد في داخل المجال الفرنسي نفسه تقسيا لهجيا باختيار بعض السمات الخاصة التي تكفي لتمييز اللهجة . فالفرنسية الهيكاردية تمتاز عن فرنسية الإيل دى فرانس باحتفاظها بال C الانفجارية (ك) التي صارت صوتا صفيريا (ش) في المجال الفرنسي . فتقول الهيكاردية الهيكاردية المتميز بين الهيكاردية والفرنسية د champ, cheval . نعم إن هذا المقياس النافذ في التمييز بين الهيكاردية والفرنسية ليس صالحا كما أبان بول ميير ، للتمييز بين الهيكاردية وبين جارتها الشمالية أعنى الفرنسية البلجيكية (الولونية والفرنسية البلجيكية أو بينها وبين النرمندية حارتها الفربية . ولحد بين الهيكاردية والفرنسية البلجيكية أو النرمندية خصائص أخرى ميزة تمكننا من وضع حدود إجالية بين هذه اللهجات .

لذلك لا يقع المتكلمون في الحطأ . فالتقسيم اللمجى يرجع إلى إحساس حقيق لدى سكان الإقليم الواحد ، إحساس بأنهم يتكلمون بصورة ما ليست هي الصورة التي يسير عليها سكان الإقليم المجاور . والپيكارديون القدماء كانوا يشعرون بأن فرنسيتهم الپيكاردية لهجة تختلف عن فرنسية الإيل دى فرانس بقدر ما تختلف النرمندية عن الولونية (الفرنسية البلجيكية) . وذلك لأن الپيكاردية في مجموعها بالزغم من اختلاف صورها في المجال الواسع الذي تتكلم فيه ، فيها سمات مميزة غالبة عميزها في أذهان الذي يتكلمونها بالنسبة للمجات المجاورة . وهذا يفسر لنا وجود مؤلفات أدبية مكتوبة بالبيكاردية .

<sup>(</sup>۱) رقم ۹۷.

وفى بلاد الإغريق كانت لهجة الملحمة غير لهجة القصيدة الغنائية ؛ وفى الدرامة كانت تستعمل لهجتان مختلفتان ، واحدة للحوار والأخرى للغناء الجاعى . فأساس هذه اللهجات من حيث الأصل لغة أحد الأقاليم الإغريقية سواء أكان ذلك الإقليم فى الجزر أم فى القارة ، وسرواء أكانت هذه اللغة واسعة الانتشار أم محصورته . وكان فى كل منها من السمات الخاصة المميزة ما يكفى لتسمينها لهجة . ولكن استعمال الشعراء لها صيرها لغات أدبية ؛ واللغات الأدبية التى من هذا النوع لا تخلتف عن اللغات الخاصة إلا قليلا .

بعد أن عمّ فنا اللهجة على هذا النحو يجدر بنا ، قبل أن ندرسها في صلاتها باللغة المشتركة ، أن نقول كلمة عن اللغات الخاصة . واللغات الخاصة نتيجة للانفصال الاجتماعي ، مثلها في ذلك مثل اللهجات ولكن من وجهة نظر أخرى .

\* \* \*

نعنى باللغة الخاصة تلك اللغة التى لا يستعملها إلا جماعات من الأفراد وجدوا في ظروف خاصة . ومثال ذلك حالة « المحضر » أو حالة القاضى . فهذان الموظفان يستعملان في تسبيب حيثياتهما أو في تحريرها لغة بعيدة جداً عن اللغة الجارية : هي اللغة القانونية . ولدينا مثال آخر في لغة الطقوس الدينية : فكثيراً ما يستخدم المؤمن في خطابه لله لغة خاصة ، كالكاثوليك إذ يستعملون اللغة اللاتينية . فيجب أن نسلك اللغات الدينية بين اللغات الخاصة . وأخيراً أنواع الأرجو Ies argots « اللغات العامية الحاصة » كلها لغات خاصة : فطلبة المدارس والصفاع والأشقياء « اللغات العامية الحاصة » كلها لغات خاصة : فطلبة المدارس والصفاع والأشقياء يستعملون فيما بينهم لغة متفقاً عليها ، ومن اللغات الخاصة أيضاً أتلك اللغات التي من السوية . وكل هذه اللغات تشترك في كونها خاصة بالنسبة للغة مشتركة بعينها ، وباختبار تكو نها يتضح لغا أنها تنشأ جيماً عن ميل واحد ، وهو ترويض اللغة على مشاغل الجموعة التي تستعملها .

تعتبر بعض هذه اللغات الخاصة لغات مختلفة عن اللغة العادية . ومنها اللاتينية التي ظل العلماء زمناً طويلا يستخدمونها في علاقاتهم الدولية . فهم قد اختاروا

لغة ميتة للتفاهم مع غيرهم من العلماء ؛ وفعل قسيسونا مثلهم فى مخاطبة الله . وظلت اللغة السنسكريتية فى الهند لغة البنديتيين ؛ أى لغة المثقفين . ويمكننا أن نمد من لغات المبادة التى تختلف عن اللغة الحية اللغات الإغريقية والسلاقية القديمة والأرمينية ، أو القبطية التى ظلت اللغة الدينية لقوم يتكلمون فى شئونهم العادية اللغة المربية ، وهى لغة من أسرة أخرى ، وهذا يفسس ببواعث خاصة : بالحاجة إلى إمكان التفاهم مع أناس من أقطار مختلفة فى حالة اتخاذ اللاتينية لغة للعلماء ، أو باتباع التقاليد وأكثر من ذلك بالحاجة إلى تمييز القدسي من الدنيوى ، وذلك كل في حالة اللغات الدينية ( انظر ص ٣٢١) .

وعلى الجملة فإن اللغات الخاصة تقوم على الرصيد المشترك للغة حية . ولكن بعضها لغات ميتة موت اللاتينية ، ومن ذلك لغة المحاكم . فكل مصطلح فيها اتخذ له دلالة مهائية ، على رجال المحاكم أن يحفظوها وأن يتبعوها دون أن يغيروا شيئاً منها . فهي ليست في مهاية الأمر إلا لغة فنية كلغة الأطباء عندما يحررون نشرة طبية وعلى العموم ، كلغة العلماء من كل نوع عندما يعالجون مادة علمهم . واللغات الفنية تدين بوجودها إلى الحاجة للدلالة على أشياء أو أفكار لا أسماء لها في الاستعمال الحارى ؟ ولكنها أيضاً ترجع إلى الحاجة للدلالة « بصورة علمية » أى بمصطلح دقيق برفع كل لبس ، على أشياء ثما تعبر عنه اللغة العادية تعبيراً حيداً . لذلك نواها أحياناً تختر ع كلات خاصة وأحياناً تستعمل كلات اللغة العادية في معنى خاص ؟ كا يفعل علماء الطبيعة حين يتكلمون عن « الكتلة » أو « السرعة » خاص ؟ كا يفعل علماء الطبيعة حين يتكلمون عن « الكتلة » أو « السرعة » أو « القوة » . ومهذا تنحو اللغات الفنية نحو اللغات العامية الخاصة (١) .

صارت كلمة «عامية خاصة» ( argot ) في الأيام الأخيرة مصطلحاً غامضاً . والواقع أنها ليست إلا اسما آخر للغة الخاصة ، ويوجد من العاميات الخاصة بقدر ما يوجد من جماعات متخصصة . والعامية الخاصة تتميز بتنوعها الذي لا يحد ؟ وأنها في تغيّر دائم تبعاً للظروف والأمكنة . فكل جماعة خاصة وكل هيئة من

 <sup>(</sup>١) انظر عن العامية الخاصة ف ، ميشل : « در اسات فى الفلولوجيا المقارنة عن العامية
 الحاصة ٢٢ عاريس ١٨٥٦ ؟ ل . سينيان : رقم ١١٩ ومؤلفات مارسل شڤوب ودوزا .

أرباب المهن لها عاميتها الخاصة . فهناك عامية التلامذة الخاصة ، وهي غير واحدة في كل المدارس بل وتختلف أحياناً باختلاف الفصول في المدرسة الواحدة ؛ وهناك عامية الشكنات الخاصة التي تختلف باختلاف الأسلحة بل وباختلاف الشكنات أيضاً ؛ وهناك عامية الخياطات الخاصة وعامية الفسالات وعامية عمال المناجم وعامية البحارين .

وأخيراً هناك عامية الأشقياء الخاصة . وهذه هي التي أطلق عليها كلمة «عاميةً خاصة » ( argot ) لأول مرة . فقد كان يوجد عندنا حتى بداية القرن التـــاســع عشر هيئة منظمة حقة للأشقياء وكانت لها لغتها الخاصة المتفق عليها والتي كان يعمل كل عضو من أعضاء الهيئة على الحافظة عليها . هذه هي العامية الخاصة «argot» ومن قبل كانت تسمى jargon ، لأن الكلمتين كانتا في الأصل بمعنى واحد . وتسمى بالإنجليزية cant وبالألمانية Rotwelsch أوّ وبالإيطالية furbesche وبالإسيانية germania وبالبرتغالية calào وبالرومانية smechereasca ، الخ . والذين يدرسون اللغة الخاصة ما زالوا يتخذون لغة الأشقياء أساساً لدراستهم ؟ ولكنها أرض لا يوجد أقل منها تحديدا . وذلك لأن الأشقياء لا يكونون الآن جماعة مغلقة يستطيع أعضاؤها أن يفرضوا على أنفسهم وحدة لغوية تامة . فالذين يتكلمون العامية الخاصة الآن ينتسبون إلى جميع الآفاق الاجتماعية . وما يسمى عالم الأشقياء يشتمل على ممثلين لسكل الأقاليم وكل الطبقات وكل الأوساط . وإذا اجتمع المجرمون ، اجتمعوا في وحدات منعزلة لحاجات عابرة ، لا يمترفون برئيس يستطيع ، كما استطاع ملك تون roi de Thunes أو كوسر السكبير grand Coesre ، أن يفرض عليهم إرادته . وليس يمسيزهم أي شيء خارجي، بل يختلطون بحياة الجميع ، بالرغم من أنهم يعيشون على هامش المجتمع الشرعي . فكيف يوجد في هذه الظروف لغة للمجرمين محددة تحديداً دقيقاً ؟ تنحصر خصائص العامية الخاصة في اختسلاف مفرداتها بوجه خاص"، والواقع أنها تنشأ من تخصص اللغة المشتركة ؟ ولما كانت لا توجد إلا بمعارضتها لهذه اللغة المشتركة ، وجب أن تحس الصلة بين اللغة العامة والعامية الخاصة بصفة " دائمة ما دامت العامية الخاصة مستعملة . والتشويه الصوتى أو الصرفى مهما قل ينتج عنه قطع الرباط الذى يصل العامية الخاصة باللغة المشتركة التى خرجت منها . هذا إلى أن الصرف والأصوات يكو ّنان نظامين لا يستطاع مستهماً بشىء دون تغييرها من أساسهما . فلا عدوان للعامية الخاصة عليهما . طبعاً قد يقع للعامية الخاصة أن تتبع بعض عادات فى النطق تساعد على تميزها . فالعامية الخاصة المستعملة فى الأطراف الپاريسية تحتوى على بعض الخصائص الصوتية التى تكفى للتعريف بطبقة المتكلم الاجماعية . ولكنا هنا أمام حقيقتين مختلفتين يجب علينا أن نميز بينهما : إذ أن النطق الطبيعى فى الأحياء الپاريسية المتطرفة ليس هو النطق الفرنسي المعتاد . فالأطراف لها أصوات خاصة لا علاقة لها بالمفردات . وقد نسمع بعض العمال يتكلمون فرنسية لا شائبة فيها بتنغيات أهل الأطراف ، وأناساً من علية القوم يتكلمون كلمات من العامية الخاصة مع نطق لا يعلو عليه نطق . فإذا اجتمع نطق الأطراف ومفردات العامية الخاصة في متكلم واحد ، فمني ذلك اجتمع نطق الأطراف ومفردات العامية الخاصة في متكلم واحد ، فمني ذلك الجماع نوعين مستقلين من الخصائص بطريق الاتفاق .

يمكننا إذن أن نحصر الفوارق التي تميز العامية الخاصة في المفردات. ولكن يبقى علينا أن نبتين كيف تنشأ تلك الفروق بين المفردات. فأيسر الوسائل أن تستعمل كلمات اللغة الجارية استمالاً خاصاً. وقد قلمنا سابقاً إن الكلمات العامة التي مثل التعمل «عمل» و ouvrage « مشغل ، عمل ، صنعة ، تصنيف.. الخ » و pératiou « عملية » تتخذ بالضرورة معنى خاصاً في أفواه الذين يستعملونها وفقاً لنوع المهنة التي تستخدم فيها هذه الألفاظ. فظاهرة التخصص المعنوى ولقاً لنوع المهنة التحاصة ( انظر ص ٢٥٦) .

الاستعمال الاستعارى من الوسائل المحببة إلى العامية الخاصة ؛ وكذلك استعمال الستعمال الاستعارى من الوسائل المحببة إلى العامية الخاصة ؛ وكذلك استعمال أنظر ص ٢٨٧) ؛ فهما لا يميزان العامية الخاصة من اللغة الجارية في شيء . ولسكن طريقة تطبيقهما قد تسمح بشيء من التمييز : فالواقع أن الاستعارة والنقل يستعملان في العامية الخاصة بتواتر خاص ؛ إذ أن الاستعارات فيها تبلى بسرعة يستعملان في العامية الخاصة بتواتر خاص ؛ إذ أن الاستعارات فيها تبلى بسرعة

وتحتاج إلى كثرة التجديد ، حيث أنّ الغرض من استمالها هو توسيع شقة الخلاف المتى تفصل بين العامية الخاصة واللغة المشتركة والمحافظة على بقاء هذا الخلاف ؟ فلا يدهشنا إذن أن تستهلك العامية الخاصة من الاستعارات أكثر مما تستهلك أية لغة أخرى . كذلك كثيراً ما تكون هذه المبتكرات شعورية وعمضية . وهنا نلمس عن كثب أكثر الخواص تمييزاً للعامية الخاصة عن اللغة الجارية . إذ أن العامية الخاصة مع كونها لغة طبيعية من حيث مبدؤها ومن حيث تحكوينها فإنها تقارب اللغات الاصطناعية وتتزود من المبتكرات الفردية . فتفوق عضو من الجماعة يفرض على الآخرين تسمية ناجمة من ظروف خاصة في حياة الجماعة ؟ وهكذا يشاطر الهوى الفردى في خلق كلىات جذيدة .

وهذا كله غير كاف . فوسائل اللغة العادية لا تكنى ، مهما شد من الرها فمل الأفراد الخاص ، لترويد العامية الخاصة بذلك التيار الدائم من الكلات التي تتاج إليها . وهنا تتدخل الفردات الأجنبية بمد يد المساعدة . ويجب أن نفهم كلة أجنبية هنا بمعناها الواسع الذي يشمل كل ما ليس من اللغة المشتركة التي ترتكز عليها العامية الخاصة . وهكدا تستطيع المساهمة في تكوين العامية الخاصة وتجديدها صور التكلم المحلية المنتشرة في جميع أرجاء القطر ، وكذلك اللحجات ولحجات الهجات التي تمتبر بدورها لغات مشتركة صغيرة خاضعة للغة القطر العامية ؛ والموالغامية المناس المرابية التي تتكلمها الأقطار المجاورة . « فعامية ألمانيا الخاصة » germania بل واللغات الأجنبية التي تتكلمها الأقطار المجاورة . « فعامية ألمانيا الخاصة وسيانيا ) فيها عناصر عجرية هامة جداً ؛ والـ Smechereasca تضيف (في أسسيانيا ) فيها عناصر عجرية وروسية ويهودية ألمانية وغجرية ، ونقابل هنا وهناك في الحمادي عناصر عجرية المامية الخاصة بدرسة البوليتكنيك توجد كلة ألمانية وهناك « أفهم » » ) . وفي العامية الخاصة بمدرسة البوليتكنيك توجد كلة ألمانية هي وجه العموم عي كلمات أجنبية قليلة العدد ( عربية ، غجزية ، يهودية ألمانية ) ؛ محتوى على كلمات أجنبية قليلة العدد ( عربية ، غجزية ، يهودية ألمانية ) ؛

<sup>(</sup>۱) مارسل کوهین : رقم ۳ ، مجلد ۱۵ ، ص ۱۷۰

أما أساسها فمستعار من عناصر أهلية ، ولكن اللهجات الإقليمية ممثلة فيها بأكثر من الفرنسية المشتركة (١).

يترتب على هذا التنوع في تكوين العامية الخاصة ، أننا نجد فيها كثيراً من الكلمات الحوشية ، إذ الواقع أنه إذا دخلت كلة في العامية الخاصة بواسطة التخصص المعنوى أو مجرد الاقتباس ، حافظت التقاليد في غالب الأحيان على بقائها فيها حتى بعد انقراضها من اللغة الجارية . وقد يدهش الإنسان مثلا حين يعلم أن الكلمة الألمانية القديمة المالا « صغير » تستعمل في عامية الألمانية الخاصة يعلم أن الكلمة الألمانية القديمة المالا من كلة « Klein » أو أن الفعل مدن و مدن الذي احتفى من الاستعمال منذ قرون ما يزال يستعمل في العامية الخاصة الفرنسية بدلا من الفعل الستعمال منذ قرون ما يزال يستعمل في العامية الخاصة الفرنسية بدلا من الفعل عوشية إلا في مظهرها فحسب إذ هي في حقيقة الأمن مستعارة حديثاً في نصوص حوشية ، ومن العسير في بعض الأحيان أن نمنز بين الخطتين .

والأخذ عن الكتب أمم فردى في غالب الأحيان ، وهو إحدى الوسائل الاصطناعية التي تدخل في تكوين العامية المخاصة . وهذه الوسائل على درجة كافية من التنوع ، وتنحصر مثلاً في تشويه مظهر الكلمات الخارجي . وهكذا يستعيضون عن لاحقة من لواحق اللغة الجارية بلاحقة خاصة بالعامية ؛ وذلك كقول العامية المخاصة الفرنسية ópismar بدلاً من epicier « بدال » ومول العامية الخاصة الفرنسية Auvergnal « أو ثرني » وكقول الألمانية في عاميها و المخاصة المخاصة المناسبات في صفحة محمد المناسبات المناسبات في صفحة من التسليم المناسبات في العامية المخاصة . ففيها يستطيع المناسبات في العامية المخاصة . ففيها يستطيع المناسبات في صورة مخترلة : لأنه يخاطب عدداً محصوراً من المتكامين ، كلهم ممهد الذهن لفهمه،

<sup>(</sup>١) انظر الدراسة القيمة التي كتبها الأستاذ إرنو عن العامية الحاصة البريتانية ، رقم ٨ عجله ١٤ ص ٢٦٧ .

وكلهم متفاهم معه مقدماً . ومن ثم يجيء هذا العدد الضخم من حالات الحذف والإسقاط والتبسيط وحذف النهايات ، هـذه العوارض الصوتية التي تجمل العامية الخاصة لا يفهمها إلا العارفون . ومن جهة أخرى تجد ظواهر التشابه والتخالف والنقل المكانى في العامية الخاصة المتكلمة ميداناً خصيباً لا يمترض انتشارها أية عقبة من القواعد . وأخيراً نعثر في العامية الخاصة على تشويهات مصطنعة غير مرتبطة بظروف اللغة الطبيعية : ومثال ذلك le javanais, le loucherbème الجاڤانية. فني الحالة الألى ينقل الحرف الأول منها إلى آخرها ويستعاض عنه بحرف ل « 1 » ثم يضاف إلى الـكلمة بعد هذا التشوية لاحقة من اللواحق العامية الخاصة ؟ وفي الحالة الثانية يقحم مقطع ما في داخل الكلمة ( ar أو oc أو al أو am الخ ) ، ولكن الغالب أن يكون القطع المقحم av أو va ولعل هذا هو أصل الاسم الحاڤانية « Javanais ». اللوشيريم Le loucherbème حديثة العهد نوعاً لأنها ترجع إلى بداية القرن التاسع عشر على الأكثر؛ أما الجافانية المستعملة بين طعام پاريس فيظهر أنها أقدم مها عهداً ، ولكن الطريقة التي تنبني عليها ها مان العاميتان الخاصتان أقدم مهما بكثير ؛ إذ لا بدُّ أنها قد استخدمت في كل زمن وفي كل مكان احتاج فيه قوم إلى تغيير لغتهم . ويوجد في البنجاب اليوم قبيلة من اللصوص خلقت لنفسها لغة خاصة بإقحام المقطع ma في داخل الكلمة المستعملة في اللغة البنجابية (١). وهي طريقة من أبسط الطرق وفي متناول كل إنسان. فقد رأينا في ص ٢٩٣ أن خلق كلات جديدة أم في غاية العسر . فإذا لم يكن لدى القاعين بهذا الأمر منبع من المفردات المجاورة ينهلون منه ما شاءوا من كلـات جديدة ، أمكنهم أن يعدُّلُوا الكَلَّاتِ المُوجِودةُ بِالفعلِ تَبِعُأُ لقاعدة مطردة . وهذه الطريقة النشويهية مستعملة في عدد كبير من العاميات الخاصة . فتلاميذ المدارس كثيراً مايستعماون الحاقانية ؛ وقد شوهد استخدام هذه الطريقة في بعض المؤسسات التعليمية بالأقطار الحرمانية والسلاڤية .

<sup>(1)</sup> T. G. Bailey on the secret words of the cultural (1) proceedings of the Asiatic Society of Bengab, 1902).

هناك شخصية محوطة بالألفاز لا نعرفها إلا باسم مستعار ضخم الدلالة ، هو اسم فرجيليوس مارو Virgilius Maro النحوى الذي عاش على ما يظهر في القرن المخامس بعد الميلاد . يقال إن هذا الرجل اخترع لغة خاصة ظلت شائعة الاستعمال زمناً طويلاً بين تلامذة المدارس الإيرلندية . وكانت تقوم هذه اللغة على تشويه المكابات الجارية بأنواع من تضعيف المقاطع أو بترها أو نقلها . وبمضى الزمن تحورت وتمخضت عن لغة أخرى أمشاج سميت « لغة الشعراء » ، beria الزمن تحورت وتمخضت عن لغة أخرى أمشاج سميت « لغة الشعراء » ، pa filed من اللاتينية والإغريقية والمبرية وكمات أهلية أهملها الاستمال أو استمدت من اللاتينية والإغريقية والمبرية وكمات أهلية أهملها الاستمال أو استمدت من المنتوص العتيقة ، وكمات مأخوذة من الاستعال الجارى بعد قلبها أو تشويهها . هذه اللغة ، التي لا زالت تحت يدنا منها عينات عسيرة التفسير في غالب الأحيان ، بقيت بقوة التقاليد زمناً طويلا تستخدم في المدارس الإيرلندية كلغة سرية . ولكنا بجمل إلى أي حد كانت تتكلم ؟ واملها لم تكن إلا نظاماً من نظم الرسم ، كلغة السحرة وكتاب التعويذات .

الرق السحرية التي نعثر عليها في قبور اليونان وإيطاليا وإفريقية مكتوبة على ألواح من الرصاص، تطبق في غالب الأحيان هذه الخطط نفسها: استعمال الكمات الأجلية أو تشويه الكمات الأهلية (١). ولكن الباعث هنا يختلف: إذ يبغون من وراء ذلك الاتصال بالعالم الآخر، ومن ثم يدخلون في تحرير النص اعتبارات لاصلة لها باللغة.

هذه الملاحظة تؤدى بنا إلى أن نقول كلة عن اللغات الخاصة التي تنشأ عن بواعث خفية . السياح الذين طافوا بالأقطار البدائية وعلماء الأجناس الذين ينسقون أخبار السائحين يحدثوننا عن أهمية اللغات الخاصة بين الجماعات غير المتحضرة . أخبار السائحين يحدثوننا عن أهمية اللغات الخاصة بين الجماعات غير المتحضرة . ووجهة إذ يوجد في داخل اللغة الواحدة لأسباب دينية أنواع مختلفة من المفردات ، ووجهة الخلاف فيها تنحصر في طريقة استعالها وفي الأغراض التي تستعمل فيها ؟ والواقع

<sup>(</sup>۱) أودولن Defixionum tabellae : Audollent ، پاریس ۱۹۰۶

«أن مجال التقديس عند هؤلاء المتوحشين أوسع منه عندنا . إذ لا يوجد نشاط اجهاعى أيا كان دون أن يساهم وقتاً ما فى طقس من الطقوس السحرية الدينية ؟ ويجب - من الوجهة النظرية - استمال لغة خاصة كلا جدّت مناسبة من هذه المناسبات ... هذه اللغات الخاصة التى لا تستعمل إلا لوقت محدود ، ذات طابع انفصالى فى غالب الأحيان ؟ أو على الأقل إنما تتكوّن ( إلا فى الحالات النادرة ) من عدد يقل أو يكثر من العبارات المحرمة الاستمال ، أى من تابوهات tabous من عدد يقل أو يكثر من العبارات المحرمة الاستمال ، أى من تابوهات النادرة ) لغوية (١) » . فكل ما كان ذا صفة قدسية ، وبالطبع كل ما مثل الألوهية فى جميع صورها ، وأيضاً كل مادل على الرؤساء والموتى والأشياء المخصصة لهم والحيوانات التي تمثلهم ، الخ ، كل هذا يدعو إلى استمال لغة خاصة . وتستعمل أيضاً فى الأفعال التي تحمل طابع التقديس عامة كالصيد البحرى والبرى والملاحة والحرب ، وفى بعض الأفعال الخاصة التي تدين بطابعها التقديسي إلى أهمية مكانية أو زمنيسة . بعض الأفعال الخاصة التي تدين بطابعها التقديسي عن الكافور وبالباحثين عن الذهب . فيوجد فى أندنوسيا لغات خاصة بالباحثين عن الكافور وبالباحثين عن الذهب .

من أكثر أنواع التخصيص شيوعاً ، ذلك التخصيص الناجم من اختلاف الجنسين. فالنساء لايستعملن اللغة التي يستعملها الرجال ؟ وحتى عندما يفهمن الكلمات التي يستعملها الرجال لا يكون لهن الحق في النطق بها . فلا بد إذن من وجود نوعين من المفردات متوازيين تماماً حتى يصير لكل شيء اسمان تبعاً لجنس المتكلم . فعند الكاريبيين مثلا يتكلم الرجال اللغة الكاريبية cararbe والنساء الأرواكية , فعند الكاريبيين مثلا يتكلم الرجال اللغة الكاريبية والطبقة الاجتماعية . فعند سكان جاوا الأصليين يتكلم الرئيس إلى ممرؤوسيه باللغة النجوكية agoka ، ويجيبه المرؤوس باللغة الكرومية ngoka ، ويجيبه المرؤوس باللغة الكرومية ngoka ، ويجيبه المرؤوس

<sup>(</sup>۱) فان جنب Van Gennp ، رقم ۱۹۰۸ ، ص ۳۲۷ وما یلیها ؛ و ر. لاش Mitterl. der anthropol Geselisch — R. Lasch ثینا (۱۹۰۷) .

Du parler des hommes et du parler des : L. Adam . رم) ال . آدم . femmes dans la langue Caraïbe

<sup>(</sup>٣) فون در كابلنتس Von der Cabelentz ، رقم ١٦٣ ، ص ٢٤٤ .

وفى بعض الأحيان تختلف اللغات أيضاً باختلاف الأعمار . فعند الماسيين Masar في إفريقية الشرقية يقسم السكان الذكور بحسب أعمارهم إلى طبقتين ، لكل طبقة منهما تقاليدها الصارمة التي تحرم عليها بعض الأطعمة وبالتالى استعال بعض السكات (۱) . ولا يجوز لمن هم أكبر سناً أن يمسوا ذيل حيسوان مقتول أو رأسه ، ويجب أن يستعملوا ألفاظاً خاصة للدلالة على هذا الذيل أو هذا الرأس . كا لا يباح لمن هم أصغر سناً أن بأكلوا من قرع الكوسة أو من القرع الأحمر ومن أشنع الأخطاء أن ينسى أحدهم فيسمى أمام الآخر أحد الأفعال المحرمة على الأخير . وهذه التقاليد ناشئة من اعتبارات دينية : إذ ينظر إلى المجموعتين على أنهما شطرا وحدة سرية ، هي مجموع أفراد القبيلة الذكور . فيبين الفرق بين الشطرين بالاختلاف في المؤمال ، وهذا يؤدى بالضرورة إلى الاختلاف في المفردات .

هذه الظاهرة تدخل مباشرة في دائرة الأعمال الترويضية ، التي لها أهميتها عند المتوحشين . وهناك طقوس خاصة تصحب الانتقال من مرتبة من مراتب السن أو من المراتب الدينية إلى مرتبة أخرى . يقصد بها فصل المبتدئ من وسطه السابق لإدماجه في الوسط الجديد ؛ ومن ثم يجئ استعمال اللغات الخاصة التي تبقى كاملة أو غير كاملة حتى بعد الدماج المريد في الوسط العام .

تمارض العالمين عالم الحقيقة وعالم الغيب ، أو عالم الخير وعالم الشريعة أساساً لعدد كبير من الأديان . وهذه المثنوية كثيراً ما تخلق انفصالاً في اللغة . فيوجد في الأقستا عشرون كلة بصورة من دوجة ، تستعمل واحدة من كل زوج عند السكلام على هم من د ، آله الخير والأخرى عند السكلام على أهريمان ، آله الشر (٢). وقد يكون للفعل الواحد — في عالم الحقيقة أو في عالم الغيب — وجهان ؛ فإذا وقد يكون للفعل الواحد — في عالم الحقيقة أو في عالم النيب — وجهان ؛ فإذا وخذ في عالم السحر دل عليه بكلمة متميزة وجديدة . وموضوع التضحية التي

Die Masaï, Ethnogrphische ، Capit . Merker السكابتن ممركر (۱) السكابتن ممركر (۱) Monographie eines östafrikaneschen Semitenvolkes (۱۹۱۰) ، ينقل د ۷۱ ، ينقل د ۲۷ ، ينقل د ۲۷ ، ينقل د ۲۷ س ۲۷ س ۱۱۳ س ۱۱۳ س ۱۱۳ س

<sup>(</sup>۲) انظر درمستتیر ، رقم ۲۶ .

يقوم القسيس بتنفيذها هو المساعدة على العبور من عالم إلى عالم (١) . لذلك كانت تقتضى التضحية في كل الأقطار استعهال لغة خاصة ، وهى التى نسميها اللغة الدينية. وإذن فاللغات الدينية في أوربا الحديثة تقوم في أصلها على أسباب سحرية ، ترجع بنا إلى رياضات البدائيين وعقائدهم .

هذا إلى أنه يجب ألا نبالغ هنا في الفرق بين المتوحشين وبين المتحضرين. فالأسباب التي تدفع بهؤلاء وأولئك إلى خلق اللغات الجاصة، أسباب واحدة. وفي أعرق لغاتنا مدنية حالات من التخصيص لو وجدناها في إقليم الزمبيزي أو في سومطرة لما ترددنا في إرجاعها إلى العقلية الغيبية. وتحريم المفردات على ماله من أهمية في تكوين جميع المفردات الأوربية القائمة، خطة غيبية خالصة؛ وكم من أناس حولنا يتجنبون نطق هذه الكلمة أو تلك مخافة أن يحل بهم العارض الذي تدل عليه الكلمة، كما أن عبارة مهادة وحشية، وما القدرة التي تضاف للاسم إلا بقية من تلك العقلية الغيبية. بل لانعدم أن تجديبيننا تلك اللغات تضاف للاسم إلا بقية من تلك العقلية الغيبية. بل لانعدم أن تجديبيننا تلك اللغات الخاصة بالنساء . إذ يوجد في بعض الأحيان عند يهود ألمانيا الذين يستعملون اللغة اليهودية الألمانية، نوعان من المفردات لمييز ماهو يهودي مما هوغيريهودي (٢٠). ولكن هناك أيضاً فروقاً في استعال اللغة تبعاً لاختلاف الجنسين ، فالرجل يلق التحيية أو يرد عليها بالعبرية ، أما المرأة فتستعمل في ذلك الألمانية داعًا .

من جهة أخرى يمكننا أن نتساءل عما إذا كانت اللغات الخاصة التي لا يزال يستعملها أرباب بعض المهن المعينة في الأقطار المتوحشة برهاناً على عقلية غيبية. وكما أن سكان الملايو عندهم لغة الباحثين عن الذهب أو الباحثين عن الكافور، فعندنا أيضاً تلك العامية المهنيّة الخاصة التي تستعمل في صناعاتنا على اختلافها . وفي بريتانيا تنوولت لغه الخياطين (المعامنة المحلولة ا

Essai sur la nature et la fonction : Hubert et Maus (۱) هو بوت وموس du sacrifice . ۱۳۰ س ۱ ۲۰۰۰ .

<sup>(</sup>۲) إرنست ليڤي Ernest Levy : رقم ٦ ، مجلد ١٨ ، ص ٣٣٣ .

تنوولت في إيرلندة واسكتلندة لغة صانعي الصهاريج (shelta) ولغة غيرهم من أبناء المهن الأخرى (أ) . فلعل هـذه اللغات لغات غيبية قديمة مشـــل le berla na filed ؛ واكن بقاءها يفسر بتقاليد هـذه الطوائف الخاصة وحاجاتها ، وهي طوائف تعرلها أعمالها عن بقية الناس .

اللغات الخاصة تنشأ من الانفصال الاجتماعى؛ لذلك كانت - من حيث المبدأ - لغات طبيعية كاللهجات تماماً . ولسكنها تقوم داعماً على مادة لغة مشتركة ، وتظل عادة تستمد منها غذاءها .

Bibliography of Irish Philology and : R. L. Best انظر ر.ل . بست Literature

## الفصل لثالث

## اللغات المشتركة

أشرنا في آخر الفصل الأول (ص ٣٠٧ و ٣٠٨) إلى أي حد يعتبر توحيد اللغة ضرورة اجتماعية . ولولا مقاومة المجتمع للتفكك اللفوى لأصبح العالم أمام حشد من صور التكلم التي لا تزيدها الأيام إلا تفرقاً . ولكن الذين يتكلمون إحدى اللغات يميلون دأُمَّا إلى المحافظة عليها كما هي ؛ وكذلك التبادل الكلامي الذي يحدث باستمرار بين أعضاء مجموعة اجتماعية واحدة يؤدى إلى توحيد اللغة . ومن هنا تنشأ اللهجات ، وكذلك اللغات المشتركة التي تسير مع اللهجات جنباً لجنب. ومع ذلك فهناك خلاف بين تُكُوَّن اللغات المشتركة واللهجات . اللمجات تنشأ فجاءة من التماون الطبيعي للأحداث اللغوية . إذ توجد اللمجة في كل مكان توجد فيه صورتكلم متجاورة ذات خصائص مشتركة وتشابه محسوس في المظهر العام لدى المتكامين . فالهجات لا يمكن محديدها إلا على وجه التقريب. وقد قلنا إننا إذا جمعناكل الممايير اللعوية ، لم نستطع بها أن نخط حدوداً للهجة من اللهجات . فالعالم اللغوى لا يسير على قاعدة حين يختار الظواهر التي بمساعدتها يقسم الخريطة إلى أقسام لهجية . وشأر اللهجات كشأن الأقاليم الطبيعية التي ينقسم إليها قطر من الأقطار (١). فإذا لم تستخدم هذه الأقاليم أساساً لتقسيم سياسي ، بقيت حدودها دأعًا غير ثابتــة . فسكان مقاطعة السين والمارن لا نزالون يتكلمون عن ألبرى Brie والجاتينية Gatinais والمنتوا Montois .ولكن هذه الأسماء المختلفة لا تمثــل اليوم أى إقليم محدَّد تحديداً دقيقاً ، وإن دلت على بمض الخصائص

<sup>(</sup>۱) تارن جلوا Régions naturelles et noms de pays : Gallois پاریس ، کولان ۱۹۰۸ .

الجغرافية ؛ ولكن كان يمكن الكلام فيا مضى عن حدود كنتية ألبرى Comté الجغرافية ؛ ولكن كان يمكن الكلام فيا مضى عن حدود كنتية ألبرى de Brie ، أما المنتوا – على الأقل – فلم تكن في يوم من الأيام أكثر من عبارة جغرافية .

كذلك اللمجة تتضح حدودها إذا كانت تطابق تقسما سياسياً ، وتبق هذه الحدود في غالب الأحيان زمنا طويلا بعد زوال الظروف التي أدت إلى تحديدها(١). لذلك يلاحظ في بعض أقاليم ألمانيا الحالية ، أن حدود الخصائص اللغوية تتطابق في بعض النقط التي تتفق فيها هذه الحدود مع الحدود السياسية السابقة لسنة ١٧٨٩ . وهذه الحدود ترجع في عمومها إلى القرن السادس عشر ، بل إلى القرن الخسامس عشر ؟ وقد كانت حدودا دينية في نفس الوقت ، حتى أن الأثر الديني يتعاون مع الأثر السياسي في تعيين حدود اللهجة . وكذلك الحال في بريتانيا الفرنسية ، حيث تتفق حدود لهجات ليون Léon وكرنواي Cornouailles وترجييه Tréguier التي لا تزال واضحة في كثير من النقط ، مع تقسيات الإقليم الدينية والسياسية القديمة . ومما يلفت النظر أن نهر مراليه Morlaix الذي يفصل بين لهجة ليون ولهجة ترجييه هو الذي كان يفصل بين الإبرشيتين فما مضي ، وأن مدينة مراليه التي تقع على ضفتي النهر المسمى مهددا الاسم تنقسم لغويا إلى قسمين لهذا السبب. وهذا لايعني أن سكان الضفتين لايفهم بعضهم بعضا ؛ولكنّ هناك عدداً من الخصائص المشتركة مجتمعة في منطقة تنتهي في تلك النقطة ؟ والخطوط اللغوية التي تتطابق بعضها مع بعض تتطابق أيضاً هنا مع تقسيم إداري قديم ، كما هي الحال في اللحات الألمانية.

ومع ذلك فهما كانت أهمية العوامل السياسية والاقتصادية فإن اللمجة أولا وقبل كل شيء كيان لغوى . وحتى عندما نحسب حساب الظروف الخارجية في تكوين اللمجات ، يبقى أن هذه الظروف تستند جوهميا إلى التطور الطبيعي لعناصر اللغة .

Revue de la Synthèse في مجلة Histoire et dialectologie (۱) ل. فيڤر : Historique

وهذا غير الحال في اللغة المشتركة . لأن الظروف الحارجية هي التي تحددها وتدين بوجودها إلى انتشار قوة سياسية منظمة ، أو إلى تأثير طبقة اجتماعية غالبة أو إلى تفوق أحد الآداب ؟ ومهما كان الأصل الذي تعزى إليه نشأتها ، فهناك دائماً أسباب سياسية أو اجتماعية أو اقتصادية تبعث على استبقائها . « المدنية وحدها هي التي تستطيع أن تنشر اللغة بين كتل عظيمة من البشر » (١) . ولا تتفكك اللغة المشتركة وتتفتت إلا إذا تراخت العرى الاجتماعية التي كانت تمسكها . وإذن فن الممكن أن ندرس على انفراد تكوش اللغات المشتركة وأن نسيّن بأمثلة من التاريخ الأسباب التي تبعث على نشوتها وازدهارها وذبولها .

\* \* \*

تقوم اللغات المشتركة دائماً على أساس لغة موجودة ، حيث تُتتخذ هذه اللغة الموجودة لغة مشتركة من جانب أفراد مختلفي التكلم . وتفسر الظروف التاريخية تغلب هذه اللغة التى اتخذت أساساً وتعلل انتشارها في جميع مناطق التكلم الحليّي المختلفة . ولكن على العالم اللغوى أن يبدأ بالعمل لتحديد هذه اللغة .

ظروف خاصة هى التى ترشحها فى كل قطر على حدته ؛ فكل واحدة من اللغات المشتركة الكبيرة — حديثة كانت أو قديمة — نشأت بطريقة خاصة وأحياناً نرانا أمام إحدى اللحات ، أى أمام لغة إقليم معين انتشرت فى الأقاليم المجاورة وصارت لغتها المشتركة ، وهذا ما حدث فى بلاد الإغريق القديمة حين تكو ّنت لغة به κουν الهليستية ابتداء من عهد الإسكندر ، إذ أن هذه اللغة ليست فى جوهمها إلا اللحجة الأتيكية Attique ، وكانت هذه اللحجة قد ظلت حتى القرن الحامس « لغة محلية لإقليم منعزل لايكاد برحل إليه أحد من الأجانب ؛ وكان سكانه الحامس « لغة محلية لإقليم منعزل لايكاد برحل إليه أحد من الأجانب ؛ وكان سكانه — وهم فى عمومهم من الزراع — من عنصر نقى نسبياً لا يشوبه اختسلاط » (٢).

<sup>(</sup>۱) ۱. رینان : رقم ۱۱۱ ، ص ۱۰۱ .

<sup>(</sup>۲) مییه: رقم ۹۳ ، ص ۲٤۳ — ۲٤٤ . وتارن کرتشمیر Kretschmer رقم ۱۷۷ ؛ و Thumb رقم ۲۱۳ ؛ وهفهان: رقم ۱۹۸ .

فقد كانت البونية منذ انتشارها على شواطيء آسيا الصفري قد صارت لغة مشتركة ؟ وهذه اللغة نعرفها من هيرودوت الذي يمثلها لنا خير تمثيل . فمع كوننا نعرف بشهادة هذا المؤرخ أنه كان يوجد في الدوديكايول Dodécapole عدد من اللمجات المحلية التي يختلف بعضها عن بعض ، فقد كان فها أيضاً لفة مشتركة تظلُّ اللحات المحلية . ولكن الظروف السياسية لم تمكن هذه اللغة البونية المشتركة من الوصول إلى الأهمية التي وصلت إلها اللغة الأتيكية فما بعد . فقد صارت الأتيكية في الفترة التي بين الحروب الميدية وقيام الإمبراطورية القدونية في حالة تسمح لهـــا بأن تمدُّ المالم الهليني جميعه بلغة مشتركة ، وذلك بفضل هذا التعاون الفائق الذي أنتجته عدة أسباب معقدة . ويجب أن نذكر بين الأسباب التي ساعدت لهجة الأيتكيِّين على هذا التغلب ، ذلك الدور الأساسي الذي آل إلى أثينا بعد سقوط الإمبراطورية الفارسية . ولكن زاد من قوة الأتيكية وإشعاعها شهرة شعرائها وفنانيها ؟ فكان لأثينا — يوصفها مركزاً سياسياً وأدبياً وفنياً على السواء — شرف تأسيس اللغة المشتركة التي ظلت منذ القرن الرابع قبل الميلاد حتى القرن التاسع بعد الميلاد ، أداة للتفكير عند جميع الإغريقيين . هـذه اللغة خرجت من اللحجة الأنيكية كما كانت تتكام في حدود الإقليم ؛ فهي لا شيء أكثر من تهيئة اللهجة الأتيكية لاستعال سكان ذوى لهجات بل ولنات مختلفة .

في إيطاليا القديمة تختلف الظروف بعض الشيء (1). فاللاتينية التي صارت لغة إيطاليا المشتركة وأخيراً لغة العالم الغربي بأسره ، كانت لغة روما أولا وقبل كل شيء ، أي لغة المدينة في مقابلة لغة الريف المجاور واللهجات القاصية على السواء. وقد بدأت لغة المدينة Le sermo urbanus بالتضييق على اللغية الريفية وقد بدأت لغة المدينة Le sermo urbanus بالتضييق على اللغية المواء قبل أن تحل محل اللهجات المجاورة بعد أن غزتها في عقر دارها ، مثل السابية Le sabin والمرسية le sabin ، ثم محل لغات إيطاليا دارها ، مثل السابية le sabin وأمسبرية l'ombrien وأترسكية l'étrusque الأخرى من أسكية l'osque وأمسبرية l'ombrien وأترسكية المحالة والموسية l'etrusque المناسبة المحالة والموسية المحالة والموسية المحالة والموسية المحالة والموسكية المحالة والموسية المحالة والموسكية المحالة والموسكية المحالة والموسكية المحالة والمحالة والموسكية المحالة والموسكية المحالة والمحالة والموسكية المحالة والمحالة والمحالة

<sup>(</sup>۱) شتلتس StoIz ، رقم ۲۰۸ .

وكلتية le celtique وإغريقية. وهنا أيضاً نقابل أهمية المدينة بوصفها عاصمة سياسية.

من العاصمة أيضاً خرجت الفرنسية المشتركة . فأهمية ياريس السياسية والمنطقة الپاريسية تفسر لنا بدرجة كبيرة انتشار لهجة الإبل دى فرانس l'Ile de France أى « الفرنسية » في الأقاليم الجـاورة وذلك بانضام هذه الأقالم إلى المملكة ، وصيرورتها في نهاية الأمر أداة للتبادل الذهني من دنكرك إلى يربنيان ومن برست إلى شامونكس. وفرنسية الإيل دى فرانس لم تمتد فحسب على اللهجات التي تشترك معها فى أسرة واحدة ، أى اللهجات المشتقة مثلها من اللاتينية ، بل اتخذت أيضاً لغة مشتركة لدى الفلمنكيين والبريتانيين ؟ مع أن لغتيهما الطبيعيتين من أسل جرماني أو كلتي ؟ كما نفذت توصفها لغة مشتركة في إقلم الباسك في الجنوب الغربي من فرنسا ، على أنها لم تقتصر على حدود فرنســـا السياسية ، إذ أن بعض الأجزاء البلجيكية والسويسرية يدخل في المجال الفرنسي من الوجهة اللغوية ؟ وذلك دون أن نتكلم عن الجاليات القديمة أو الحديثة التي تعمل على انتشار الفرنسية فما وراء البحار(١). وتاريخ هذه الفرنسية المشتركة وتاريخ تكونها وانتشارها الجغرافي يتصل اتصالاً وثيقاً بتاريخ فرنسا السياسي والاقتصادي والاجماعي: فلإ يستطاع فهم أحدها دون معرفة الآخر . ولكن الفرنسية إنما خرجت من العاصمة ، ومن طبقة اجتماعية بمينها من طبقات العاصمة ، وهي البرجوازية . وهذه حقيقة أبان عنها برينو Brunot في وضوح بالغ (٢): إن لنتنا المشتركة على النيحو الذي استقرت عليه في القرن السابع عشر ، هي لغة البرجوازية الياريسية ، رجوازية « المدينة » ؟ وقد سلّم بها القصريم الأقاليم ، والكتاب الكبار باستمالهم إياها زوَّ دوها بالقدرة على فرض نفسها نهائياً وعلى استمرارها . لذلك لا نكاد نحس فها أثراً للهجات. الأسبانية المشتركة نشأت واستقرت قبل الفرنسية نرمن طويل. إذ كانت

<sup>(</sup>۱) أنظر La langue française dans le monde ( نشر الأليانس فرنسير ) پاريس ۱۹۰۰ .

<sup>(</sup>۲) رقم ۷ ہ ، مجــالد ۳ ( La formation de la langue française ) . انظر أيضاً روسيه Rosset ، رقم ۱۱۲ .

شبه الجزيرة عند الفتح العربي (عام ٧١١) ميداناً لثلاث مجاميع من اللهجات يختلف بعضها عن بعض اختلافا كبيراً: الغاليسية في الغرب والقسطلانية في الشرق ومجموعة وسطى تشغل منطقة شاسعة . والأسيانية المشتركة خرجت من لهجة من من لمحات الشمال ، لمحة قسطلة القدعة La Vieille- Castille القريبة من الأقالم البسكية . أنجه انتشار القسطلانية نحو الجنوب، لأسباب يبررها التاريخ السياسي ، وكان انتشارها في شكل هلال أخذ نرحف على لهجات المجموعة الوسطى شيئًا فشيئًا . ومع ذلك فقد بقيت عن يسار القسطلانية بمعناها الضيق وعن يمينها بقايا منهذه المجموعة تتمثل حتى أيامنا هذه في لهجتي الليون Le Léon والأرجون l'Aragon ، اللتين تتشابهان تشابهاً غريباً . وقد صارت القسطلانية لغة أدبية في القرنُ الثالث عشر بفضل الملك ألفونس العاشر ( ١٢٥٢ – ١٢٨٤ ) الذي كان يحتل بالنسبة لأسيانيا المكان الذى يحتله دانتي بالنسبة لإيطاليا. فالأسبانية المشتركة إذن نتيجة لتفوق قسطلة في السياسة والآداب . وهذا التفوق لم يمتد إلى البرتغال التي صارت دولة مستقلة منذ نهاية القرن الحادى عشر . واللهجات البرتغالية كانت تنتمي دامًا إلى المجموعة الغربية . ومن ثم كانت البرتغالية القديمة تختلط بالغاليسية . ولكن الأهمية التي وصلت إليها لشبونة في القرن السادس عشر يوصفها العاصمة ، وتأثير الشاعر الكبير كامونس Camoens ( ١٥٨٠ - ١٥٨٠ ) جعلا الغلبة للهجة المنطقة الوسطى في القطر الذي صارت فيه لغة البرتغال الأدبية المشـــتركة . أما اللهجة التي تتكلم اليوم في غاليسيا ، فعليها سيما البرتغالية القــديمة وقد توقفت عن التطور: ومع ذلك فهي مملوءة بالآثار اللغوية الأسبانية (١).

إذا قارنا الإنجليزية المشتركة بالفرنسية أو الأسبانية ، وحدناها تحمل منذ بدايتها آثاراللمجات المختلفة (٢). وهذا نانج من موقع مدينة لندن التي نشأت فيها الإنجليزية المشتركة في نقطة تجعلها ملتقي لختلف اللمجات. هذا إلى أن تـكوِّن اللغة

<sup>(</sup>۱) ندين بالمعلومات التي نوردها في هذه الفقرة إلى الأستاذ أمريجو كاسترو Amerigo الذي تفضل فبعث بها إلينا ، وانظر ليتي دى فاشكنشلوس Castro وقد ۲۲۷ .

<sup>(</sup>۲) و. هورن W. Horn ، رقم ۱۲۰ ، ۱۷۰ ؛ مرسباخ Morsbach رقم ۱۸۳.

المشتركة صادف وقوعه فترة نمو لندن المفاجىء حيث أخدت تتلقي بين أحضانها طوائف المهاجرين على اختلافهم ، يفدون عليها من كل الأقاليم ويمترجون بالسكان السابقين . هذه الهجرة أدت إلى شحن اللغة المشتركة بآثار الهجات ، حتى لنجد نطق الإنجليزية في القرن السابع عشر لم يثبت بعد ، وأنه يشتمل على كثير من وجوه الخلاف . ولا تزال بقايا منه موجودة حتى اليوم . ولكن هذه الهجرة الإقليمية أنعشت تبادل السكان بين العاصمة والأقاليم ، ذلك التبادل المفيد الذي أدى أجل خدمة لانتشار اللغة المشتركة . وإذن فانجلترا تدين أيضا بتوحيد لغتها توحيدا نسبيا إلى أهمية عاصمتها ، ولكن ذلك كان في ظروف تختلف اختلافا محسوسا عن الظروف التي تكونت فيها الفرنسية . فهذه الأخيرة أقوى توحيدا .

نشأت في أيامنا هده لغات مشتركة في شبه جزيرة البلقان ، والمستقبل وحده كفيل بتعديل حدودها أو بتوسيعها ، ولكنها أيضا نشأت من وجود عاصمة . فاللهجات الصربية الجنوبية كثيرة الاختلاف عن الصربية التي تكتب وتتكلم في بلغراد (١) . فالنبر فيها في غير موضعه في الأولى ، والكم غير مرعى والإعراب مبسط للغاية ، وتعتبر هذه اللهجات من وجهات شتى خطوات وسطى بين الصربية والبلغارية ؟ إذ من المستحيل عملياً أن نخط حداً لهجيا بين اللغتين . ولكن توجد — منذ نهاية الحروب البلقانية له لغة صربية مشتركة تغير على اللهجات الجنوبية وتبتلعها داخل الحدود السياسية لملكة الصرب . ونحن مثلا على على علم تام بالطريقة التي بها تحل اللغة الأدبية المشتركة بحل اللهجة المساة بالإيكاڤية ابوبيني ) على المناز (١) . وينحصر التغير الأساسي في إحلال المجموعة الصوتية iye إيبي ) على الأولي بلاد الصرب وجود الوحدة

Die Dialekte des südlichsten Serbiens : O. Broch فينسا المروخ Die Dialekte des südlichsten Serbiens : O. Broch فينسا المروخ Die Dialekte des südlichsten Serbiens : O. Broch فينسا المروخ Die Dialekte des südlichsten Serbiens : O. Broch فينسا المروخ المرو

Der ikavische Dialeket im Königreiche Serbien : H. Hirt هـ هرت (۲) . ( رقم ۲۹ ، ۱۹۰۳ ) . ( رقم ۲۹ ، ۱۹۰۳ )

العائلية ، ألا وهى الزدروجا la Zadruga (1) . إذ يجب ألا يكون فى داخُل الزدروجا إلا لغة واحدة ، ولكر التزاوج يدخل فى الزدروجا باستمرار نساء أحنبيات عن الإقليم ، يتكلمن لغات مختلفة ؛ وبهذا تضعف مقاومة اللغة المحلية ، وبمقدارضعفها يزداد أثر اللغة المشتركة . وعلى هذا ، تصير اللغة الأدبية لغة الكلام بين جميع الصربيين المقيمين بالمملكة .

وفي ألمانيا — حيث العاصمة حديثة العهد وليس لها أثر غير منازع على مجموع الأقالم الألمانية - قام انتشار اللغة المشتركة على أسباب مستقلة عن كل وحدة سياسية . فالألمانية المشتركة أولا وقبل كل شيء لغة كتابة ، تدين بنجاحها إلى أسباب دينية ، كما تدين بأصلها إلى الرغبة في الاستعار (٢) . فبحركة الإصلاح انتشرت ألمانية لوثر في المنطقة الألمانية السفلي بأسرها ؛ وفي نهاية القرن السادس عشر كان لا يستعمل في هذا المجال لغة مكتوبة أخرى غير اللغة الأدبية المشتركة . وكان الانتشار بطيئًا في أقاليم جنوب ألمانية الكاثوليكيـة وفي سويسرة البروتستنتية . غير أن لوثر نفسه إنما استخدم آلة قد مهدت منذ زمن طويل . إذ كان يوجد منذ القرن الرابع عشر في مستشاريات المدن أو مستشاريات الإمارات الألمانية ، ميل لاتخاذ لغة مشتركة تختلف عن اللهجات الإقليمية . والمستشارية الإمبراطورية هي الأولى التي سنت هذه السنة (٢٠) . إذ أخذت على عاتقها أن تتجنب الخصائص اللهجية وأن تستعمل لغة واحدة في جميع الأقاليم التي تحت سلطانها . وهذا واضح في عهد الإمبراطور شارل الرابع في صميم القرن الرابع عشر . وقد أستمدت لغة المستشارية قوة عظيمة من كونها لغة استعار أولا وقبل كل شيء . إذ الواقع أن الألمانية كانت تحتل الأراضي السلاڤية قدماً بقدم وتحل محل اللغات السلاڤية . فتكونت الألمانية المشتركة في مدن الاستعبار في ألمــانيا

<sup>(</sup>١) « الزواج إحدى الوسسائط الإنسانية الدائمة بين اللغة والتاريخ المحلى » . تراشيه Terracher ، رقم ١٧٤ ، ص ١٠ من التمهيد : و ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>۲) کلوجه Kluge : رقم ۱۷۵، ۱۷۸ ؟ وجتیاهم Kluge : (۲) (۱۹۱۰ ) مال der neuhochdeutschen schriftsprache vor Luther.

<sup>(</sup>۳) سوسن Socin : رقم ۲۰۳ ، ص ۱٫۹۱ و ۲۰۳ .

الشرقية ، تلك اللغة التي وصلت بفضل الإصلاح الديني إلى أهميتها الأدبية ، واستقرت بفضـ الكتابة في ألمانيا المثقفة بأسرها .

وتاريخ الروسية يختلف عن ذلك اختلافا محسوسا (1). فقد ظلت اللغة السلاقونية - وهي التي استعملها مترجمو الكتاب المقدس الأقدمون - لغة الكتابة في روسيا طوال العصور الوسطى . هذه السلاقونية وهي تقوم على أساس اللهجات السلاقية الجنوبية (في إقليم سالونيك) قد أصابها في روسيا شيء من التأقلم ، ولكنها لم تتحد إطلاقا مع الروسية نفسها . وإذا كان أناس من أنصاف المثقفين قد كتبوا بلغة أقرب إلى لغة الكلام ، فإن اللغة الأدبية بقيت داعًا لغة الكنيسة . ولم تأخذ اللغة في التخلص من هذا الأثر السلوقائي إلا منذ بطرس الأكبر ، حيث حذت حذو لغات أوربا الغربية ولاسيما الفرنسية والألمانية ، وسايرت الاستعمال السائد في روسيا الوسطى على النحو الذي كانت توجد عليه في العاصمة القدعة موسكو . فتكونت في غضون القرن التاسع عشر لغة أدبية فيها العاصمة القدعة ولكنها تستند في جوهرها على لغة الكلام المستعملة .

اتخذت البولونية لغة أدبية منذ القرن الرابع عشر ، ولكنها لم تزدهم بهذه الصفة إلا في القرن السادس عشر ، في إقليم كراكوفيا ( بولونيا الصغري ) . ومع ذلك فإن البولونية الأدبية والمشتركة ليست لغة هذا الإقليم ؟ وإنما خرجت من إقليم بوسن Posen ومن جنيسن Gnesen ( بولونيا الكبرى ) التي تعد مهد البولونيين الجنسي في القرن العاشر . فمن بين مجاميع اللهجات الكبرى الأربع ، المازوقية mazovien والبسنانية pasnanien والكراكوفية شاساً للغة الأدبية بولونيي رويتنيا Ruthénie ( ) . آنخذت البسنانية وحدها أساساً للغة الأدبية

<sup>(</sup>۱) ا. بده E. Budde ، تاریخ جمل للروسیة الأدبیة المعاصرة من القرن السابع عشر الى القرن التاسع عشر ( بالروسیة ) ، وهو ما تحتوی علیه الکراسة الثانیة عشرة من . Enciklopedija slavjonskoj filologij ، بطرسبرج ، ۱۹۰۸ .

<sup>(</sup>۲) انظر کازیمیر نتش Mowa ludu polskiego: Casimir Nitsch کراکوفیا (۲) . (۱۹۱۱)

المشتركة ؟ ولكن هذه اللغة تطورت فى بولونيا الصغرى ، وتم تكوينها فى الجزء الشرقى من المنطقة ، فى روتينيا ، أى فى أرض مستعمرة لم تكن تنتمى فى الأصل إلى بولونيا الجنسية .

وأخيراً توجد لغات مشتركة من أصل أدبي محض. مثل الإيطالية (١) التي استقرت لغة مشتركة ابتداء من القرن الرابع عشر بفضل هيبة الكتاب العظام وتأثيرهم ، مثل دانتي ويترارك و وكاشيو ، وذلك في وقت لم يكن لإيطاليا فيه أية وحدة سياسية . وأغلب الظن أن هؤلاء الكتاب استعملوا اللغة التيكانت تتكليم حولهم ؛ ومن ثم أطلق اسم اللغة التسكانية Lingua toscana على اللغة الأدبية الإيطالية . ولكن هذه التسمية لاتفرض أن تكون إيطالية الكتب قد أتت من انتشار لهجة إقليمية : فاللغة التي رفعها دانتي إلى مرتبة اللغة الأدبية ، والتي صارت لغة إيطاليا المشتركة ، كانت أولاً وقبل كل شيء لغة مدينة هي فلورنسا ، ولغــة المجتمع الراق في هذه المدينة . واللغة التسكانية نفسها فيها خصائص لم تدخل في اللغة الأدبية ، فهي مثلا تقلب الـ c (ك) إلى spirante إذا وقعت بين حركتين فتقول fuoho بدلاً من fuoco و la casa بدلا من la casa ومع ذلك فن الحق أن نلاحظ أن أسباباً عديدة مختلفة النواحي جعلت من فلورنسا la terra promessa (أرض الميعاد) للغة الإيطالية المشتركة. فهـذه المدينة فضلا عن نبوغ کتامها وأهمیتها کرکز أدبی واقعة بین بولنی Bologne وروما، مما رشحها لتكون همزة الوصل بين المدن الثقافية في إيطاليا . ولغة فلورنسا من جهــة أخرى . كانت مزاياها الذاتية ترشيحها أكثر من غيرها للقيام بدور اللغة المشتركة : إذ كانتُ أقرب مَن غيرها إلى اللانينية ، وبذلك كانت تيسر لكل متعلم الانتقال من لهجته إلى اللغة المشتركة . وهذا كله مـيَّهد لانتصار التسكانية lingua toscana

<sup>(</sup>۱) دوفدیو Lingua e dialetto: D'ovidio رقم ۱۱، محلد ۱، ص ۲۵ ه — المحاد المحدد المحدد

هذا الانتصار الذي تم حين راح Bembo البندق نفسه يستعملها في مؤلفاته في القرن الرابع عشر .

\* \* \*

طريقة تكون اللغات التي قدمنا منها عدة صور تؤثر على العلاقة التي تكون بين هذه اللغات وبين اللهجات . فإذا لم تكن اللغة المشتركة نفسها إلا لهجة أظهرتها الظروف على اللهجات الجاورة ، سهل عليها ابتلاع هذه اللمجات في وقت وجنز لأن اللهجة التي اتخذت أساسا ، لها من السلطان ما يفرضها على اللهجات الأخرى . وأغلب الظن أنها تفقد على وجه العموم ما فيها من صفات موغلة في الخصوصية ، فقد تخلصت الأتيكية مثلا من بعض خصائصها البينة عندما صارت اللغة الهلينستية . ولكن اللهجات الأخرى من جانبها تبلي سريعا باحتكاكها باللغة المشتركة . فاللهجات تمحى حدودها شيئًا فشيئًا إلى أن تنتهمي بالاندماج في اللغة العامة ، اللهم إلا إذا أمدتها ظروف خاصة بحيوية تطيل في عمرها في صورة لِغات خاصة أو لغات أدبية . فلم يبق عندنا في فرنسا الشمالية لهجات بمعنى الكلمة ؟ لم يبق هناك من وسيط بين اللغة المشتركة والتـكلم المحلى الذى يسمى رطانة patois ، والبيكاردي لم يعد في وسعه أن يتصور غير نوعين من اللغات: رطانته الخاصة واللغة الفرنسية المشتركة ، وقد تعلم هذه الأخيرة في المدرسة وتطلع عليه كل صباح في صحيفته اليومية . هذا إلى أن طريقة التكلم المحلية تمتلىء يوما بعد يوم بالعناصر التي تستعيرها من اللغة المشتركة . ولكن إذا اتفق لبعض العناصر المحلية أن تدلف إلى اللغة المشتركة ، فليس معنى هذا أننا نواجة بقايا لهجية أو أمام لهجة جديدة في سبيل التكوين ، بل نواجه اللغة المشتركة نفسها في مظهر محلى . ويجبأن رجع قرونا إلى الوراء لنعثر على نصوص مكتوبة بالبيكاردية. فاللهجة البيكاردية قد انقرضت من يوم أن فقد المتكلمون بها الأحساس باستقلال اللهجة وهيبتها . معلوماتنا عما حدث في اليونان القدعة أو في إيطاليا القديمة غير وافية ، ولكنا نتوقع أن تكون اليونانية المشتركة أو اللاتينية المشتركة قد ابتلعت بدورها اللهجات إن قليلا وإن كثيرا . فاللغة الهلينستية χοινή أساس اللهجات الحديثة جميمها . إذ بعد أن تم التوحيد حدث انفصال جديد تبعا لقوانين التاريخ ، ولكنه قام على أساس مختلف ؟ لذلك لم نستطع أن نكتشف في لهجات الإغريق الحديثة شيئا يرجع إلى اللهجات السابقة لتكوين اللغة المشتركة ٢٥١٧٨ . فلابد أن اللهجات المحلية قد تشربت خصائص اللغة المشتركة إلى حد جعل فلابد أن اللهجات المحلية قد تشربت خصائص اللغة المشتركة إلى حد جعل السامع لا يميزها إلا ببعض تفاصيل في النطق أو ببعض سات في المفردات ، لأن النقوش - بل أقرب النقوش إلى لغة الكلام - لا تسمح لنا بالحكم بوجود بقايا مر على اللهجات (١) .

وتشربت اللاتينية في إيطاليا عددا من اللغات التي لا نعرف عنها اليوم شيئاً يذكر ، كما تشربت اللهجات المجاورة للهجة روما . وقد نجحت بعض الجهود التي بذلها فريق من علماء اللغة في أن يستخرجوا من مفردات اللاتينية ومر نظاميها الصوتى والصرفى بعض سمات لهجية ، ولعل لهجات إيطاليا الحديثة تحتفظ ببعضها حتى الآن (٢) .

توجد إذن بين اللهجات التي تدخل في إعداد اللغة المعامة درجات بجب التمييز بينها . فأ كثرها مبادرة بالاختفاء أقربها إلى اللغة التي اتخذت أساساً للغينة المشتركة . هذه الملاحظة التي تبدو مبتذلة ، لها أهميتها في دراسة احتكاك اللغات (انظر أواخر الفصل الرابع) . ومن ثم كان هناك فرق محسوس بين الأثرين اللذين وقعا من الدنمركية ومن الفرنسية النرمندية على اللغة الإنجليزية (٣) . فبنية الإنجليزية لم تتأثر بهذه الأخيرة إلا قليلاً ، أما الدنمركية فقد تركت فيها أثراً عميقاً: فتمزيق النظام النحوى وتبسيطه قد وقعا في الأقاليم التي كان يقيم فيها الدنمركيون قبل ذلك فتما وقوعهما في الأجزاء الجنوبية وهي الأجزاء التي نزل فيها النرمنديون قبل ذلك بقرنين من الزمان . نعم يجب أن نلاحظ أن عدد النرمنديين في إنجلترا كان قليلا

<sup>(</sup>۱) عُب Thumb ، رقم ۲۱۳ .

<sup>،</sup> Chronologie du latin vulgaire : G. Mohl مول ج. مول (۲) Reliquie italiche mei dialetti : de Ribezzo وأرنو ۲۰ ودى ريبرو (Atti accad. Arch. Lett. Bell. Arti, Napoli 1. 1908) في dell Italia meridionale

<sup>(</sup>۳) جسبرسن ۱۳۲، ص ۱۷۰ --- ۱۷۳ .

نسبيًا ، وأنهم كانوا يكو نون فيها طبقة خاصة ، ولكن إذا صرفنا النظر عن هذه الظروف الاجماعية والسياسية ، وجدنا أن الاختلاف الذي أشرنا إليه آت من درجة القرابة بين اللغات التي نحن بصددها . فقد كان بين الإنجليزية والدغركية من جهة النظام النحوى وجوه شبه لم تكن بين الإنجليزية والفرنسية النرمندية . واللغات المشتركة التي هي لغات كتابة قبلكل شيء كالألمانية والإيطالية تختلف فى وضعها عن اللهجات اختلافا كافياً. فالقاعدة التي تقوم عليها اللغــة المشتركة لاتتمارض مع اللهجات، إذ أنه لا تميل لهجة أيا كانت إلى الاعتداء على اللهجات الأخرى . وذلك لأنهما لغتان مختلفتان تسيران جنباً إلى جنب. والشعور يوجود وحدة لغوية أوسع من اللهجة المحلية وأضيق من وحدة اللغة المشتركة ، يوجد في البلاد كلها دون أن يصاب بضعف يذكر . فني يبيمنت وفي اللمبارديا لاتتفق لغة ، الحديث ولغة الكتابة ؛ وهذه الأخيرة تتسم بطابع الاصطناعية والحوشية ، فهي حقاً لغة ميتة لا تلقائية فيها ، ولا securezza كما يقول اسكولي(١) . كذلك في ألمانيا يمكننا حتى اليوم أن نتكلم عن اللهجات . وهي فيها تشغل مكاناً وسطا بين الرطانة المحلية واللغة المشتركة ؛ وتتمثل في الشعور الشعبي عني أنها لغة مناطق على جانب من الاتساع و إن كانت حدودها غير بـيّنة. ولهذه اللهجات مكانها في الآداب وفي الصحافة . واللغة المشتركة تتأثر بها لأن نطقها غير موتَّحد في كل مكان وتختلف صورة التكلم بها باختلاف الأقاليم . وإذا استثنينا أفراد الطبقة البرجوازية العالية الذين هم على جانب عظيم من الثقافة ، وجدنا أن كل ألماني يتأثر في نطقه للغة المشتركة باللهجات إن قليلا وإن كثيراً . فالألمانية المشتركة تكتب بصورة واحدة في كل مكان ، ولكنها تنطق بصور مختلفة إلى حد يسمح للسامع بتعيين أصل التكلم من نطقه . أما الاختلافات التي تلاحظ في نطق الفرنسيين من أهل الأقاليم، فتعتبر تافهة إذا قورنت بآثار اللهجات في الألمانية .

ومع ذلك فقد سبق أن قلنا إنه لا يوجد فاصل مطلق بين الألمانية المشتركة ، وهي لغة كتابة ، وبين اللهجات الإقليمية . والواقع أنه يوجد ، كما يتوقع ، تبادل

<sup>(</sup>۱) اسکولی Ascoli ، رقم ۱ ؛ ، مجلد ۸ ، س ۱۲۲ .

دائم بين هذه وتلك ؟ فهناك تداخل من كلا الجانبين في الجانب الآخر . ومن نتأج هذا التداخل أنه يقلل من حدة الخصائص اللهجية ؛ حتى ليحق لنا أن نتنبأ هنا ، كما في الحالة السابقة باختفاء اللهجات بعد زمن ما قد يطول وقد يقصر . ولكن يجب علينا عند الكلام على تنافس اللهجات واللغات المشتركة ألا نسقط من حسابنا حقيقة جوهمية لم نقل عنها شيئاً حتى الآن ، وهي الثبات النسبي لكل منهما .

عكننا أن نطبق على كل لغة مشتركة ما قاله مييه عن ال ١٥٠٧٪ « اللغة المشتركة » الإغريقية : « هي نواة مثالية لا يريدها الزمن إلاحوشية وبعداً عما في صورة التكام الجارية من اتجاهات ، وهي مجهود متجدد دائم للتوفيق بين اتجاهات التطور اللغوى الطبيعية وبين هذه النواة » . اللغة المشتركة « ليست لغة ثابتة ؟ كا أنها ليست لغة تتطور تطور أمطرداً ؟ بل هي لغة فيها نوع من التوازن دائم التغير بين الثبات والتطور » . والمحافظة على هذا التوازن أمن عسير . فيتحتم أن تصاب اللغة العامة إصابات شديدة وأن تضطر إلى التغيير ، إذا انتشرت في إقليم واسع الأرجاء تقوم بين سكانه حركات وانتقالات مستمرة ، وتكون فيه الطبقات الاجتماعية في تداخل واختلاط لاينقطعان . وإذا استسلمت اللغة للضربات وتغيرت ، حانت نهايتها ، لأنه ليس في مقدور قوة في العالم أن تضمن لها التغير على وتيرة واحدة في كل الأماكن التي تتكلم فيها . وهذا هو التصدع الذي يقدم لنا التاريخ أمثلة كثيرة منه ، ولكن اللغات المشتركة تقاوم التغير أزماناً طويلة قبل أن تصل إلى هذه الحال . ويساعدها في ذلك ظروف السياسة وقوة المدرسة والإدارة . ولكن لعل الكتابة خير حارس لها .

\* \* \*

لما كنا سنفرد للغة المكتوبة فصلا خاصاً فيا بعد ، لم يكن لنا أن نتكام عنها هنا إلا بمقدار اتصالها بتطور اللغات المشتركة . واللغة المكتوبة تمثل دائماً تقاليد وقواعد محافظة . بالطبع قد توجد التقاليد دون المكتابة . فقد كان عند الجوليين ، كا يروى قيصر ، رسوم يفضى بها القسس شفويا إلى ذاكرة تلاميذهم ، وعلى هذا

النحو كانت تنتقل من جيل إلى جيل . وفى الهندكانت النصـوص الدينية ، قبل وجود الكتابة ، تنتقل بالطريق الشفوى دون أن تصاب بأدنى تغيير .

ولكن من البدهي أن التقاليد ، إذا اعتمدت على الكتابة ، ازدادت قوة وقدرة على المقاومة .

ينبغي ألا نخلط بين « لغة مكتوبة » و « لغة أدبية » . فقد يجتمع المعنيان أحيانًا في لغةٍ واحدة ، ولكنهما قد يتعارضان ويتضاربان . اللغة المكتوبة في غالب الأمر عبارة عن اللغة المشتركة ، أما اللغات الأدبية فتتميز عن هذه الأخيرة في غالب الأحيان . لأن رجال الأدب في كثير من الأقطار ، من شعراء وقصاص يكو نون طبقة منعزلة لها تقاليدها وعوائدها وامتيازاتها . وفي هذه الحال كانت الغنهم كل خصائص اللغة الخاصة ، وكانت تتطلب تهيئة وترويضاً وتثقيفاً مهنياً • بل كان يتفق أن يكون الدور الذي يقوم به الشاعر دوراً شبه ديني ، وأن تكون بعض اللغات الأدبية لغات دينية في نفس الوقت: وقد حفظت السنسكريتية مثلا هذا الطابع زمناً طويلاً . ولعل الخصائص التي نعثر علمها في القصائد الغنائية الكبرى في بلاد اليونان ترجع إلى كونها تقوم على لغات دينية خاصــة . بل لقد وجد في كثير من الأقطار لغات أدبية مقصورة على استعالات معينة مع بعدها عن كل تأثر ديني . ولغة الملحمة اليونانية صورة من هذه اللغات الأدبية الخاصة التي تكونت بفعل الشعراء وانتهت بالاستقرار الدأم . فكان كل من يضع بين شفتيه بوق الفروسية في بلاد الإغريق ينفخ فيه لغة لانتصل بأية واحدة من اللغات المتكلمة ، وقد سار أپلون الرودسي وكونتوس الأزميري على تقاليد هوميروس . كذلك كان من المتواضع عليه في أثينا أن تسـتعمل لأجزاء الغناء الجماعي في التراجيدية لغة معينة مصبوغة بالأصباغ الدورية وإن لم تمثل في جوهمها لهجة دورية معينة . وفي الهند وجدت لغات أدبية على أساس ما من اللهجات ، وكانت لاتستعمل إلا في أنواع أدبية معينة ، ولا يستعملها من الشمراء إلا طوائف خاصة . وكانت تتميز عن اللغة المشتركة باختلافها عنها . وسكان الملايو الذين لا يتكلمون لغة هندية أوربية عندهم لغة أدبية خاصة تسمى الكاوية Kawi ، وهى مغممة بالعناصر السنسكريتية (١).

ولكنا نستطيع — حتى بغض النظر عن الحالات التى تستمد فيها اللغة الأدبية أصلها من اللغة الخاصة — أن نفهم بسهولة الفرق الذى يفصل بين اللغة الأدبية واللغة المشتركة والواقع أن خاصية اللغة المشتركة الأساسية تفحصر فى أنها لغة وسطى تقوم بين لغات أولئك الذين يتكلمونها جميعاً . وإذا انتشرت اللغة المشتركة فى قطر بأسره ، أخذت العناصر المشتركة الداخلة فى تكوينها فى الازدياد ، وأدى ذلك بالضرورة إلى النزول بمستواها ؟ فبالرغم من الأثر البالغ الذى تقوم به النخبة العقلية ، فإن العناصر التى تستعيرها اللغة من الطبقات السفلى من السكان تزداد بانتشار اللغة . وتصير بالتدريج كثيفة رتيبة لا لون لها . وعندئذ تتميز بالخصائص السلبية ، أى بالضعف والسوقية .

ولكن الأديب في حاجة إلى أداة شخصية يعبر بها عما يوجد في ذكائه وحساسيته من عناصر خاصة ، يقول موريس بريس M. Barrès : « اللغة وقد قد قد اللاستعال الشائع لا تستطيع التعبير إلا عن الحالات الخشنة » . وكان لفاويير في الكتابة طريقتان ، تبماً لما إذا كان يجرد كتاباً لصديق أو يكتب عملا أدبياً بأسلوبه المتوتر . « فالكتابة الفنية » رد فعل دائم ضد اللغة المشتركة ؛ وهي إلى حد ما نوع مما يسمى بالأرجو (argot) ، اللغة الحاصة الأدبية ، وهي في كل حلائم امغايرة للغة المكلام رغم تنوعها العديد ورغم اختلافها عند البرناسيين عنها عند الرمزيين وعنها عند كتاب عصور الانحلال . هذه اللغات الخاصة المذوية في صوامعها المقصورة على عدد قليل من المريدين لا تعنينا هنا . وكل ما نستطيع أن نقوله عنها إنها في بعض الأحيان تغذى اللغة المشتركة ببعض التراكيب أو ببعض الكان . ولكن علينا هنا أن نبحث الحالة التي تكون فيها اللغة الأدبية واللغة المكتوبة شيئاً واحداً ، والتي فيها تعتبر اللغتان معاً نواة للغة المشتركة .

ال أنظر الكتاب الشهير تأليف و. فون همبولت V. von Humboldt الكتاب الشهير تأليف و. فون همبولت Kawisprache auf der Insel Java

النصيب الذي ساهم به الكتاب الفرنسيون في تكوين اللغة المشركة عندنا كبير جداً . فاللغة التي نتعلمها في المدرسة بدين بها إلى المجهود المزدوج الذي قام به الأدباء والنحاة (1) . فهم الذين خلقوا لنا هذه الأداة الجميلة ، وسهروا عليها بحدب شديد عاملين على ألا يعلوها الصدأ ، فيغير معالمها . وقد يبدو لنا أن تطهير اللغة الذي دام قروناً عديدة عمل جدلي رخيص ؟ مغرق في الادعاء والتظاهى ؟ ولكن الفوائد التي بجنيها من هذا العمل تحملنا على الاعتراف بالجميل لمن قاموا به . فأصبح لدينا بفضل أساتذة المدارس الذين درجوا على دراسة الكتاب ، خير قالب نصوغ فيه أفكارنا ، وصارت لنا لغة كل كلة من كلاتها لها معناها اللائق ، وكل تركيب من تراكيبها قد انفرد بدقائق ولطائف لا تبارى . إذ أنهم أقصوا عن اللغة كل ما يجرح الطبع السليم والذوق الحسن ، ودأ بوا على إخضاعها لقواعد المقل واللياقة فجملوا منها ، على حد قول بوهور Bouhours ، أداة قادرة «على المساك أشد المواد قوة ورفع أشدها ضعفاً » ؟ وبالاختصار جعلوها منذ البداية قديرة على الاستجابة لكل مطالب العقل . وقد استفادت اللغة والدقة مع التنوع ؟ قديرة على قال ريقارول Rivarol « لقد استفادت الوضوح والأناقة والدقة مع التنوع ؟ وكما قال ريقارول Rivarol « لقد استفادت تلك الأمانة المتصلة بعبقريها » .

كبار الكتاب يصنعون بالكلمات ما كان يصنعه الملوك القدماء بالنقود ؛ يفرضون القيمة التي يريدونها ويحددون لهما السعر الذي على كل فرد أن يقبله . وبذلك ينفذ فينا شيء من عقليتهم ، وإذا تكلمنا الفرنسية فإن بسكال ولارو شفوكو ولا برويير وبوسويه ، ومنتسكيو وقولتير هم الذين يماون علينا الكلمات التي نستعملها . وكل مناحين بكتب يغترف على غير شعور منه من ذكرياته المدرسية ، مهما قل تعليمه . وهذا الكاتب المعاصر الذي نعرفه مثالاً ليست لغته إلا نسخة من كتابنا الكلاسيكيين ، فهو يصلح أن يتخذ مثلا يحتذي من كل من يحاول الكتابة بالفرنسية ، لأنه يحقق على وجه الكال المثل الأعلى للفرنسية من يحاول الكتابة بالفرنسية ، لأنه يحقق على وجه الكال المثل الأعلى للفرنسية من يحاول الكتابة بالفرنسية ، لأنه يحقق على وجه الكال المثل الأعلى للفرنسية وسياسة وحمد الكال المثل الأعلى الفرنسية

<sup>(</sup>۱) أنظر برينو Brunot ، رقم ۵، مجلد ٤، ص ۲۱۹ ومايليها؛ وراجع أيضاً الكسيس فرنسوا La grammaire du purisme et l'Académie ، Alexis François الكسيس فرنسوا française au 18 e siècle

الأدبية ، في صورتها العامة و « المشتركة » . والواقع أننا تنبين طابع أساتذتنا العظام بكل حذافيره في جميع مؤلفاته من طريقة استعاله للكابات وكيفية وصلها بعضها ببعض وفي تركيب الجملة ووزنها ، نعم يجب على من يتصدى لتقدير هذا الفن الخني أن يكون ذا ذوق مدرب . ولكنها لذة كبرى تلك التي يشعر بها حين ينظر في هذا النسج الجميل اللامع فيستطيع أن يتبين كل خيط من خيوطه ويميز مصدره ، ومن المؤلم حقاً أن نفكر في أنه قد يأتى يوم لا يوجد فيه من يستطيع تذوق هذه اللذة ، وذلك إذا تخلى التعليم ، في تغيره طبيعة وغرضاً ، عن العناية بالنخبة المحتارة : عند ئذ تقصر الجلافة الشعبية عن فهم قيمة هذا النسج فتطأ بأقدامها مخملا دقيق الصنع تناسقت ألوانه حتى كأنه لوحة رسمت « بالباستيل » .

ذلك بالطبع لأن كل صورة فنية فيها شيء من الشخصية بعيد عن إدراك الجماهير ، هذا إلى أن خلق صورة « مشتركة » مهما كانت درجة كالها ، ليس إلا فترة في تاريخ اللغة . وأن اللغة المكتوبة أيضاً في تأخر دائم بالنسبة للغة المتكلمة.

تكوين اللغات المشتركة معناه فترة من التوقف في تطور اللغة . إذ تنباور الصيغ والتراكيب وتقحير ، وتفقد طواعية الحياة الطبيعية ، ولكنا نحدع أنفسنا إذ افترضنا أن اللغة تستطيع التوقف . والذي يحملنا على هذا الظن أنها لغة اصطناعية توضع بجانب اللغة الطبيعية ؛ والبون بين اللغتين يكون ضئيلا في بادئ الأمرى ، ثم يعظم مع الزمن ، حتى يأتي يوم يصير فيه هذا البون صدعاً عميقاً . ويمكننا أن نقارن خلق اللغات المكتوبة بتكون طبقة من الجليد على سطح نهر . فالجليد يستعير مادته من النهر ، بل بعبارة أوضح ليس الجليد إلا ماء النهر نفسه ، ومع ذلك فليس هو النهر ، وإذا رأى الجليد أحد الأطفال ظن أن النهر غير موجود وأن تياره ، قد توقف عن المسير . وهذا خداع ! فالماء تحت طبقة الجليد لا يزال يجرى منحدراً في طريقه نحو السهل ، وإذا تكسر الجليد رأينا الماء ينبثق فأة ويتلاطم مرنجراً . هذه صورة من تيار اللغة : فاللغة المكتوبة هي طبقة الجليد التي فوق النهر ، والماء الذي يتابع جريانه تحت الجليد الذي يحبسه هو اللغة الشمبية والطبيعية ، والبرودة التي تنتج الجليد وتبغي احتجاز النهر ، هي مجهود النحويين والطبيعية ، والبرودة التي تنتج الجليد وتبغي احتجاز النهر ، هي مجهود النحويين والطبيعية ، والبرودة التي تنتج الجليد وتبغي احتجاز النهر ، هي مجهود النحويين والطبيعية ، والبرودة التي تنتج الجليد وتبغي احتجاز النهر ، هي مجهود النحويين

والمربين ؛ وأشعة الشمس التي تعيد إلى اللغة حريبها هي قوة الحياة التي لا تقهر ، تتغلب على القواعد وتحطم قيود التقاليد .

الفرنسية الحالية تبرر التشبيه السابق بصورة ممضية . فالبون الذي بين لغسة الكتابة ولغة الكلام لا تزيده الأيام إلا اتساعاً . فالتنظيم والمفردات ليست واحدة في كلتا الحالتين . بل إن الصرف نفسه يحتوى على بعض الفروق : فالماضي المحدد (أو البسيط) . passé défini والماضي غير التام من صيغة التبعية du subjonctif بعد لهما استمال في لغة الكلام . ولكن اختلاف المفردات بوجه خاص هو الذي يكاد وضوحه يُدهشي العيون . فنحن نكتب لغة ميت ، تلك اللغة ترجع إلى كتاب القرن السابع عشر ويمثلها اليوم في أتم صورها ذلك الكاتب المعاصر الذي أشرنا إليه . ولكنا نتكلم لغة غير ذلك . ومفرداتنا الحارية قد تغيرت منذ القرن السابع عشر () . والفرق بين المكابات التي تتكلم والكلمات قد تغيرت منذ القرن السابع عشر () . والفرق بين المكابات التي تتكلم والكلمات التي تكتم والكلمات التي تستملها في الحادثة . والشخص الذي يتكلم كا يكتب يبدو لنا كأنه كائن متكلف ؛ والأشخاص الذين من هذا القبيل في تناقص مستم .

ظلت الطبقات العليا وقتاً طويلا محتفظة بحوشية اللغة التي توحى بها استعالات اللغة المكتوبة ، وكانت الطبقات السفلي وحدها هي التي يشاهد فيها نشوء لغة فجائية تعمل على تحديد عناصر اللغة التعبيرية . واليوم نرى لغة الطبقات العالية التي كان وجودها غير طبيعي تحتني لتحل محلها اللغة الشعبية . والمتشددون جميعاً ينعون هذا « السقوط » ؛ ولكنها شكوى عقيمة (٢) . لأن اللغة المكتوبة نفسها لم تصبح في مأمن من الإصابة : فالصحف اليومية التي يحررها على عجل أناس غير مثقفين في غالب الأحوال ، أخذت تكثر شيئاً فشيئاً من استعال عبارات اللغة مثقفين في غالب الأحوال ، أخذت تكثر شيئاً فشيئاً من استعال عبارات اللغة

Les transformations de la langue fran- : F. Cohen أنظر ف. كوهين (١) أنظر ف. وهين çaise pendant la deuxieme moitié du 18 e siècle ( 1740 -- 1789 ) . ( ١٩٠٣ )

<sup>(</sup>۲) أنظر خاصة E. Deschanel ، رقم ۲۷ ، ب. ستاپفر P. Stapfer رقم ۲۷ ، ب

المتكلمة ، بل وصيفها : فالعبارة الخاطئة je m'en rapplle « استحضر منه في ذا كرتى» والتركيب المتبرير de façon à ce que «بصورة إلى أنّ »، قد أصبحا فيها من الاستعالات الحارية . وفي كل نوم تطالعنا فيها « أخطاء أخرى » ليست أقل خشونة من تلك . وقد أمكن لبعضهم أن يستخرج من إحدى الصحف الماريسية الواسعة الانتشار تراكيب مثل: avec cette hrusquerie dont » « cette affaire ressort de la Prefec- , il ne se départ pas » au point de » « il demanda à ce que » و au point de » « alors il s'enfuya » ، vue pécunier » الخ. ونلاحظ أننا نجد في هذا ألخليط المتبرير آثاراً عديدة من اللغية المكتوبة : فمثلا عبارتا ressortir و se départir ليستا من استعالات لغة السكلام، واستعال الماضي البسيط، إحدى خصائص اللغة المكتوبة. فقد كان في عزم هذا الصحني الذي ارتكب هــذه الأخطاء وفي شعوره أن يكتب بلغة الكتابة ؛ ولكن نقص ثقافتـــه جعله يبني لغته المكتوبة من عناصر اصطناعية وزائفة في غالب أمرها . وعلى هذا النحوكان جرجوار دي تور Grégoire de Tours — الذي كانت لاتينيته مشــحونة بالأخطاء التي ترجع إلى اللغة المتكلمة حوله - لايزال يستعمل الفعل اللاتيني المسمى deponert على الرغم من أنه كان قد اختنى من اللغة المتكلمة منذ زمن طويل: إذ أن الكثير من أفعال هذه الفصيلة لا يوجد في اللاتينية الكلاسيكية (١).

ولكن يجب علينا ، إنصافاً للصحافة الفرنسية ، أن نعترف بأن بعض الصحف الكبرى قد احتفظت باللغة الأدبية ، حيث يتبع محرروها قواعد اللغة المكتوبة دون أن يحيدوا عنها قيد شعرة . وإذا كان عدد هذه الصحف فى هبوط فإن تمسكها بالسلامة اللغوية لا يزداد إلا صرامة ؟ وذلك رد فعل منها ضد تيار العامية الجارف ؟ ومن ثم تزداد عنايتها بنقاء اللغة قوة على قوة . ولذلك السبب كانت الصحف الباريسية لاتكتب لغة واحدة بمعنى الكلمة . فالصحف الشعبية لا تكاد تكتب غير اللغة المتكلمة مصبوغة بالصبغة الأدبية إن قليلا وإن كثيراً . وعلى العكس من ذلك لا تستعمل الصحف الكبرى إلا اللغة التي كان

<sup>(</sup>۱) بونیه Bonnet ، رقم ۵۰ ، ص ۲۰۲ .

يستعملها خير كتابنا في مؤلفاتهم : « اللغة الفرنسية الأدبية » النقية .

ولكن هذه الفرنسية الأدبية لغة تتعلم . فشدة اختلافها عن اللغة المتكلمة يتطلب مماناً كثيراً ما يطول زمنه ، وممارسة على أكبر جانب من الحذر . وليس في مقدورُ أحد أن يقرر إلى متى ستظل المحافظة قائمة ، وأعنى بذلك المحافظة على تعلمها . وعلى كل حال بمكننا أن نتكهن للفرنسية الأدبية بمصير كمصير اللاتينية ، أى أنها ستبقى ولكن بصفتها لغة ميتة ، قد جمدت قواعدها ومفرداتها إلى الأبد. أما اللغة الحية فستتطور مستقلة عنهاكما فعلت اللغات الرومانية . وكل ما يبقى للغة المكتوبة من عمل هو أن تصير مستودعاً نز د اللغة المتكلمة بالمفردات ( قارن ص ٢٩١ ) . وفي هذه الحالة تنشأ لغة أدبية تخالف اللغة العامية كما هي الحال في أَللغة العربية حيث يوجد نوعان من اللغة يخالف أحدها الآخر ، وفي الصين حيث تخالف لغة المندريين mandarins اللغات المتكلمة (١) . ولو تحقق إصلاح الرسم عندنا لتجلى أمام أعيننا الفرق بين هاتين اللغتين الفرنسيتين جلاء تاماً. فوجود الفرنسية الأدبية لا يمنح من أن تتكوّن تحت سطحها لغة مشتركة: فاللاتينية العامية التي منها خرجت اللغات الرومانية كانت تختلف عن اللاتينية الكلاسيكية التي كانت لا تزال تكتب في زمن أوزون Ausones وكلوديان Claudien . يختلف نظامها الصرفي عن النظام الصرفي للأولى فضلا عن اختلاف المفردات بينهما.

الواقع أنه يمكن أن توجد عدة لغات مشتركة بمضها فوق بعض .

فني الهند القديمة صارت السنسكريتية التي كانت في الأصل لغة دينية ، لغـة أدبية مشتركة في اليوم الذي جاءت فيه دولة دخيلة فأباحت استعمالها في الأمور الدنيوية . وهي اليوم لغة العلم ، لغة الثقافة العالية والدين على السواء . فما زالت ١ تقرأ في المعابد وتلقى نصوص بها مثل المهماراتا le Mahâbharata واليورانا les Purânas ، كما لا يزال ال كا أوليك يتمسكون بالنصوص اللاتينية في الكنيسة. ولكن لا حاجة بنا إلى القول بأن السنسكريتية تمتــد إلى ماوراء منطقة اللغات

<sup>(</sup>۱) شتینتال Steinthal ، رقم ۲۰۷ ، ص ۳ه .

الهندية ، إذ أنها لاتضم شبه الجزيرة الهندية فحسب حيث يستعملها أناس مختلفو الأجناس واللغات ، بل لقد حملها المبشرون البراهمة والبوذيون إلى جميع الأماكن التي وساوا إلىها في أداء رسالتهم .

وجود السنسكريتية لم يمنع من وجود لغات مشتركة أخرى . فقبل أن تتطور السنسكريتية إلى لغة أدبية برمن طويل — وهى لم تصبح كذلك إلى حوالى ميلاد السيح — وجدت لغات أحدث منها استعملت استعمال لغات مكتوبة مشتركة وكان الملك أسوكا Açoka قبل الميلاد بمائتين وخمسين عاما يستخدم هذه اللغات في كتاباته على أنها لغات رسمية ، كما كانت تستخدم مع السنسكريتية نفسها لغات أخرى في كتابة النصوص البوذية على أنها لغات دينية ، وذلك كاللغة البالية مثلا ؟ وأخيراً كانت تستعمل في الدراسة بصورة عادية مع السنسكريتية بعض لغات أدبية وأخيراً كانت تستعمل في الدراسة بصورة عادية مع السنسكريتية بعض لغات أدبية وأخيراً كانت تستعمل في الدراسة بصورة عادية مع السنسكريتية بعض لغات أدبية واخيراً كانت تستعمل في الدراسة عليه لغة الشعر الغنائي ولغة الملحمة في بلاد الإغريق (1).

ولكن كان يوجد تحت سطح اللغات البركريتية (٢) منذ عهد سحيق ، ولا يزال يوجد حتى الآن لهجات ورطانات محلية . وقد وصل بعضها إلى درجة من الأهمية جملتها تستخدم في الحاجات الأدبية ، وذلك مثل الهندية والبنغالية والماراتية . بل يوجد اليوم في الهند لغة مشتركة ، وهي الهند ستانية التي لا تمثل في حقيقة الأمرائية لمحة حقيقية .

يمكننا أن نختم هذا الفصل بذلك المثال من لغات الهند. فهو يوضح خير توضيح صلات اللغات المشتركة بعضها ببعض وباللهجات المحلية ، وترينا مقدار الصعوبة التي يلاقيها من يحاول رسم حدود بين العناصر التي تكونها ، وإلى أى حد يتداخل بعضها في بعض دون توقف . ذلك لأن تكون اللغات المشتركة وتطورها وتحللها تتوقف على أسباب تاريخية غريبة عن اللغة ، أى على حركات المدنية نفسها .

د الكوت Essai sur Gunadhdya et la Brhatkatha: F. Lacôte الكوت (١) ف. الكوت عنوات المعالمة ال

<sup>(</sup>٢) أنظر جون بلك ، Jules Bloch ، رقم ٤٩ :

## الفصل لرانع

## احتكاك اللغات و اختلاطها (١)

تطور اللغة المستمر في معزل عن كل تأثير خارجي ، يعدّ أمراً مثالياً لا يكاد يتحقق في أية لغة . بل على العكس من ذلك فإن الأثر الذي يقع على لغة ما من لغات مجاورة لها كثيراً ما يلعب دوراً هاماً في التطور اللغوى .

ذلك لأن احتكاك اللغات ضرورة تاريخية ، واحتكاك اللغات يؤدى حمّا إلى تداخلها . وها محن أولاء برى تحت أعيننا وبالقرب منا أقاليم جمع فيها التاريخ على هويئته شعوبا تتكلم لغات مختلفة ؛ وفي الأقاليم التي من هذا القبيل يقتضى التوسع في التبادل التجاري وضرورة الاتصال معرفة لغات عدة معرفة جيدة . وكانت شبه جزيرة البلقان في كل عصورها ولا تزال حتى الآن ملتقي لكثير من اللغات ، ومن الأجناس والجنسيات والأديان . ففيها اليوم أجناس مختلفة من سلاڤيين ومن الأجناس والجنسيات والأديان ويهود وأرمنيين ، وكلهم يكو ون جاعات وإغريقيين وألبانيين ورومانيين وأتراك ويهود وأرمنيين ، وكلهم يكو ون جاعات كبيرة أو صغيرة . وهناك إعريق في تراقيا ورومانيون في مقدونيا وألبانيون في اليونان . والحدود المجنسية ولا على الحدود الدينية : فكل من الديانات الكاثوليكية والأرثوذ كسية والإسلامية الحدود الدينية : فكل من الديانات الكاثوليكية والأرثوذ كسية والإسلامية واليهودية تضم سكاناً ينتسبون إلى أجناس مختلفة وجنسيات متباينة ، واللغات التي

<sup>(</sup>۱) ه. شوخارت: رقم ۲۰۳ و ۱. وندش: -Tachen und Lehn wörter ، رقم ۰۰ ، لیبتر ج ۱۸۹۷ ، ص ۱۰۱ – ۱۲٦ . وانظر عن المسائل النظریة: شوخارت: Kreolische Studien (رقم ۳۰ ۱۸۸۲ – ۱۸۹۰، مجلد ۱۰ ، ۱۰۰ و ۱۲۲ و ۲۱۳ ) ؛ ورقم ۳۸ ، مجلد ۱۲ و ۱۳ ( ص ۲۷۶ و ۵۰۰ ) و ونجلد ۱۰ ، مجلد ۲۱ و ۲۱۳ ، حیث توجد به آمثلة للغات المختلطة .

تساهم بنصيبها فى تماسك الجنسية نضيف إلى كل هـذا عنصراً آخر من عناصر التعقيد: فالصربية والبلغارية والإغريقية والألبانية والرومانية والتركية والأرمينية والأسبانية التى يتكلمها اليهود، تعيش كلها جنباً إلى جنب. ولكنا لا نشير هنا إلا إلى اللفات التى لا تتكلمها إلا المجاميع الكبيرة بصرف النظر عن اللهجات.

لا بد أن هذه الحالة التي تعتبر استثنائية في أوربا الحديثة كانت قاعدة يسير عليها التاريخ في غالب الأحيان. والنتائج اللغوية التي تنجم عنها كبيرة الخطر لأنه إذا احتكت لغتان إحداها بالأخرى ، أثرت كل منهما على صاحبتها . حتى ذهب بعض علماء اللغة ، بناء على هذه الحقيقة ، إلى أنه لا توجد لغة غير مختلطة ولو إلى حد ما . فعلينا إذن أن نناقش الظروف التي يمكن فيها اختلاط اللغات والنتائج اللغوية التي تنجم عن هذا الاحتكاك .

\* \* \*

من الخطأ أن نتصوو كون المنافسة بين لغتين مناستين تحدث دأمًا على وتيرة واحدة في كل الحالات ؛ لأن قوة اللغات ليست واحدة ، ومن ثمّ كانت تختلف قدرتها على المقاومة .

لنفرض أننا بصدر لغتين من ذوات المدنية العظيمة كالألمانية والفرنسية . فاللغتان كالتاها قويتان ، تستويان في القوة ، وبينهما اختلافات في البنية على جانب من الأهمية . فإذا ما تعرضتا الهنافسة ، لم يكن لهذه المنافسة آثار لغوية ، وإنما تكاد تنحصر آثارها في الميدان الاقتصادي . والمدرسة هي المكان الذي يهيأ فيها الكفاح بينهما ؟ ولكن الانتصار في هذا الكفاح ينال في ميدان المعاملة ، أي في صميم الحياة . لذلك نسمع أن الألمانية قد طردت الفرنسية من هذه القرية ، أو تلك المدينة من المدن السويسرية أو أن العكس قد حدث في قرية كذا أو كذا (١) . وليس هنا موضع بحث من الا اللغتين في ذاتهما فسكان هذه القرى كان في متناول وليس هنا موضع بحث من الا اللغتين في ذاتهما فسكان هذه القرى كان في متناول

<sup>(</sup>۱) تســـمرلی Die deutsch-französische Sprachgrenze in : Zimmerlï (۱) der Schweiz ( الجزء الأول رسالة فی جو تنجن ، ۱۸۹۱ ؛ والجزء الثانی ، جنیف وبال ۱۸۹۰ و ۱۸۹۹ ) .

أيديهم أدانان متساويتان في المتانة والصلاحية ، فاختاروا من بيبهما أصلحهما لحاجات أعمالهم . ذلك بأنه ينشأ هناك ميل إلى نقل الحدود اللغوية بحسب الجهة التي ترد منها العلاقات الاقتصادية . فالمصلحة العملية هي وحدها الحكم في مثل هذه الحالة ، وهي التي تحكم لهذه اللغة أو لتلك ، وقد تبقى اللغتان زمنا طويلا في حالة تعادل .

فضلا عن الظروف الاقتصادية يجب أن ندخل في حسابنا الموقف السياسي . فبعض الشعوب تتمسك بهذه اللغة دون تلك ويرخى لها عمداً عنان التفشي مدفوعا في ذلك بعاطفة وطنية أو بقصد إظهار إستقلاله أو بنفوره من دولة مجاورة . ومن المؤكد مثلا أن من كر كل مر الفلمنكية والفرنسية في بلجيكا لا يتوقف على الظروف الاقتصادية فحسب ، بل تضاف إليها بواعث سياسية ينبغي للعالم اللغوى الا يسقطها من حسابه . ومنذ عشرين سنة تتمشى في إيرلندا حركة تتجه إلى إحياء اللغة الوطنية القديمة يقوم أصلها على بواعث سياسية ، وهي التخلص من لغة الإنجليز ، أعدائهم التقليديين ؟ والفرنسية لم تتكلم يوما في الألزاس بقدر ما كانت تتكلم في فترة انضامها إلى الأمبراطورية الألمانية . أما حيما كانت مقاطعة الألزاس جزءاً من فرنسا قبل سنة ١٨٧١ ، ولم تكن مضطرة إلى اتخاذ لغة بعينها ، فلم يكن حزءاً من فرنسا قبل سنة ١٨٧١ ، ولم تكن مضطرة إلى اتخاذ لغة بعينها ، فلم يكن لدى الألزاسيين باعث قوى على ترك لهجانهم المحلية الجرمانية .

كذلك تخضع المنافسة اللغوية فى الأقطار البلقانية لأسباب سياسية إلى حد كبير ، ولكن الدين بدوره يقوم فيها بدور هام . واللغة الأرمينية تدين بقسط كبير فى حيويها إلى وجود كنيسة أرمينية مستقلة . فالشعور المنبعث من وجود جاعة دينية يزيد مقاومة اللغة قدرة . وفى مستعمرة الكاب ، كان المهاجرون الفرنسيون من البروتستانت فى سنة ١٩٨٨ يكو نون ربع سكان المستعمرة ؛ ولما كانت الهولندية وحدها هى اللغة المسموح بها فى الأمورالعامة والسياسية والدينية ، فقد اختفت الفرنسية بعد مضى قرن واحد .

هناك أيضاً عامل عاطني آخر له قوته العظيمة في المحافظة على سلامة الكثير من اللغات وبقائها: هو عامل الهيبة. في كان للاتيني أن يرضى بتعلم إحدى اللغات

المتبريرة. Pompon) «Quorum nomina uix est eloqui ore Romano» (Pompon) Mela III.3) . لذلك قضت اللاتينية في إيطاليا نفسها على الأترسكية والأسكية والأمبرية . وقد وصلت هيبة اللاتينية إلى حد جمل بلاد الجول بعد فتحها بقرن على الأكثر ترسل من لدنها أساتذة للخطابة إلى روما .

وإرادة الإغريق في ألا يضحوا لغتهم أمام لغة فأنح يحتقرونه ، هي التي حفظت الإغريقية خلال العصور ؟ فلم تستطع التركية يوما أن تحل محلها ، أو حتى أن تنال منها . كان الإغريق يتكلمون لغة الفانح في طحاتهم الإدارية ، ولكن لم يحدث إطلاقا أن la lingua del pane كما يقول الإيطاليون .

كثيراً ما يكون لهيبة اللغة ما يبررها من قيمتها الذاتية . وهذه القيمة فى حالة اللغة الإغريقية تعتبر شيئاً كبيراً لأنها تفوق بكثير كل ما يمكن أن يضاف للغة التركية من فضل. فالتركية ، وهي لغة الفاتحين ، ليست بأية حالة من لغات الحضارة ، وما كانت تستطيع الكفاح ضد اللغة الإغريقية التي تمثل ثقافة من أعمق الثقافات.

نستبين ما لقيمة لغة فى ذاتها من أهمية فى كثير من المواضع . ويمكننا على وجه التقريب أن نقدر لكل لغة درجها فى هذا الصدد . فالأرمينية تتقهقر أمام الروسية فى أوريا . ولكن البولونية صمدت للروسية فى غرب الإمبر اطورية القيصرية : فهما لغتان متساويتان فى القوة وليس فى وسنع إحداها أن تتغلب على الأخرى . والقدرة على الانتشار التى نشاهدها فى بعض اللغات الهندية الأوربية أوالسامية كاللغة العربية مثلا ترجع بلاشك إلى أسباب معقدة ، ولكن القيمة الذاتية للغة لها فى خلك نصيب .

إذا بذرت بذور لغوية منعزلة بطريق المصادفة فى بيئة تتكلم لغة مختلفة ، لم يكن لهذه البذور حظ كبير فى أن تبقى سليمة وربما عاجلها اللغة المحلية فامتصها ، إذا كانت هذه الأخيرة لغة ثقافة. فنحن نعرف مقدار الصعوبة التى تلاقيها بعض الطوائف الجنسية فى الولايات المتحدة للاحتفاظ بسلامة لغاتها أمام اللغة الإنجليزية ، وحتى الألمانية المتكلمة هناك قد سارع إليها العطب ، إذ أصبح المتكلمون بها يقولون مثلا

Milch gleicht der Onkelnit وهي ترجمة حرفية للعبارة الإنجلزية Uncle does not like milk « العم لا يحب اللبن » (١) . وحوالى منتصف القرن الثامن عشر نزلت بأسبانيا جالية شوابية واستقرت في سفح السيرامورينا Sierra Morena . واليوم لا نجد في هذه البقاع أثراً للألمانية اللهم إلا في بعض أعلام الأسر (٢) . كِذلك لم تستطع الفرنسية التي كان يتكلمها الفرنسيون الذين نزحوا إلى ألمانيا أو إلى الأقاليم المنخفضة بعد العدول عن مرسوم نانت أن تقاوم تأثير اللغة المحيطة بها زمنًا طويلًا . وفي شمال فرنكفورت توجد بضع قرى —كان سكانها من الفرنسيين ولا يزالون — ولكمهم يتكلمون اليوم لغة القرى المجاورة ، أعنى الألمانية . وعلى العكس من ذلك لا تزال الألمانية صامدة منذ القرن الرابع عشر في وادى الجتشية Gottschee أي في قلب المجال السلوڤاني (٢٠) ؛ وليس من شــك في أن الظروف الاقتصادية قد ساعدت على بقاء الألمانية ، هذا فضلاً عن تلك الهيبة التي شدّ من أزرها العصبية الوطنية للألمان أمام التيار السلاڤي . غير أنه يضاف إلى كل هذا أن الألمانية من حيث الحضارة أقدر على الإشعاع من السلوڤانية. فاللغتان لا تستويان في القدرة على الكفاح: نعم يمكننا أن نفهم بسمولة كون الساوڤانية التي تملك جميع الأراضي المحيطة لم تتأثر بألمانية الجتشية ؛ ولكبن احتفاظ الألمانية بمراكزها لا يمكن أن يفسر إلا بضعف السلوڤانية من وجهة النظر التي نحن بصددها. لنتجه الآن إلى بحث الأثر الذي يمكن أن تحدثه لغة مشتركة تمثل مدنية

لنتجه الآن إلى بحث الأثر الذي يمكن أن محدثه لغة مشتركة تمثل مدنية منظمة تنظيما قويا على مجموعة من اللهجات المحلية لا وحدة لها ولا تماسك بينها . وتتمثل لنا هذه الحالة في مركز البريتانية والفرنسية في مقاطعة بريتانيا . فالمنافسة بين البريتانية والفرنسية والألمانية في سويسرا .

<sup>(</sup>۱) بومجرتنر Die deutsche sprache in Amerika : Baumgartener نقله عنه مییه فی رقم کا ، مجلد ۱۸، ص۱۱۹.

<sup>(</sup>۲) س. فيست S. Feist : رقم ۲٦ ، مجلد ٣٦ ، ص ٣٤٤ هامش .

Die deutsche Sprachinsel Grammatik : AD. Hauffen اد. هوفن (۳) der Gottscheer : H. Tschinkel : Gottschee, graz ( 1875 ) Mundart, Halle ( 1908 ) .

إذ في هذه الجالة الأخيرة تتقدم اللغتان وتتقهقران على نحو ما يفصل جيشان متجابهان فتأخر إحداها أو تقدمها معناه انتقال في الحدود: ذلك أن الناس إما أن يتكلموا الفرنسية أو الألمانية. أما الحدود اللغوية بين البربتانية والفرنسية فلم تمن تتغير منذ قرون ، رغم التقدم الأكيد الذي ربحته الفرنسية في بريتانيا (۱). وقد لوحظ أن البربتانية في القرن الحادي عشر الميلادي لم تكن تتمدى الحدود الجغرافية التي تحديها في بومنا هذا. وهي تتكون من خط يكاد يكون مستقيا يتجه من الشال الفربي إلى الجنوب الشرق ويبدأ من پلوها Plouha على الشاطئ بين عمبول Paimpol وسان بريب Saint-Brieuc ويسير حتى مصب الفيلين ماراً بكنتان من أسفل وبالفن من أعلى . وعن يمين هذا الحط لا نكاد تتكلم ولنرجع الآن إلى تشبيه الجيشين المتجابهين الذي أشرنا إليه . فليس أمامنا هنا ولنرجع الآن إلى تشبيه الجيشين المتجابهين الذي أشرنا إليه . فليس أمامنا هنا ممركة منظمة ولا أرض يكسبها الغالبون باضطرارهم المغلوبين إلى التجهقر . وإنما يوجد فقط انضام دائم لعدد كبير من عناصر إحدى اللغتين إلى الأخرى ؟ حتى ينتهي الحال بأن تفقد إحداها كل جنودها الوطنيين . وهذا توغل سلمي ، ينتهي الحال بأن تفقد إحداها كل جنودها الوطنيين . وهذا توغل سلمي ،

ولنحاول لبيان ذلك أن نبحث الموقف في غرب الخط الذي رسمناه منذ قليل . فهناك قد توغلت الفرنسية في كل اللحجات البريتانية دون استثناء . ولغة المدينة تحمل معها تياراً جارفاً من السكلمات الجديدة التي تمثل أشياء وأفكاراً وعادات جديدة . كما أن الآداب والدين قد ملا البريتانية بالسكلمات الفرنسية ، وذلك منذ نهاية القرن الخامس عشر : وهذا آت من أن الفرنسية هي التي تقدم للبريتانيين بالطبع نماذج لكتب العبادة والتهذيب . فظلت البريتانية تنحصر شيئاً فشيئاً في الاستمالات الزراعية والخاصة . وأخذت الخدمة العسكرية وتعلم الفرنسية في المدارس يعجلان هذه الحركة منذ نصف قرن ، وفي نفس الوقت حصل شيء من التطور في ظروف المنافسة بين اللغتين .

ینت ایز Revue d' Enthnographie : Paul Sébillot یشت ایز (۱) انظر پول سیبلو ۲۹ م ۱۹۵۰ و مجالد ۲۸ م ۲۷۰ مام ۲۸ م براد ۲۸ م میلا ۲۹ م ۲۹ میلاد ۲۸ م ۲۸ میلاد ۲۸ م ۲۸ میلاد ۲۸ م ۲۸ میلاد ۲۸ م ۲۸ میلاد ۲۸ می

ظل التوغل زمناً ظويلا يقوم على نوع من التسرب غير المحسوس، إذ كانت البريتانية تتلقى على غير شمور منها عددا من الـكمات الفرنسية يزداد يومابعد يوم . ولكن البريتانيين كانوا يوالون الكلام بالبريتانية ، ولو مُطمِّمت بالكلمات الفرنسية . أما اليوم فقد أصبحت غالبية البريتانيين العظمي تتكلم اللغتين ، ومن ثم انتقل ميدان المنافسة بين اللغتين إلى أذهان المتكلمين أنفسهم على شكل ما . وفى هذه المنافسة خطر على البريتانية . إذ أن الفوائد التي يمكن الحصول عليها من معرفة الفرنسية تفوق كثيراً تلك التي يمكن الحصول عليها من معرفة البريتانيــة وحدها. ولكون الفرنسية لغة برجوازية وتستعمل دون سواها في مجتمعات المدن فإنها تغرى بنات الحقول بالتكلم بها ، كما تغريهم ثياب الطبقة الراقية بلبسها . ولكن يضاف إلى ذلك أن روابط السكان البريتانيين بالمجتمع البرجوازي تزداد يوماً بعد يوم . فمنهم الموظفون في كثير من الأعمال وخدم المنازل الذين يتكلمون الفرنسية مع مخدوميهم . واتساع السياحة قد جعل من الأجنى ومن البرجوازي مورد رزق للمواطنين ، وهذا يجعل التكلم بالفرنسية ميزة وضرورة في آن واحد . و نوع الحياة يؤثر كذلك على اللغة . فيلاحظ أن البريتانية على الشواطئ أقل منها. ثباتًا في الداخل؛ وذلك لأن البحارين يشتغلون بالطبع بعيدين عن محل إقامتهم، ولأنهم يجدون أنفسهم كل يوم في علاقات مع أفراد يتكلمون إما لغات أخرى وإما لهجات مخالفة بعض الشيء: فكان من مُصلحتهم أن يستعملوا في هــذه العلاقات لغـة مشتركة كالفرنسية . وأخيراً لأن الجزء الساحلي من بريتانيا هو الجزء الذي تمر به طرق المواصلات الكبري وتقع عليه المدن الرئيسية ، وبالتالي هو الجزء الذي يقوم فيه التبادل التجاري ويرتاده السائحون بصورة دائمة <sup>(١)</sup> وهكذا صارت الفرنسية لغة مشتركة بالنسبة لمقاطعة ريتانيا في حين أن البريتانية بلهجاتها المتعددة لم تصل يوماً إلى هذا المركز . فالتناحر بين البريتانية والفرنسية يرجع إذن في نهاية الأمر إلىفعل الأسباب الاقتصادية ؛ ولكن قوة كل من اللغتين هي التي تحدد ظروف التناحر الخاصة .

<sup>،</sup> ۱۹۰۷ باریس ، La Basse - Bretagne : Camille Vallaux (١)

يمكن أن تتنبأ باندار البريتانية . ولكن يجب ألا نتعجل القول به . لأن البريتانية ما زالت متماسكة وازدياد السكان - وهو كثير في بريتانيا المتكلمة بالبريتانية - له أثره القوى في بقاء اللغة ، هذا فضلا عن تمسك البريتانيين بتقاليدهم القومية . كما أن ميزة التكلم بلغتين قد تشجع البريتانيين على استعال البريتانية فيما بينهم . فهي لغة خاصة جاهزة تصلح ضماناً للاستقلال . و بوصفها لغة خاصة يمكنها أن تعيش زمناً طويلا للاستعال بين طوائف معينة مشل صيادى «السردين » أو عمال الملاحات البحرية أو قاطى الأردواز أو تجار الخيل ؛ وفي هذه الصورة لايستطيع إنسان أن يتنبأ لها بمقدار الزمن الذي يمكن أن تعسّره ؛ لأنها تستطيع حينئذ أن تتجدد وأن تقوى ، على شرط أن تكون هناك جماعة عديدة من الناس تعمل على الاحتفاظ بسلامة اللغة الخاصة .

ومع ذلك فهناك بعض الأركان التى اندترت منها البريتانية . فجاعات العال فى إنبون Hennebont لا تتكلم اليوم غير الفرنسية . وأكثر دلالة من ذلك حالة شبه جزيرة Guérande التى لا ترى فيها اليوم من يتكلم البريتانية من البريتانيين إلا تلك القرى الأربع التى تكون بلدة باتر Batz ، وسكانها عامة من عمال الملاحات . وحتى في هذه القرى برى أن حالة البريتانية قد أصبحت في سوء . لأن محيط هذه الدائرة اللهوية يضيق شيئاً فشيئا من جهة ، ومن جهة أخرى نرى عدد الأفراد الذين يتكلمون البريتانية في داخلها في قلة مستمرة :حتى أنها صارت لا تستعمل الآن بين الأفراد الذين تقل سنهم عن خسين عاماً ، وأصبح الأطفال لا يفهمون والديهم . فنستطيع أن نتباً باللحظة التي تختفي فيها البريتانية نهائياً من هذا الركن من الأرض .

ونحن نعرف لغات أخرى انتهت إلى هذا المصير . فالصربية أو الڤندية وهي للمجة سلاقية ، تتكلم اليوم في شهريڤالد Lusace ) Spreewald ) ؛ في حين أن أختها اليولابية Polabe التي كانت تتكلم في وادى الألب الأسفل قد ماتت مفذ القرن الثامن عشر . واليوم لا برى أى أثر للبروسية ، وهي لهجة بلطية كانت تحيا على الشاطئ بين دانتسج وكينجز برج في نهاية القرن السادس عشر .

واختفت عملياً في إنجلترا الكرنوالية ، وهي لهجة كلتية ، كانت تحتل في المصور الوسطى شبه جزيرة كرنوول Cornwall كلها بما فيها ديڤون Devon المعروفة الآن ، وتصل حتى مجال اللغة الغالية عبر قناة برستول . إذ أن السيدة التي قيل إنها آخرمن تكلم الكرنوالية ، واسمها دللي ينتريث Pentreatl ، قد توفيت في السادس والشرين من شهر ديسمبر سنة ۱۷۷۷ في سان پول بالقرب مرزيزانس Pensance في سن الثانية بعد المائة . ولكنه قد أمكن للباحثين في قلب القرن التاسع عشر أن يتلقفوا من أفواه الفلاحين بقايا أدعية وشتائم وأطرافاً من جمل بالكرنوالية ؟ وفي سنة ۱۸۷۰ كان يوجد من بين الشيوخ من يستطيع أن يمد حتى العشرين بالكرنوالية (۱) .

وهنا نتساءل عما يقصد بموت لغة من اللغات وإلى أى درجة يسمح لنا بتحديده .

ذابت اليولابية في الألمانية ، كما ذابت الكرنوالية في الإنجليزية ، وفي عهدنا الحاضر تذوب البريتانية شيئاً في الفرنسية ، وقد بقيت في إنجليزية كرنوول آثار كثيرة من لغة الإقليم القديمة ، وذلك بغض النظر عن الكلمات الكرنوالية القديمة ومجاميع الكلمات التي أبقت عليها التقاليد .

كذلك نجد أثر البريتانية في الفرنسية المتكلمة في بريتانيا وأثر الإرلندية في الإنجليزية المتكلمة في إيرلندة (٢) ، ففضلا عرب كون المفردات مشربة بكلمات وتراكيب مأخوذة من اللغة المحلية ، نجد هذه اللغة تفعل فعلها في النظام الصوتى بل في بغض تفاصيل النظام الصرفي أيضا ، كترتيب التكلمات واستعمال حروف الحر مثلا . وهكذا نرى النبر في كثير من الأحيان يوضع في الفرنسية المستعملة في المدن البريتانية على الطريقة البريتانية ويحتفظ بالشدة التي يتميز بها في البريتانية . فعندما يتنكلم الفرنسية أهل كبير Qumper ينبرون المقطع السابق للأخير نبراً في عندما يتنكلم الفرنسية أهل كبير Qumper ينبرون المقطع السابق للأخير نبراً في أخر الكلمة ولا سيما الرخوة منها إلى مهموسة وياً ، ويقلبون الحروف المجهورة في آخر الكلمة ولا سيما الرخوة منها إلى مهموسة

<sup>(</sup>۱) رقم ۸ ، مجلد ۳ ، ص ۲۸۹ ·

<sup>(</sup>٢) Joyce : الإنجليزية كما تشكلهما في إيراندة ، لندن ، الطبعة الثانية (١٩١٠) .

فيقال « , une chemisse, neuf un fromache والدي إلى س ، وف ، وش على التوالى ) ؛ ويستعملون الفعل faire « يعمل » والدي إلى س ، وف ، وش على التوالى ) ؛ ويستعملون الفعل faire الفعل ober مساعداً حقيقياً على نحو ما يستعمل ober في البريتانية فيقال : pour que ; daire le diable s'irrite ، ويدخلون على الد diable s'irrite ، ويدخلون على معمول الفعل البنى للمجهول الحرف avec ( بالبريتانية gant ) مقيل المعمول الفعل البنى للمجهول الحرف par ) ، الح . كذلك يقال في إنجليزية إرلنده اتباعا للاستعمال الإرلندى « par ) ، الح . كذلك يقال في إنجليزية و will take it of you » إرلنده اتباعا للاستعمال الإرلندى « what way are you ? » أو « from you » وهما أو « what way are you » بعمني ( كيف حالك ؟ ) أو « his father » أو « on the head of it » وهما ترجمة للعبارتين الإرلندتين والإرلندية مع تشربهما للمناصر الفرنسية والإنجليزية ، تؤثر كل منهما في اللغة التي تغير عليها .

هل يأتى يوم تتوغل فيه الفرنسية في البريتانية حتى تصير الأخيرة كأنها لهجة متأخرة لا تكاد تبدو أكثر تخصصاً من غيرها وإن احتفظت بخصائص مختلفة ؟ لو صح هذا لكان من المستحيل تحديد تاريخ لموت لغة : لأنه في هذه الحال يبق دائماً من اللغة المندثرة أشياء من النطق وتراكيب نحوية ، وعلى الأخص تبقى كلات منعزلة تبدو كأنها استعارات أخذتها الفرنسية من البريتانية ، وهي في الحقيقة بقايا من اللغة البريتانية تحيط بها عناصر فرنسية مستعارة ؛ حتى يأتى حين لا يعرف المتكلم ما إذا كان يتكلم البريتانية وقد أشبعت بالفرنسية أو الفرنسية وقد بقيت فيها آثار من البريتانية . ولو أن البريتانية قد ذابت في الفرنسية كما تدوب قطعة السكر في مقدار من الماء ، لربما جاز لنا أن نقول إن البريتانية لم تعد توجد . ولحكن ألا يكون ذلك حكما على ظاهر الحال فحسب ؟ إذ الواقع أن البريتانية قد تمتبر موجودة ما دامت بعض العناصر المستعارة منها باقية في الاستعال . ولكن تمتبر موجودة ما دامت بعض العناصر المستعارة منها باقية في الاستعال . ولكن لا يصح في هذه الحال أن تعتبر اللغة الجولية لغة ميتة لأن الفرنسية فيها قليل من

الـكلمات الآتية منها ، ويجب أن نقول إننا نتكلم إلى جانب اللاتينية عدداً من اللغات الأخرى ، معروفة أو غير معروفة ، وهى اللغات التى اختلطت باللاتينية أو الفرنسية .

تفسير الوقائع على هذا النحو يتفق مع النظرية القائلة إن كل اللغات تمتبر المات مختلطة ولو إلى حد ما . ولكن هناك نظرية أخرى (۱) تذهب إلى أن الإنسان لا يتكلم مطلقاً في الوقت الواحد إلا لغة واحدة . وأن وحدة اللغة المتكلمة تستقر بكل بساطة في شمور المتكلم ، ولا عبرة بمد ذلك لما يكتشفه التتحليل في هذه اللغة من عناصر أجنبية . نعم ؟ من المكن أن تذوب لغة في أخرى ، ولكن هذا لا يمنع من أن المتكلم إذا أراد الانتقال من هذه إلى تلك وجد أمامه خطوة يجب عليه أن يخطوها ؟ ولا بد من أن تقابله لحظة يشمر فيها بأنه يترك اللغة الأولى ليتخذ الثانية . فالفرنسية لغة لانينية والإنجليزية لغة جرمانية ، مهما كانت التأثيرات الخارجية التي أثرت عليهما ، لأننا نشمر بأننا نتكلم لغة أسلافنا ، ولأننا إذا رجمنا بالتاريخ إلى الوراء حتى نصل إلى اللاتينية المشتركة أو الجرمانية المشتركة ، وجدنا سلسلة متصلة الحلقات من الناس كان في عنمهم وشعورهم أنهم يتوازئون لغة واحدة بعيبها .

هاتان نظريتان متعارضتان . فإذا أردنا أن نوفق بينهما ، وجب علينا أن نبحث إلى أى حد تستطيع العناصر الأجنبية أن تفسد وحدة اللغة التي تضاف إلها .

\* \* \*

لندع جانباً استعارة المفردات التي تنبادلها اللغات فيم بينها فن خصائص هذه المستعارات أنها لا تحتم كون المتكلم يتكلم اللغة التي استعيرت منها أو حتى معرفته بها . وشباننا الرياضيون الذين تمتلىء لغتهم بالكلمات الإنجليزية لا يعرفون اللغة الإنجليزية حتما حتى ولو كانوا ينطقون هذه الكلمات الإنجليزية نطقاً صحيحاً . فاستعارة المفردات ، مهما اشتد أممها ، يمكن إذن أن تظل مسألة خارجة عن اللغة .

<sup>. (</sup>١) انظر ميية: رقم ٤٢ ، مجلد ١٥ ، ص ٤٠٣ .

ولكن هناك أنواع من الاستعارة تستلزم وجود توغل داخلي بين النظامين اللغويين وهي حالات النسخ التي قدمنا لها بعض الأمثلة ( انظر ص ٣٦٣ ) . ينتج النسخ عادة من اختلاط صورتين كلاميتين تنتمي كل واحدة منهما إلى لغة مختلفة ، وقد اختلطتا على المتكلم . وقد يقع هذا الاختلاط في كلات أو في تراكيب ؟ و كن السبب فها جميعاً واحد . فالتلميذ الصغير الذي يخطىء فيترجم donne-moi ma vache (أعطني بقرتي ) « ربقوله da mihi mia vacca (وذلك رفع بقرة ) أو Petrus est regem «پييرهوالملك» Petrus est regem ، فإنه يكون متأثراً بكونكلة ma vache « بقرتى » أو le roi « اللك » يستعملان في الفرنسية بصورة واحدة في حالتي السند إليه والمسند أياكان. وهذا عين مايحدث عند مايترجم السلوقاني الجلة الإيطالية dammi la mia vacca بقوله dajmi moja krava (باستعال الرفع بدلا من النصب). وليس هذا ما يصح أن نسـميه بالخلط بين الحالات ، ذلك الخلط الذي تبقى فيه حالة الفاعل وحالة المفعول متميزتين مهما كان تركيب الجملة ، بل هو خلط الصور الكلامية حيث نرى المتكلم يتكلم الإيطالية بالسلوڤانية (١) . وهذا ما حصل ، مع اختلاف طفيف ، للكاتب السويسرى Er ist kränker als du nicht حين كتب K. F. Meyer denkst (حرفياً: « إنه أكثر من ضاً مما لا تتصور » ). فهذه الغلطة ترجع إلى أن الكاتب يتصور التفضيل في صورة سلبية على نحو ما يفعل الفرنسيون والإيطاليون عادة ؟ فهو قد جمع بين تفكير روماني وتمبير جرماني .

هذا النوع من الخطأ واسع الانتشار. فقد ينسخ نظام الجمل، وبذلك ينتقل ترتيب الكلمات أحياناً من بعض اللغات إلى لغات مجاورة لها. فالألمانية النمساوية مثلا تسير على حرية كبيرة في ترتيب الكلمات، وذلك تحت تأثير اللغات السلافية إذ تراها لاتحجم عن وضع المسند أو المفعول في رأس الجملة فتقول Guten Morgen «حق عنده» وهما « هماراً سعيداً أتمني لك » أو Recht hat Er «حق عنده» وذلك وفقاً لما يقال في وذلك وفقاً لما يقال في الحجم عن وفقاً لما يقال في عنده وذلك وفقاً لما يقال في الحجم عن وفتاً لم

<sup>(</sup>١) نقلنا هذا المثال والأمثلة التالية عن شوخارت رقم : ٢٠٣ ، ص ٩٠ .

السلاقية . وقد نسمع في بوهيميا من يقول : sestru « أخوات لنا صغيرات جداً » وذلك على حد قول التشيكية kleine « أخوات لنا صغيرات جداً » وذلك على حد قول التشيكية في موضع النفي mâme malickou . وفي جنوب النمسا يتجلى تأثير السلاقية في موضع النفي بوجه خاص مثيل : nicht scheut er sich ihn zu verleumden « لا يستحى من أن يغتابه » ؛ وهذه ترجمة عن السلوقانية gaobrekovati .

إذا تعود إنسان على الكلام بلغتين مختلفتين تعرض عن غير شعور منه لاستعال طرق التعبير الخاصة بإحداها عند الكلام بالأخرى . فني الغالية يعبر عن التفضيل المطلق في الصفات باستعال iawn « حقيقي » التي تقابل الكلمة الإنجليزية very ؛ ومن ثم كانت غبارة da iawn « حسن جداً » صورة من العبارة الإنجليزية very good . واستعال الظروف التي تضاف للفعل لتعديل معناه تعد صفة تتميز بها اللغات الجرمانية . ولكنا نجدها في الأقاليم الجاورة للانجليزية والألمانية حيث ترجع إلى تأثير هاتين اللغتين . ففي الغالية نجد عبارة cael allan صورة من to find out وعبارة dy fodi fyny صـورة من to come up وعبارة to break down صورة من to break down وعبارة to break صورة من to give up . وفي جائيلية اسكتلندة cuir as ترجمة حرفية لعبارة to put out وعبارة cuir air ترجمة للتركيب ( to put on )، الخ. واللادينية Ladin وهي لهجة رومانية تتكلم في إقليم الجريزون بسويسرا ، تقول متأثرة وnir و aus-richten ( ينفد » ( من الألمانية : aus-richten ) أو avaunt « ينتج » (من الألمانية vor-kommen ) أو vain aiut « يختبر » ( من الألمانية : ein-sehen ). وهنا نجد أنفسنا قد وصلنا إلى الحدود بين المفردات والنظام الصرفي .

تبدو بعض عالات من النسخ أقرب إلى النظام الصرفى من تلك الحالات المتقدمة ، بل منها مايؤثرفي هذا النظام . فقد نشأ في بعض اللجات المحلية البولونية المعرضة للاحتكاك بالألمانية ، نوع من الماضى غير المحدد يصاغ بمساعدة فعل الملك

حيث يقال: ja to mom sprzedané (بالفرنسية j'ai vendu « بعت ») من الألمانية: ich habe verkauft وذلك بدلا من الصيغة البولونية الصحيحة (١) sprzedatem

يوجد فى إقليم كمپوبستُو Campobasso مستعمرة صربية كرواتية أقبلت من إليريا حوالى القرن الخامس عشر ، ولا تزال حتى اليوم تشكام لهجة من نوع الاستكافيه stokavien ؛ وقد لوحظ عليهم استمال الأداة الإيطالية فى جملة سلاڤية كلها : da mi kaze le pute » كريني الطرق » .

والسلوفانية لم تستمر من الألمانية أفعالا وظروفاً وأدوات وأسماء أعملام فحسب . بل لقد خلقت لها أداة تعريف ، وكثيراً ما تستعمل المبنى للمجهول على مثال الألمانية (٢) .

ويبدو فى برتغالية منيجالور Mangalore فى الهند ميل إلى الدلالة على الملكية بالمستمال الله منيجالور Mangalore فى الهند ميل إلى الدلالة على الملكية باستمال الله متأثرة فى هذا باللغة الإنجليزية . حيث بدأوا بقولهم governor's house على مثال governador's casa على مثال governor's house ثم قالوا governador's casa وهكذا أصبح فى حوزة البرتغالية دالة نسبة إنجلزية .

و يحن نعرف أنه كثيراً ما لوحظ في لغات مختلفة أصلا ومتحاورة جغرافيا ، وحود خصائص صوتية مشتركة (انظر ص ١٨ر٨٨). وكذلك الحال بالنسبة للنظام الصرفي. فاستعال مفعول الآلة استعال المسند الذي يوجد في الفنلندية ، قد انتشر في اللغات الهندية الأوربية (السلاقية والبلطية) التي احتكت باللغات الفنلندية من الفنلندية من اختلاف اللغات السلاقية عن اللغات الفنلندية من حمدة النظام الصرفي . ومع ذلك فمثل هذا النوع من الاستعارة يمس سلامة هذا النظام وما دامت الاستعارة مقصورة على عدد قليل من التراكيب أمكن اعتبارها من استعارة المفردات ؟ أما إذا صار التركيب المستعار ممثالا يحتذي وفرض على من استعارة المفردات ؟ أما إذا صار التركيب المستعار ممثالا يحتذي وفرض على

<sup>(</sup>۱) كازميرنيتش Mova ludu polskiego : Casmir Nitsch كراكوڤيا (۱۹۱۱) ، ۱۳۶.

<sup>(</sup>۲) فیست Feist : رقم ۲۲ ، مجلد ۳۲ ، ص ۳۲۳ .

<sup>(</sup>٣) مييه: رقم ٤ ، مجلد ١٢ ، ص ٢٧٠.

المقل صورة كلامية معينة ،كانت اللغة في هذه الحال قد أدخلت في نظامها وسيلة صرفية حديدة .

وقد يصل الأمم باللغة إلى إقصاء وسيلة سابقة إقصاء تاماً . لنفرض مثلا أن البرتغالية اتخذت التركيب Iomem's casa do على طول الخط بدلامن homem على البرتغالية اتخذت التركيب homem فلن يغيرهذا بطبيعة الحال من النظام الصرفى العام للغة ، لأنه لم يتغير فيه إلا عجلة واحدة ، إلا قطعة واحدة دخلت عمضا في آليته . ولكن إذا أصيب النظام الصرفى البرتغالي بعدد من هذه التغيرات ، أفلا يمكن أن يأتى وقت لا يستطيع فيه المتكلم أن يحس تماماً ما إذا كان يتكلم الإنجليزية أم البرتغالية ، ولا يستطيع العالم اللغوى في هذه الحالة أن يحكم مهذا أو بذلك ؟

كان يمكننا أن نستمد من دراسة بعض اللغات المختلطة معلومات قيمة تساعدنا في الإجابة عن هذا السؤال . ومثل هذه اللغات موجودة بالفعل ، ولكنها بكل أسف توجد في ظروف تقلل من قيمة الاستشهاد بها . فقد ذكرنا مثل اللغة الفجرية الأرمينية التي انخذت نظام الأرمينية الصر في بأكله مع استبقائها لفردانها ، أي أنها الأن ليست إلا الأرمينية بمفردات غجرية . وهذا المثل يجد له ما يعضده في غجرية إبجلترا . فني التاريخ القديم كان النجر في انجلترا يتكلمون لغة غجرية وغ غجرية وأخذوا يركبونها في الجل مستعملين دوال النسبة الإنجلزية . فمثل هدذه الجملة mi مله مستعملين دوال النسبة الإنجلزية . فمثل هدذه الجملة أن أذهب إلى بيت الله عندما أموت» صارت في الفجرية الحديثة (أن أذهب إلى بيت الله عندما أموت» صارت في الفجرية الحديثة (أن الخالف المنابق ويجب أن يفسر بطريقة واحدة . ولكن غرابهما تجمل الناظر برتاب في كونهما اصطناعيتين ولو جزئياً على الأقل . وقد تظننا أمام تعمية براد بها حمل الإنجليزية والأرمينية غير مفهومتين وذلك بالاستماضة عن الكلات الإنجليزية والأرمينية بكلات غجرية مفهومتين وذلك بالاستماضة عن الكلات الإنجليزية والأرمينية بكلات غجرية وإذا صح ذلك لم يجز لنا أن نقول إن النجر قد انخذوا النظام الصرفي للغة

<sup>(</sup>۱) پیشل Pischel وینقله عنه شوخارت : رقم ۲۰۳ ، ص ۸ – ۹ .

غير لغتهم ، بل إنهم شوهوا الإنجليزية أو الأرمينية . وعندئذ يكون من المجازفة أن نخرج من هذه الحالة بنتيجة نهائية .

ولكن من خصائص اللغات المختلطة أن تكون أيضاً لغات بالية على وجه العموم وهذه الحقيقة تساعدنا على أن نفهم تكوينها فهماً دقيقاً .

تبادل التأثير الذي تخضع له اللغات المحتكة بعضها ببعض ينشأ عنه تبدال البلى . لأن حاجة الأفراد إلى إيجاد وسيلة عاجلة للتفاهم تدفهم إلى القيام بتضخية مشتركة ، وذلك بأن يبعد كل فريق من لغته ما هو خاص بهآ وحدها وألا يبقى إلا السمات المامة التي تشاركها فها اللغات المجاورة.

بلاد القوقاز في وقتنا الحاضر كجزيرة البلقان ميدان لاختلاط اللغات فالتترية والأرمينية والجرجية والشركسية تغمرها باللهجات المتنوعة ، تلك اللهجات التي يختلف بعضها عن بعض إلى حد يعجز اللغويين أحياناً عن تحديد ما بينها من قرابة . والسبب الأساسي في التغير السريع الذي يطرأ على هذه اللغات يقوم على تأثير اللغات المجاورة فيها . وهذه الحال تقدم لنا خير المثل على البلى الذي يحدثه الاحتكاك فنقابل في الجزء الجنوبي الشرقي من الداغستان ، على ضفتي بهر السامور ، سلسلة من اللهجات التي تنتمي إلى مجموعة اللغات الكورينية . و تغمر هذه اللحجات اللغتان الأرمينية والتترية شيئاً فشيئاً ، فتضيقان من مجالها تدريجياً ، وحتى في داخل الدائرة الضيقة التي تتكلم فيها هدده اللهجات ، نرى هاتين اللغتين المتجاورتين قد نالتا من سلامتها ؛ وليس البلى على درجة واحدة في كل مكان ولكنه محسوس على كل سلامتها ؛ وليس البلى على درجة واحدة في كل مكان ولكنه محسوس على كل حال ، ويذكر ا . در A. Dirr وهو خير من درس هذه المسألة (۱) حال تبسيط النظام الصرفي أظهر نتائج هذا العمل .

أكد جريم Grimm منذ ۱۸۱۹ أن فقدان النحو (۲) نتيجة حتمية لصراع اللغات . والواقع أن هذه النتيجة ليست حتمية . ولكنا نشاهد وقوعها في كثير

<sup>:</sup> ۳۹ بےلید Mitteilungen der Anthropol . Gesellschaft in Wien, (۱) ص ۳۰۱، ومجلد ۲۰، ص ۲۲.

Deutsche Grammatik (۲) ص ۳۲ من القدمة ، ص ۱۷۷

من الأحيان . فاللغات التي تنتقل تفقد على وجه العموم خصائصها الفردية بأسرع من غيرها وذلك لأنها معرضة لتأثيرات متعددة ومتنوعة تقع عليها من لغات تختلف عنها كثيراً في غالب الأحيان. والانتقال في غالب أمره سبب في التحلل اللغوى. وهذا يفسرلنا الاختلاف المشاهد بين الهجات الإغريقية فى المستعمرات واللهجات الإغريقية في بلاد الإغريق نفسها . إذ يجب أن نضيف إلى الأسباب الوجيهة حقا التي ذكرت لتفسير هـذا الاختلاف ( انظر الصفحات الأخيرة من الخاتمة ) تأثير اللغات غير الإغريقية التي كانت مستعملة في الأقطار التي مد الإغريق إليها نشاطهم . فيمكننا أن نسلم بأن تبسيط النظام الصرفي نسبياً وتحطيم بعض السهات الصوتية في لهجات هذه المستعمرات يرجعان إلى مجاورة تلك اللمجات للغات مختلفة ، حتى ولو لم نسلم بأن تلك اللغات قد أثرت في بنية الهجات نفسها . ذلك أن الناس الذين كانوا يتكلمون هذه اللغات قد أخذوا يتكلمون الإغريقية ، ففرضوا على الإغريق عادات جديدة اطهأن إليها الإغريق أنفسهم بمضى الزمن ، ولا سيما وقد كانوا قليـلى العدد. هذه الحالة اللغوية ساهمت بقسط وافر ، كما هو المتوقع ، في قيام لغة مشتركة . فني اليوم الذي تمكنت فيه اللحجات الإغريقية من أن تتخلص من بعض خصائصها الفردية المحضة تحت التأثير الحارجي، أصبحت قادرة أن تنصهر كلها في وحدة اللغة المشتركة « χοινή » · واكن ما يضح في لهجات لغة واحدة ، يصح أيضاً في تاريخ لغات مختلفة : لأن الأحداث الواحدة ورد فعلها تؤدي إلى نتأَج واحدة . فإذا تنافست لغتان أو أكثر ، قام بينها في غالب الأمر نوع من من التوازن الذي ينتهي بتكوين لغة مختلطة ، فتتخذ لغة مشتركة . وتوجد في في العادة لغةغالبة تتخذ قاعدة لهذا المزج (١). ومع ذلك فقد يحدث أن تنشأ لغة مشتركة من مزج لغات مختلفة بنسب تكاد تكون متساوية . وهذا هو ماحدث للسبيرية sabir في مواني البحر الأبيض المتوسط . فهي من يج من الفرنسية والأسيانية والعربية . كل هذه اللغات ساهمت في تكونن السبيرية وخاصة بمزج مفرداتها . أما الخصائص لكل منها فقد زال أثرها تماماً .

<sup>(</sup>۱) ا. ثنديش E. Windisch : المرجع السالف الذكر ، ص ١٠٤ و ص ١١٣.

اللغة المسهاة pidgin-english التي تعد لغة مشتركة في مواني الشرق الأقصى واللهجة التي يطلق عليها broken-english « الإنجليزية المكسرة » التي يتكلمها سكان سيراليون الأصليون ، تعد كل منهما أيضاً لغة مختلطة كالسبيرية (١) . وأساس البدحن إنجلش ، اللغة الصينية التي تتميز بضآلة نحوها . وما هي في حقيقة أميها إلا اللغة الصينية بحفردات إنجليزية . فقد تمكن القائمون بهذا الأمر أن يبكو أنوا من المفردات الإنجليزية — وهي خير ما يصلح لهذا الغرض — جملا تسير في ترتيب الكلمات على مثال الجمل الصينية . وينتج من ذلك في غالب الأمر مركب عجيب يبرهن على وجود تشابه محسوس بين اللغتين . فعندنا في هذه الحالة لغة تقوم على أساس المزج ؟ ولكن خلو هذه اللغة من النحو خلواً يكاد يكون تاماً قد رشحها بصورة عجيبة للقيام بالدور الذي ألقي على عاتقها .

ولغات المولدين أيضاً يمكن أن تعد أمثلة للغات المختلطة . وهي تستند على لغة أورپية إما الفرنسية أو الأسبانية أو الإنجلزية ؛ ولكنهذه اللغات قد بجردت من خصائصها الصرفية فأصبحت في حالة تشبه حالة الغبار. فهي رمال ذهبت عنها المادة الجيرية ، وأحجار لا ملاط بينها ، ومادة متحللة لا قوام لها . ذلك لأن حاجة السكان الأصليين في معاملتهم التجارية إلى التكلم مع التجار الأجانب قد دفعتهم إلى تعلم اللغة الأجنبية التي حلّت بمضي الزمن محل لغتهم الأصلية . ولكن هذا التعلم لم يكن كاملا على الإطلاق : بل كان يقتصر على السمات السطحية للغة ، وعلى المبارات التي تدل على الأشياء الشائمة الاستعمال والأفعال الضرورية للحياة : أما عنصر اللغة الداخلي بما فيه من تعقيدات دقيقة ، فلم يهضمه إطلاقا المواطن الأصلى . عنصر اللغة الداخلي بما فيه من تعقيدات دقيقة ، فلم يهضمه إطلاقا المواطن الأصلى . يمكننا أن نقول إن لهذه الظاهرة عللاً اجماعية . فكلام المولدين كلام قوم منحطين و من وسين ، لم يعمل رؤساؤهم يوماً على جعلهم يتكلمون لغة صحيحة ولم يريدوا

<sup>(</sup>۱) هنـاك مثل من لهجــة أل . pidgin - eng في C . G.) : Leland ) ، والطبعة الحامسة Pidgin - english, singsong in the China — english dialect. الطبعة الحامسة ( ۱۹۰۰ ) . وعن « الإنجليزية المسكسرة » انظر: F. W. H. Higeod : رقم ۱۳٦ ، وعن عميية مدغشقر انظر G. Ferrand رقم ٦ ، مجلد ۱۳ ، ص ٤١٣ .

أن يعملوا ذلك إطلاقاً . فتعتبر لغاتهم من اللغات الخاصة إلى حد ما ، على النحو الذي كانت عليه اللغات الغجرية الآنفة الذكر ، ولكن مع اختلاف الأسباب ، ولكن يبقى أن لغات المولدين تعتبر لغات مختلطة كالسبيرية والپدجن انجلش والإنجليزية « المكسرة » ، وقد نتجت من اختلاط لغتين أو أكثر ، ولما كانت خالية من نظام صرفي مميز لها ، لم يكن في وسع واحدة من اللغات الداخلة في تكوينها أن ندعها لنفسها . فهذا مثل حقيقي من الخلاسية اللغوية . وسنرى النتائج التي تنجم عها في الفصل التالي .

# الفصل تحاميش

### القرابة اللغــوية

#### وألمنهج المقارن (١)

استمال عبارة « القرابة » في مسائل اللغة يؤدى إلى لبس كبير ، وكثيراً ما أوقع في الخطأ أشخاصاً من غير العارفين بالأمور اللغوية . بل أخطر من ذلك أن بعض علماء اللغات أنفسهم قد أخذوا أحياناً هذا التعبير المجازى على علاته وراحوا يضعون القوائم بأنساب اللغات على طريقة أوزييه Hozier . وظن بعضهم منذ ذلك الحين أنه في حل من القول بأن اللاتينية قد ولدت الفرنسية أو الإيطالية ، ومن المكلام عن اللغات الأمهات واللغات البنات واللغات الأخوات . وكلها مصطلحات سيئة لأنها تعطى فكرة زائفة عن علاقة اللغات بعضها ببعض . إذ لا شيء من الشبه بين قرابة اللغات وبين التتابع أو التوالد بالمعنى الفسيولوجي لهذه المصطلحات .

لا يتأتى لإحدى اللغات أن تلد لغة أخرى ؟ وليس فى وسع أى عالم لغوى أن يحدد الساعة التى وقع فيها هذا الميلاد . فإذا قلنا إن الفرنسية قد خرجت من اللاتبنية ، فعنى ذلك أن الفرنسية هى الصورة التى صارت إليها اللاتبنية خلال المصور فى إقليم من الأقاليم . وإذن فليست الفرنسية فى كثير من الوجوه إلا اللاتبنية نفسها . وكلا أوغلنا فى تاريخ اللغة الفرنسية ، وجدنا حالات متنوعة يتلو بمضها بعضها وتقربنا شيئاً فشيئاً من اللغة اللاتبنية . ومع ذلك فمن الحال أن نعين الحد الذى تنتهى عنده اللاتبنية وتبدأ الفرنسية . وتاريخ اللغة الفرنسية المؤلفة الفرنسية المؤلفة الفرنسية الفرنسية المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة الفرنسية المؤلفة الفرنسية المؤلفة ال

<sup>(</sup>١) انظر مييه ؛ Le problème de la parenté des langues ( رقم ٤٢ ، مجلد ١٥ ( ١٩١٤ ) ص ٤٠٣ ؛ ومؤلفات شوخارت المذكورة فى الفصل السابق .

مشحون بالثغرات ؟ فهناك فترات لا نعرف عنها إلا القليل ، وكانت ذات أثر حاسم فى تكون هذه اللغة . ومن جهة أخرى لم تكن الحركة التى ابتعدت بالفرنسية عن اللاتينية ماثلة الأجزاء ، ومع ذلك فبين اللاتينية والفرنسية ، رغم تنوع الأحوال التى تقلبت على الفرنسية ، استمرار تاريخي هو الذي يكوّن القرابة بين اللغتين . وهذا هو الوجه الأول من وجهى المسألة ، ويمكننا أن نسميه بالتتابع .

وهناك وجه آخر بجب أن يحسب حسابه ، وهو الوجه الوضى synchronisme . عكننا بسهولة بناء على ما قلناه فى الانفصال الطبيعى لإحدى اللغات ، أن نطلق مصطلح القرابة اللغوية أيضاً على لهجتين خارجتين من لغة واحدة . فقد يحدث فى بعض المناطق أن تنقسم لغة من اللغات ، التى يتكلمها أمحابها فى صورة واحدة لا اختلاف فيها ، إلى عدد من مجاميع اللهجات تتميز كل منها ببعض الخصائص التى تمتد إلى عدد ما من المجاميع المجاورة . عندئذ يقال بأن هذه المجاميع ترتبط بصلة القرابة ، وتظل كذلك مهما كانت التغيرات التى تصيب كل واحدة منها . ومهما عظم البون بين اللغة المشتركة المبدئية وبين اللهجات التى خلقها الانقسام ، فإنه يجب التسليم بوجود القرابة ما دامت ثانية تاريخيا .

ولا ينبغى لنا أن بدخل فى حسابنا هنا تلك الفوارق التى تفرضها الحالة السياسية أو الاجماعية على اللغة: فالقرابة اللغوية تضم دون أى تمييز اللهجات التى نرلت إلى طبقة اللغات المحلية أو الرطانات أو العاميات الحاصة بأرباب الصناعات وتلك اللهجات التى ارتفعت إلى مصاف اللغات المشتركة . فالپيكاردية والپواتية والنورماندية كلها قريبة بعضها من بعض ، وقريبة أيضاً للفرنسية ، لهجة الإيل دى فرانس التى صارت لغة مشتركة لأقاليم مترامية الأطراف . وإذا كان من يتصدى لتأريخ اللغة الفرنسية يهتم بتمييز جميع الفروع التى تنطوى عليها هذه اللغة ، فإن من حق من يريد أن يشمل تطور اللغة بنظرة عامة أن يعتبرها وحدة متحركة خلال العصور التى مهت بها . والواقع أن التغيرات التى أصابت اللغة متحركة خلال العصور التى مهت بها . والواقع أن التغيرات التى أصابت اللغة

ترجع فى معظمها إلى تطورها الذاتي . أما تفتت اللحجات وتكوين اللغة المشتركة وامتدادها إلى اللغات المحلية حتى تتوغل فيها شيئًا فشيئًا ، ذلك العمل الواسع الذى أجملنا تاريخه فيما تقدم ، فكل هذا قد وقع داخل اللغة الفرنسية نفسها دون أن يقلق إطلاقاً صلات القرابة التي بين لهجاتها (١) .

ومع ذلك فالقرابة درجات . فالبروقنسية le provençal مثلا لفة مشتركة تضم عدداً كبيراً من اللهجات المحلية التي تسير معها جنباً إلى جنب . ونحن نعرف أن هذه البروقنسية نشأت من توحد لهجات محلية ، وهذه اللهجات نفسها خارجة من المصدر نفسه الذي خرجت منه لهجات شمال فرنسا ، أي أنها هي الأخرى من اللاتينية . فما لا يحتاج إلى بيان إذن أن تكون صلة القرابة بين اللهجات البروقنسية المحلية بعضها وبعض أوثق من القرابة التي تجمع بين أية واحدة من هذه اللهجات نفسها وبين إحدى اللهجات الفرنسية المحلية . ذلك لأن الفرنسية والبروقنسية تجمعان في طور بعينه من أطوار اللغة يعد سابقاً عليهما . فهما حالتان مختلفتان من لغة واحدة ، وقد ظلتا على اختلافهما في خلال العصور ، وهذه اللغة الواحدة يمكننا أن نسميها لاتينية الجول العامية . وإن كانت التسمية لا تعنينا كثيراً . ومعنى ذلك أننا إذا أردنا بجقيق القرابة بين اللغتين ، اضطررنا إلى أن نؤلف بين الوجه النابعي والوجه الوضي .

ولكن هذا التأليف قد يمتد بنا إلى ما وراء ذلك؟ قد يتسع في الزمان والمكان حتى يشمل جميع اللغات الرومانية الصادرة عن اللاتينية أيضاً . فاللغة التي سميناها لاتينية الجول العامية ليست إلا صورة خاصة قد لا تختلف إلا قليلاعن اللاتينية العامية العامة التي أخرجت الإيطالية في إيطاليا والإسبانية في أسبانيا والبرتغالية في البرتغال والرومانية في رومانيا ولغات أخرى أقل أهمية من هده اللغات معتمر لغات مشتركة صقلتها التقاليد الأدبية ، وعملت اللغات . كل هذه اللغات تعتبر لغات مشتركة صقلتها التقاليد الأدبية ، وعملت

<sup>(</sup>۱) انظر میر لوبکه Meyer Lübke رقم ۱۸۱ ؟ وبورسییه Bourciez رقم ۵۱ ه وتسونر Zauner : رقم ۲۲۶ .

الظروف السياسية على بقائها وتعميمها وكل منها تضم عدداً كبيراً من اللهجات وفروعها وقرابة هذه اللهجات جميعاً بعضها ببعض (بغض النظرعن اختلاف اللغات المشتركة) وقرابة اللهجات المحلية كلتاها على درجات كثيرة . إذ أن بعضها لايزال أكثر اقتراباً من البعض الآخر ، لأن اختلاف كل منها عن صواحبها لم يتحقق إلا منذ عهد قريب . ولكن فريقاً منها ، قد انفصلت لهجاته منذ عهد بعيد ، فلم يبق بينها تشابه كبير : وذلك كالو قارنا رطانة برتغالية برطانة رومانية مثلا . ويقوم التباعد على وقوع تطورات مستقلة ، وذلك بغض النظر عن التأثيرات الخارجية التي لا نتكام عنها الآن ؛ ومع ذلك فليست البرتغالية والرومانية في نظر العالم اللغوى إلا صورتين من لغة واحدة هي اللاتينية .

ومحن نعرف هذه اللاتينية . فيجوز لنا إذن أن نقدر الطريق التي قطعته حتى وصلت إلى اللغات الرومانية المستعملة اليوم ، وأن محدد درجات القرابة على ضوء التغيرات التي وقعت وعلى أهمية كل منها . ولسنا في حاجة إلى بيان العونة الهامة التي تقدمها للباحثين في هذه اللغات معرفتهم بالتاريخ السياسي والاجتماعي . فهي رقابة دائمة ووسيلة فيمة لتحديد التاريخ الدقيق لكل تقلب من التقلبات التي من بها الشعوب واللغات في آن واحد . ولكن الوثائق التي في متناول يدنا تقف عند اللاتينية : فلسنا نعرف شيئاً عن حالات اللاتينية السابقة للقرن الثالث قبل الميلاد أو حوالي ذلك التاريخ ، وبهذا نفقد خير وسيلة للتحديد وخير ضمان نستند عليه في تحقيق قرابات تقوم على ظروف اللغة والتاريخ معاً .

ومع ذلك فنى وسمنا أن ترقى فى بحثنا إلى ما قبل اللاتينيــة بفضل المهج المقارن الذي يجب علينا الآن أن نحدد مداه (١) .

张柴米

ليسَ المهج المقارن إلا امتداداً للمنهج التاريخي في أعماق الماضي السحيق.

وينحصر فى نقل مهرج التفكير الذى يطلق على العهود التاريخية إلى عهود لانملك عها أية وثيقة .

رأينا أن اللغات الرومانية الحالية إنما نتجت من تطور اللهجات الخارجة من اللاتينية تطوراً مستقلا وإن كان متوازياً . وتقوم وحدة اللغات الرومانية على مجموعة من السمات المشتركة بين كل هذه اللغات ؟ ومن هذه السمات نعرف قرابتها . ومعظم هده السمات كانت توجد في اللاتينية نفسها على اختلاف بينها في درجة الظهور ؟ وبعضها ناج من حالات تجديد مشتركة ، ولكن هده السمات التي نعثر عليها في كل اللغات الرومانية يمكن إذا لم يوجد لها نظائر في اللاتينية نفسها وأن تمتبر بقايا من تلك الحالة اللغوية غير المعروفة لنا تماماً والتي تسمى باللاتينية العامية ، وهي الواسطة بين اللاتينية الكلاسية واللهجات الرومانية . فهناك إذن محوث مقارن للغات الرومانية . وهذا النحو لا يمكننا من إقامة صلات مباشرة من التتابع بين هذه اللغات وبين اللاتينية فحسب ، بل يسمح لنا أيضاً بإقامة البنية النحوية لحالة لغوية تقل الوثائق التي لدينا عنها أو تنعدم تماماً .

ولكن اللاتينية نفسها ليست لغة منعزلة لا رابطة بينها وبين لغات أخرى . بل يحتوى محوها على سمات مشتركة بينها وبين الإغريقية ، سمات لفتت أنظار القداى أنفسهم . وأدرك المحدثون أن الإغريقية واللاتينية تتصل بمجاميع أخرى من اللغات تشمل أراضي واسعة وتمتد من السنسكريتية في الهند إلى أقصى طرف في أوريا الغربية . وأطلقوا على هذه اللغات اسم اللغات الهندية الأوربية لما لم يجدوا لها اسما آخر . وبالطبع يجب أن تفهم هذه « اللغات » بالمعنى الذي أعطيناه لهذه الكامة فيا سبق : فهي مجموعات لغوية أمكن لكل منها أن تصل في فترة من فترات التاريخ إلى نوع من الوحدة ، ولكنها جميعاً قد انقسمت وتباينت خلال المصور على النحو الذي أشرنا إليه ،

تمكن العلماء بجمعهم للسمات المشتركة بين هذه اللغات أن يُكو وا ما يسمى

بالنحو المقارن للغات الهندية الأوربية (١) . ذلك النحو الذي يُضِم إلى سلسلة طويلة من أمحاء مقارنة أضيق منـــه دائرة ، ونعني نحو اللغات الرومانية المقارن ، وبحو اللغات السلاڤية المقارن ونحو اللغات الجرمانية المقارن، الخ. وينتهي كل واحد من هذه الأنحاء المقارنة إلى إعادة تـكوين حالة لغوية في صورة إجماليـة غالباً . وهذه الحالات اللغوية المبعوثة التي تسمى بالجرمانية المشتركة (٢) والسلاقية المشتركة مثلاً ، وكل منها تعتبر في منطقتها نظيرة اللاتينية العامية ( أو الرومانية المشتركة ) التي انتهى إليها نحو اللغات الرومانية المقارق . وعلماء اللغات الرومانية يجدون في بقاء اللانينية سنادة قوية يعتمدون عليها في استنباط نتأمجهم ؛ لذلك يحق لعلماء اللغات الجرمانية والسلاقية أن يندنوا سوء حظهم لعدم وجود وثائق من الجرمانية المشتركة أو السلاڤية المشتركة يقابلون بها نتائج بحثهم . ولكن ينبغي لنا ألا نبالغ في فقر العالم اللغوى الجرماني أو السلاقي بالنسبة للعالم الروماني . فهــذا الأخير لايرجع إلى اللاتينية إلا للتثبت من نتيجة وصل إليها ؟ ولكنه يقيم فروضه دون رجوع إليهـــا ، وأحيانًا يسره أن يبين بالبرهان أنه على حق في استنتاجه رغم معارضة اللاتينيــة الــكلاسية الموجودة في النصوص . أما اللاتينية نفسها فلا يستعملها علماء اللغات الرومانية إلا للاستعانة بها على إعادة بنياء هذه اللاتينية المامية التي تعد تقطة البدء في عملهم ونقطة الانتهاء أيضاً .

ولى كان علماء اللغة الذين يميدون بناء الهندية الأوربية لا يشتغلون بوجه عام إلا فى لغات مشتركة أعيد بناؤها بطريق الفرض أيضا ، كانوا مضطرين إلى إبراز عمل أكثر إجمالا من عمل سابقيهم . فالهندية الأوربية التى عملها علماء اللغات ليست لها حقيقة واقعية : بل ليست كما قيل فيها إلا « نظاماً من المقابلات » .

<sup>(</sup>۱) انظر خاصة برجمان Brugmann ودلبروك Delbrück ، رقم ۱۵۰ ، ومييه رقم ۹۵۰ ، ومييه وقم ۹۵۰ ، ومؤسس النحو المقارن فی اللغات الهندية الأوربية العالم الألمانی فرنستس بوپ Franz Bopp ، رقم ۱۵۰ ، ومن بعده شليشر رقم ۱۹۰ ، وانظر أيضاف ، دی سوسير Bechtel ، رقم ۱۲۷ ، وبعتل ۱۲۲ ؛ وبعتل ۱۲۲ ؛ وبعتل Schrader ، رقم ۲۰۱ ؛ وهبشمان Hübschmann ، رقم ۱۷۱ ، وشريدر Schrader ، رقم ۲۰۰ ،

<sup>(</sup>۲) ف ، كلوجه F. Kluge : رقم ۱۷٤ .

ويترتب على ذلك أن أعلم العلماء بالهندية الأوربية لا يستطيع أن يعبر بها عن جملة بسيطة من قبيل « الحصان يجرى » أو « البيت كبير » . وأقصى ما يصل إليه فى الحذق بها ينحصر فى قواعد البنية النحوية : فلا يوجد إذن من يستطيع أن يتكلم الهندية الأوربية . ولكن على العالم اللغوى أن يعرف ما هى فصائل هذه اللغة وكيف كانت تعبر عنها ، وماذا كانت قيمة اللواحق والخواتم فيها .

وهذا هو الهم لأنه يسمح لنا بإقامة الروابط التاريخية التي تجمع هذه اللغات بعضها ببعض على وسائل لغوية . فع أن المهيج المقارن يولى وجهه شطر الماضى السحيق ، فإنه في الواقع لا يؤتى تمرته إلا في اتجاه عكسى ، لأنه يوضح تفاصيل اللغات الثابتة بالوثائق . وأظهر نتيجة لنحو اللغات الهندية الأوربية القمارن تنحصر في تحديد صلات القرابة بين هذه اللغات الفارسية واللغات السلاقية والجرمانية والرومانية والكاتية ، إذا اعتبرت من الوجهة الزمنية، تبدو للعالم اللغوى نتيجة لسلسلة متتابعة من التباين لحالة لغوية واحدة سابقة عليها جميعا ، وتسمى بالهندية الأوربية .

هل يمكننا أن ترجع بالتاريخ إلى أبعد من هذا ؟ لا شيء يمنع من الاعتقاد في إمكان ذلك . بل إن بعض علماء اللغة المحدثين مقتنع به تمام الاقتناع . ونحن نعرف كيف تكوّن نحو اللغات الهندية الأوربية المقارن بضمه إلى عدة أنحاء مقارنة أخرى . وإذن فإننا إذا نابرنا على تفتيش تاريخ اللغات واستخراج القواعد العامة التي تبنى عليها ، فقد نصل إلى أن نعيد بناء لغات مشتركة أخرى تكون بالنسبة للهندية الأوربية كالسلاقية المشتركة بالنسبة للجرمانية المشتركة أو اللاتينية بالنسبة للاغريقية ، أو كالفرنسية بالنسبة للايطالية إذا لم ترد التوغل في الماضي .

لوحظ منذ زمن طويل وجود بعض مواضع من الشبه بين الهندية الأوربية والفينية الأجرية . وقد وجدت في ميدان السامية — حيث قطع البحث المقارن

<sup>(</sup>۱) عن اللغات الهندية الأورپية الجديدة التي اكتشفت بعض وثائقها في أوائل القرن الحالى في آسيا الوسطى ، انظر خاصة : مييه وسيلقان ليڤى ، رقم ٥ ، ( ١٩١٠ — ١٩١٠) ورقم ٦ كار د و ترى عرضا لحجموع النتائج كتبه مييه في مجلة : Revue du Mois ، أغسطس عام ١٩١٢ .

مرحلة لا بأس بها — بعض سمات خاصة فيها وجوه شبه غريبة بالهندية الأوربية ؟ حتى استنتج بعض اللغويين من ذلك إمكان وجود أسرة لغوية تضم اللغات السامية واللغات الهندية الأوربية (١). فتكون كل منهما عمل مجموعة لغوية واحدة ؟ وتكون الفرنسية في حقيقة أمرها هى العربية أوالحبشية كما ثبت بالبرهان أنهاهى نفس الروسية والفارسية والإرلندية . ولا ينبغى أن تثنينا عن هذه المحاولة تلك الخلافات الصارخة الموجودة بين هذه اللغات ؟ لأنه إن كان في افتراض أسرة هندية أوربية سامية شيء من الجرأة ، فليس مبعث هذه الجرأة أن ذلك الفرض يرجع إلى أصل واحد لغات مختلفة تمام الاختلاف . فالحقيقة الواقعة أن السامية تظهر منذ الآن أقرب إلى الهندية الأوربية من سائر المجاميع اللغوية التي حددت معالمها حتى الآن . أفيمكن الهندية الأوربية من سائر المجاميع اللغوية التي حددت معالمها حتى الآن . أفيمكن الهذه بدورها أن تتداخل شيئاً فشيئاً حتى تصهر في وحدات واسعة يضاف بعضها إلى بعض (٢) ؟ إن هذا السر في ضمير المستقبل ؟ إذ أن هناك عدداً كبيراً مرف اللغات التي لم يطبق عليها المهج القارن بعد أو التي لم يقل فيها كلته الأخيرة .

\* \* \*

من ذلك نرى مقدار المدى الذى يستطيع المهج المقارن أن يصل إليه ، ولكنا نرى أيضاً مقدار النقص الذى ينطوى عليه . فهو يستند على مبادىء لغوية فحسب ، ولا يستطيع أن ينتظر من العلوم المجاورة إلا معونة ضئيلة . إذ يجب علينا أن نحذر الخلط بين القرابة اللغوية كما نستخرجها من المنهج المقارن ، وبين القرابة الجنسية وقرابة المدنية . فهذه ثلاثة مذاهب من الدراسة مختلفة .

يشتغل فى ميدان ما قبل التاريخ ثلاث طوائف من العلماء ، وكل طائفة منها تعمل مستقلة عن الأخريين . وهؤلاء هم : علماء الأنتروپولوجيا وعلماء الآثار وعلماء اللغة . فالأولون تحت يدهم الهياكل العظمية والجماجم ؟ وأصحاب الطائفة

<sup>(</sup>۱) همهمان مولر : رقم ۱۸۴ وکتابه ۱۸۰ مهمهان مولر : رقم ۱۸۴ وکتابه ۱۸۰۰ )؛ وپدرسن : رقم ۳۰، میلاد ۲۲ ص ۳۰۱ ؛ کونی : رقم ۱۳۰ .

<sup>(</sup>۲) ترومبتی Trombetti رقم ۲۲۸.

الثانية أمامهم أدوات الحضارة من حلى وأسلحة وآنية وآلات متنوعة فى أشكالها ومواد صنعها ، وبالاختصار كل ما بقى من عدد ما قبل التاريخ وعتاده ؛ أما اللغويون فيشتغلون بمقارنة الأصوات والكلمات . والطوائف الثلاث جميعاً بعنون بجمع الأشياء التى يشتغلون فيها جماً منهجياً . وترتب كل طائفة أشياءها فى سلاسل تحاول إن استطاعت أن تقيم بينها روابط تاريخية أو نسبية . ولكنهم لم يصلوا حتى الآن إلى شيء يذكر فى التنسيق بين سلاسلهم وسلاسل أصحابهم . فليس هناك مقياس مشترك .

يقدم لنا النحو المقارن نظاماً تصنف فيه اللغات في أسرات تبماً لخصائصها . فبمقارنة الأصوات والصيغ تتجلى ضروب التجديد الخاصة بكل لغة في مقابلة البقايا الباقية من حالة قديمة . وقد نجح اللغويون في أن يحددوا ما قبل تاريخ اللغات الهندية الأوربية ، ولكنهم لم يصلوا إلى معرفة من كانوا يتكلمونها . ولم يستطيعوا أن يحددوا أسلاف الإغريق أو الجرمان أو اللاتينيين أو الكلتيين . وإنما يعرفون فقط التغيرات التي مهت بها الجرمانية والإغريقية واللاتينية والكلتية حتى وصلت إلى الحالة التي تكشف عنها النصوص . أما الأسماء التي أطلقوها على اللغات التي أعادوا بناءها فتحكية ، قد اتفقوا عليها مجرد اتفاق . فكلمة « الهندية الأوربية » إذا خرجت من الاستعال اللغوى لم يبق لها أي معني ، ومثلها الكلمات الأوربية » إذا خرجت من الاستعال اللغوى لم يبق لها أي معني ، ومثلها الكلمات إنما لا يطالية مشتركة » و «كاتية مشتركة » « وجرمانية مشتركة » . فهذه الكلمات إنما دلالات لنوية ، ولا معني لها إلا في ذهن العالم اللغوى .

كذلك المصطلحات التي بستعملها علماء الآثار لا يصح لها أن تخرج من ميدان علم الآثار . فالعالم الأثرى الذي يكون مجموعة من الزهريات أو من الحراب ذات الطابع المعين ويحدد منطقتها الجغرافية ، يحار كيف يجيب إذا ما سئل عن اسم المدنية التي تنتسب إليها . فالعدد أشياء عديمة النسب ، عديمة النسب إلى حد اضطر العلماء إلى الاصطلاح على تسميتها باسم المكان الذي يكشف عها فيه . وعلماء الآثار يتكلمون عن دلاء هلشتات أو عن حراب التين أو عن الزخارف القلانوڤية أو عن أثاث أونيتس . كذلك يتكلم علماء الأنتروپولوجيا عن الإنسان النياندرتالي أو عن أثاث أونيتس . كذلك يتكلم علماء الأنتروپولوجيا عن الإنسان النياندرتالي

أو جمجمة الشايل — أو — سان . ويقارنون فى شوب الأرض المختلفة بين ذوى الجماح المستطيلة وذي الجماح المستديرة دون أن يستطيموا تعيين اللغة التى تقابل كل قسم من أقسامهم الأنتروپولوجية .

ذلكُ لأن وجود الجمجمة بين يدينا لا يستطيع بحال أن يعرفنا شيِّئاً عما كانت تحتويه في صندوقها العظمي ولا عن أنواع الترابط بين الكلمات والأفكار التي كانت تتكون فيها ، ولا عن الصور الكلامية التي كانت تنشأ في مماكزها المخية . وقد قلنا فيما تقدم ( ص ٢٩٧ ) أن تحقيق الرابطة بين اللغة والجنس أمر مستحيل . كذلك لا يمكننا أن نعرف أي الأدوات كانت تستخدم لدي الشعوب التي نعرف لغتمها ، ولا إلى أي حد توجد صلة بين مختلف اللغات ومحتلف المدنيات . فالذي نعلمه علم اليقين وقامت على صحته البراهين شيء واحد فقط: هو أن اللغــة الواحدة قد تتكلمها أجناس متباينة ، وأن من الأقوام من يتكلمون لغات مختلفة ويستعملون جميماً أدوات واحدة . كما أن أى تقدم يحصل في ميدان العدد لا يبقى مقصوراً على شعب واحد ؟ حتى ليستحيل علينا حساب الحركات الجنسية بأورپا فيا قبل التاريخ وفقاً لتتابع العصور الأثرية (العصر الحجري وعصر البرنز-وعصر الحديد ) . فلم تكد المطبعة تخرج من يد المخترع حتى انتشرت في أقطار مختلفة الأجناس واللغات كألمانيا وإيطاليا وفرنسا . وإذن فليس التوفيق بين النتائج الى تقدمها فروع العلم الثلاثة التي تـكلمنا عليها أمراً عسيراً من الوجهة العملية فحسب ، بل يعد أمراً مستحيلا من الوجهة النظرية أيضاً . فالقرابة اللغوية لا تستطيع أن تموَّل على عون يذكر من قبل علم الآثار أو علم الأنتروپولوجيا . وكل ما يستطيع أن يعلقه العالم اللغوى على فروع العلم المجاورة من أمل هو أرب تمده بفرض يسير على هديه أو بوسيلة للتأكد من صحـة بحوثه . وليس أمامه للبرهان على القرابة إلا الوسائل اللغوية .

ولكن المهج المقارن إذا ترك لوسائله الخاصة ، صار أحياناً عديم الجدوى . لأنه يفترض أن تطور اللغات قد وقع بصورة مطردة متصلة لم يصبها عارض خارجى . ومع أنه امتداد للتاريخ ، فإنه يتحدى التاريخ ، إذ لا يستخدم إلا مقررات نظرية ويتخذ من التاريخ صورة مبسطة تنحصر في سلسلة متتابعة مطردة من الأسباب والمسببات عاطلة من كل ما يخلع على التاريخ طابعه الحقيقي ، وهو التعقد والتنوع . وقد يكون هذا النهج مدفوعاً إلى ذلك بضرورة حتمية ، لأنه في جهله بالظروف السياسية والاجتاعية التي فيها تطورت اللغة ، يبني ما قبل تاريخها بوسائل لغوية . وهو في هذا الميدان يشعر بقوته ، لأن التجربة قد دلّت على اتصال الرواية اللغوية . ولكن عدم وجود مقررات محددة عن ظروف التطور التاريخي يضعف كثيراً من النتائج التي تحمل عليها بوساطة المهج المقارن والخاصة بتحديد القرابة اللغوية . وهذا هو مااضطرنا إلى تحديد هذه القرابة بواسطة وجوه الشبه الموجودة في اللغات . وتلك طريقة خطرة . فقد يوجد في الطبيعة أحياناً أقرباء يشبه بعضهم بعضاً إلى حد يعجزنا عن التفريق بين الواحد منهم والآخر . ولكن المائلين ليسوا جميساً من يعجزنا عن التفريق بين الواحد منهم والآخر . ولكن المائلين ليسوا جميساً من عوامل الخداع .

وهى كذلك بنوع خاص فى ميدان المفردات. فعلم الاشتقاق يعلمنا أننا قد نجد فى اللغات التى نعرف تاريخها كلمات متقاربة الصيغة أو متحدم وتدل على معنى واحد دون أن يكون بينها أية صلة من الوجهة التاريخية. ومن الأمثلة التى تذكر عادة فى التمثيل لهذه الظاهرة كلة bad (باد) التى معناها «ردى،» فى الإنجليزية وفى الفارسية، دون أن يكون بين الكامتين أية صلة تاريخية. ويمكننا أن نضيف إلى هذا المثال الكلمة الألمانية Feuer «نار» التى لا شىء يربطها، من حيث الأصل، بالكلمة الفرنسية uf التى لها نفس المعنى . كذلك لا يوجد الاشبه خارجى عارض بين الكلمة الإنجليزية whole والكلمة الإغريقية وم٥٥ «كل»، جميع »؛ وكذلك الحال بين الكلمة اللاتينية femina والسكسونية القديمة عادم وبين الكلمة الإنجليزية الملاتينية المواسكريتية soko المؤليزية المواسكريتية المؤليزية المؤلمة الإنجليزية المؤلمة المؤلمة على ذلك كثيرة لا تحصر .

عَكَنَ للمفردات بتمامها أن تتغير ، دون أن يغير ذلك من بنية اللغة الصوتية أو

النحوية تغييراً محسوساً . ومن المهم جداً أن نعرف مفردات اللغة التي تريد دراسة المدينة التي تمثلها وبذلك تكون المفردات جسراً بين اللغة وعلم الآثار . ولكن هذا الجسر يؤدي من كاتما ناحيتيه إلى طريق مغلق . لأننا لا نستطيع أن نستدل من المفردات على طابع اللغة ، حتى ولا على الطابع الذي تنضوي تحته أدوات المدنية . ولنذكر المثل التالى من اللغات الهندية الأوربية التي نحن بصددها : نجن نعرف في فى غرب أوربا وجنوبها نوعين كبيرين من المفردات يرجعان إلى ما قبل التاريخ ، ولكن الخطوط التي تفصل بينهما لا تطابق الخطوط التي تفصــل بين اللهجات . وأحد هذين النوعــين — ويسمى بالمفردات الغربية — يمتد في الميدان الإيطالي والكلتي والجرماني ويختلط في الميدان البلطي السلاڤي ، ولا سيما في بلاد البلطيق ، بمفردات شرقية بحتة ؛ والثاني — ويسمى بمفردات البحر المتوسط — يمكن العثور عليه في الإغريقية على وجه الخصوص، ولكنه اصطدم بالمفردات الغربية وحل محلها جزئياً في أهم لهجة من اللهجات الإيطالية ، وهي اللاتينية . لذلك مجد في الكلتية والجرمانية وفي الإيطالية إلى حدما عدداً كبيراً من الكلمات المشتركة. ولكن هذه اللغات الثلاث تختلف في درجة القرابة بينها من وجهة البنية النحوية . فالصلة الصرفية (١) وثيقة بين الكلتية والإيطالية ، وثيقة إلى حد دفع بعض اللغويين إلى القول وحدة إيطالية كلتية . أما الجرمانية فتختلف بنيتها النحوية عما في الكلتية اختلافا شديداً ؟ وإذا كانت تقرب من الإيطالية في بعض الوجوه ، فإنها أيضاً تقرب من السلاقية البلطية في وجوه أخرى . وقصاري القول أن الروابط الصرفية بين هذه اللغات لا تتفق مع الروابط التي بين مفرداتها .

وهذا القول يسرى أيضاً على الروابط الصوتية ، بل قد يبدو غريباً أن ندخل الصوتيات في هذا المضار . لأن التغيرات الصوتية تقع ، على ما يبدو ، بطريقة آلية مستقلة عن إرادة المتكلم ، بل وعلى غير شعور منه ، ولكنها أيضاً تقع باضطراد محدود من حيث البدأ وتنوع محير في نتائجه ، إلى حد يجعل من العسير علينا أن محدود من حيث البدأ وتنوع معين من اللغات . يضاف إلى ذلك أنه لما كان الإطلاق مجد فيها خصائص لنوع معين من اللغات . يضاف إلى ذلك أنه لما كان الإطلاق

<sup>(</sup>۱) انظر دوتان Dottin : رقم ۲۸ ، وهمت : رقم ۱۹۷ ، وفیست : رقم ۹ ه . .

من أظهر خصائص التغيرات الصوتية ، لم يكن في إمكاننا هنا أن نقسم الصيغ إلى ضعيفة وقوية كما هي الحال في النظام الصرفي ؛ والصيغ القوية كما نعلم شهود عدول على حالات قديمة قد تغيرت . فهذه البقايا هي التي تعلن عن أصول النظام الصرفي وتسمح لنا بمعرفة روابط القربي . ولكن النظام الصوتي لا يدع بقايا ، ولذا لا يعرفنا بشيء من هذا القبيل .

\* \* \*

ولا يكون الدارس في منأى من المصاعب حتى عند ما يقصر دراسته على الظواهر الصرفية . لأن النظام الصرفي أيضاً ينطوى على حالات من اللبس . لأن الدارس عندما يقيم القرابة على وجوه الشبه في البنية النحوية ، يفترض أن هذه البنية تتغير بصورة مطردة مستمرة . ولكن ما الذي يضمن لنا هذا الاستمرار ؟

محن نعرف مقدار المؤثرات الخارجية التي يتعرض لها النظام الصرفي . فإذا لم تصب هذه المؤثرات إلا الأجزاء الثانوية والسطحية من النظام ، بتي لنا عدد كاف من السمات المميزة التي تسمح لنا بتحديد القرابة . ولكن يمكننا أن نتصور حالة قصوى تصل فيها اللغة بعد أن يتكرر التأثير عليها ، إلى أن يتركب فيها بدرجة متساوية من بم صرفي من أسرتين متقاربتين . وهذه هي نفس الحالة التي تخيلناها من قبل وأطلقنا عليها اسم الخلاسية ، وهي حالة شديدة الندرة . و نحن نغرف من ميدان التاريخ الطبيعي ، وإن كانت ظروفه مختلفة جداً عن ظروفنا ، مقدار الصعوبة التي يلاقيها العالم في تصنيف مادته إلى أسرات بسبب الخلاسية التي تعمل دون توقف على كسر النظام والوحدة . فني حالة الخلاسية اللغوية يصير النظام الصرفي مقياساً غير ذي جدوى .

كذلك يصبح هذا المقياس غير ناجع إذا كانت التغيرات الصرفية قد وقعت بسرعة خاطفة ، أو إذا كانت الحالات التى نعرفها منها يفصل بعضها عن بعض آماد بعيدة حتى أصبحت اللغتان اللتان تنتسب إليهما هذه الحالات لا تشتركان فى شىء من الوجهة الصرفية وإن كانتا ترجعان إلى أصل واحد . فلو أننا لا نعرف من الفرنسية إلا الحالة التى عليها اللغة المتكلمة فى صورتها الحاضرة ، وكنا فضلا

عن ذلك نجهل اللغات الرومانية الأخرى واللانينية ، لكان من الصعب علينا أن ندلل على أن الفرنسية لغة هندية أورپية : لأنه لم يبق فى الفرنسية من الهندية الأورپية إلا بعض تفاصيل من البنية مثل المقابلة est «هو يكون» IIs sont «هو يكون» في كونون» (فى النطق ison, ilé) أو مثل — ولعل ذلك أدل — صيغ أسماء الغدد أو الضائر الشخصية ، مع بعض المفردات كأسماء القرابة . هذا كل ما بقى فى الفرنسية من الهندية الأورپية . ومن يدرى لعلنا نجد فيها أدلة أقوى من تلك تبعث على وصلها بالسامية أو الفينية الأحرية .

وقد يوجد فوق سطح المعمورة لغات هندية أوربية لا نعرفها ، إذ أنها فقدت كل قرينة تشير إلى أصلها ، وذلك لأنها لا تأريخ لها ، ولأن استعالها مقصور على أقوام أميين . فإذا ما طبقنا عليها الطريقة الصحيحة لم نستطع الاستدلال على قرابتها للاغريقية أو اللاتينية أو السنسكريتية . ولكن هذه الطريقة تفرض علينا أيضاً أن نقول باستحالة البرهان على عدم وجود قرابة ما بين لغتين من اللغات .

ويمكننا أن ندهب إلى أبعد من ذلك . وذلك أننا إذا أردنا استخدام النظام الصرفي في الاستدلال على القرابة اللهجية ، وجب أن يكون هذا النظام متميزاً قاطعاً في الدلالة وإلا فقد يستحيل الاستدلال . ومن ثم كان لابد من تحديد القرابة اللغوية على درجات ، وهذه الدرجات لا ترجع إلى الصلات التاريخية التي بين اللغات ، وإنما ترجع فقط إلى درجة تميز البنية الصرفية . فهناك لغات معقدة النحو ، فيها متاع عديد من دوال النسبة المتنوعة ومميزات الفصائل واللواحق التي ترتبط كل واحدة منها بمكان معين والتي تطبع الجملة بسلسلة من الخصائص المعيزة ؟ ومن هذا القبيل لغات المجموعة البنطية . ومثل هذه اللغات تتطلب مجهوداً شاقاً ممن يبغى إجادتها ؟ ولكنها تمتاز بخصائص صرفية واضحة المعالم . فإذا صادفنا في كل مكان على وجه البسيطة لغة تحتوى بنينها على نفس الخصائص الصرفية وتستخدم وسائل على وجه البسيطة لغة تحتوى بنينها أو وسائل أخرى يرجع اختلافها عنها إلى تغيرات طوتية طبيعية ، كان لنا الحق في أن نقرر انتساب هذه اللغة إلى العائلة البنطية وأن نستخدمها في النحو المقارن لهذه المجموعة اللغوية .

غير أنه توجد من جهة أخرى ، لغات لا نحو لها ، ينحصر نظامها الصرف في وسائل غير ملموسة ، من تركيب كلمات منعزلة . وقد ذكرنا من أمثلة هـــذا القبيل لغات السودان ولغات الشرق الأقصى . فالخصائص الفردية تكون في هذه الحال أقل وضوحاً ؟ لأن الوسائل التي تقوم على ترتيب الكلمات فضلا عن كونها أقل تنوعاً من دال النسبة الصوتية فإن قيمتها في الدلالة أقل من قيمة هذه الأخيرة . لأنه إذا كان الأمر إنما يدور حول وضع هــذه الــكلمة أو تلك في مكان ما من الجملة ، كما هي الحال في الإيراندية التي تضع الفعل على رأس الجملة أو التركية التي تضعه في نهايتها ، فقد يمكن اعتبار هذا الترتيب بصفة عامة نتيجة لتأثيرات آلية بعضها صرفي ، ومن ثم يمكن تفسيرها بحالة اللغة العامة . أما إذا كان الأمر يتعلق بأتجاه عام يخضع مكان الكابات إلى الروابط التي توجد بين الأفكار المراد التعبير عنها ، كما هي الحال في الصينية ، كان هذا الاتجاه موسوماً بشيء من العقلية والإطلاق يجعله ممتماً جداً في نظر من يسعى إلى تـكوين نظرية عامة وإنسانية عن كليات العقل . ولكنه لا يساعد العالم اللغوى المؤرخ الذي-يحاول أن يستخلص من لغة ما التفاصيل الخاصة التي تفصلها عن غيرها . وفي الوقت نفسه يستحيل تحديد القرابة اللغوية في مثل هذه الحالة المتطرفة ؟ إذ يرى الباحث نفسة مضطراً في تحديدها إلى التعويل على المفردات ، وهي كما رأينا خطة محفوفة بالأخطار. فالصينية تقول مثلا wôo pu pha tha وترجمته الحرفيةبالفرنسية هي : moi pas craindre lui ( بالعربية : أنا لا خوف هو ) ، وهي فرنسية من و عناص تسمى فرنسية « الزنجي الصغير » le français petit — nègre . ولكنا نعرف من سكان إفريقية الغربية الأصليين من يتكلمون الفرنسية دأمًاً على هذه الصورة . فلو أنهم تكلموا الصينية لتكلموها بهذه الطريقة عينها ، دون اختلاف اللم في إلا في استَعالمم لكامات أخرى ، أي في حالتنا تلك في استعالمم لأصوات أخرى . ففي « لغة الزنجي الصغير » قد تختلف المفردات فتكون فرنسية أو صينية مثلاً ، ولكن الصورة الكلامية فيها واحدة دأعًا لا تختلف ، ولذلك

لا نستطيع أن عيز فيها طريقة التفكير الفرنسية عن طريقة التفكير الصينية .

كيف نعمل إذن عندما نريد أن نصنف في عائلات بعض اللغات التي تكاد غلو من النحو كاللغات التي أشرنا إليها ، ولا سيا إذا كانت مفرداتها قد تغيرت بفعل الأحداث الخارجية ؟ وهذه هي الحال مثلا في لغات إفريقية الغربية المشار إليها التي تتنوع مفرداتها إلى أقصى حد بفعل الظروف التاريخية والتي تتفق كلها من حيث الفقر النحوى أو تكاد (۱). فلما كنا لا نعرف الحالات السابقة لهذه اللغات ولا نعلم من تاريخها ما يتجاوز خمسين عاماً ، لم يكن في وسعنا تحديد أصل مفرداتها ولا تكوينها . إذ لا يوجد لدينا في هذه الحال أية وسيلة لتصنيف هذه اللغات في أسرات ؟ أو إذا أقدمنا على تصنيفها كان عملنا ينقصه كثير من التحقيق والتدقيق . فنحن هنا ضحايا لانعدام الوثائق ، وضحايا أيضاً لطريقتنا التي تحرم علينا أن نطلب إلى فروع المعرفة الأخرى ما نستعيض به عن نقص الوسائل اللغوية .

\* \* \*

يجب أن نستخلص من هذه الاعتبارات أن التدليل على القرابة اللغوية شيء نسبى . ويتوقف أولا وقبل كل شيء على وفرة الأدلة اللغوية التي تكوّن ، بعد أن أن يشهد لها التاريخ السياسي أو الاجتماعي ، مجموعة لها قيمتها من البراهين ، ولكن هذا الاستدلال في حالة اللغات المجهولة التاريخ يتوقف أيضاً على ثراء القواعد النحوية وتنوعها ؟ وأخيراً كثيراً ما تضطرب القرابة في داخل الأسرة الواحدة من جراء تأثير الله جات بعضها على بعض .

قد يجيب بعض النظريين من علماء اللغة بأن هذا أمرضئيل الأهمية . لأن القرابة اللغوية فى نظرهم موجودة بصفة مطلقة ، بغض النظر عن كل استدلال . ويرجعون ذلك إلى شعور الأفراد وإرادتهم فى أن يتكلموا لغة آبائهم . والواقع أن مبدأ الشعور بالاستمرار اللغوى هذا يكنى فى معظم الحالات فى تقرير وجود القرابة اللغوية فى حد ذاتها . ولكن لا يمكننا أن نقطع باستحالة وقوع خطأما من جانب المتكلمين : لأننا إذا سلمنا بقيام الحلاسية التى تدمج خصائص لغتين مختلفتين

<sup>(</sup>١) دلفوس: رقم ٤ ، مجلد ١٦ ، ص ٣٨٦ .

لتخرج منهها لغة واحدة ، فقد يصادف أن ينتقل المتكلمون من نظام لغوى إلى آخر بصورة غير محسوسة . وبذلك يغير الجيل الجديد لغته دون إدراك منه . وهذه بالطبع حالة قصوى لا يمكن عادة أن تقع بين أم متحضرة ، ولكنها غير مستحيلة الوقوع في بعض الظروف اللغوية والاجتماعية . فلا يمكننا هنا أن نغض النظر عنها . ويجب أن نعترف بسوء أثرها على القرابة اللغوية . إذ أنها لا تعمل على جعل الاستدلال على القرابة مستحيلا فحسب ، بل أيضاً تؤدى إلى طمس ممالم هذه القرابة واختفائها .

من حسن الحظ أن معظم لغات الأرض ، ولا سيا اللغات الثابتة التاريخ ، قد أمكن تحديد قرابها بدقة مدهشة ؛ حيث بجح العلماء في تكوين عائلات لغوية كبيرة ، كالهندية الأوربية (١) والسامية (٢) والفينية الأجرية (٣) والبنطية (٤) والملابوية اليولينزية (٥) ، الخ . نعم قد تكون صلات القرابة داخل كل أسرة موضعاً للجدل من جهة التفاصيل في بعض الأحيان ، ولكن المبدأ الذي تقوم عليه لا يقبل الريب . وليس من شك في أن تقدم الفياولوجيا المقارنة سيؤدي إلى ازدياد عدد الأسر اللغوية الصحيحة التكون .

<sup>(</sup>١) برجمان Brugmann ودلبروك Delbrück رقم ١٥٠ بميه ؛ رقم ١٨٠

<sup>(</sup>۲) بروکلان : رقم ۱٤۸ ،

<sup>(</sup>۴) شینیه Szinnyei ؛ رقم ۲۱۲ .

<sup>(</sup>٤) مينهوف Meinhof ؛ رقم ١٧٩ .

Monographien zur indonesischen : Brandstetter (هُ) برند شـــــتر (مُ) Sprachforschung ، لوصرن١٩٠ وما يليما . قارن أيضاً ج. فران Sprachforschung

# الجزء الخامس الكتابة

## الفصل الأول.

### أصل الكتابة و تطورها (')

إذا كانت مسألة أصل اللغة لا تنطوى على حل مرض ، فإن الأمر على خلاف ذلك في مسألة أصل الكتابة . لأن هذه الأخيرة يمكن مواجهها بطريق مباشر وفي وسع الباحث أن يحيط ويلم بها في مجموعها . وذلك لأن أصل الكتابة قريب منا نسبيا . ولم تعرف لنا اللغات القديمة إلا منذ سجلها الكتابة ؛ ولكنا نعرف الكثير منها منذ تلك اللحظة عينها ؛ وكثيراً ما يكون أول نص منها يقع تحت أيدينا هو أول النصوص التي سجلته الكتابة . ولدينا من جهة أخرى لغات محت أيدينا هو أول النصوص التي سجلته الكتابة . ولدينا من جهة أخرى لغات لم تكتب إلا في أيامنا هذه ، بل وتحت أبصارنا . ومن ثم كان في وسعنا أن نضع بدنا على الوسائل التي بواسطها تصير اللغة المتكلمة لغة مكتوبة ؛ وهي في عنفوان حياتها ، وأن نقدر نتائج عملها .

ومع ذلك يجب علينا لفهم مسألة أصل الكتابة ، أن نتخلص من عوائدنا العقلية بوصفنا قوماً متحضرين . فالذي في ذهننا هو أن القيمة الرمزية للكتابة

<sup>(</sup>۱) راجع عامة ف . برجيه Ph.Berger : رقم ٤١ ؛ ودنترل Dantzel : رقم ١٥ ١ ؛ وليقى بريل : رقم ٨٨ ؛ والفصل الأخير من كتاب : تاريخ شعوب الشرق لمسيرو . وعن الوسائل المادية التي أدث إلى خلق الكتابة واستكمالها ، انظر الفصل الحاص بتصوير الفكر في كتاب دى مورجان De Morgan : البشرية قبل التاريخ ، ص ٢٧١ وما يليها ، الذي يكمل بنصه وصوره التوضيحية محتويات فصل الكتابة الذي نحن بصدده .

أم طبيعى . إذ لا يلزم لأطفالنا إلا بعض المران وشىء من التفكير ليفهموا أن ما يروله مكتوبا بالمداد الأسود على الورق الأبيض ليس إلا صورة الكلمات التى تسمعها آذانهم . ولا يمر بهم وقت طويل حتى يتعودوا هذه الرياضة النفسية التى تنحصر في التوفيق بين الرسم والصوت وفي الجمع في دائرة الإدراك بين التصورات البصرية والتصورات السمعية . والزمن الذي قضيناه في طفولتنا لإخضاع عقلنا لهذه الرياضة كان من القصر بحيث لم يبق منه شيء في ذاكرتنا . فالفكرة التي في أذهاننا عن اللغة المكتوبة ، قد حصلناها دون مجهود ، وبصورة قريبة في ألطبيعة .

ومع ذلك فمن المؤكد أن هذه الفكرة ليست طبيعية بالنسبة للانسان . فنحن نجنى ثمار التحسسات العقلية التى قام بها أسلافنا الغابرون ؟ فهم الذين سهلوا مهمتنا بتحضيرهم لعقليتنا . فما أكثر ما بذلوا من وقت ومن مجهود فى تمرين الدماغ الذى ورثونا إياه ، تمريناً جعلنا لا نشعر حتى بوقوع هذا التمرين!

\* \* \*

كن نعرف أن بنى الإنسان بدءوا بكتابة الأفكار قبل أن يكتبوا الكلمات . لأن الصورة استعملت فى أول الأمم علامة للأشياء . ولكنهم لم يعثروا على هذا الاستعال نفسه من أول لفتة : لأنه يستلزم كون الإنسان قد أدرك القيمة العقلية للملامة الكتابية . ولكنا نعرف أن بعض المتوحشين لا يزالون حتى يومنا هذا يوحدون توحيداً تاماً بين الصورة والشيء . وهذا التوحيد الذي يبدو لنا غريباً لا يرجع إلى خداع أو إلى خلط فاحش ، بل يرجع إلى أن المتوحش يدرك جميع الأشياء ، سواء فى ذلك المواد وصورها ، بصورة غيبية . ففى غيبيته يتكون العالم الخارجي من سلسلة من الظواهر منو دة بصفات خفية ، وليست الصفات المتبادلة بينها بما يخضع للتناقض . وكأن نشاطه هو مشتبك بسدى العالم الخارجي . فلا يقوم بفعل دون أن يكون له أثره فى الكون المرئى وغير المرئى . وما نسميه يقوم بفعل دون أن يكون له أثره فى الكون المرئى وغير المرئى . وما نسميه بإلخرافة — وهي تنحصر فى إعطاء أنفه الأحداث معنى غيبياً وفى إيجاد صلة خفية بإلخرافة — وهي تنحصر فى إعطاء أنفه الأحداث معنى غيبياً وفى إيجاد صلة خفية

بين أشد الحوادث اختلافاً — هي الحالة العادية لعقل المتوحش . وذلك على أعظم جانب من الأهمية بالنسبة لاستعمال العلامات .

لنفترض أن متحضراً علم طريقه بغصن شجرة أو خط صليباً على الرمال أو فوق صخرة ما . فإنه في هذه الحالة يكون مسوقاً بباعث عقلي محض ، كأنه يقصد إلى العثور على طريقه عند العودة أو إلى إعطاء إشارة ما إلى زملاء له يتبعونه . أما في ذهن المتوحش فإن مجرد رسم علامة ما يؤدى إلى تعقيدات غيبية ويوحى ببواعث مختلفة كل الاختلاف . فإذا ترك غصناً في طريقه مثلا ، فذلك لتملك الأرض التي يطؤها أو لإفساد سحر ومنع تأثيره أولاجتذاب روح أو إقصائها أو لتضليل عدو خفي بسد طريقه م عليه ، أو لإعطائه وسيلة يستفيد مها في الإضرار بك ؟ وبالاختصار يرى في هذا العمل حدثاً كبيراً يؤدى إلى نتائج حسنة أو سيئة ذات أصداء واسعة في هذا الكون الفسيح .

كذلك صورة الحمار أو صورة الكلب لاتوقظ في أذهاننا بوصفنا متحضرين الله فكرة الحمار أو الكلب دون شيء سواها . ولكنها بالنسبة للمتوحشين هي الحمار بمينه أو الكلب بمينه . فإذا كانت الصورة بمشل حيواناً ضاراً أو عدواً عادياً بدل أن بمثل كائناً لاضرر منه فما أثقل النتائج التي تؤدى إليها ! عند تذيحرى على لغة العلامات جميع الأحداث السحرية التي للغة المتكلمة ، من تحريم ومن كنايات مثلا . فيصير من الحطر أن يرسم نمر أو فرس من أفراس البحر بقدر ما يكون من الحطر في تسمينها ، لأن الصورة كالاسم تكون جزءاً من ميدان الوجود الغيبي (١) . وقد تدفعهم عاطفة مضادة لتلك ، ولكنها من أصل غيبي الميضاً ، إلى أن يمنوا بمعرفة نصوير العدو أو الحيوان المخوف لا سمالته والتلطيف منه أو لا تخاذه حليفاً ثميناً . فنرى بعض المتوحشين يرسمون على أسلحتهم ثعماناً أو ببرا معتقدين أن هذا الحيوان أو ذاك يخلع على المادة التي يرسم عليها جزءاً من قدرته . فما دام الرمح أوالطرس قد زُينا على هذا النحو فقد اكتسبا قوة سحرية : قدرته . فما دام الرمح أوالعمان يمنحهما المكر الذي يفسد حيل الأعداء . وبهذه فالبير مثلا يهمما القوة والثعبان يمنحهما المكر الذي يفسد حيل الأعداء . وبهذه

<sup>(</sup>۱) دانترل: رقم ۱۵۱ ، ص ۲۷ و ص ۷۲ — ۷۳ .

الطريقة تتكون مجموعة كاملة من الأحجبة والتمائم التي تترجم بواسطة الصور الرمزية عن إدراكات المتوحشين الغيبية .

من المبالغة الواضحة أن نحصر نشاط البدائيين العقلي في مثـل هذه الحدود الضيقة . فلنترك له إذن شيئًا من السعة ولنسلم بأنه في بعض الأحيان ينفض عن نفسه نير المشاغل الغيبية ، فقد تكون العلامة عندهم أيضاً نوعاً من الانعكاس الخارجي تشهد بحاجتهم اللاشعورية إلى إظهار ما في باطنهم ، إلى إبراز نفسيتهم . ومن هذا القبيل مثلا ذلك العبث التافه الذي يقوم به العابر عندما يحفر اسمه على الجدران بسن مبراته ، أو تلك الحركة التي يقوم بها المتنزه ، وقد أعملته الشمس والهواء الطلق ، عند ما يقرع جزوع الأشجار بطرف هراوته فيُسقط براعمها . بل انسلم للبدأتي بقابليته للمتع الفنية . ولم لا ؟ فالرسوم التي خطتها على عظام الرُّنة أيدى أناس من عصر المغارات يذكرنا كمالها التام بفناني اليابان. فلنـــا أن نفخر بعمل هؤلاء الأسلاف الغابرين الذين سبقوا أوتامارو Outamaro وهكساى Hoksaï بآماد وآماد ؟ فلماذا ننفي عنهم إحساسهم باللذة عند ما قاموا بهذا العمل لا لشيء إلا لشعورهم بالارتياح لما هو جميل ؟ فعنسدما نريد أن نحلل بدقة منابع النشاط العقلي عند البدائيين ، يجب علينا بلاريب ألا نسقط من حسابنا الأفعال التفكيرية والبواعث الفنية . ولكن هـذا لا يمنع من وجود اختلاف جوهرى بين البدائي والمتحضر . فقد يجوز لهذا الأخير أن يحيد عن القواعد التي يفرضها المقل، ولكنه عند ما يثوب إلى نفسه ويعود إليه توازنه، فإن عقله يرجع بطبيعة الحال إلى الإدراك المقول للأشياء ؟ بل إنه لا يدرك حماقته إلا باستمال عقله . أما البدأني فخالة عقليته الطبيعية هي الحالة الغيبية . فالغيبية تحيط مها من كل جانب وتغذيها وتسندها . وحتى عند ما يبدو أنها قد خرجت منها لحظة ما ، فإنها تبقى غائرة فيها بجذور عميقة .

فكرة البدائى عن العلامة تستبعدكل إمكان لكتابة ككتابتنا ، لأن كتابتنا ، تقوم على مبدأ عقلى . فتاريخ نشوء الكتابة يفترض إذن كون العقلية المعقولة قد تخلصت من العقلية الغيبية . وهذا لايقع دفعة واحدة . ولعل نقطة البدء تنحصر

فى كون العلامة تحتمل فى نفس الوقت تفسيرات عدة وتصلح لغايات كثيرة (١). فكون العلامة تميمة محملة بالقوى السحرية لا يمنع من كونها صورة مادية لأحد الأشياء وأنها تظهر أمام العقل على هذا النحو . فني هذه الحال يمكن أن تستبعد عن العلامة الخصائص السحرية شيئاً فشيئاً ، وفي هذا إخضاع للتصورات الذاتية والنيبية للتصورات الموضوعية والمعقولة ، وأخيراً الاستعاضة مهذه عن تلك .

فرأس الببر المحفور على خشب الرمح قد وضع عليه حقاً ليزوده بقوة سحرية ؛ ولكنه فى الوقت نفسه يتيح لمصاحب السلاح أن يتعرف سلاحه ، إذا كانت أسلحة الجيران لا تحمل هذه العلامة ؛ وبذلك يصبح الرأس علامة الملكية . وغصن الشجرة الملق فى الطريق لغاية سحرية يمكن أن يكون مفيداً فى تعليم الطريق ، فيصير عند اللزوم علامة للتذكرة . من ذلك نرى أن الحدث الغيى يدخل فيه عنصر معقول يتدرج فيه نحو الغلبة شيئاً فشيئاً حتى ينتهى بالسيادة . ومن ثم كان أولئك الذين يرون فى علامات الملكية وإشارات التذكرة مبدأ الكتابة على حق فى رأيهم (٢)

ولكنا في حالة العلامات التذكارية لسنا من الكتابة إلا في منتصف الطريق لأنها إذا كانت تستخدم لتمثيل بعض صور الفكر، فإنها لا تعبر عن الفكر نفسه مطلقاً. ولدينا مثل شهير على ذلك في عصى الرسل « stick messages » المستعملة عند الاستراليين. فهذه العصى المغطاة بالحزوز تستخدم في إبلاغ تعاليم وأوام، وأحياناً في إبلاغ سلاسل من الأوام، على جانب كبير من التعقيد. ولكن لا يستطيع تفسيرها إلا العارفون، فعصا الرسول لا يمكن فهمها دون الرسول لا يستطيع تفسيرها إلا العارفون، فعصا الرسول لا يمكن فهمها دون الرسول نفسه، وهي أولاً وقبل كل شيء وسيلة يتخذها المرسل لمنع الخطأ والخيانة. فهي عثابة ممشد ومعين للذاكرة، إذ أن تركيب هذه الحزوز يقدم خطة رياضية مصورة للرسالة التي يجب أن تؤدى ، وهيكلا عظمياً للحديث. فهي تشسير إلى

<sup>(</sup>۱) دنتزل: رقم ۱۰۱، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) ا. فان جنب : مجلة التقاليد الشعبية ﴿ ١٩٠٦ ) ، ص ٧٣ ـــ ٧٨ ؟ ورقم ٧٤ السلسلة الثانية ، پارس ١٩٠٩ .

عدد الأفكار وإلى تسلسلها بعضها من بعض ؛ ولكن الأفكار نفسها غير موجودة فنها .

الأفكار غير موجودة فيها بالنسبة لكثيرين من الناس على الأقل ؟ إذ يمكننا أن نتصور دون عناء أن يقوم بين المتراسلين اتفاق سرى لا يعلم به حتى الرسول نفسه ، وبمقتضاه يمثل كل حز فكرة معينة . وفي هذه الحال نكون أمام كتابة حقة ، كتابة بدائية محدودة الوسائل ، ولكنها تسمح بإيصال فكرة بين شخصين في صورة مادية ، وهذا على وجه التقريب هو تعريف الكتابة .

ومن هذه الفصيلة ، فصيلة «عصى الرسل» ما يسمى بالكبوات البيروية Quippos des Pruviens والقراء يعرفون ماراد بهذين الصطلحين . فالكبوات حبال مصنوعة من خيوط الصوف المختلف الألوان تعقد عليها فى أبعاد مختلفة عقد على جانب كبير من التعقيد ، فإذا ما ركبت الوان هذه الحبال مع سمك المقد ومواضعها وجمعت كل الحبال بعضها مع بعض بطريقة متفق عليها ، أمكن الحصول على وسيلة لتمثيل الأفكار تمثيلاً مع بعض بطريقة متفق عليها ، أمكن الحصول على وسيلة لتمثيل الأفكار تمثيلاً في «خطابات إحدى البيرويات» لمدام دى جرافيني الذلك كان لها الحق فى أن تحتل مكانها بين الآداب الفرنسية . أما الومپومات فهى عقود القواقع المرصوصة بعضها فوق بعض ، وتركيبها يكو ن أشكالاً هندسية . ويقال إن بعضها يشتمل على ما لايقل عن ٢٠٠٠ إلى ٢٠٠٠ حبة ، وأطول واحدة عرفت منها تتكون من ٤٩ صفاً من القواقع . ونلاحظ أن الكبوات والومپومات تستخدم عنصراً جديداً ، وهو اللون الذي يزيد الوسائل تنوعاً ومن ثم يساعد على سهولة التعبير .

ومع ذلك فإن الكيوات والومپومات ، مهما بلغت من درجات الكال ، لم تكن إلا وسائل للتذكرة . وحتى لو ثبت أنها كانت تستطيع الإيحاء ببعض الأفكار ، فمن غير المكن تشبيه تراكيبها بتراكيب أى نظام من نظم الكتابة ؟ لأن هذه النظم تهدف إلى التعبير عن جميع الأفكار . والذى منع من تطور كتابة مشتقة من الكيوات والومپومات إنما هى المادة التى تكو تهما . فهى لا تحتمل أى استكمال من الوجهة العملية . ويؤكد بعض المؤلفين أن الكبوات على الأقل، تستطيع أن تنجح في تكوين مم كبات أنجدية ؟ ولكن من المحقق أنهم يقصدون محاولات متأخرة عملت قياساً على الأبجدية الأوربية . وعلى هذا النحو أنشئت في إيرلندة الأبجدية الأوجامية على نسق الأبجدية اللاتينية وذلك بواسطة حزوز تحفر على حواف أحجار مم فوعة . ولكن مثل هذه المحاولات كان نصيبها الفشل المحقق. أما الكتابة فقد تدرجت في طريق آخر . وابتدأت من الصورة التي تجمل المعين تحس بفكرة الشيء ، ولا سيا الصورة المرسومة على الحجر أو الصلصال أو على لحاء السحر أو الرق .

اليوم الذي فيه اعتبرت العلامة تمثيلا موضوعياً هو يوم ميلاد الكتابة . فيمكننا أن نقول بأن أول نقش إغريق هو المجذاف الذي نصبه أوليس على قبر البينور Elpénor ( الأودسة ١١ / ٧٧ و ١٢ / ٢٥ ) فهذا المجذاف قد نصب لتعريف المارة بمهنة المتوفى ، على نحو ماتشير لافتات الحوانيت عندنا وما هو من قبيلها إلى نوع التجارة وصفة السلع ، وكما تشير لوحات النذور التي تعلق في الكنائس على بواعث عرفان أصحابها ؟ فهذا المجذاف كان شعاراً . وقد استخدمت الإنسانية زمناً طلايلا هذا النوع من اللغة الشعارية حتى في العهود التاريخية إلى أن صرنا لا نرى فيها إلا نوعاً من الدلالة الرمزية . تشهد بذلك تلك الرسالة التي يقول هيرودوت ( ج ٤ ص ١٣١ ) بأن السيتيين بعثوا بها إلى دارا والتي كانت تتكون من طائر وفأر وضفدعة وخمسة سهام . فقد كان ذلك إعلاناً مصوراً أمكن للحكيم حبرياس Gabryas أن يفسر معناه .

<sup>(</sup>١) دى مورجان : المؤلف سالف الذكر ، ص ٢٧٢ — ٢٧٣ .

هذا بعض صور مقاطعة الإپينال Epinal ؛ ويمكننا أن نأخذ عن هذا النوع من الكتابة فكرة خيراً من كل ماتقدم إذا تصورنا حادثة يومية نراها تعرض في السينما بدلاً من أن نقرأها في صحيفة .

منهذا كله نشأت الكتابة التصويرية idéographique ، وهي أول كتابة نعرفها وإليها ترجع جميع نظم الكتابة المستعملة بين بني الإنسان . وتنحصر في عميل كل فكرة أوكل شيء بعلامة مساوية . ويمكننا أن نكون فكرة عما كانت عليه في بدايتها بفضل ثلاث كتابات نعرفها الآن معرفة تامة ، وهي الكتابة الصينية والكتابة المسارية والكتابة الهيروغليفية . ولكن ينبغي لنا أن ننبه إلى أن هذه الكتابات الثلاث جميعها لم تبق تصويرية محضة ، وأن تصوير الفكرة أو الشيء لا يلعب في أقدم ما نعرفه فيها إلا دوراً محصوراً ، ذلك بأن التصوير فيه وجوه كثيرة من القصور ويترك للعقل مجالا شاسعاً للتكميل .

ولو فرضنا أن جميع الأفكار في لغة ما قد زودت اليـوم بعلامات مساوية متميزة وهو ما لا يمكن تحقيقه عملياً فإن هذا النظام المقد يصبح قاصراً في الغد، لأنه يتمذر عليه أن يصور جميع ألوان الفكر الدقيقة التي لا يحدد وأن يتبع تطورها الدائم. فالكتابة التصويرية عندما تستقر وتثبت نهائياً تصير ثوباً جامداً يسجن الفكر بين جوانبه، فلا يتواني الفكر عن تحطيم العقبة وجمل حطامها غير صالحة للاستعال. مثل هذه الكتابة لا تصلح على أحسن الحالات إلا لعملم من علوم الباطنية قد حدد على صورة لا يراد له التحول عنها قيد أنملة ؟ لهذه الكتابة أن تكون نوعاً من الرموز الجبرية لأعمال المعامل، ولكنها لا تستطيع بأية حال أن تكون نوعاً من الرموز الجبرية لأعمال المعامل، ولكنها لا تستطيع بأية حال أن تكون أداة لتبسيط المعرفة و تعميمها ولا للتربية الشعبية ولا للتقدم الاجتماعي. والكتابة الصينية أو الهيروغليفية من خير الأمثلة على ما نقول، فنحن نعرف مقدار ما يوجه إليهما من نقد على الرغم مما تناولها من إصلاح.

لعل المزية الوحيدة التى تستطيع الكتابة التصويرية أن تفخر بها ، هى أن قراءتها في متناول أناس يتكلمون لغات مختلفة . فقانون الإشارات الملاحية يقرؤه جميع الملاحين بطريقة واحدة وإن فهموه بلغات مختلفة . والكتابة

التصويرية ، وهي عمل الأفكار لا الأصوات ، لها نفس المميزات التي لقانون الإشارات . وذلك أنها تسقط وساطة الكلام وتصورلغة التفكيرلا لغة الكلام . ومن اليسير أن نبين تفاهة هذه الميزة . فقانون الإشارات لا يطبق بطبيعة وضعه إلا على عدد محصور من المعانى المهنية المحددة ، أى التي لا يعتربها التغيير ، ويمكن العدد من الناس ذوى المهنة الواحدة أن يصطلحوا عليها بسهولة : ولكن هذا القانون لا يمكن تعميمه بحال . ولأجل أن يكون للكتابة التصويرية قيمة عامة ، يجب ألا تتكون إلا من علامات يمكن لكل إنسان قادر على التفكير أن يدركها على الفور . وهذا سراب خداع لأنه لا يمكن تحقيقه إلا بالنسبة للمعاني المشخصة ، كمانى الطائر والقلم والثور والمين والشمس . ولكن صعوبته تبدأ عندما يدور كمانى الطائر والقلم والثور والمين والشمس . ولكن صعوبته تبدأ عندما يدور الأمم حول المعانى المجردة . لأننا إذا رمزنا لهذه المعانى بصور تحكمية ، رأينا أنفسنا نبتعد عن مبدأ الكتابة التصويرية ؟ وإذا استخدمنا في ذلك صور الأشياء الشخصة ، بأن نتخذ مثلا من القلم رمزاً للعدالة ومن الثور رمزاً للغنى ومن المين رمزاً لسلطة الملكية ، كنا قد أوجدنا على الفور ما يوقع القارئ في اللبس .

وماذا يكون الحال بالنسبة للمعانى النحوية ، والكتابة التصويرية لا تملك وسيلة التعبير عنها ؟ نعم ، قد يمكن لبعض اللغات ألا تتأثر بهذا النقص الخطير ، وهى اللغات عديمة التصريف . فإذا كانت الروابط النحوية تنحصر فى ترتيب الكلمات ، أمكن للكتابة التصويرية أن تعبر عن النحو . إذ يمكننا أن نتصور بسهولة وجود علامة لكل من فكرة أنا ، وإرادة ، وأكل ، ولحم ؛ وفي هذه الحال يمكن للكتابة التصويرية أن تصور بسهولة جملة قصيرة مما يسمى لغة الزنجى الصغير على هذا النحو : أنا إرادة أكل لحم «moi vouloir manger viande». إذ لايلزم حينئذ إلا تحديد الترتيب الذي يجب أن تقرأ عليه علامات هذه الكتابة ، لأن النظام الصرفي في هذه الحال ينحصر كما قلنا في ترتيب الكلمات . ولكن ذلك لا يذهب بنا بعيداً ، لأن اللغة مهما تجردت من النحو ، فإنها تحتوى على معان لا يذهب بنا بعيداً ، لأن اللغة مهما تجردت من النحو ، فإنها تحتوى على معان محوية أولية لا يمكن للكتابة التصويرية أن تعبر عنها بصورة طبيعية ؛ مثل التمييز بين الفرد والجنس وبين الاسم والفعل والدلالة على زمن الفعل وصفته وعلى النني ،

الح. فإذا صورنا هذه المعانى بعلامة خاصة تضاف إلى علامة الفكرة ، كالأس يضاف إلى الحرف الجبرى ، كنا قد أدخلنا في هذه الكتابة مبدأ جديداً ، هو مبدأ التفريق بين العلامات الفارغة والعلامات المليئة . وبذلك تتعقد الكتابة التصويرية باتباعها نظامين مختلفين ، لأننا إما أن نضيف إلى العلامة الدالة على الفكرة معالم خاصة تشير إلى القيمة الصرفية ؟ وفي هذه الحال يكون عندنا نوع من الصور تتغير أشكالها تبماً للاستعال الذي تتخذه في الجلة الكلمة التي تشير إليها هذه الصور والتي يضاف إليها عناصر جديدة ، وهذا يعقد الصور ويجعلها لا تنتهى عدداً فتصير الكتابة غير قابلة للاستعال . وإما أن تنبع الصورة الأساسية بعلامة أو ببضع علامات يشار بها إلى القيمة النحوية . ووجه الصعوبة في ذلك يرجع إلى وجوب استعال علامات عديدة يضاف بعضها إلى بعض للتعبير عن معنى واحد والطريقة الشعال علامات عديدة يضاف بعضها إلى بعض للتعبير عن معنى واحد والطريقة الأولى أنسب للغات ذات المقطع الواحسد ، والواقع أنها تستعمل بالفعل في كتابة لغات الشرق الأقصى كالصينية . ولكن الحقيقة أنها تستعمل بالفعل في تمزج بالطريقة الثانية . وذلك لأنه من العسير حقاً أن نكتب لغة لا نراعى فيها إلا مبدأ التصوير .

\* \* \*

لا توجد كتابة تصويرية واحدة قد بقيت على ما هى عليه . ولمل ذلك يرجع إلى قصور هذه الكتابة قصوراً بيناً ؟ ولكنه برجع كذلك إلى ذلك التطور الضرورى الذى جعل من اللغة المكتوبة وسيطاً طبيعياً بين لغة التفكير ولغة الكلام . العقل فى متناوله وسائل متنوعة للترجمة عن التفكير ؟ فكان لديه الإشارة والصوت ؟ ثم خلق الصورة بعد ذلك . سمحت له هذه الوسائل باستمال العلامات الاصطلاحية التى كانت تطبق من قبل — بشىء من التحوير — على حالات مختلفة ، ولكنها كانت تتداخل فى غالب الأحيان . ولعل مرجع ذلك إلى أنه كانت توجد حالات تستطيع الإشارة فيها أن تعبر عن الفكرة خيراً من الصوت ، وعن الصوت خيراً من الصوت أن تنجح وعن الصوت خيراً من الصورة . ومع ذلك فلم تلبث القيمة الرمزية للصوت أن تنجح في أن تصحب القيمة الرمزية للصورة على وجه العموم وأن تحل محلها عند الحاجة ؟

حتى أصبحت الصورة والصوت بديلين متبادلين . وعندما وصلا إلى درجة التعادل ، أسكن للعقل أن ينظر إلى الصورة على أنها شعار الصوت ، ثم على أنها أداة لتثبيته بالكتابة . وعندما صار اسم الشيء بدوره مرتبطاً بالشيء ، انتهى أيضاً بأن صار مرتبطاً بالصورة التي أيقظت فكرة هذا الشيء . فالعلامة التي كانت تمثل الشيء صارت أيضاً علامة الصوت الذي يعبر عن هذا الشيء . وبهذا نشأت السكتابة الصدوتية .

لنفرض أن لدينا علامة كتابية ، وأن هذه العلامة الكتابية صورة خنرير ، وأنها لم تكن تدل في الأصل إلا على « الحبرير » ( بالفرنسية porc بُور ) . فلما كانت هذه العلامة تقرأ ( بُور ) ، فإنها قد تنتهي بتمثيل الاسم الذي يحمله هذا الحيوان في الفرنسية ( يور ) لا تمثيل الحيوان نفسه ، وبالتالي بتمثيل الصوت الذي يكوّن هذا الاسم . ومن ثم فقد تستعمل في الكتابة الصوتية لكل كلة تتكون من هذا الصوت ، فتستعمل لكتابة الصوت « يور por » دون أي اعتبار آخر ، سواء أكان ذلك للدلالة على الحنزير pord أم على الميناء port أم على ثقوب البشرة و pore ؛ بل أكثر من ذلك قد تستعمل في الكلات التي تتكون من عدة مقاطع للدلالة على هذا المقطع por ( بُور ) بصفة عامة ودون اعتبار للمعني ؛ فنراها ندخل في كتابة «Col (por) teur» ( ينقل ) و «rrans (por) ( بائع متحول ) و «كتابة «col (por) teur» ( ينقل ) و «وده هي الطريقة التي و «متحدم في المجتمعات التي تمقد للتسلية ؛ فإذا أريد مثلا الدلالة على معني كلة تستخدم في المجتمعات التي تمقد للتسلية ؛ فإذا أريد مثلا الدلالة على معني كلة «مألوف» رسمت صورة للماء وصورة لكوز من اللوف .

ولكن هذا الذي يعتبر تسلية وهوى تحكمياً في هذا النوع من اللعب، ليس في الكتابة التصويرية إلا اصطلاحا محدداً بقواعد صارمة . ومع ذلك فإن في هذه الكتابة وجهين من النقص خطيرين . وذلك أن عدد العلامات في مثل هذه الكتابة لا يمكن إلا أن يكون محدوداً للأسباب التي ذكرناها آنفاً ، في حين أن عدد الأفكار لا يمكن أن يحد . فعدد الأفكار يتجاوز بالضرورة عدد العلامات ، لذلك يجب أن يصطلح على الدلالة بالعلامة الواحدة على أفكار عديدة . والمعتاد في هذه

الحالة ألا يجمع تحت العلامة الواحدة إلا الأفكار المتجاورة ، مجازية كانت أو حقيقية . لذلك نرى الكتابة المسارية لا تشير بالقرص إلى الشمس فحسب ، بل أيضاً إلى النور والبريق والبياض والنهار ؟ وفى الكتابة الهيروغليفية تشير المين أيضاً إلى النظر والسهر والعلم . ولما كان يُدل على كل واحدة من هذه الأفكار فى الكلام بصوت يخالف الصوت الذى يدل به على الأخرى ، أصبح للعلامة من القيم الصوتية الجديدة بقدر ما تدل عليه من أفكار . فقد تمثل العلامة الواحدة فى الكتابة المسارية خمسة عشر صوتاً أو عشرين صوتاً مختلفاً ؟ وهذا ما يعبر عنه العلماء بقولهم إن العلامة الواحدة متعددة الأصوات Polyphone .

وعلى المكس من ذلك قد يقع فى كل اللغات أن يعبر بصوت واحد عن أشياء مختلفة كل الاختلاف. ومن هذا القبيل فى الفرنسية الصوت بور pore pore الذى تكلمنا عنه (por pore, port)، وكذلك الصوت vainc, vint, vingt, vin) المختلاف والصوت sin (sein, saint, seing, ceint, cinq) الخ. فالكتابة التصويرية تدل بطبيعة الحال على كل واحدة من هذه الكلمات بعلامة مختلفة . أى أنها تدل على الصوت por بثلاث علامات وعلى الصوت على الصوت على الصوت على المادة فى الكتابة الممارية للدلالة على القطع تو tou وهذا ما يعبرون عنه بقولهم ، إن العلامات المتعددة تشترك فى التعبير عن صوت واحد , homophones .

فاشتراك عدة علامات في التعبير عن صوت واحد ودلالة العلامة الواحدة على أصوات عدة عيبان متضاد آن كان يمكن لنتائجهما أن تتعادل فيمحو بعضها بعضاً. وهذا ما يقع في بعض الأحيان. ولكن الأمثلة التي ذكرناها تكفي للدلالة على الصعوبات المستعصية التي اعترضت سبيل القائمين بفك طلاسم هذه الكتابات. (1)

<sup>(</sup>۱) عن تاريخ فك طلاسم الكتابة المزمارية ، انظر مينان : الكتابات المسارية ، پاريس ١٨٦٤ ، وأشهر الأسماء التي تذكر في هذا الصدد هي : جروتفند وبيرنوف ولاسن وه . رولينسن وأوپرت . أما فك طلاسم اللغة الهيروغليفية فيرجع الفضل فيه أولا وقبل كل شيء إلى شامپليون المعروف بالصغير ؛ ويأتي بعده ش . لينرمان ، دى روجيه ، سلڤوليني ، ليبسيوس ، بيرسن ، بروجسن ومسپيرو .

لما اتخذ الأشوريون الكتابة المسارية أصلحوا عيوب الدلالة على أصوات عديدة بعلاقة واحدة وذلك باستعمال مكملات صوتية : فنراهم بعد أن يكتبوا الكلمة كتابة تصويرية بعينون نطقها بكتابة المقطع الأخير منها كتابة صوتية ، وهذا المزج بين الكتابة التصويرية والكتابة الصوتية من خصائص الكتابة الأشورية ومن أسباب التعقيد فيها ؟ وقد استازمه ذلك النقص الأسامي الذي يرجع إلى التعبير عن أصوات مختلفة بعلامة واحدة Polyphonie (1).

واشتراك علامات عدة فى التعبير عن صوت واحد بؤدى أيضاً إلى عيب لا يقل خطورة عن العيب السابق . وذلك أنه يوقع فى حيرة الاختيار بين عدة أفكار يعبر عنها بصوت واحد . وقد ابتكروا نظام الفاتيح لتلافى هذا العيب . والمفاتيح هى العلامات التكميلية التى تضاف إلى الصور الصوتية لتعيين معناها . فيدلاً من أن يدل على النطق الحقيق للصورة بتكملة صوتية ، يستعمل المفتاح للاشارة إلى المرادف المطلوب من بين جميع المترادفات التى قد يتجه إليها الذهن . ولنرجع إلى المشل السابق لتوضيح ما نقول ، فنفترض أن هناك صورة كتابية تدل على هذا الصوت السابق لتوضيح ما نقول ، فنفترض أن هناك صورة كتابية تدل على هذا الصوت خاصة يدل بها على أن المقصود هو الحيوان por أو الميناء البحرى por أو حمل خاصة يدل بها على أن المقصود هو الحيوان por أو الميناء البحرى por أو محل من عنه مفتاح اللغز .

والصينية هي التي طبقت هذه الطريقة تطبيقاً منهجياً كاملا. وقد قلنا بأن الصينية ، وهي لغة لا تصريف فيها ، أكثر اللغات قبولا للكتابة التصويرية . ولتلافي اللبس الناجم من التعبير بصور مختلفة عن الصوت الواحد ، اخترعت الكتابة الصينية أنواعا من الأسس تركبها مع الصورة الصوتية لتعين بها معنى الكلمة ؟ هذه الأسس كانت فيا مضى غير محدودة العدد ؟ فقصر عددها في سنة الكلمة ؟ هذه الأسس كانت فيا مضى غير محدودة العدد ؟ فقصر عددها في سنة الكلمة ؟ هذه الأسس كانت فيا مضى غير محدودة العدد ؟ فقصر عددها في سنة عليما في الصينية اسم واستقر عددها على هذا الوضع منذ ذلك الحين ، ويطلق عليها في الصينية اسم pou أي « أقسام » أو « طبقات » . والواقع أنها مميزات

<sup>(</sup>١) انظر فوسى Fossey : رقم ٧٢ ، المجلد الأول .

تعبر على نحو ما عن الأفكار العامة والطبقات الاجتماعية والطبيعية والكليات المقلية . فعلى هذا النحو تتكون الحروف الصينية من عنصرين : الأولى صدورة الفكرة idéogramme التي صارت صورة صوتية phonogramme ، وتعبر عن الصوت المقطعي الذي يكون الكلمة ؛ والثاني بمثابة مفتاح المشكلة ويعين معنى الكلمة .

اللغات التي من أجلها اخترعت الكتابة السمارية والهيروغليفية أول ما اخترعت ، كانت لغات تصريفية ؟ لذلك لم تنجح فيها إلا بقدر ضئيل تلك الطريقة التي استعملت في تكيل الكتابة الصينية . ومع ذلك فإن المصريين باختراعهم للمميزات ، قد أوجدوا ما يعادل الأقسام عند الصينيين . فالصورة الهيروغليفية التي تقرأ Ankh تدل إما على « الحياة ، وإما على « الأذن» ، فإذا ما أريد بها أن تدل على هذا المعنى الأخير بالذات صحبت بصورة الأذن التي تؤدي وظيفة المميز . ومن ثم بعض المميزات المتفرقة التي أبقت التقاليد على استعالها . أما الكتابة المسارية فلم بعض المميزات المتفرقة التي أبقت التقاليد على استعالها . أما الكتابة المسارية فلم تخل يوما — حتى في أوج انتشارها — من بعض حالات اللبس . ولتسهيلها من الوجهة العملية اضطر أهلها إلى جعلها مقطعية ؛ وعلى هذه الصورة تراها تستعمل في تسجيل إحدى اللغات الهندية الأوربية ، وهي الفارسية القديمة وذلك في نقوش في تسجيل إحدى اللغات الهندية الأوربية ، وهي الفارسية القديمة وذلك في نقوش دارا . ولكنها على وجه العموم كانت أقصر الكتابات التصويرية عمراً ، وسمارية موتية ، ولا سيا بالكتابة الآرامية المشتقة من الأبجدية الفينيقية .

\* \* \*

أما الأبجدية الفينيقية — نحو ما نراها على شاهد ميسا Mesa القبرى ( وهو اليوم في متحف اللو قر ) ذلك الشاهد الذي يرجع إلى ما قبل المسيح بتسمائة سنة — فإن البعض يعدها صورة مشوهة من الكتابة الهيروغليفية . ولكن هذا التشويه قد وقع بالتدريج على خطوات عدة . وقد بينا فيما سبق كيف يصل التطور الطبيعي بالصورة الفكرية إلى أن تصير صورة صونية . وقد استقرت بعض الكتابات كالصينية في منتصف الطريق بين الخطتين بفضل نظام من التراكيب العلمية ؟

ولكن الكتابة الهيروغليفية كان حمّا عليها أن تصير كتابة صوتية بعد حين ، وخاصة لأمها كانت تستعمل في تسجيل لغة ذات تصاريف .

وأول مرحلة أمكن الوصول إليها في هذا السبيل هي مرحلة القطمية. وهي مرحلة على جانب من الأهمية لأنها تبرز لنا أهمية القطع (انظر ص ٨٥). ولكن لاينبغي أن يغرب عن بالنا أن المقطعية كا نت من مستلزمات تطور الكتابة التصويرية نفسه . فهذا الأمر يوجــد بطبيعته في اللغة الوحيدة المقطع ، إذ أن كل كلمة من كلماتهـــا تتكون من مقطع واحــد . أما في اللغات الأخرى فإن الأمر ينتهي إلى نفس النتيجة بسبب أن كل صورة كتابية كانت تستعمل للدلالة على مقطع واحــد ( هو المقطع الأول على وجه العموم ) من الـكلمة التي تمثلها تلك الصورة . وهذا هو السبب في أن أسماء الحروف في الأبجدية السامية مثلًا هي بعض أسماء الأشياء المختلفة التي يبدأ اسمها بالحرف القابل ، وكذلك الحال في الأبجدية الأجامية عند الإرلنديين . وفضلا عن ذلك تمتاز القطعية بالاختصار : لأنها تسجل السواكن المبدئية للمقاطع بدقة ويمكن أن يكتني بها على وجه الإجمال بالنسبة للغات التي ليس فيهـا مجاميع من السواكن والتي يمكن فيها تعيين نغمة الحركة واسطة اعتبارات صرفية كما هي الحال في اللغات السامية . ومن ثم أمكن لهذه المرحلة الوسطى أن تكون مرحلة نهائية في كثير من الحالات . فلم تلجأ السامية إلى الإشــارة إلى الحركات إلا في عصر متأخر ، عندما بدأ يستعمل اللغة أناس لا يعرفونها معرفة تامة .

وجدت المقطعية مكاناً لها في الشرق الأقصى أيضاً . فقد استخرج اليابانيون من الكتابة الصينية الجارية ، بعد محاولات كثيرة لا يعنينا أن نشكلم عنها في هذا المقام ، أبجدية تشكون من سبع وأربعين علامة ويطقون عليها اسم «كاتاكانا» ( kata — kana ) ؛ ولكنهم لا يستعملونها بصفة مطردة ؛ لأن نظام الكتابة الجارية عندهم مرحلة وسطى بين الكتابة الصينية والكتابة القطعية . أما أهل كويا فقد اتخذوا كتابة مقطعية من أصل آراى وجعلوا منها كتابتهم الوطنية ( انظر أواخر هذا الفصل ) .

تعتبر الكتاية القبرصية أيضاً من الكتابات المقطعية ؛ وقد نجح العلماء في فك طلاسمها بفضل استعالها في تسحيل اللغة الإغريقية (1)؛ لذلك كان ما لدينا مسجلا بهذه الكتابة نصوصاً إغريقية على وجه الخصوص . وأصل هذه الكتابة غير معروف ؛ ولكن من المحقق أنها ابتكرت لتسجيل الإغريقية ، وإن كانت لا تسجلها إلى بصورة ناقصة . وقد استعيض عنها في قبرص نفسها بالإنجليزية الإغريقية .

الأبحدية الحرفية آخر مراحلة في سبيل استكال الكتابة . وقد أدت إليها الحاجة إلى رقم الحركات دون اضطرار إلى زيادة الملامات التي كانت تكون الأبجدية المقطعية . إذ أخذت الأبجدية المقطعية السامية في وقت من الأوقات ترود برموز لرسم الحركات نسميها matres lectionis «علامات الضبط» وذلك لتيسير القراءة . وقد أحسنت الأبجدية الإغريقية استغلال هذه الرموزحتي خلقت منها علامة لكل حركة . وقد كتب ربنان أن « الإبجدية الحرفية من خلق الساميين » (٢) وهذا محتمل ، ولكن الرأى القديم الذي يؤكد أن الأبجدية الإغريقية من أصل فينيق قد فترت قونه اليوم عن ذي قبل . فيميل الأسستاذ دوسو (٣) إلى أن يعزو شرف الأبجدية إلى حضارة بحر إيجه ، تلك الحضارة التي تمثلها لنا آثار جزيرة كريت ، وإن كان تمثيلا سيئاً . فمنده أن الإغريق والفينيقيين على السواء قد أخذوا حضارتهم عن الإيجيين . ولكن الأبجدية الفينيقية على كل حال قد أثرت على الأبجدية الإغريقة (هذا ، وانظر قيرودوت ٥/٨٥ الذي يسمى الحروف « σοινιχήια γραμματα » ) .

ولم تلبث الأبجدية الإغريقية ، بعد استكالها على أيدى اليونيين، أن انتشرت في كل بلاد الإغريق على وتيرة واحدة . وقد نقل الإغريق الأبجدية إلى جهة الغرب .

أغسطس أعن فك طلاسم النقوش القبرصية أنظر بريال ، Journal des savants أغسطس وسبتمبر ١٨٧٧ .

<sup>(</sup>۲) رقم ۱۱۱، ص ۱۱۶.

Les civilisations préhelléniques dans le bassin de la : Dussaud (٣)

. ٤٣٤ الطبعة الثانية ، ص ٤٣٤ mer Egée.

فنى إيطاليا انتقلت الأبجدية إلى اللاتينيين وإلى الأترسكتين من كوميس Gumes. وهي مستعمرة من مستعمرات أوبين دى شالسيس Eubéens de Chalcis. ودخلت الأبجدية وادى الرون على أثر تأسيس ممسيليا ؛ ولا زلنا نعثر فيه على نقوش جولية مكتوبة بالحروف الإغريقية وترجع إلى بدء التاريخ الميلادى .

أما من الناحية الشرقية فإن الآرامية هي التي قامت بدور نشر الأبجدية ؟ وهو دور عظيم تبرره ظروف التاريخ . ولكن التغير الذي طرأ على الكتابة هو الذي ساعد على القيام بهذا الدور . فكما أن استمال الأوراق البردية والحاجة إلى الإسراع في الكتابة قد أديا إلى تحول الكتابة الهيروغليفية في مصر إلى كتابة هيراطيقية ثم إلى كتابة ديموطيقية ، فإن الكتابة الفينيقية قد أخذت عندما استعملت في الآرامية صورة جارية وعملية ؟ إذ استدارت الزوايا وانحت رءوس الحروف ، وصارت الشرط المتطرفة تنتهي بنوع من الذيل يدور حول نفسه . وقد امتدت الأبجدية الآرامية إلى الهند . إذ أن معظم النظم الكتابية المستعملة في آسيا الوسطى مشتقة منها . هذا وقد أمكن لها أن تصل إلى الشرق الأقصى ، في التي تكون الكتابة الكورية التي تستعمل حتى اليوم .

الكتابة الحرفية ، وهي آخر مماحل التطور الكتابي ، انتشرت في أوربا ابتداء من التاريخ المسيحي بفضل الإغريق والرومان . والذي يفسر هذا الحادث سبب تاريخي ، وهو انتشار المسيحية . فإن الحواريين الذين لقنوا المسيحية للشموب الوثنية علموهم أيضاً قراءة النصوص المقدسة ، واضطرهم ذلك إلى تكوين أبجديات على نسق الأبجدية التي كانوا هم أنفسهم يقرءون بها هذه النصوص . ومن ثم أنخذت الأبجدية الإغريقية مثالا للأبجدية القوطية بفضل فلفيلا Wulfila . وميتود Méthode . أما الألمانية وللأبجدية السلاقية بفضل سيريل Cyrille وميتود Méthode . أما الألمانية القديمة والإبجليزية القديمة والإبجدية اللاتينية . المقديمة والإبجدية اللاتينية القديمة فقداشتقت كتابتها من الأبجديات المختلفة . فقلفيلا مثلا بدأ بأن أخذ من الأبجدية الإغريقية جميع الحروف التي تعبر عن أصوات موجودة في لغته ، واحتفظ لها بقيمها . وبالنسبة للأصوات الأخرى الموات الأخرى

استغل على نحو ما ، الحروف التى بقيت غير مستعملة . فاستعمل الحرف الإغريق (Ψ) لكتابة الاحتكاكي الأسناني المهموس ، والحرف © لكتابة الصوت . hw . وفي بعض الأحيان اضطر إلى الاستعانة بأبجدية لغات أخرى . إذ لا شك أن حرف F القوطي مستعار من الأبجدية اللاتينية ، وأن العلامتين الدالتين على Y قد استبقيتا من الأبجدية الرونية runique القديمة . ويمكننا أن نجد مثل هذه الحالات في تاريخ كثير من الأبجديات . فالأبجدية الإغريقية تعرفنا أن الإغريق قد استعملوا مثل هذه الحرية عندما طبقوا على لغتهم الكتابة المعروفة بالكتابة الفينيقية .

ومهما يكن من شيء ، فهناك خلاف جوهرى بين الأبجديات المشتقة من الإغريقية والأبجديات المشتقة من اللاتينية . فالأولى قد وضعت بدقة تامة وقام بها الشخاص ذوو حس مرهف بالروابط الصوتية فأظهروا في تسجيلهم لفروق النطق الدقيقة مهارة فائقة . ومن ثم كانت الأبجدية القوطية التي قام بها فلفيلا Wulfila الداة لائقة وعلى جانب كبير من الدقة ؟ والأبجدية السلاقية التي وضعها سيريل وميتود تعتبر تحفة حقيقية . فما أوسع الفرق بينها وبين أبجدية الإنجليزية السكسونية أو الأيرلندية ! فهؤلاء قد ظلوا قروناً طويلة بفتشون عن وسيلة يطبقون بها الأبجدية اللاتينية على لغتهم ، ولكهم لم ينجحوا قط في مسعاهم .

والحقيقة أن وسائل الأبجدية اللاتينية كانت تقصر على الغرض الذى هدفوا إليه . فالنظام الصوتي لكل من هاتين اللغتين يختلف عنه في اللاتينية أشد اختلاف إذ تحتوى اللاتينية على عدد هام من الأصوات الانفجارية ، مجهورة كانت أو مهموسة ؛ أما الإيرلندية فتمتاز بالأصوات الاحتكاكية ؛ هذا إلى أنها أكثر تنوعاً في الأصوات من اللاتينية . والكتابة الإيرلندية قامت شيئاً فشيئاً ممزقة وعلى فترات ، تسكونت بعد تحسسات طويلة وبعد سلسلة طويلة متتابعة من الإجراءات الناقصة غير المتصلة : لذلك كان تفسيرها يتطلب دائماً مجهوداً من القارئ . فهي عكس الكتابة القوطية على خط مستقيم ، تلك الكتابة التي نشأت دفعة واحدة وبطريقة منهجية في ذهن مبتكرها . ولكن لا ينبغي ننا من ذلك أن نضيف إلى

هذا المبتكر فضل هذا النجاح كاملا. إذ أن المادة التي كانت موضع دراسته كانت أكثر قبولا للنجاح. فالقوطية كما عرفنا إياها قولفيلا، ذات اطراد نحوى جميل، يكشف عن لغة مشتركة قد سويت واستقرت؛ أما الإيرلندية فكانت على جانب لا يوصف من الفوضى في اللحظة التي حاول فيها أهلها أن يثبتوها بالكتابه. ويمكننا أن نقرر نفس الشيء بالنسبة للسلافية القديمة في مقابلة الألمانية القديمة أو الإنجليزية القديمة.

## الفصِّال ليًّا بي

## اللغة المكتوبة والرسم

أحس بنو الإنسان في كل العصور أهمية اللغة المكتوبة. فأرجموا أصل الكتابة إلى الوحى الإله في . إذ اعتقد العبريون أن موسى تلقاها من ذات الآله ؛ وعنها المصريون إلى الإله توت (أفلاطون، فيدروس: ٢٧٤)؛ ووضع الإغريقيون اختراع المكتابة في نسق مع ممارسة الزراعة واكتشاف النار، فرفعهوا كدموس Cadmus إلى مرتبة تريتوليم Triptolème أو پروميتيه فرفعه . Promethée

ولكن ليس معنى هذا أن الأولين من بنى الإنسان قد صدمتهم فائدة هذا الابتكار، أو أنهم أحسوا الخدمات التى يمكن أن يؤديها إلى سلالتهم ؟ بل لقد رأوا فى الكتابة إجراء غيبياً أثار انتباههم بخصائصه المخوفة . فالكتابة بالنسبة إليهم كانت علماً. والعلم قد أثار دائماً خوف البشر ؟ وهم على حق فى ذلك لأنه يسمح لمن يستحوذ عليه بفعل الشر والخير على السواء .

أولئك الذين بدءوا باستمال الكتابة كانوا يستعماونها في عمليات شبه سنحرية . فالكتابة في أصلها كانت طريقة من طرق السحر . وقد احتفظت اللغة المكتوبة بهذه الصفة زمناً طويلا. فكتابة اسم على قطعة من اللحاء أو من إهاب حيوان ، كان معناها إمساك الكانب لصاحب الاسم تحت تصرفه ، معناها قسره وتقييده ، معناها القدرة على رفعه أو خفضه ، على نجاته أو إهلا كه تبعاً لإرادته . وأول ماخط من سطور تحتوى على اسم أحد الأشخاص ، كان ضربا من الرق : تعاويذ يقصد بها النجاح أو الشفاء ، الإخضاع أو الإضرار ، وإذا كانت الكلمة الملفوظة لها قوة سحرية (انظر ص ٢٣٨) فالكلمة المكتوبة من باب أولى . ومن ثم كان الكتاب الأولون من السحرة .

الكتابة والقدر sort لاينفصلان عند كثير من الشعوب . فالكتابة عند الكتابة والحكتابة والحرمانيين من عالم « الغيب » ( بالقوطية runa ) ، وهى ضرب من مارسة السحر (۱) . وقطعة الخشب التى تحفر عليها الحروف كانت تستخدم فى نفس الوقت للأدى السحرى . وظل المعنيان مختلطين حتى أيامنا هذه فى مفردات الأرلنديين والبريتانيين . وكما أن كلة Buchstabe ( ومعناها الحرف : عصا من الزان ) تدل على «الحرف» فى الألمانية ، فإن كلة crann - chur ( قذف الخشب ) الزان ) تدل على «الحرف» فى الألمانية ، فإن كلة coel - bren ( حرفياً : خشب النبوءة ) فى الغالية (۲) .

وحتى بعد أن تجردت الكتابة من كل صفة سيحرية ، ظلت محاطة بهالة من الخوف والاحترام . ذلك أن الناس قد احتفظوا بما للنص المكتوب من خرافة . وقد استغل الدين والقانون هذه العاطفة ليفرضا على أذهاننا النص المكتوب الذي لا يعتريه تحويل أو تبديل والحرف الذي يتحدى ما يقتضيه العقل . ونرانا لا ترال نكرر: «هذا مكتوب» أو «لقد كان ذلك مكتوباً » كما لو كنا نشاطر الشرقيين عقليتهم التي تتصور المقدور مسجلا في كتاب كبير تطوى منه في كل يوم صفحة ، هذا على أن أهمية النص المكتوب شيء طبيعي . إذ أن المكتوب يبقى ، على حين تتبدد الألفاظ . والمكلمة إذا سجلت عندما تخرج من بين حواجز الأسنان ، تتبدد الألفاظ . والمكلمة إذا سجلت عندما تخرج من بين حواجز الأسنان ، استقرت إلى الأبد كأنها وثيقة إثبات ؛ وبعد كل هذا فإن الانسان يؤخذ « بما كتب » . فالكتابة بعد أن لم تصبح رباطاً سحريا ، قد بقيت رباطاً على كل حال .

وهكذا برى أن الاستعال يتفق مع التقاليد فى تأكيد اختلاف اللغة المكتوبة عن اللغة المتكافئة المكتوبة عن اللغة المتكلمة . والواقع أنهما لا يختلطان أبدا . ومن الخطأ أن نظن أن النص المكتوب يعتبر تمثيلا دقيقاً للكلام . فلسنا ، على عكس ما يتصور كثير

Zur Einführung in die Runenforschung Germ. Rom. : Neckel انكلا (۱)

Le sort et l'écriture chez les Anciens Celtes : J. Loth (۲) ج . لوث (۲) ج . لوث (۲) العلماء ، سبتمبر ۱۹۱۱ ، ص ۴۰۴ وما يليها ) .

من الناس، نكتب كما نتكلم؛ بل إننا نكتب (أو نحاول أن نكتب) كما يكتب غيرنا. وإن أقل الناس ثقافة يشعرون، بمجرد وضع أيديهم على القلم، بأنهم يستعملون لغة خاصة غير اللغة المتكلمة، لها قواعدها واستمالاتها كما أن لها ميدانها وأهميتها الخاصين بها (انظر ص ٣٤٠). وهذا الشعور له ما يبرره.

اللغة المكتوبة هي الطابع الميز للغات المشتركة . واللغة المشتركة بطبعها في نزاع دائم مع اللغة المتكلمة ؟ لأن هده الأخيرة ، في خضوعها للتأثيرات الفردية ، تميل داعًا إلى الابتعاد عن المثل الأعلى الذي تحتذية اللغة المشتركة . واللغة المكتوبة معرضة بدورها لضربات اللغة المتكلمة ، لأن اللغة المشتركة تعتمد في مقاومتها على الكتابة أولا وقبل كل شيء . ومن جهة أخرى تستعمل الكتابة في التعبير عن كثير من اللغات الخاصة ، بل لا وجود لبعض هذه اللغات الخاصة إلا في صورة مكتوبة . ولهذا الاعتبار أيضاً كان الخلاف بين الكلام والكتابة أمراً مقرراً ثانياً.

\* \* \*

هذا الخلاف يتجلى فى أوضح صوره فى مسألة الرسم . فلا يوجد شعب لا يشكو منه إن قليلا وإن كثيراً . غير أن ما تعانية الفرنسية والإنجليزية من جرائه قد يفوق ما فى غيرها . حتى أن بعضهم يعد مصيبة الرسم عندنا كارثة وطنية (١). لذلك يهمنا أن نعرف مدى هذا الشر والأسباب التى أدت إليه وأنواع الدواء التى يمكن أن يعالج مها .

لعرض هذه المسألة على خير وجوهها ، يجدر بنا أولا أن نتساءل إلى أى حد يمكن للرسم أن يخفف من وطأة الخلاف القائم بين السكلام والكتابة ، وإلى أى

<sup>(</sup>۱) انظر خاصة ارسن در مستنير : مسالة إصلاح الرسم ، في Mémoires et انظر خاصة ارسن در مستنير : مسالة إصلاح الرسم documents scol. الكراسة رقم ۷۳ ، پاريس ۱۸۸۸ ) وفرديناند برينو : إصلاح الرسم پاريس ۱۹۰۵ ؛ ل . هاڤيه : تبسيط الرسم ( الله الدسم المربع ) ؛ موريس جرامون . تيسير الرسم الفرنسي ، معربيال : كلة أخيرة في الرسم ( نفس المرجع ) ؛ موريس جرامون . تيسير الرسم الفرنسي ، رقم ۱۷ ، نوفمر وديسمر ۱۹۰۱ ، ص ۷۳۰ وما يليها . وتري عرضا كاملا للمسألة في دوننس Dutens ، رقم ۲۹ .

درجة تستطيع الكتابة أن تمثل الفطق . فبعض أنواع الرسم تدين بتعقيداتها إلى الرغبة في تعليم القارى، نطق الكلمات على أدق صورة ممكنة . وتنشأ هذه التعقيدات في غالب أمرها في الخارج . فالعناية التي تبذلها اللغة في تسجيل الأصوات ترجع إذن إلى انتشار اللغة بين أقوام لم يكونوا يتكلمونها بسليقتهم . وهكذا تطور استعال النبرات على الكلمات الإغريقية في مصر ، حيث كان يتكلم الإغريقية أناس من غير الإغريق ، فكانوا في حاجة إلى العناية بمعرفة الموضع الذي ينبر في الكلمة . وكذلك كان بدء تعليم الكتابة السامية بالحركات في بلاد الخبشة لا دخلت فيها اللغة العربية . إذن أن النصوص الحبشية الأولى مكتوبة بخط سبئي خال من الحركات ؟ فالكتابة الحبشية أول كتابة سامية انجهت إلى تعليم الحركات ، وهذا شيء لا بد منه بالنسبة لقوم لم يتعودوا بعد النظام الصرف السامي المعقد . وكان ذلك تقدماً لارب فيه ، جعل من الكتابة صورة من الكلام أقرب إلى الحقيقة .

ومع ذلك فلا يوجد رسم واحد بمثل اللغة المتكلمة كما هى . فإننا إذا تصورنا رسماً بما يسمى بالرسم الصوتى ، وقد زود بحروف متنوعة وبعلامات للتشكيل ، فإن هذا الرسم لا يتيح معرفة النطق الحقيقي معرفة تامة لشخص لم يسمع الكلام باللغة التي يقرؤها . ومن ثم كان من المعتاد في كتب الأسوات أن تصور الأصوات اعتماداً على لغة معروفة للقارىء لا على الجهاز الصوتى للانسان . وهذه الطريقة أبسط وأدق من غيرها . فيقال إن هذه العلامة أو تلك تمثل الها (ث) الإنجليزية الرخوة ، أو الراء البارسية أو اله ch الألمانية الصلبة (خ) ، وأفضل من ذلك أن يقال مثلا إن الحركة الفلانية هي اله ( الفتحة ) الفرنسية في كلة كذا إذا نطقت على الطريقة الباريسية . وإن كان لا يستفيد من هذا التحديد من لم يسمع كلام إنجليزي أو ألماني أو باريسي .

ولكن هذه الوسيلة أيضاً غيركافية . لأن القارىء ، مهما سوعد بمقابلات دقيقة في اللغات التي يعرفها ، لا يستطيع إدراك أصوات لغة جديدة وأن يقوم بتحقيقها دون أن يسمع نطقها بنفسه . ذلك لأن اللغة المتكلمة من التعقيد بحيث

تشتمل على أكداس من تفاصيل الشدة والتنغيم والنطق الفحائي ، مما لا يستطيع رسم تصويرها مهما بلغ من درجات السكمال .

ففكرة عمل رسم صوتى يطبق على جميع اللغات سراب خداع ، لأن تنوعات النطق من الكثرة بدرجة يستحيل معها أن يكون الرسم غير تقريبي . وهذا ما نراه في المحاولات التي عملت لإيجاد رسم واحد منسجم لكتابة الأعلام الجفرافية . فقد اصطدم القاعون بهذا الأمر بتلك الصعوبة الدائمة ، وهي أن الرسم لا يخلو أبداً من الإيقاع في اللبس (١) . بل إن علماء اللغة يلاقون أشد العناء في وضع نظام ينطبق على اللغات التي يدرسونها (١).

أما إذا أردنا أن نصل بمبدأ الرسم الصوتى إلى غايته الحتمية ، فإن ذلك يؤدى بنا تقريباً إلى عمل نظم من العلامات المختلفة لكل لغة على حدتها . لأنه لا يوجد إلا القليل من اللغات التى تتفق فى نظامها الصوتى وفى نظام حركات جهازها النطق . فلا يكاد يوجد صوت واحد مشترك بين الإنجليزية والفرنسية : وإذن يجب وضع علامات مختلفة لرسم الإنجليزية . وهذا يؤدى بنا إلى أن نجعل عدد علامات الرسم غير محدود . لكل ذلك كان من الخير أن ندع الأمور على ما هى عليه ، إذ أنه يتحتم على من يريد معرفة قيمة العلامة أن يكون قد سمع الكلام باللغة التي هو بصددها كما بينا سابقاً .

نضيف إلى ذلك أن أتم نظم الرسم لا تستطيع مطلقاً أن تصور الخصائص اللهجية ، وأنه لا يمكننا أن نشير في الكتابة مثلا إلى خصائص النطق التي يتميز بها أهل البيكاردي أو الفرنش كنتيه ، بله أهل مرسيبا أوجسكونيا .

وهذه صعوبة أولى .

وهناك صعوبة ثانية ترجع إلى أن الرسم الصوتى. يصاب بالقصور على مماور

<sup>(</sup>١) انظر كرستيان جرنييه: طريقة عقلية عامة لرسم الأسماء الجغرافية، يمكن أن تطبق على جميع الكتابات المستعملة في العالم، باريس ١٨٩٩.

<sup>(</sup>۲) برجمان Brugmann ، رقم ۳۰ ، مجلد ۷ ، س ۱۹۷ ؛ ه . هرت H. Hirt . . فی صعوبة الرسم، رقم ۳۰ ، مجلد ۲۱ ، س ه ۱۶ ؛ وکرستیان برتولومار Chr. Barthalomar رقم ۳۰ ، مجلد ۲۲ ، س ۳۱۰ . رقم ۳۰ ، مجلد ۲۲ ، س ۳۱۰ .

الزمن وبسرعة تختلف باختلاف اللغات . إذ أن السبب الأساسي لأزمات الرسم ينحصر في استحالة مسايرة الرسم لحركة اللغة ، وذلك في نفس الوقت خير شهادة على اختسلاف اللغة المكتوبة عن اللغة المتكلمة . فاللغة المكتوبة تتطور دون توقف (۱) . أما اللغة المكتوبة فمحافظة بطبعها ، لا لأنها تعبير مشخص للغة المشتركة وقد قنها النحاة فحسب ، بل أيضاً لأنها لا تستطيع التغير بنفس السرعة الى تتغير بها اللغة المكلاممية . نعم إن قوة التقاليد تصير أمماً خطيراً عندما ألى تتغير بها اللغة المكلامية . فاشات ضروري للغة المكتوبة ، لأنها تمتبر الوحيدة في سبيل تطور المكتابة . فالثبات ضروري للغة المكتوبة ، لأنها تمتبر لغة مثالية حددت معالمها نهائياً ، ولا يمكن المساس بها إلا بعد فوات الأوان . فلمة مثالية حددت معالمها نهائياً ، ولا يمكن المساس بها إلا بعد فوات الأوان . فهما عنينا بجمل هذا الكساء مرناً مطابقاً لحنايا الجسم الذي يكسوه ، فلن نستطيع مطلقاً أن نخضعه لنزوات الطبيعة وأن نجعله ينمو بنمو الجسم لأنه شيء مينا مينا كائناً حيا .

يدهش الإنسان أحياناً من إبطاء اللغة النقية في مسايرتها للتقدم الذي تقوم به اللغة الكلامية في ميدان الصرف والمفردات. فالأكاديمية لم تجزحتي الآن عبارات من قبيل « je m'en rappelle » أو « de façan ā ce que » أو « je m'en rappelle » مع جرياتها في الاستمال منذ قرن. ولكن لا أهمية لذلك ، ما دامت هذه العبارات قد أصبحت اليوم من المقررات. وكثير من الاتجاهات المتنوعة التي تبدو في اللغة يكون مصيرها الإخفاق. وإذا كان الاتجاه جديراً بالبقاء فإنه يتطلب وقتاً طويلا الوصول إلى غيضه ؛ فإذا فرضنا أنه سُحِيِّل في نفس اليوم الذي وصل فيه إلى غايته ، كان القيام بهذا العمل متأخراً عن أوانه ، مادام هذا الاتجاه قائماً مؤثراً منذ زمن طويل. وكذلك الحال بالنسبة للرسم. فإنه لا يعتمد بطبيعة الحال إلا الصور التي محصت وثبتت بالاستعال مهما كانت دقته ومسارعته نحو التقدّم.

ركن من العسير أن أن يكون الرسم دأمًا دقيقاً سباقاً إلى التقدم. إذ يجب

<sup>(</sup>١) عن تاريخ النطق فى الفرئسية انظر تورو Thurot ، رقم ١٢٦ ، وروسيه : رقم ١١٢ ؛ وعن النطق فى الإنجليزية : انظر اليس Ellis ، رقم ٢٣ ، ١٨٧٣ — ١٨٧٤ .

التفريق بين اللغات بالنسبة لهذا الاعتبار . ويدهش الإنسان أحياناً بحق عند ما يرى اختلاف لغات مثل الإنجليزية والألمانية والفرنسية والأسپانية من حيث قيمة الرسم . فرسم الألمانية لا يعد رديئاً ورسم الأسپانية جيد جداً ، أما رسم الإنجليزية أو الفرنسية فسى . ولا يمكن أن يسبقهما في هذا المضار إلا رسم لغة التبت أو اللغة الإيرلندية . وقد ذكر بعض علماء اللغات الكلتية على سبيل التسلية رسم بعض الكلمات الإيرلندية من قبيل اعتمامه و saoghal و lanamhain و saoghal و cahu و بهذا و مهذا و سعتم الكلمات الإيرلندية من قبيل التقريب sil و الأيرلندية أن تستثير غيرة الفرنسية التي تكتب oiseau و أن تستثير غيرة الفرنسية التي تكتب oiseau ما تنطقه owazo والإنجليزية التي تكتب wrought و enough و المناق و enaf و المناق الني نلاحظها بين الرسوم المختلفة ترجع إلى أسباب الريخية .

لنلاحظ أولا وقبل كل شيء أن اللغات المشتركة التي تعبر عنها هذه الرسوم قد تكونت في عهود على جانب من القدم . ثم لنلاحظ بعد ذلك أن التطور الصوتى في بعض اللغالت أسرع منه في غيرها وأنه يغير نطق الكلمات تغييراً تاماً : فالإيطالية والأسبانية قد بقيتا أقرب إلى اللاتينية من الفرنسية بكثير . والإنجليزية قلبت النظام الصوتى الذي ورثته عن الجرمانية . ولنلاحظ على وجه الخصوص أن الظروف التي نشأت فيها الرسوم كانت تختلف في كل قطر عنها في الآخر . وقد أثر على الرسم كثير من الأسباب الخارجية بل والفردية . مثل ذلك تأثير المصلح الديني الغالى سالسبوري Salisbury الذي صارت ترجمته للكتاب المقدس في سنة الديني الغالى سالسبوري Salisbury الذي كانية الضمير الذي لا ينطق إلا أ (إي) على هذا النحو أنه ظلت متبعة حتى أيامنا هذه . وفي روسيا أثر تقاليد اللغة السلاثية على هذا النحو أنه ظلت متبعة حتى أيامنا هذه . وفي روسيا أثر تقاليد اللغة السلاثية القديمة ، وهي لغة دينية كانت من القوة بحيث جعلت الروسية الحديثة تكتب حالة من حالات الإضافة وتون في من نطقها وعن له عدما المسئولين عن المتاعب التي نعاني اليوم نتائجها ، ولكنهم كانواعلى اتفاق فهم أول المسئولين عن المتاعب التي نعاني اليوم نتائجها ، ولكنهم كانواعلى اتفاق فهم أول المسئولين عن التاعب التي نعاني اليوم نتائجها ، ولكنهم كانواعلى اتفاق فهم أول المسئولين عن التاعب التي نعاني اليوم نتائجها ، ولكنهم كانواعلى اتفاق

مع روح العصر الذي عاشوا فيه . وهذه الحالة النفسية بذاتها قد وقعت في أيرلندة حيث وضع الرسم بعد محاولات عديدة قام بها قوم من المتحذلةين المفتونين بحب المتقاليد . فني غضون القرن السادس عشر قامت محاولات لإصلاح رسم اللغة الغايلية في المخطوطة الشهيرة التي قام بنسخها السير جيمس مكجر يجور-Sregor في المخطوطة الشهيرة التي قام بنسخها السير جيمس مكجر يجور ArgylIshire ؟ وبفضل هذا الكتاب يمكننا أن محكم بمقدار اختلاف اللغة المكتوبة عن اللغة المتكلمة في ذلك الحين . ولكن لا ينبغي لنا أن نبالغ في تقدير ما في الرسم الأيرلندي من تعقيدات في خزء كبير منها يرجع إلى غلطة مبدئية تنحصر في الحاذ الحروف علامات لتحديد نطق الحروف الأخرى ، وهذا قد طبع الكتابة بطابع ممل ، ولكن يمكن التعود غليه بعد قليل من المارسة . والدليل على جودة الرسم التقليدي في بعض الأحيان أننا نستطيع بشيء كثير من الدقة أن نقرأ النصوص الأيرلندية المقدة التي ترجع إلى عهد مخطوطة عميد لسمور ، بينا نعجز عن تحديد ما لبعض رسوم هذه المخطوطة نفسها من قيمة .

وهذا لا يمنى أننا ترى حما علينا أن ندافع عن الرسم الأيرلندى ، ومعه الرسم الفرنسى ، ذلك الرسم المحشو بحروف لا فائدة فيها . فقد عانت لفتنا أكثر من من غيرها من أثر المتحدلقين الضار . ألم يجنح بها الخيال إلى كتابة كلة هنتو «سيد » في صورة syre زعماً منهم أنها مشتقة من الكلمة الإغريقية به وهو زعم زائف ؟ نعم إننا لم نتبعهم في هذه النقطة ، ولكنا نتبعهم في كتابة كلة وهو زعم زائف ؟ نعم إننا لم نتبعهم في هذه النقطة ، ولكنا نتبعهم في كتابة كلة مع أن هذين الحرفين لم يلفظ بهما في أية فترة من تاريخ اللغة ، كما أن إضافة مع أن هذين الحرفين لم يلفظ بهما في أية فترة من تاريخ اللغة ، كما أن إضافة الدال في الحالة الأولى تتنافى تماماً مع الاشتقاق : لأن كلة poids مشتقة من كلة moids وليست من pondus . وهم الذين أدخلوا في الرسم حروفاً لا تلفظ في اللغة منذ عهد سحيق . وقد أدى الحظ العاثر أحياناً إلى نطق هذه الحروف من في اللغة منذ عهد سحيق . وقد أدى الحظ العاثر أحياناً إلى نطق هذه الحروف من جديد ، فنرانا نلفظ ال ع « س » من الفعل festoyer « يحتفل بالعيد » برغم أننا نقول fête « عيد » دون ( س ) ؛ ونسمع أناساً ممن يفاخرون بإجادة اللغة أننا نقول fête » عيد » دون ( س ) ؛ ونسمع أناساً ممن يفاخرون بإجادة اللغة الغاة المؤلى الم

ينطقون الكلمات chaptel « سلالة » و dompter « مروض » و sculpter « ينحت » و promptement « على الفور » بالمجموعة الصـوتية pt ( يت ) ، وهو نطق غــــير سليم . وهناك ما هو أنكى من ذلك : فإن كلة lais القديمة - وهي من فعل laisser « يدع » - قد كسيت رداء جديداً لم يكن من léguer « يودع » . واليوم ينطقها الكثيرون بهذا الحرف كما ينطقون اسم العلم Leygues . ومن ثم نرى أن الرسم من العرامل التي تؤدى إلى تغيير المفردات (١): فنراه يفصل بين festoyer و fête وبين legs و laisser ينما نراه يصل forsené ( « متهو ّر غضباً » ) بكلمة force « قوة » وذلك بكتابتها forcené . كما أنه يحرف الاشتقاق بعض الأحيان : فإن الاستمال السيء ل «ge» بدلا من « j » قد أوجد كلة gageure التي ينطق بها سواد الناس في عصرنا هذا على وزن beurre ، مع أنها مشتقة من gager « راهن » بواسطة اللاحقة ure-مثل picûre « لدغة » من piquer « لدغ » و mouillure « تبلل » من mouiller « بلل » . وإذا أردنا أن نمدد هنا آثام الرسم في الفرنسية فلن نستطيع الانتهاء منها (٢) . وإن المناقشات التي دارت حديثاً حول هذا الموضوع قد سمحت بتسجيل قوائم مهده الآثام وإن في مادتها من الغزارة ومن الشهرة ما يعفينا من محاولة ذكرها في هذا المكان .

وهى دائماً فى سبيل الزيادة ، لأن أزمة الرسم تتوقف على الظروف الاجتماعية التى تتطور فيها اللغة ، فبمقدار اتساع الخلاف بين الفرنسية الأدبية والفرنسية الكلامية ( انظر ص ٣٤٣ — ٣٤٤ ) تزداد حدة الشر . لأن عدداً من الكلمات التى تستعمل الآن فى المحادثة سيترك نهائياً اللغة المكتوبة وعندئذ لا يحفظ إلا من الكتب ولا تعمل على الاحتفاظ بسلامة نطقها أية رواية شفهية ، فتصبح هدنه

<sup>(</sup>۱) عن وحود حالات من هذا القبيل فى الألمانية انظر Behaghel : تأثير الكتابه فى مفردات اللغة ،مجلة اتحاد اللغة الألمانية ، مجلد ۱۸ ، ص ۳۵ -- ٤٠ وص ۲۸ -- ۲۷ . (۲) ۱ . جازييه A. Gazier : الرسم عند آبائنا وعنــد أطفالنا فى Mélanges . الرسم عند آبائنا وعنــد أطفالنا فى Mélanges

الكلمات بمثابة الكلمات الأجنبية التي تدخل في اللغة بواسطة الكتب: فنحن نقول rail (شريط السكة الحديد) أو wagon (عربة القطار) متأثرين بالصورة المطبوعة فنطبق النطق الفرنسي على الرسم الإنجليزي ؛ ولكنا نقول Bifteck ، وكلمة على النطق الإنجليزي ، لأننا أخذنا هذه الكلمة عن الرواية الشفهية . وكلمة على النطق الإنجليزي ، لأننا أخذنا هذه الكلمة عن الرواية الشفهية . وكلمة gageure كلة صحفية مثل كلة rail وكلة wagon ؛ وهذا يفسر لنا ماطرأ عليها . فالكتاب يعكس دائمًا في اللغة رد فعل الصورة المكتوبة على الصورة الشفوية .

وفي انجلترا أيضاً يعلن تباين اللغتين عن نفسه منذ زمن طويل. فرطانات الأقاليم الإنجليزية مشربة جميعها باللغة الأدبية من تأثير الكتب والصحف بوجه خاص. وهذه اللهجات ليست في غالب أمرها إلا اللغة الأدبية بعد أن صبغت بالصبغة اللهجية كما هي الحال في فرنسا (انظر ص ٣٣٦و٣٣). غير أن صبغ اللغة الأدبية بالصبغة اللهجية يعرض صاحبها للوقوع في الأخطاء. وهذا مثل نموذجي من تلك بالصبغة اللهجية يعرض صاحبها للوقوع في الأخطاء. وهذا مثل نموذجي من تلك الأخطاء: كلة tight التي تنطق المقتل في اللغة المشتركة لاترال تنطق المنال شمال القطر. وبالقياس على ذلك راح أهل الأقليم ينطقون كلة delight كأنها tilixt بدلا من أصل آخر غير الكلمة الأولى ؛ وقد يجمعون بين الخطتين من تلقول في قود يجمعون بين الخطتين فيقول في النفية بالصبغة اللهجية على فيقول في طويقة أخرى لصبغ اللغة بالصبغة اللهجية على فيقول في طوية أخرى لصبغ اللغة بالصبغة اللهجية على فيقول في طوية أخرى لصبغ اللغة بالصبغة اللهجية على

تأثير الرسم على النطق في الألمانية أشد منه في الفرنسية أوالإنجليزية ، وهذا يرجع إلى أن الألمانية المشتركة لفة كتابية أولا وقبل كل شيء (أنظر ص ٣٣٧) فني إبان تكوين اللغة المشتركة سوى النطق على الرسم في غالب الحالات . لأن الرغبة كانت تتجه في ذلك الحين إلى إقامة نطق عام ، لاهو نطق إقليم معين ولا نطق مجموعة إجماعية بعيمها ؟ فالاستعمال كان يتجه ولازال يتجه إلى تطبيق الألمانية الكلامية على رسم الألمانية الأدبية . فمن ذلك مثلا ، أن الحركة المركبة فا في الألمانية العليا الوسطى صارت نا طويلة (ي) دون أن يتغير الرسم لهذا السبب، ولكن لماكانت المستشارية السكسونية تكتب je بدلا من ie عندما تكون

<sup>(</sup>۱) و . هورن ; رقم ۱۹۹ ، ص ۵۵ .

فى مبدأ الكلمة ، فقد أدخل هذا الاختلاف فى النطق أيضاً ، ومر ثم نرى jemand ( بمضالناس) و je فى مقابلة niemand ( لا أحد) وnie ( لا) (١٠). ومع ذلك فإن الا لمانية عتاز عن الفرنسية والإنجليزية بأن الرسم بعد أن استقر فيها بق ثابتا . أما فى الفرنسية فإن التباين الذى بين الفرنسية الكتابية والفرنسية الكلامية لا يزداد مع الا يام إلا اتساءا .

\* \* \*

لا يمكننا إلا أن نمتدح المجهردات التي تبذل لإصلاح عيوب الرسم . وحجة القائمين بها تتلخص فيما يلى : الرسم الفرنسي عبارة عن نظام توافق قام بوضمه جملة وتفصيلا طائفة من متحذلق العلماء . وما وضعه التوافق يستطيع التوافق أن يلغيه . وليس في إصلاح رسم اللغة إضرار باللغة نفسها . بل إن في ذلك تخليصاً لها من داء ينخر في جسمها وتوفيرا لوقت ثمين يضيع على أولادنا هباء منثورا وتسهيلا للأجانب الدين يتعلمون لغتنا .

وكلها أسباب وجيهة وكنا نتمنى لو أنصت لها الناس فى كل مكان . ولمله كان يلزم لذلك أن تكلف لجنة من العلماء المختصين بالبحث عن الوسائل الناجمة فى إصلاح الرسم فى الفرنسية ، وأن يكون ذلك بصفة دائمة . كما يفعل الأطباء إذ يسمرون المريض حتى شفائه التام . وهذا العمل يستلزم وقتاً طويلا ، إذ لا ينبغى أن يسار فيه إلا ببطء شديد . إذ أن هناك أسباباً كثيرة تبعث على التبصر فى هذا الأمم . وسنشير فيا يلى إلى بعضها .

فإذا قمنا بإصلاح شامل دفعة واحدة كنا قد استبدلنا مكان اللغة المكتوبة الى تمودنا عليها لغة كتابية أخرى جديدة . ويترتب على هذا أن نطرح وراء ظهرنا دفعة واحدة جميع المطبوعات التى نشرت بالفرنسية منذ قرون ، وهو أمم مستحيل ؟ هذا إلى أن مثل ذلك العمل يوجب على جيل أو جيلين من الفرنسيين أن يتعلموا لغتين بدلا من لغة واحدة ، وإن هناك من العادات والتقاليد الأدبية ما لا يستطيع المرء أن يغيره بجرة قلم واحدة . وطبعاً من الواجب جعل الفرنسية ما لا يستطيع المرء أن يغيره بجرة قلم واحدة . وطبعاً من الواجب جعل الفرنسية

<sup>(</sup>١) و.برونه: في توحيد اللغة الألمانية ،في Akademische Festrede ،هال (ه٠٠).

أسهل تحصيلا وأقرب منالا بالنسبة للأجانب . وعلى الفرنسيين الذين يرجون لقطرهم مستقبلا استمارياً ناجحاً ، أن يفكروا في صعوبة كتابتهم الكفيلة بأن ينفر منها من بريد تعلمها من سكان إفريقية الوسطي أو الشرق الأقصى . ولكن يبدو أن صعوبات الكتابة الإنجليزية لم تعرقل نجاح الامبراطورية الإنجليزية . وإنه ينبغي بذر الاضطراب في العادات التي درج عليها مواطنونا في سييل إرضاء بعض الأجانب والواقع أن أقل تنيير في قواعد الرسم كفيل بزعزعة العادات المكتسبة زعزعة ضارة · لأنناإذا طبقنا الحد الأدني من الإصطلاحات التي يقترحها المصلحون ، لم تبق صفحة واحدة مكتوبة بالفرنسية دون أن تتغير تغيراً تاماً ويتحتم على العين والفكر أن يظلا ساهرين على تصحيح ما يقع من أخطاء حتى يصابا في نهاية الأمم بالملل ، ولكن يمكن الإجابة على تلك الاعتراضات بأن الصعوبات الناشئة لا يمكن أن تؤثر على أكثر من جيل أو جيلين ، وأن ما نعمل نحن على نسيانه من العادات القاعة يوفر على أحفادنا مؤونة حفظه . وهذه إجابة عن على نسيانه من العادات القاعة يوفر على أحفادنا مؤونة حفظه . وهذه إجابة في كل إصلاح للرسم .

فإذا ما اقتصرنا على التبسيط التدريجي حسب خطة موضوعة ، فإننا نكون قد احترمنا حقوق اللغة الكتابية التي لا ينبغي لنا أن نهدرها .

يميل بعض العلماء إلى اعتبار اللغة المكتوبة خادماً مطيعاً للغة الكلام. وهذا رأى طائفة من علماء الأصوات وأساتذة اللغات الحية الذين يهتمون بالحدّ من تطرف أساتذة المدارس، أولئك الذين يحصرون اللغة كلها فى اللغة الكتابية. ولكن، هل يجوزلنا حقاً أن نقول بأن تلك الكلمة المكتوبة تنطق على هذا النحو وأن تلك الكلمة الملفوظة تكتب على ذاك ؟ وهل توجد الكلمة فى الصوت المنبعث من الفم أم فى الكتابة التى تسود وجه الصحيفة ؟ الواقع أنها بالنسبة لكل شخص متحضر توجد فى هذه وفى تلك على السواء. فكثير من المتحضرين يتفاهمون فيا بينهم بالكتابة أكثر مما يتفاهمون الكتابة وحدنا أن اللغة المتكلمة هى المنبع الذى استمدت منه اللغة الكتابية. فعندما اعتزم قلفيلا أن اللغة المتكلمة هى المنبع الذى استمدت منه اللغة الكتابية. فعندما اعتزم قلفيلا

Wulfila أن يسجل لغة القوطيين اجتهد فى أن يوجد لكل صوت من أصوات اللغة صورة كتابية مناسبة . وبهذا المعنى يصح لنا أن نقول إن الكتابة قد اقتفت أثر النطق . ويسير الحال على هذا المنوال فى أيامنا عندما يعمد أحد الحوابين إلى تسجيل لغة من لغات البدائيين لم تكن قد كتبت من قبل . طبعاً لا يدرك الأمى من الكلمة إلا صورتها السمعية ، ولكن عندما تنتشر الكتابة ويفرض تعلم القراءة على جميع أبناء القطر تزداد أهمية الكلمة المكتوبة شيئاً فشيئاً .

واليوم لا نستطيع أن نتصور اللغة دون صورتها الكتابية . ولا تظهر الكلات أمام أذها ننا إلا في الثوب الذي يخلعه عليها الرسم . فيمكننا أن نقول هنا إن العضو قد خلق الوظيفة ؛ وأية وظيفة ؟ وظيفة بلغت من الطغيان حداً جعل اللغة المكتوبة تفوق اللغة الكلامية وضوحاً عند بعض الناس ، وهم أولئك الذين نطلق عليهم اسم البصريين . فنسمع بطلا من أبطال دى موسيه يقول بأنه لا يستطيع أن يفهم بوضوح إلا ما كان مكتوباً بالخط المستدير المجسم . هذه الفكاهة المسلية يمكن أن تنطبق على كثير من الناس . فهذا مثلا لا يفهم صفحة يسمعها ولا يحسن فهمها إلا إذا قرأها . وذلك لا يستفيد من درس يلقى عليه إلا إذا قرأها . وذلك لا يستفيد من درس يلقى عليه إلا إذا هيء له بعد ذلك أن يرى فواه مطبوعة أمام عينيه . إن هذه حالة قصوى تلفت النظر بندرتها . ولكن إذا راقب كل منا نفسه بعض الشيء ، تحقق من قربه منها إن قليلا وإن كثيرا .

عندما نسمع حديثاً ما نلاحظ في أغلب الأحيان أن الكلمات تقرع في نفس اللحظة جهازنا البصرى بقدر ما تقرع جهازنا السمعي ، بمعنى أن الأثر الواقع على المراكز السمعية ينتقل بدوره إلى المراكز البصرية . وحينئذ نبصر الكلمات التي تسمعها أذننا . بل نحن أيضاً عندما نتكلم نرى الكلمات التي نلفظها ، فتمر أمام عقلنا كأنها مسطورة في كتاب مفتوح . والصورة التي تتخذها على شفتينا محددة غالباً بالمنظر الذي تظهر فيه أمام عقولنا . لذلك كان من خير الوسائل لتجنب أخطاء النطق أن ترجع إلى صورة الكلمة البصرية التي تصحب داعًا صورتها السمعية في ذهننا . وكذلك صورة الكلمة البصرية يصحبها عند القراءة إحساس سمعي ،

فنرانا نغنى لأنفسنا جمل الكتاب الذى نقرؤه ، وعندما نكتب ، نرى قلمنا يتبع الإشارات التى يمليها عليه الصوت الداخل . فيمكننا أن نقول بأنه فى أثناء النشاط اللغوى لدى الشخص المتحضر العادى ، تشترك صور اللغة جميعها فى العمل .

اللغة الكتابية إذن ذات أهميسة عظيمة في سيكولوجية اللغة ، فما دمنا نعلم القراءة والكتابية للاطفال ، يجب ألا نسقط من حسابنا حقوق اللغة الكتابية وإن تعارضت أحيانا مع حقوق اللغة الكلامية ، ولكن هذه الحقيقة لاتستبعد إمكان إصلاح الرسم . إذ من الطبيعي أن نعمل على تضييق الشقة بين اللغة الكتابية واللغة الكلامية . ولكن لاينبغي لنا أن ننسي أن الحصول على تعادل تام بين اللغتين أمم مستحيل ؟ وإذا كانت الكلمة توجد في الصورة المكتابية وفي الصورة الكلامية على السواء ، فلعله ليس من الشر أن يوجد في الرسم بعض وجوه من الشذوذ والنفور والعيوب . فبذلك تحفر صورة الكلمات في الذا كرة بطابع أعمق وإن غرابة اللباس تعبر بشكل أوضح عن الفكرة الي ترتديه .

يقول قولتير « الكتابة صورة الصوت ، فكلما قربت منه في سياها ، كانت خيراً » وهذا القول لا يصدق إلا من الناحية النظرية ، ولا يمكن أن يتخذ مبدأ وطريقة إلا عندما يحتاج الأمر إلى وضع كتابة للغة جديدة ، أما في لغة كاللغة الفرنسية ، فإننا محد من نطاق الكتابة دون مبرر ، إذا أردنا أن نجعل ممهاصورة للكلام نعم أغلب الظن أن اللغة المكتوبة قد ولدت من اتفاق قام بين بضعة أفراد . ولكن هذا الاتفاق قد امتد حتى شمل المجتمع بأسره وفرض نفسه عليه بقوة صارمة . وليس المقل هو الذي ينظم حياتنا الاجماعية ، بل العادة ؟ وحجج الفلسفة كلها عبث في عبث أمام قدرة العادة . فعندما أريد الاستفادة في العمل من نور الهار أطول مدة ممكنة ، كان المعقول أن تغير مواعيد العمل ، لا أن تغير الساعة ؟ ومع ذلك فإن الساعة هي التي غيرت ، لأننا لم نقبل أن نتناول طعام الغداء في الساعة ذلك فإن الساعة هي التي غيرت ، لأننا لم نقبل أن نتناول طعام الغداء في الساعة الحادية عشرة إلا إذا أطلق على هذه الساعة اسم الظهر . فنحن عبيد العادات الاجماعية إلى هذا الحد ! والرسم هو إحدى هذه العادات بالنسبة لكل شخص متحضر . فلا يمكن إصلاحه إلا بأشد الحذر وباستيحاء العادة نفسها.

## 

## تقدم اللغة

تقدم لنا الكتابة مثالاً فائماً على تلك الأدوات التي يخلقها الإنسان والتي تستكمل مع الزمن جميع وجوه الكال التي يستلزمها الاستعمال أو يوجى بها . فبين العلامات التي كانت تحفر بالأمس على الأحجار وبين الحروف التي تطبع اليوم على الورق تقدم شاسع لا ينحصر في الناحية المادية وحدها .

يتوقع الإنسان أن يصل إلى مثل هذه الخاعة في دراسة اللغة باعتبارها نتيجة عمل عقلي قامت به الأجيال المتوالية . أليست أداننا اللغوية أيضاً تسير في طريق الإصلاح المستمر ؟ والتراكيب المتنوعة التي يصب فيها العقل الأصوات لكي تترجم عن الأفكار ، ألم تحقق هي أيضاً شيئاً من التقدم في خلال الأجيال ؟ واللغة تبدو لنا في حركة داعة ؟ أهي حركة خادعة تبلي مكامها في مجهودات عقيمة ؟ أم أن اللغة تهدف نحو غاية مثالية لا تني تقترب منها في كل خطوة من خطوات تطورها ؟ الأجيال تتغير بسرعة عظيمة . فنحن إذن على حق أن نتساءل عن معني هده الأجيال تتغير بسرعة عظيمة . فنحن إذن على حق أن نتساءل عن معني هده التغيرات ، أو بعبارة أخرى أن نعرض على بساط البحث مسألة تقدم اللغة .

\* \* \*

ولكن من المناسب أولا وقبل كل شيء أن نحدد ماذا نعني بكامة « تقدم اللغة » . فأولئك الذين يستعملونها لا يفعلون أكثر من إدخالهم في علم اللغة مصطلحاً من تاريخ الأدب . إذ أن العادة قد جرت وقتاً طويلا على اعتبار معنى التقدم في الأدب ديناً ومذهباً ؛ فكان الناس لا يرون في تطور الأنواع الأدبية genres littérraires إلا صعوداً نحو الكال أو انحدارا إلى الانحلال . وهذا هو الرأى الكلاسيكي الذي يذهب إلى أن الفن والذوق بعد أن يصلا إلى درجة (م-٧٧)

كالهما لا يسعهما إلا الانحدار والفساد. وعاماء الفيلولوجيا الكلاسيون قد نقلوا هذه الفكرة إلى الدراسة اللغوية متخيلين أنه يوجد فى تاريخ الإغريقية واللاتينية نقطة كال وصلت إليها هاتان اللغتان بعد مجهودات طويلة ، ومن بعدها سارتا في طريق الاضمحلال.

فَنَى اللاتينيــة كان شيشيرون هو المقياس ؟ ومع ذلك كان يروق لهؤلاء الباحثين أن يفتشوا في كتاباته عن مواضع النقص؟ فأبعدوا من آثاره الخطابات التي كان يكتبها لأصدقائه على أنهاكم مهمل لا يليق بقـــدره. واللاتينية الحقة ِ عندهم تتلخص في طائفة من الخطب والدراسات الفلسفية التي تركها الخطيب الكبير ، وقد يضيفون إليها شروح قيصر وتراجم كرنليوس نيپوس Cornelius Nepos . أما بقية الكتاب اللاتينيين فكانوا موضع ريب أو رفض صريح . فلكريس Lucrèce كان خشناً قليــل العناية ؛ وپلوت Plaute متبربر لم 'يصقل بعد ؛ وسلوست Salluste موبوء بالحوشية ، وتيت ليڤ Tite - live يفوح بالريفية و Tacite غريب الأطوار مشتت الذهن ، كأنه يجد لذة في الإكثار من الأخطاء اللغوية . وكانوا لايقدرون مؤلفي العصر الإمبراطوري إلا بمقدار اقترابهم ، بواسطة التقليد الأعمى ، من لغة شيشيرون التي قرروا أنها مقياس اللغة اللاتينية . ويمكننا أن نقول هذا القول بعينه في اللغة الإغريقية . وهذه الطريقة في ممالجة اللغات القديمة تقوم على الخلط الكريه بين اللغة الأدبية واللغة بوجه عامَ ، اللغة التي يتكلمها جميع الناس في القطركله والتي تتغير مع الزمن . نعم ، لعلماء اللاتينية أن يقرروا مثالا أعلى للغة اللاتينية وأن يفرضوه على ظلاب هذه اللغة في موضوعاتهم الإنشائية . فهذه خطة النحو المذهبي الذي يتلخص في هـــذه العبارة التقليدية : قل كذا ، ولا تقل كذا . واتباعها يتفق مع تقاليد الكتاب اللاتينيين الذين كانوا يرون في شيشيرون أستاذاً ومثالا يحتذى . ولكن هذه الخطة الصناعية لا ينبغي

ومع ذلك فهذا ماكان يعمله لغويو القرن المنصرم(١) الذين كانوا يقررون

أن تطبق على دراسة اللغة .

<sup>(</sup>١) ولا سيما شليشبر: رقم ١٩٧، ص ٣٤؛ ورقم ١٩٨، مجلد ١، ص ١٣ – ١٠.

لكل لغة مثلا أعلى من الكال . وكانوا يجعلون هذا المثل الأعلى في العهد الماضى ، وفي الماضى السحيق بطبيعة الحال . ويزعمون أنه كانت توجد في العصر « البدائي » لغة كاملة ذات اطراد مطلق . وأنه لما كان التغير من قوانين اللغة ، كان من المحتوم أن يسير تطور اللغة بها إلى الابتعاد عن مثلها الأعلى البدائي . لذلك يتكلمون عن هذا التطور اللغوى في عبارات غريبة ، فهو عندهم تشويه أو تحريف أو فساد ! وليست لغائنا الحديثة ، هذه المواليد المتأخرة الأوان التي رمى بها حظها الماثر في شيخوخة الزمان ، إلا بقايا مزدراة ، أو على حد تعبير شليشر الألماني ، إلا « فتاتاً كرته العثة أمن علماء اليونانية القديمة سئل في مسألة ما من مسائل الإغريقية الحديثة فرفض الإجابة بازدراء قائلا بأنه لا يقبل إطلاقاً أن يتعلم لغة تستعمل شمن في موضع المنصوب (٢) . فلعل هذا العالم كان يصفق إنجاباً بشليشر (٣) المتقدم ذكره لو سمعه يقول بأن « التاريخ عدو اللغة » عمل اللغة نفسها عدواً للحياة (قرة بغنها عدواً للحياة التي تغذبها .

من العبث أن نؤكد أن الفرض القائل بأن هناك لغة كاملة قدّت في عهد سحيق مما قبل التاريخ فرض خيالي محض ، شأنه شأن الفكرة القائلة بأنه يمكن أن توجد لغة لا تتغير وتبقى جامدة في سكونها أبد الآبدين . يجب أن نسلم بالتغير لأنه أمم حتمى ، وألا نستسلم للبكاء على العصر الذهبى ، لأنه عبث في عبث سواء أكان ذلك في اللغة أم في غيرها . ثم أو ليس للتغيير وزاياه العديدة ؟ ذلك ما تقول به مدرسة أخرى أخذت وجهة النظر المخالفة للمدرسة السابقة على خط مستقيم وذلك بنقلها للمثل الأعلى للغة من الماضى إلى المستقبل (٤) . أخذت هذه المدرسة

<sup>(</sup>۱) رقم ۱۹۹، ص ۲۷.

ساست «۲) يقال في الإعريقية الحديثة: ἐλαεα γράμμα ἀπ' τον πατέρα μον «لساست خطابا من والدى » ، پيرنو : رقم ۱۰۹ ، ص ۱۸۰ و ص ٤٤٤ .

<sup>(</sup>۳) ۱۹۸ ، مجلد ۲ ، ص ۱۶۶ ، وقارن چسپرسن : ۱۳۶ ، ص ۸ .

<sup>(</sup>١٤) هذه المدرسة عثلها خسيرس خير تمثيل ، رقم ١٣٤٠.

على عانقها أن ترد إلى اللغات الحديثة اعتبارها . وترى أن أكمل اللغات هي تلك التي قطعت في التطور أطول شوط وهي بذلك لا تؤدى إلا إلى إيقاظ تلك المعركة الخالدة ، معركة القديم والجديد ، بتطبيقها على المسائل اللغوية . وتتجدد هذه المعركة ، كل خمسين عاماً ، فتكشف لنا عن ميل الناس إلى الأشياء المتناقضة وعن الإغراء الذي توجهه إليهم الأشياء القديمة والأشياء الحديثة كل بدورها .

ولاشك أن بعض اللغات الحديثة كالفرنسية والإنجليزية تتمتع بأوفى قسط من المرونة واليسر والطواعية . فالفرنسية تمتاز خاصة بدقتها ووضوحها ، لا تطيق التبذل ولا الإغراق في المبالغة ولا ذلك البريق الذي تجيزه لغات مجاورة ، وإنما مسعاها الأول إلى الدقة الذي لا تحتاج إلى مزيد من شرح ولا تدعو حالتها إلى اعتذار عن تقصير على حد تعبير ڤولتير . ولكن هل يستَطيع إنسان أن يدعى أن اللغات القديمة كالإغريقية أو اللاتينية تقلُّ عنها شأنًا ؟ وإذا كان علينا أن مختار من بين سائر اللغات تلك اللغة التي تستحق أن تكال بالغار ، فن يجرؤ على تضحية اللُّمَةُ الْإِغْرِيقِيةُ ؟ ومن ذاق ممة حلاوة هذه اللُّغة ذات الجوهر الرباني ، وجد كل لغة عداها ، إما تافهة و إما مرّة . ولسنا نتكلم عن الأفكار التي جعلت تلك اللغة وعاء لها ، ولا تلك الآداب التي تعتبر بحق مدرسة للحكمة والجمال . و « كنزاً من دواء الروح » كما كان يتكلم المصريون عن كتبهم . فاللغة الإغريقية في شكلها الخارجي، دون أي اعتبار آخر ، تمدّ متمة عقلية معدومة النظير . وليس ائتلاف النغم ورقة الأصوات وثراء المفردات كل مزاياها ، بل ليست أقوم مافيها من مزايا . فني ميدان النحو تمتاز الإغريقية من بين سائر اللغات بدقة دوال النسبة فيها التي ترهف تُركيب الـكلمات ، وبالمرونة الخفيفة التي تميز تنظيمها وتعمـــل على إظهار التفكير في كل قيمته وتحيط بكل حناياه ومنعرجاته ، وتكشف بشفافيتها عن كل دقائقه. ولا نعلم أن الوجود قد رأى أداة أكل منها في التعبير عن الفكر الإنساني . ولكن إذا علمنا أنه قد أمكن للغات أخرى من نوع آخر أن توفى بالحاجات المتنوعة التي تطلبتها أفكار لا تقل عن الأفكار الإغريقية ثراء وتعقيداً ، رأينا أنه من العبث أن نبحث عن المثل الأعلى للكمال اللغوى في نوع من اللغات دون سواه . وقد بكون من المسلى أن يقوم إنسان بالبرهان على أن اللغة التى كتب بها هومير وأفلاطون وأرشميد تفوق لغة شكسبير ونيوتن ودارون أو تتخلف عنها . فقد أمكن الحكل هؤلاء أن يعبروا تعبيراً تاماً عما أرادوا التعبير عنه ، ولكن بوسائل مختلفة . وكلهم يتساوون فى الفضل لأن كلا منهم أمكنه أن يجد فى لغته العبارة المساوية لفكرته . والواقع أننا لا نعلم إطلاقاً لغة قد قصرت عن خدمة إنسان عنده فكرة بريد التعبير عنها . فلا ننصت إذن إلى لأولئك المؤلفين العاجزين الذين الحمون لغاتهم مسئولية النقص الذى فى مؤلفاتهم ؟ لأنهم هم المسئولون على وجه العموم عن هذا النقص .

نعم، إن من حسن طالع الكاتب أن يجد أمامه تقاليد يسير عليها وأن يستعمل النهة قامت بتحضيرها وصقلها سلسلة طويلة من الكتاب . ولكن الأم هنا لا يعدو الاختلاف في درجة الصعوبة . يقول ديكارت Descaries في «حديث المنهج » : « أولئك الذين يفكرون خير تفكير ويهضمون أفكارهم خير هضم ليجعلوها واضحة مفهومة ، يستطيعون دائماً أكثر ممن عداهم أن يفهموا الآخرين آراءهم ولو لم يتكلموا غير البريتاينة السفلي » .

ومع ذلك فإن المسئولية لا تقع كلها على موهبة الكاتب وحدها . إذ يجب أن نعمل حساباً للوسط الذي يعيش فيه أيضاً . إذ لما كان المتكلم لا يتكلم إلا ليسمع والكاتب لا يكتب إلا ليقرأ ، كان من الضروري للكاتب أن يجد له جمهوراً على درجة من الثقافة تسمح له بفهمه . لقد قال بوفون Buffon في مثل ذلك : « لم نصل إلى الكلام الجدي والكتابة الجدية إلا في العصور المستنيرة » . ولو أن بريتانيا أراد أن يكتب مؤلفاً فلسفياً بلغته ، لتيسر له ذلك على أرجح الفروض ؛ ولكن البريتانيين ، أوالذين يتكلمون منهم البريتانية على الأقل ، لا يحفلون بالفلسفة لسوء الحظ؟ كما أن الفلاسفة لا يفهمون شيئاً في البريتانية على وجه العموم . ولذلك يخشى على صاحبنا ألا يقرأه إنسان ولا يفهمه إنسان . فطاقة اللغة تتوقف على عدد الذين يمارسونها و درجة تعلمهم . وهذا هوالسبب في أن اللغات الكلتية أقل قيمة من اللغات الكلتية أقل قيمة من اللغات الرومانية أو الجرمانية . ومع ذلك فقد استطاعت الإيراندية والغالية طوال عصور

عديدة أن تعبيرا عن أفكار شعرية فائقة الجمال ، لعلها آصل ما خلفته العصور الوسطى من هذا القبيل . وقد ناسف على أن دافيد أب جويليم Dafydd ab Gwilym لم يكتب بالإيطالية كما كتب دانتي أوبا لألمانية كما كتب فلفرم فون إيشنباخ لم يكتب بالإيطالية كما كتب دانتي أوبا لألمانية كما كتب فلفرم فون إيشنباخ Wolfram von Eschenbach : فكان يستطيع اليوم أن يتذوق شعره عدد كبير من الناس . ولمكن ما معنى ذلك ؟ أين يذهب مجد هومير أو أفلاطون في اليوم الذي يزول فيه تعلم الإغريقية من المدارس ؟ لا شك أن نعيق الغراب وتغريد العندليب يستويان تماماً يوم لا يجدان أحداً يصغي إلهما .

\* \* \*

إذا تابعنا المناقشة المتقدمة ، أقحمنا أنفسنا في طريق لايؤدى إلى غاية . فقيمة اللغات من الناحية الجمالية أو النفعية لا يصح أن يكون لها حساب في الكلام على تقدم اللغة . فموهبة الكتاب تستطيع في فترة من النشاط الأدبي القوى والرخاء الوطني والسيادة السياسية ، أن تخلع على اللغة درجة من الكال تكاد تكون مطلقة وبالتالي حالا من الهيبة تفرضها على الكون بأسره . وهذا ما تيسر للاغريقية في العهد الأتيكي والانينيه في عهد أغسطس وللفرنسية في القرنين السابع عشر والثامن عشر . ولكن ينبغي في الكلام على مسألة تقدم اللغة أن نغض النظرعن مثل هذا الكال المؤقت الذي قد تصادفه هذه اللغة أو تلك . بل إن فكرة الكال بعيدة عن تقدير التقدم إلى حد أننا لا نسطيع تبريرها إذا أردنا تطبيقها على جزء واحد من أجزاء اللغة ، كالأصوات مثلا أو الصور النحوية .

تمتاز بعض اللغات على بعضها الآخر بالانسجام والعذوبة ، ويمتاز بعضها على غيره بسهولة النطق . ومع ذلك فليس القصد إلى تزويد النطق ببعض المزايا التى تنقصه هو الذى يتحكم فى مصير التغيرات الصوتية . هذا إلى أن تقدير هذه المزايا يرجع إلى حد كبير إلى الذوق الشخصى ، ومن ثم يدخل فى المناقشة عنصر ذاتى من شأنه أن تزيفها من أساسها .

كذلك ليس من اليسير أن نبرر فكرة التقدم في ميدان النظام الصرفي ، إذا اقتصرنا في ذلك على البنية النحوية .

كان ميدان البحث اللغوى منذ أربعين عاماً يخضع للنظرية القائلة بأن اللغات تمر بحالات ثلاث على التتابع: حالة العزل وحالة الإلصاق وحالة الإعراب. وكان من المسلم به أن كل لغة من اللغات المعروفة كانت على إحدى هذه الحالا الثلاث وفقاً لمرحلة التطور التي عرفناها فيها. ومعنى ذلك أن هذه النظرية كانت تسمى إلى حصر التقدم اللغوى في النظام الصرفي (١).

ما سبق أن قلناه عن تغيرات النظام الصرفي والروابط التي بين دوال النسبة والكلمات ، يكفي للحكم على ما في تصور تاريخ اللغات على هذا النحو من زيف . لسنا نذكر أن العناصر النحوية آتية في غالب الأحيان من بلى كلمات قديمة كانت قاعمة بذاتها . وأننا قد نجد في المفردات أصل اللواحق ، بل والزوائد التي عمل الزمان على إلصاقها بالكلمات المنتهية بها ؛ ومن ثم كان إلصاق العناصر التي كانت منعزلة في باديء أمرها يسمح للغات بأن تجدد نظامها الصرف . ومن جهة أخرى ، كثيراً ما يعمل البلى الصوتى على اختزال طول الكلمات وهدم الإعراب وإرجاع الكلمات التي كانت قد صارت متعددة القاطع إلى حالة وحدة القطع ، أي إلى إحياء حالة الإلصاق من جديد .

ولكن هذه الحالات المختلفة تنشأ عن أسباب تعمل جميعها فى وقت واحد فى كل اللغات: أسباب تؤثر على كل نقطة فى النظام الصرفى ويتوقف إخفاقها أو نجاحها المؤقتان على ظروف خاصة بكل لغة. هذا إلى أن التغير لا يكون تاماً إطلاقاً فكثيراً ما تبقى الصيغ القديمة إلى جانب الصيغ المستحدثة ، حتى لنلاحظ فى النظام العام للغات التي لها تاريخ طويل والتي عانت تطوراً ضخماً كالفرنسية أو الإنجليزية مزيجاً من النظم التي تضم حالات مختلفة .

وهكذا كانت وحدة القطع تعتبر في يوم من الأيام من مميزات اللغة الإنجليزية . والواقع أن الإنجليزية تعتاز بصيغها القصيرة التي قد تصل إلى وحدة المقطع ، كلاف صيغ الإنجليزية القديمة المكدسة بالمقاطع والثقلة باللواحق والزوائد . وهذه نتيجة البلى الصوتى الذي كان بعيد المدى في الإنجليزية . وكان يمكن للغة

<sup>(</sup>١) انظر خاصة هو ڤلاك : رقم ٨٤، مستيلي : رقم ١٨٢، وسيس : رقم ١٣٨ .

أن تقاوم هذا البلى كما فعلت لغات أخرى . فاللغات الرومانية مثلا تتجنب وحدة المقطع بإضافة اللواحق . إذ نقول فى الفرنسية soleil (شمس) حيث كان يقول اللاتينيون sol ، واستعضنا بالفعل gémir ( gémt ) عن الفعل القديم اللاتينيون sol ، واستعضنا بالفعل علم واحد ) . وقد لوحظ أن اللغة الأسبانية لا تكاد تحتوى على كلة واحدة تتكون من مقطع واحد .

ومع ذلك فلا ينبغي لنا أن نبالغ فى وحدة المقطع الإنجليزية التى ليست. فى غالب أمرها إلا مسألة ظاهرية محضة (١). ولنحاذر أن نخدع هنا بالكتابة أو بالعادات التى يفرضها علينا استمال كتب النحو والمعاجم. فكثير من بين الكات الإنجليزية التى يمكن تمييزها بالتحليل النحوى، ليس لها وجود مستقل، وكثير منها ليست إلا دوال نسبة أولا توجد إلا في تراكيب ثابتة متصلة بدوال نسبة لا تستطيع الانفصال عنها. فجملة لا do'nt know لا تحتوى على كلمات أكثر مما في اللاتينية nescio. إذ أن العنصر ها دلالة — وهوأ كثر عناصرها دلالة — مما في اللاتينية منفرداً.

وكذلك المناصر الأخرى ليس لها وجود مستقل. وإنما هي أدوات نحوية غير قائمة بذاتها ؟ ولا توجد إلا بوصفها عناصر من مجاميع قائمة بذاتها . هذا إلى أن وحدة المقطع في الكامات الإنجليزية الأصل قد تضاءات في وسط الكامات التي استعارتها اللغة من اللاتينية والفرنسية . ونحن نعرف مقدار ترحيب الإنجليزية باستقبال الكامات الأجنبية التي تراها مفيدة أو صالحة .

هذه العادة تسمح لها بألا تستعمل الاشتقاق في مفرداتها إلا لماما . فبيها نراها تترك جانباً كبيراً من الكلمات الوحيدة المقطع الموروثة من المتاع القديم على ما هي عليه دون أن تضيف إليها لواحق أو مزيداً من العناصر المرضية ، تراها في الوقت نفسه تستقبل بين مفرداتها عدداً كبيراً من الكلمات الفرنسية أو اللاتينية المتعددة المقاطع عن طريق الاستعارة .

كما أن معارضة حالة التصريف بحالة العزل أو الإلصاق تبدو وهماً من الأوهام إذا رجعنا إلى الصورة السكلامية التي فيها تختلط هذه الحالات المختلفة في تأليف

<sup>(</sup>۱) جسیرسن: رقم ۱۳۳ ، ص ۱۰ .

يوفق بينها . فالمتكلم إنما يتكلم بجمل لا بكلمات منعزلة . والفرق الوحيد الذي يوجد بين اللغات ينحصر في مكان دوال النسبة ، وفي طبيعة الرباط الذي يربط هذه الدوال بالكلمات . وهو اختلاف عرضي لا جوهرى . فلا نستطيع أن نستخلص منه قاعدة لتصنيف اللغات ، ومن باب أولى لا يمكننا أن نرى فيه عنصراً نقيس به مسألة التقدم اللغوى .

ولا ينبغى أن ننسى أن كل تجديد لنوى لا يمكن أن يكون إلا صليلا . إذ لا يوجد في الميدان اللغوى كسب دائم يوفر للغة التي تحصل عليه ثراء نهائياً .

فالربح المكتسب عرض زائل في كل الأحوال وكثيراً ما تقابله خسائر من ماحية أخرى . لقد رأينا كيف تحكنت الفرنسية من خلق أداة استفهام لهما . ولزم لهذه الأداة ، كي تحيا وتشتد وتدمو ، تعاون ظروف عدة كلها عرضية . وعكننا أن نتنبأ ، دون أن نتمرض لخطأ كبير ، بأن هده الأداة بدورها ستفقد عن طريق التطور الطبيعي هذه التعبيرية التي تعلكها الآن وتصير عديمة القيمة ثم تخرج من الاستعال . هذا هو تاريخ كل ما تكو به اللغة . ونحن نعرف كيف نشأت أدوات الاستفهام اللاتينية ، على مالها من صلاحية وقوة في التعبير؛ وكما أننا نعرف أيضاً كيف بادت . فعارة على اللها من صلاحية وقوة في التعبير؛ وكما أننا الاستفهام صارت عبارة استفهامية في حالة توقع جواب منفي «كلا » وعبارة الاستفهام صارت استفهامية كأنها « المست ترى ؟ » وذلك في حالة ما يكون الجواب المتوقع بالإيجاب : « بلي » . وكان ذلك ربحاً قيا للغة اللاتينية ولكنه لم يدم ؛ إذ لم يلبث أن تلاشي بفعل البلي وكان ذلك ربحاً قيا للغة اللاتينية ولكنه لم يدم ؛ إذ لم يلبث أن تلاشي بفعل البلي الصوتي الذي حرم ne, num من قوتهما التعبيرية . فالتقدم ، إذا صح لنا أن نستعمل هذه الكلمة ، لم يكن إلا عابرا .

الخسائر أيضاً لا يمكن أن تفسر بافتراض التقدم . فما يؤسف له أن الفرنسية الحديثة قد صيّرت الزمنين الماضيين اللذين كانت تملكها وهما الماضى المحدد والماضى غير المحدد ، زمناً واحداً : مع أن الخلاف الذي كان يفرق بينهما كان خلافا حقيقياً ، وكان استمالها يمكن القارىء من البيان عن معان دقيقة ، اختفت اليوم من الوجود

لاختفاء ما يمتر به عنها . ونحن نعرف السبب الذي أدّى بأجد هذين الزمنين قد تكافآ ( وهو الماضي المجدد على وجه العموم ) إلى الضياع : وذلك أن الزمنين قد تكافآ و تمادلا ، لأن الماضي غير المجدد (من قبيل rai fait ) ، كان في بادىء أمره زمنا مركبا ثم اتحد جزآه وفقد القيمة الحرفية التي كانت لا تزال تحس في فعله المساعد . ومن المكن أن تشعر اللغة ، بعد أن تعالى أثر هذا النقص ، بالحاجة إلى التعويض عنه ؟ فتصل يوما يوسيلة ، إلى التمييز بين القصص البسيط الذي كان يعبر عنه فيا مضى بالماضي المحدد ( if if ii ) وبين الحدث الذي كان يعبر عنه بالماضي غير المحدد ( il a fait ) . ولكن سسنظل حتى هذه اللحظة نتسكلم لغة جردت من أحد عناصرها المفيدة . أما عن الماضي التابع غيرالتام قدانه ؟ ومع ذلك فقد كان هذا الأسف على فقدانه ؟ ومع ذلك فقد كان هذا الزمن يقوم بكثير من الحدمات الجليلة ، إذ كان يسد فراغا كبيراً في نظامنا الفعلى الزمن يقوم بكثير من الحدمات الجليلة ، إذ كان يسد فراغا كبيراً في نظامنا الفعلى بتكميله لسلسلة الأزمان ، ومع ذلك فلا معني للأسف عليه . لقد اختق بالرغم من الضياع ، إذ راح هو أيضاً ضحية لاتجاهات لا تستطيع جهود المدرسة لحفظه من الضياع ، إذ راح هو أيضاً ضحية لاتجاهات لا تستطيع الإرادة الإنسانية لها دفعا .

وإذا كانت قائمة الأرباح والخسائر على هذا النحو في كل تطور صرفى ، فلن تستطيع الوصول إلى تحرير معنى التقدم. فكل تغير يقع على اللغة لايصيب إلاجزئية خاصة من جزئياتها ، وليس له في ذاته أثر عام . نعم ، لا شك أننا إذا نظرنا إلى لغة واحدة في فترتين من تاريخها ، وجدنا أنفسنا أمام حالتين مختلفتين : فنلاحظ أن المناصر التي تكوتها قد تغيرت وتبدل مكانها وانقلبت ، ولكن الأرباح والخسائر تكاد تتعادل في مجموعها . وقد بينا فيا سبق لماذا لا نستطيع اللغة مطلقا أن تصل بتطورها الطبيعي إلى الكال المنطق الذي يمنح منحاً إرادياً للغات قد وضعت وضعاً صناعياً من أولها إلى آخرها (انظر ص ٢١٣) . فالحالات المختلفة لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب لكل تطور صرفي تذكرنا بالصور المختلفة التي نراها في الكالييدوسكوب

ترتيب المناصر التي تكوّنه دون أن نحصل من هذا التغيير على شيء آخر غير ترتيب حديد .

ومع ذلك فإن كل شيء يتوقف على اليَّد التي تحرك الآلة .

والتطور اللغوى يعتمد اعتمادا وثيقاً على الظروف التاريخية ؛ فبين التطور اللغوى والظروف الاجتماعية التى تتطور فيها اللغة صلة وثيقة . إذ أن تطور المجتمع يستتبع تطور اللغة في طريق معينة . لذلك يحق لنا أن نتساءل عما إذا كان تاريخ اللغة يمثل مرآة ينعكس فيها تاريخ الحضارات ، وإذا نظرنا إلى مسألة تقدم اللغة هذه النظرة ، رأيناها تبدو أمام أعيننا في وضع جديد ، يجدر بنا الآن أن نناقشه .

\* \* \*

كثيراً ما لوحظ أن تطور اللغات يرداد سرعة بازدياد انتشارها في الخارج وبازدياد عدد الناس الذين يتكلمونها وتنوعهم . إذ أن انتشارها في أقاليم تحتك فيها بلغات أخرى يعرضها لأن تفقد خصائصها الموغلة في الذاتية ؟ والتأثير الذي يقع عليها من الخارج يؤدى بها إلى التغير السريع . فإذا ما قارنا لهجة موطن أصلى بلهجة مستعمراته ، تبين لنا أن هذه الأخيرة قد فقدت بعض القواعد النحوية الخفية الدقيقة : ذلك لأن التقاليد قد أبقت عليها في مهبط رأسها ؟ ثم تلاشت بهجرتها بعيداً عن موطنها . من ذلك أن الاختلاف بين I shall و Will الم يعد له وجود في الإنجليزية المتكلمة في أمريكا : فلا يقال الآن إلا Will الم يعد

ومن حهة أخرى نرى أن حمل اللغة بعيداً عن موطنها يساعد الانجاهات الكامنة فيها على التفتح بصورة أسرع وأكمل مما لو بقيت في مكانها . ومن ثم ظهرت بعض المستحدثات في الفرنسية المتكلمة في كندا قبل أن تظهر في غرب فرنسا الذي هاجرت منه الفرنسية إلى أمريكا في القرن السابع عشر ؟ فالفرنسية الكندية تبدو فرنسية حوشية في بعض نواحيها ، ولكنها في البعض الآخر تسبق فرنسية فرنسا نفسها ، إذ أنها تخلصت قبل هذه الأخيرة من بعض السمات الميقة

التي عملت التقاليد على إبقائها (١) .كذلك الهولندية التي يتكلمها البوير قد سبقت هولندية هولندا في طريق التطور (٢) .

اللغات التي لا تتنقل تعد لغات محافظة على وجه العموم . إذ أن اللغات التي لا تتكلم إلا في مساحة محكمة الحدود بعيدة عن ملتق طرق المواصلات الكبرى التي تختلط فيها الأجناس – ذات طابع حوشى بين في غالب الأحيان . فاللتوانية أكثر اللغات الهندية الأوربية حوشية ، لأنها لغة قوم زراعيين يقطنون إقليم غابات فقير ، في معزل عن الأقطار الأوربية الكبيرة . وأصلح الأماكن للمحافظة على سلامة اللغة هي الأقاليم الجبلية وأطراف أشباء الجزر حيث يضؤل التأثير الخارجي . ومن ثم احتفظت البسكية بطابعها لانحصارها بين وديان البرينيه ، وكذلك البريتانية لتحصنها وراء الحيط .

يؤثر المسكن أيضاً على تطور اللغات . فإذا كان السكان محلحلين متفرقين ، فإن هدا التبدد يساءد على الانقسام إلى لهجات . وإذا كان السكان يميشون متجمعين في محلات ومدن ، فإن هذا النوع من الحياة يساعد على خلق اللغات المشتركة التي ليست في واقع الأمر إلا منزلة وسطى بين لغات الطبقات الاجتماعية المختلفة التي تضمها المحلة أو المدينة . ومن ذلك نرى أن التأثير الاجتماعي لا يعوق تطور اللغة أو يعجل به فحسب ، بل أيضاً يعين اتجاه هذا التطور ومداه . وكل ما قلناه فيا سبق عن أحوال اللغات المشتركة واللحجات واللغات الخاصة يصلح ما قلناه فيا سبق عن أحوال اللغات المشتركة واللحجات واللغات الخاصة يصلح ممثيلا لهذا المبدأ العام .

وتوجه العوامل الاجماعية نشاطنا العقلى أيضاً . فتاريخ اللغات حين يشمل فترة طويلة من الزمن ، يسمح لنا بأن نتبين بعض تأثير التطور الاجماعي على عقلية البشر . وقد لاحظنا مثلا انجاه اللغات العام نحو التخلص من الخصائص الغيبية لتسير في سبيل العقلية ونحو نبذ التعبير عن الأفكار المشخصة لترقى صعداً في معارج التجريد . ونحو اللغات الهندية الأوربية في أقدم صورها أكثر ذاتية

Study of a Canadian French dialect, : Geddes وتقــــل عنه Meyer Liibke في Meyer Liibke

<sup>. (</sup> ۱۹۰۱ ) جو تنجن ( Die Sprache der Buren : H. Meyer ، مير

وتشخيصاً مما صار إليه فيما بعد ، ففكرة الزمن فى الهندية الأورپية تكاد تنحصر . فى التعبير عن الناحية الذاتية ، أى فى الدلالة على زمن الاستغراق ؛ وبمرور العصور إتجهت إلى التعبير عن فكرة الزمن بمعناه الحقيـق ، أى فكرة اللحظة .

وبحث لغات البدائيين يعضد هذه الملاحظة المستخرجة من التاريخ . فهذه اللغات تقدم لنا حالة لغوية ليس فيها نصيب أولا يكاد يكون فيها نصيب لما نسميه بالمدنية . فهى مفعمة بالفصائل المشخصة والحاصة وبذلك نختلف عن لغات المتحضرين ، التى تسير فيها الفصائل داعاً بحو التدريج والتعميم . ذلك أن البدائي يعبر بدقة نادرة عن جعفل من التفاصيل المادية التى تغيب عنا . ويوجه إلى الاعتبارات المكانية مثلا نصيباً من الالتفات يفوق النصيب الذى نوجهه نحن إلى الاعتبارات الرمنية . إذ أن الحدث يمثل فى ذهنه محصوراً بحير . والروابط المكانية التى بين الأشخاص والأشياء يعبر عنها فى لفته بفصائل خاصة كالروابط الرمنية أو أكثر منها (١) . ونحن نعرف أن الزمن أرفع من المكان فى مرتبة التجريد . ومن ثم نرانا نحن المتحضرين نسقط من نظامنا الصرفى فكرة الحيز المشخصة و نقبل بارتياح على التعبير عن فكرة الزمن الجردة . وهذه نتيجة للمدنية .

لذلك رى الطريقة التى تتلاشى بها الفصائل التشخيصية من اللغات تعضد أهمية الدور الذى تلعبه المدنية هنا ، ومن أوضح الحالات التى ،ن هذا القبيل حالة المثنى فى الإغريقية (انظر ص ١٣٤) . فاستعمال المثنى فى اللهجات مرتبط بدرجة المدنية : وللهجات التى فقدت هذا العدد منذ فترة ما قبل التاريخ هى نفس اللهجات التى كان يتكلمها أكثر الناس ثقافة ، فلهجات المستعمرات سبقت فى ذلك لهجة الوطن الأصلى ؛ ونجد اللهجة الواحدة تحتفظ بالمثنى فى القارة وتفقده عندما تستعمل فى آسيا الصغرى أو فى الجزر . هذه القاعدة عامة وتخلو من الاستثناء إذا غضضنا النظر عن بعض اللهجات كالأتيكية حيث تتدخل تأثيرات خاصة وثانوية ، وإن كان تعرف هذه التأثيرات تعرفاً جيداً يعضد القاعدة . ولهجات العواصم ، كما قلنا من قبل ، أشد محافظة من لهجات المستعمرات : لأن الأخيرة تمثل لغة صفوة سكان قبل ، أشد محافظة من لهجات المستعمرات : لأن الأخيرة تمثل لغة صفوة سكان

<sup>(</sup>۱) رقم ۸۸ ص ۱۵۸.

المدن الإغريقية ، لغة المنصر الذي يعد أكثر العناصر نشاطاً وذكا، وحيوية . فني المستعمرات بدأت عوامل الحضارة في الانزدهار ، وكان الأدب في مقدمة هذه الموامل . وعلى هذا ، فالاحتفاظ بالمثنى يبدو كما لوكان دليلا على حضارة متأخرة ، واختفاؤه على العكس من ذلك يدل على تقدم الحضارة .

ولكن ينبغي لنا ألا نبالغ في أهمية المثل الذي استعرناه من اللغة الإغريقية ، لأن هناك أسباباً أخرى ، لَغوية خالصة ، تفسر بدورها أن المثني قد اختني في المستعمرات قبل أن يختني في العواصم ( انظرص٣٦٤). ولكن المثل الذي ضربناه باللغة الإغريقية ليس مقصوراً عليها ؛ إن تاريخ معظم اللغات ليؤيده ، وحتى تلك اللغات التي لا تنضوي تحت لوَاء المجموعة الهندية الأورپية . ونفس بدعة حذف المثنى تراعى أيضاً في اللغات السامية والفينية الأجرية . فاللغات التي تعد َمن أقدم اللغات السامية تقدماً ، لغات الحضارة القديمة كالأشورية والعبرية والآرامية والحبشية ، لم تعد تستممل المثنى إلا في بعض كلماتِ ذات دلالة مزدوحة ؛ أما اللغة الحضارة — فقد احتفظت بالمثنى في الاسم والضـمير والفعل ؛ ويمـكننا أن نقول أيضاً إن درجة الحضارة تحدد درجة الاحتفاظ بالمثني في تاريخ اللغة العربية . وفي المجموعة الفينية الأجرية ، نرى أن اللمحتين اللتين احتفظتا بالثني ها أقل اللهجات تطوراً وهما اللهجتان الڤوجولية والأستياكية ، ولم نعد نعثر للمثتي على أثر لا في الهنغارية ولا في الفنلندية . وإذا هبطنا درجات في سلم الحضارات ، وجدنا لغات تستعمل المثلث ، كما هو الحال في لغات بعض الشعوب الأمريكية أو الاسترالية <sup>(١)</sup>.

ومما لا يحتاج إلى تنبيه أننا حين ندرس هنا العمليات النفسية التي تعد العدة للغة ، فإننا نغض النظر عن الظروف النحوية التي تشكون فيها اللغة لأنهما شيئان تجب العناية بالتفرقة بينهما . إن ضعف التشخيص لا يحول دون التعقيد النحوى . وليست هناك أية صلة تقام بين طبيعة أطوار النفس وبين العدد أو بين ما في الفصائل النحوية من تعقيد . فالفصائل النحوية تعتمد قبل كل شيء على

<sup>(</sup>١) رقم ٨٨، ص ٧ه١.

الذاكرة . والذاكرة عند البدائيين نامية عادة نمواً كبيراً . لقد فرضتها عليهم عاجيات كبيرة الأهمية وضرورات حيوية بالنسبة لهم . فنشاطهم العقلي لا تعاؤنه تلك الطرق العديدة التي تحل في سهولة ويسر عند المتحضرين محل الذاكرة وتورثها الكسل دون أي ضرر في ذلك . ويخيل إلى أنه لم بهم بعد بدراسة أثر الذاكرة في تطور اللغات . مع أننا نشاهد بعض لغات غير المتحضرين قد ملئت بالصيغ المتنوعة وظلت بهذا النوضع زمناً طويلا جداً ، فنظمها الصرفية شديدة التعقيد أو أن مفرداتها كثيرة الثراء ، ومشل هذه اللغات مرتبطة دون شك بتطور عجيب للذاكرة . ومن الطبيعي أن تكون الذاكرة عافظة . وعلى هدذا فليس البناء النحوي هو الذي يكشف عن آثار اختلافات الحضارة ، وإعما يكون ذلك في العناية التي يعبر بها عن التفصيلات المشخصة . فهناك رابطة بين درجة الحضارة والطابع المشخص إلى حد ما لأطوار النفس .

وبما أن ظاهرة سير اللغة بحو التجريد مرتبطة بتطور الحضارة ، فإنها ترين كيف يجب علينا أن نفسر الأمثلة السابقة . إننا نعلم تماماً أن اللغة تعد " بمثابة انمكاس للضمير البشرى ، وأنها تعرفنا صورة النفس التي بحملها . ونفس الإنسان المتحضر أكثر قابلية للتجريد من نفس الإنسان البدائي لأن ظروف حياة المتحضر توجه المقل إلى الاعتبارات المجردة على حساب كل ما هومشخص ، فالتجارة تستلزم الحساب وبعبارة أخرى التفكير ؛ وتطور الحياة السياسية تحبذ عادة ذوق الآراء المامة ؛ وتمرين الفكر ينتقل بطبيعة الحال من الأمور المشخصة إلى الأمور المجردة ، ونستطبع أن تحكم على ذلك بأنفسنا ، فلو أننا وازنا بيننا وبين أناس قريبي الجوار منا فأية فروق تتضح لنا ، من وجهة نظر التجريد ، بين المقليتين . والفلاح الأى الذي يتكلم الفرنسية مثله تقريباً مثل غير المتحضر الذي ليس في متناول يده التعبير عن آرائه غير اللغة الفرنسية . وإن عقليته لتتصورها أداة ناقصة . وعلى المتعبير عن آرائه غير اللغة الفرنسية . وإن عقليته لتتصورها أداة ناقصة . وعلى يحد بها عن المجردات ليسلكها في المشخصات التي يهتم بها دون سواها . إنه ليدخل فيها مثلا أسماء الأصوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفردات محل ليدخل فيها مثلا أسماء الأصوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفردات على يدخل المفردات على يدخل المفردات على يستحيل المناء الأصوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفردات على يدخل المفردات على يستحيل المن قص الميجم بها دون سواها . إنه ليدخل فيها مثلا أسماء الأصوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفردات على يحمل المفردات على المسابق المنه وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفردات على المدخل فيها مثلا أسماء الأصوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفردات على المدخل فيها مثلا أسماء الأصوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفرد المناء الأسوات وصيغ التعجب ؛ وإنه ليحل المفرد المدرد المناء الأسوات وصيف التعجب ؛ وإنه ليحل المفرد التحريد المدرد المناء الأسوات وصيف التعجب ؛ وإنه ليحل المفرد المدرد ال

الفصائل المشخصة إذا غابت؛ وهو يقضى على كل ما هو قطمى ومنطقى في جملنا بإساءة نطقها وتفكيك أوصالها .

لا ينبغي لنا أن نعجب حين ترى لفة غير المتحضرين تفيض بالمصطلحات المشخصة التي يدهلنا ما فيها من تنوع وتحديد. وهي حالة نجدها في كل اللغات الريفية . لقد شوهد ذلك في اللغة الليتوانية ، حيث ألفت قصة بأسماء أصوات متتابعة (١) . ونستطيع أن نجد ذلك أيضاً في رطانات الريف الفرنسي . فلنوازن بين قصة تؤلف بالرطانة الريفية الخالصة وبين خطاب يلقيه في مدرسة المناطقة أحد كتابنا السياسيين ممن عاشوا في القرن الثامن عشر . فالقصة تفيض بالمشخصات؟ وهي مفككة ، محوحة ، لامنطق فيها إلا أنها رغم هذا كله جد معبرة . أما الخطاب فينطوى على تتابع عبارات مجردة وعامة ، متسلسلة كما لو كانت قضية منطقية . هذان ضربان من اللفة عثلان ضربين من التفكير . ويجب ألا نطرب من فكرة أن لغاتنا الكبرى ذات الحضارة قد خلت تماماً من كل تصوف. إذ ليس هذا إلا في الظاهر فحسب. لأن عنصر التصوف ليس في اللغة وإنما في الفكر. أَوْ عَلَى الْأَصِحِ فَإِنَّهُ إِذَا وَجِدُ فَى اللَّغَةَ فَقَدَ وَجِدُ مِنْ قَبِلُ فَى الفَّكُرُ . ومع ذلك ، فلسنا في حاجة كبيرة إلى البحث طويلا في لغة الأميين من عشير تنا لنرى عنصر التصوف يظهر أمامنا في خير مستقر له . فسلطان الاسم وخلق قصص أسماء الأعلام واستمال الصيغ والرقى السحرية ، ومنع استعال المفردات في « فلمكلور» ريفنا ، ، أيمد هذا كله شيئاً آخر غير عقلية المتخلفين عن الحضارة وقد تفتحت في لغة المتحضرين ؟ .

ولكن بعد هذا كله ، لو أننا تصورنا طوفاناً سياسياً أو اجتماعياً قد اكتسح الحواجز الموجودة اليوم بين المجموعات البشرية وخلط ممثلي الطبقات والجنسيات والأحناس المختلفة بعضهم ببعض ، وقضى على حضارتنا القديمة واستبدل بها حضارة حديدة تقوم على أسس أخرى ، لو صح هذا كله ألن تسكون اللغة أول

<sup>،</sup> Schallnachahmungen und Schallverba im Litauischen : Leskien (۱) . ۱۹۷ ، من ۱۳۸ ، ص ۱۹۷

ما يصاب بهذا التغيير ؟ وهذه العقلية الصوفية والمشخصة التي كاد يقضي عليها في لفاتنا الكبرى المشتركة ، ألن تعود لها قوتها لتشكل لفاتنا من جديد وفقاً لها وتفرض عليها عاداتها ؟ وماذا تصبح إذن اللغة الفرنسية ؟ لا أكثر ولا أقل من لغة قوم تخلفوا عن الحضارة . ستسلك طريقاً مضاداً للطريق الذي سلكته من قبل والذي أدى بها إلى حالها الراهنة . ستنتقل من التجريد إلى التعبير بالمشخصات ، وستمتلي ، بالفصائل الصوفية والذاتية . هل سيكون هناك ما يدعو إلى تقدم اللغة أو أنها تدور حول نفسها وتتأخر عما هي عليه ؟ لا هذا ولا ذاك ، على الأقل وفقاً لوجهة النظر اللغوية . وليس لنا أن نقيم وزناً للمزايا أو الأضرار ، التي تعد نسبية ، لتغير حضارة من الحضارات ، حتى ولا للعودة إلى مايسمي التبرير . وليس لنا الحق في أن نعد لغة مشخصة وصوفية ، لا لشيء إلا أنها لغتنا . إننا في مثل هذه الحالة نواجه عقليتين مختلفتين لا تعدم كل منها أن تكون لها مزاياها . ولا شيء يدل على أن أهل سريوس لا ينظرون إلى مقلية المتحضر كما لو كانت مهادفة لفساد النوع .

ومن هذا ، ترى كيف ينبنى لنا أن ندرك افتراض التقدم اللغوى . التقدم بالمعنى المطلق لا سسبيل إليه ؟ كا لا سبيل إلى التقدم المطلق فى الأخلاق أو فى السياسة . هناك أوضاع مختلفة يتلو بعضها بعضا ، وفى كل وضع منها تسيطر بعض قوانين عامة يفرضها توازن القوى الموجودة . وهدذا ما يصيب اللغة . نستطيع أن نرى فى تاريخ اللغات بعض تقدمات نسبية . فهناك لغات تتلاءم مغ بعض حالات الحضارة إن قليلا وإن كثيراً . فانتقدم يتكون من أن اللغة تتلاءم وحاجات الحضارة إن قليلا وإن كثيراً . فانتقدم يتكون من أن اللغة تتلاءم وحاجات المتكلمين بها على خير وجه . ومهما يكن هذا التقدم حقيقياً ، فإنه لن يكون من أبائياً إطلاقاً . إن صفات لغة من اللغات تظل قائمة طالما احتفظ أهلها بنفس عاداتهم في التفكير ؟ وإلا فهذه الصفات قابلة للفساد والاندار والضياع . ومن الخطأ أن نمد اللغة كائناً مثالياً ، تتطور مستقلة عن البشر ، وتتبع أغراضها الخاصة بها ،

إن اللغة لا توجد خارج أولئك الذين يفكرون ويتكلمون . إنها تمد جدورها في أعماق الضمير الفردى ؟ ومن هنا تستمد قوتها لتتفتح على شفاه الناس . غير أن الضمير الفردى ليس إلا عنصراً من عناصر الضمير الجمعى الذى يفرض قوانينه على كل فرد من الأفراد . وعلى هذا فتطور اللغات ايس إلا مظهراً من مظاهر تطور الجماعات . فليس لنا أن نرى فيه سيراً في طريق متصل نحو غاية محددة . وإن دور اللغوى لينتهى حينا يعلم أن اللغة لعبة تتقاذفها القوى الاجتماعية وردود أفعال التاريخ .

e qualificación con la contractiva de la contractiva del la contractiva de la contractiva del la contractiva del la contractiva de la contractiva del la contracti

# المراجع

ملاحظة : القائمة التسالية لاتسمو إطلافا إلى أن تعد ثبتاً كاملا للمسائل التي تتصل باللغة بل لاتزعم أنها تستوعب مراجع المسائل التي تعرضنا لها في هذا الكتاب . وهي لا تضم إلا أهم المؤلفات التي تعد بتنوعها خير ما يعبر عن فكرة المظاهر المتباينة لعلم اللغة . لقد أفردنا للمؤلفات الفرنسية مكاناً يعتبر كبيراً نسبياً لنبين الدور الذي نامت به فرنسا في تطور الدراسات اللغوية .

## أولا: المجلات

#### ١ – باللغة الفرنسية

| Annales de Bretagne, Rennes, 1886 et suiv.                 | •   |
|------------------------------------------------------------|-----|
| Année sociologique, Paris 1898 et suiv.                    | ۲   |
| Bulletin de dialectologie romane, Bruxelles 1909 et suiv.  | ٣   |
| Bulletin de la Société de linguistique, Paris.             | ź   |
| Journal asiatique, Paris, 1822 et suiv.                    | ٥   |
| Mémoires de la Socièté de linguistique, Paris.             | ٦   |
| La Parole, Paris.                                          | ٧   |
| Revue Celtique, Paris, 1870 st suiv.                       | ٨   |
| Revue internationale de Sociologie, Paris.                 | ٩   |
| Revue de métaphysique et de morale, Paris 1893 et suiv.    | 11  |
| Revue de philologie, de littérature et d'histoire ancienne |     |
| Paris, 1877 et suiv.                                       | 11  |
| Revue de phonétique, Paris, 1911 et suiv.                  | 1.8 |
| Revue des études anciennes, Bordeaux, 1897 et suiv.        | 18  |
| Revue des études ethnographiques et sociologiques, Paris,  |     |
| 1908 et suiv.                                              | 1 £ |
| Revue des études basques.                                  | 10  |

| Revue des études grecques, Paris, 1888 et suiv.               | ۱٦          |
|---------------------------------------------------------------|-------------|
| Revue des langues romanes, Montpellier, 1870 et suiv.         | ۱۷          |
| ٧ - باللغة الإنجليزية                                         |             |
| American Journal of Philology, Baltimore.                     | ۱۹          |
| Classical Philology, Chicago, 1906 et suiv.                   | ۲.          |
| Classical Review (The), London, 1887 et suiv.                 | ۲١          |
| Harvard Studies in classical philology, Boston 1890 et suiv.  | 77          |
| Transactions of the Philological Society, London.             | 44          |
| ٣ — باللغة الألمانية                                          |             |
| Annalen der Naturphilosophie (Ostwald's Annalen).             | 4 £         |
| Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Litteraturen, |             |
| Braunschweig, 1846 et suiv.                                   | 40          |
| Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur   |             |
| (Paul und Braune's Beiträge), Halle, 1874 et suiv.            | 77          |
| Beiträge zur Kunde der indogermanischen Sprachen              |             |
| (Bezzenberger's Beiträge) Göttingen, 1877 et suiv             | ۲٧          |
| Finnisch-Ugrische Forschungen, Helsingfors, 891 et suiv.      | ۲,۲         |
| Glotta, Göttingen, 1907 et suiv.                              | ۲۹.         |
| Indogermanische Forschungen. Strassbourg, 1891 et suiv.       | ٣.          |
| Internationale Zeitschrift für allgemeine Sprachwissenschaft  | •           |
| Leipzig, 1884 et suiv.                                        | 71          |
| Neue Jahrbücher für das Klassische Altertum, Leipzig 1898     | ť           |
| et suiv.                                                      | <b>`</b> 44 |
| Wörter und Sachen, Heidelberg, 1909 et suiv.                  | ٣٣          |
| Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft,      |             |
| Leipzig 1847 et suiv.                                         | 4 5         |
|                                                               |             |

| Zeitschrift für deutsches Altertum ( Haupt's Zeitschrift ),                   |     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Leipzig. 1841 et suiv.                                                        | ۲0  |
| Zeitschrift für deutsche Wortforschung, Strassburg, 1900 et suiv.             | ۳٦  |
| Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung ( Kuhn's                        | , , |
| Zeitschrift ), Berlin, 1852 et suiv.                                          | ٣٧  |
| Zeitschrift für romanische Philologie ( Gröber's Zeitschrift ),               |     |
| Halle, 1877 et suiv.                                                          | ٣٨  |
| Sitzungsberichte der kais. akademie des Wissenschaften.                       |     |
| Wien 1848 et suiv.                                                            | ۳9  |
| Berichte über die Verhandlungen des kön. sächs. Gesellschaft                  |     |
| der Wissenschaften, Leipzig, 1848 et suiv.                                    | ٤.  |
| ٣ - باللغة الإيطالية                                                          |     |
| Archivio glottologico Italiano, Roma - Torino - Firenze                       |     |
| 1873 et suiv.                                                                 | ٤١  |
| Scientia, Bologna, 1907 et suiv.                                              | ٤٢  |
| وتحتوى هذه الحجلة أيضا على مقالات باللغات الفرنسية والإنجليزية والألمــانية . |     |

# ثانياً: الكتب

### ١ - باللغة الفرنسية

| L. Adam, Le genre dans les diverses langues, Paris 1883.     | ٤٣  |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| Ch. Bally, Le langage et la vie, Genève 1913.                | įį  |
| Ch. Bally, Précis de stylistique, Genève 1905.               | 10  |
| Ch. Bally, Traité de stylistique française, Paris-Heidelberg |     |
| 1909, 2 Vol.                                                 | ٤٦  |
| D. Deed C. J. D. J.                                          | • ' |
| D. Barbelenet, De l'aspect verbal en latin, Paris 1913.      | ٤Y  |

| PH. Berger, Histoire de l'écriture dans l'antiquité. Paris 1891.    | ٤٨  |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| J. Bloch, La formation de la langue marathe, Paris 1914.            | ٤٩  |
| M. Bonnei, Le latin de Grégoire de Tours, Paris 1890.               | ۰۰  |
| E. Bourciez, Éléments de linguistique romane, Paris 1910.           | ٥١  |
| Bourdon, L'expression des émotions et des tendances dans            |     |
| le langage, Paris 1892.                                             | ۲٥  |
| P. Boyer et N. Spéranski, Manuel de langue russe, Paris 1905.       | ۳٥  |
| M. Bréal, Mélanges de mythologie et de linguistique, Paris 1878.    | ٥٤  |
| M. Bréal, Essai de sémantique 3e édit. Paris 1904:                  | ٥٥  |
| F. Brunot, Grammaire historique de la langue française, Paris.      | ٦٥  |
| F. Brunot, Histoire de la langue française, Paris, 5 vol.           | ٥γ  |
| P. Cadière, Phonétique annamite, Paris 1901.                        | ۸۰  |
| L. Clédat, Dictionnoire étymologique de la langue française.        | ٥٩  |
| L. Couturat et Leau, Histoire de la langue universelle, Paris 1903. | ٦.  |
| A. Cuny, Le nombre duel en grec, Paris 1906.                        | 7.1 |
| A. Darmesteter, La vie des mots étudiée dans leur signification,    |     |
| Paris 1887.                                                         | 7 7 |
| A. Darmesteter, Cours de grammaire historique de la lan-            | ٠   |
| gue française.                                                      | ٦٣  |
| J. Darmesteter, Ormazd et Ahriman, Paris 1877.                      | ٦٤  |
| A. Dauzat, Essai de méthodologie linguistique, Paris 1906.          | ٦٥  |
| Densusianu, Histoire de la langue roumaine, Paris 1901.             | 77  |
| E. Deschanel, Les déformations de la langue française, Paris1898.   | ٦٧  |
| G. Dottin, Manuel pour servir à l'etude de l'antiquité              |     |
| celtique, 2e edit. Paris 1915.                                      | ٦٨  |
| A. Dutens, Etude sur la simplification de l'orthographe Paris 1906. | ٦٩  |
| A. Ernout, Les éleménts dialectaux du vocabulaire latin,            |     |
| Paris 1000.                                                         | γ.  |

| G. Ferrand. Essai de phonétique comparée du malais et                |       |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| des dialectes malgaches, Paris 1909.                                 | ٧١    |
| C. Fossey, Manuel d'assyriologie, t.I, Paris 1904.                   | ٧٢    |
| R. Gauthiot. Essai sur le vocalisme du condien. Devie 1912           | · V Y |
| R. Gauthiot, La fin de mot en indo-européen, Paris, 1913.            | ٧٣    |
| A. Van Gennep, Religions, moeurs et légendes, Paris 1908-1909        | ٧ ٤   |
| Gilliéron et Mongin, Etude de geographie linguistique                | •     |
| (Scier dans la Gaule romane) Paris 1905.                             | ۷۵    |
| Gilliéron et M. Roques, Étude de geographie linguistique, Paris 1912 |       |
| J. Van Ginneken, Principes de linguistique psychologique             | . , , |
| ( traduit du hollandais ) Paris-Amsterdam-Leipzig 1907               | ٧٧    |
| M. Grammont, Traité pratique de Prononciation française,             |       |
| Paris 1914.                                                          | ٨٧    |
| M. Grammont, La dissimilation consonantique. Dijon 1895              | ٧٩    |
| L. Havet, Métrique grecque et latine 3e édit. Paris 1893.            | ۸.    |
| V. Henry, Précis de grammaire comparée du grec et du                 |       |
| latin 6e édit. Paris 1918                                            | ۸۱    |
| V. Henry, Essai sur l'analogie, Paris, 1883.                         | ٨٢    |
| V. Henry, Antinomies linguistiques, Paris 1896                       | ۸۳    |
| A. Hovelacque, La linguistique, 4e edit. Paris 1888.                 | λ£    |
| H. Hubert et M. Mauss, Melanges d'histoire des religions,            |       |
| Paris 1909.                                                          | ٨٥    |
| C. Juret, Dominance et resistance dans la phonetique latine,         | •     |
| Paris 1913                                                           | ٨٦    |
| B. Leroy, Le langage, Paris, 1905.                                   | λV    |
| L. Levy - Bruhl, Les fonctions mentales dans les sociétés            |       |
| inférieures, Paris 1910.                                             | ٨λ    |
| T. Loth, Les mots latins dans les langues brittoniques, Paris, 1892. | ۸۹    |

| V. Magnien, Le futur grec, Paris 1913.                            | ٩ ٠   |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| J. Marouzeau, la phrase à verbe être en latin, Paris 1910.        | 41    |
| A. Mazon, Emploi des aspects du verbe russe, Paris 1914.          | 9 4   |
| A. Meillet, Aperçu d'une histoire de la langue grecque, 2e        |       |
| édit. Paris 1920.                                                 | 98    |
| A. Meillet, Introduction à l'étude comparative des langues        |       |
| indo-européennes, 4e édit. Paris.                                 | ٩ ٤   |
| A. Meillet, Caractères généraux des langues germaniques.          | 4 0   |
| A. Meillet, Recherches sur l'emploi du génitif-accusatif en       |       |
| vieux-slave, Paris 1897                                           | 47    |
| A. Meillet, Les dialectes indo-européens. Paris 1908.             | ٩٧    |
| Mélanges de linguistiques offerts à F. De Saussure, Paris 1908.   | ۸.    |
| Mélanges linguistiques offerts à A. Meillet, Paris 1902.          | 99    |
| Mélanges d'indianisme offerts a Sylvain Levi, Paris 1911.         | ١     |
| Mélanges Louis Havet, Philologie et Linguistique, Paris 1909.     | ;·\   |
| G. Millardet, Étude de dialectologie landaise, Toulouse 1910.     | 1 • ٢ |
| Max Muller, La science du langage, trad. Harris et Perrot,        |       |
| Paris 1867.                                                       | ١٠٣   |
| Max Muller, Nouvelles leçons sur la science du langage, trad.     |       |
| Harris et Perrot, 1867—1868.                                      | 1 • £ |
| K. Nyrop, Grammaire historique de la langue française, 4.         |       |
| vol. Paris 1913.                                                  | ٠١٠٥  |
| G. Paris, Mélanges Linguistiques, Paris, 1906                     | 1.7   |
| P. Passy, Étude sur les changements phonetiques, et leurs         | •     |
| caractères généraux, Paris 1890.                                  | 1 • 4 |
| H. Pernot, Étude de linguistique néo - hellénique, I, Paris 1907. | ۱ • ۸ |
| H. Pernot, Grammaire du grec moderne, Paris.                      | 1 - 9 |
| E. Renan, Essai sur l'origine du langage, 3e édit, Paris 1862.    | 11.   |

)

| E. Renan, Grammaire générale et comparée des langues              |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| sémitiques,I.                                                     | 111 |
| T. Rosset, Les origines de la prononciation moderne étudiées      |     |
| au XVIIe siècle, Paris, 1911.                                     | 117 |
| L. Rousset, Eléments de Phonétique. générale, Paris 1911.         | 117 |
| P. Rousselot et F. Laclotte, Prècis de prononciation française,   |     |
| Paris.                                                            | ١١٤ |
| P. Rousselot, Principes de phonétique expérimentale, Paris        |     |
| 1897—1909                                                         | ۱۱٥ |
| P. Rousselot, Les modifications phonétiques du langage étudiées   |     |
| dans le patois d'une famille de Cellefrouin, Paris 1892.          | 117 |
| Ch. Sacleux, Grammaire des dialectes swahilis, Paris 1909.        | 117 |
| Ch. Sacleux, Essai de phonétique avec son application à l'étude   |     |
| des idiomes africains, Paris 1905.                                | 114 |
| L. Sainéan, L'argot ancien, Paris 1896.                           | 119 |
| F. De Saussure, Mémoire sur le système primitif des voyelles      | •   |
| dans les langues indo-européennes, Leipzig 1879.                  | ١٢. |
| F. De Saussure, Cours de linguistique generale, Paris-Lausanne,   |     |
| 1916.                                                             | 111 |
| Ch-A. Séchehaye, Programme et méthodes de la linguistique         | ٠.  |
| théorique, Genéve- Paris- Leipzig, 1908.                          | 177 |
| P. Stapfer, Récréations grammaticales et littéraire, Paris, 1960. | 174 |
| A. Terracher, Les aires morphologiques dans les parlers           |     |
| populaires du nord-ouest de l'Angoumois, Paris 1914               | ۱۲٤ |
| A. Thomas, Mélanges d'étymologie française, Paris 1902.           |     |
| Essais de philologie française, Paris 1898. Nouveaux essais       |     |
| de philologie française. Paris 1905.                              | 170 |
| Ch. Thurot, La prononciation française depnis le commencement     |     |

1. 文字被法被数 1. 19 2. 19

| du XVIe siècle d'après les témoignages de grammairiens,         |       |
|-----------------------------------------------------------------|-------|
| Paris 1881-1863, 2 vol.                                         | 177   |
| Leite de Vasconcellos, Esquisse d'une dialectologie portugaise, |       |
| Paris 1901.                                                     | 1 Y Y |
| H. Weil, L'ordre des mots, 3e édit. Paris, 1879.                | ٨٧٨   |
| D. Whitney, La vie du langage (trad. de l'anglais), 3e édit,    |       |
| Paris 1880.                                                     | 1 7 9 |
| ٧ – باللغة الإنجليزية                                           |       |
| Fr. Boas, Handbook of American Indian Languages (Smithsonian    |       |
| Lustitution Bureau of American Ethnology, Bulletin 40),         |       |
| Washington 1911.                                                | 17.   |
| J. Byrne, General principles of the structure of language,      |       |
| London 1885                                                     | 171   |
| P. Giles, A short manual of Comparative Philology, 2e edit.     |       |
| London 1901.                                                    | 144.  |
| O. Jespersen, on Growth and Structure of the English Language   |       |
| 2e edit. Leipzig 1912.                                          | ١٣٣   |
| O. Jespersen, Progress in Language, 2e edit. London.            | 148   |
| J. Morris-Jones, A Welsh Grammar, Oxford, 1913.                 | ۱۳٥   |
| FWH. Migeod, The languages of West Africa, London,              |       |
| 1911—1913, 2 vol.                                               | 147   |
| H. Oertel, Lectures on the Study of Language, New York          |       |
| and London, 1902.                                               | 144   |
| AH. Sayce, Introduction to the Science of Language, 2 vol, 3e   | ٠     |
| édit. London, 1890.                                             | ۱۳۸   |
| Wheeler Scripture, The elements of experimental Phonetics,      |       |
| New York and London, 1902.                                      | 144   |
|                                                                 |       |

| H. Sweet, Primer of Phonetics, 2e edit. Oxford, 1902.                                         |        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| D. Whitney, Language and the Study of Language. New York                                      | ١٤.    |
| and London,                                                                                   | •      |
| •                                                                                             | 131    |
| ٣ _ باللغة الألمانية                                                                          |        |
| Baudouin De Courtenay, Versuch einer Theorie phonetischer                                     |        |
| Alternationen, Strassburg, 1895.                                                              |        |
| F.Bechtel, Die Hauptprobleme der indogermanischen Lautlehre                                   | 131    |
| seit Schleicher, Göttingen, 1892.                                                             |        |
|                                                                                               | 184    |
| O. Behaghel, Geschischte der deutschen Sprache, Strassburg 191 F. Bopp, Vergleichende Grand   | 1. 188 |
| F. Bopp, Vergleichende Grammatik des Sanskrit, Zend,                                          |        |
| Griechischen, Lateinischen, Letthauischen, Gothischen                                         |        |
| und Deutschen, Berlin, 1833.                                                                  | ١٤٥    |
| K. Borinski, Der Ursprung der Sprache, Halle, 1911.                                           | 1 2 7  |
| O. Bremer, Deutsche Phonetik, Leipzg 1893.                                                    | ١٤٧    |
| C. Brockelmann, Grundriss der vergleichenden Grammatik der                                    |        |
| semitischen Sprachen, Berlin, 1907—1908 2 vol.                                                | ١٤٨    |
| O. Broch, Slavische Phonetik, Heidelberg, 1911.                                               | 1 £ 9  |
| K. Brugmann und B. Delbrück, Grundriss der vergleichenden                                     | 141    |
| Grammatik der indogermanischen Sprachen, 2e édit. Strassburg                                  |        |
| Th-W. Danzel, Die Anfänge der Schrift, Leipzig, 1912.                                         | 10.    |
| B. Delbrück, Grundfragen des Sprachforschung, 1901.                                           | 101    |
| B. Delbrück, Einleitung in das Sprachstudium, 5e édit. Leipzig,1908                           | 104    |
| B. Delbrück, Zur Stellung des Verbums, Leipzig, 1911.                                         | ١٥٣    |
| O. Dittrich, Grundzüge der Sprachpsychologie, I, Halle, 1904.                                 | 108    |
| O. Dittrich, Die Problems der C.                                                              | 100    |
| O. Dittrich, Die Probleme der Sprachpsychologie, Leipzig, 1914. KO. Erdmann, Die Bodonten von | 107    |
| KO. Erdmann, Die Bedeutung des Wortes, 2e édit. Leipzig,1910.                                 | 104    |
| S. Feist, Europa im Lich & der Vorgeschichte, Berlin, 1910-                                   | ۱۵۸    |

| S. Feist, Kultur, Ausbreitung und Herkunft der Indogermanen,    |                                              |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Berlin, 1913.                                                   | 109                                          |
| FN. Finck, Die Aufgabe und Gliederung der Sprachwissenschaft    |                                              |
| Halle, 1905.                                                    | 17.                                          |
| FN, Finck, Die Haupttypen des Sprachbaus, Leipzig, 1910.        | 171                                          |
| FN. Finck, Die Sprachstämme des Erdkreises, Leipzig, 1909.      | 177                                          |
| G. von der Gabelentz, Die Sprachwissenschaft, 2e édit, Leipzig, |                                              |
| 1901.                                                           | 174                                          |
| O. Ganzmann, Ueber Sprach und Sachvorstellungen, Berlin 1902.   | 171                                          |
| H. Gutzmann, Physiologie der Stimme und Sprache, Braunschweig   | •                                            |
| 1909.                                                           | 170                                          |
| H. Hirt, Der indogermanische Ablaut, Strassburg, 1900.          | 177                                          |
| H. Hirt, Die Indogermanen, ihre Verbreitung, ihre Urheimat      |                                              |
| und ihre Kultur, 2 vol., Strassburg, 1905-1907.                 | 177                                          |
| O. Hoffmann, Geschichte der griechischen Sprache, Leipzig 1911. | 174                                          |
| W. Horn, Untersuchungen zur neuenglischen Lautgeschichte,       | •                                            |
| Strassburg, 1905.                                               | 174                                          |
| W. Horn, Historische neuenglische Grammatik, I, Strassburg 1908 | 14.                                          |
| H. Hübschmann, Das indogermanische Vocalsystem, Strassburg,     |                                              |
| 1885.                                                           | 1 7 1                                        |
| K. Jaberg, Sprachgeographie, Aarau, 1908.                       | * <b>Y Y</b>                                 |
| O. Jespersen, Lehrbuch der Phonetik, 2e édit, Leipzig, 1913     | 144                                          |
| F. Kluge, Urgermanisch, Strassburg, 1913.                       | \                                            |
| F. Kluge, Von Luther bis Lessing, 4e édit. Strassburg, 1904     | <b>\                                    </b> |
| F. Kluge, Unser Deutsch, 2e édit. Leipzig, 1910                 | ١٧٦                                          |
| P. Kretschmer, Einleitung in die Geschichte der griechischen    |                                              |
| Sprache, Göttingen, 1896.                                       | 144                                          |

| - 650                                                                                                                                                     |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| F. Mauthner, Beiträge zu einer Kritik der Sprache, 3 vol.,<br>Stuttgart, 1900-1902.                                                                       |       |
| C. Meinhof, Grundriss einer Lautlehre der Bantusprachen 2e<br>édit. Berlin, 1910.                                                                         | ۷۷/   |
| R. Meringer und Mayer, Versprechen und Verlesen, Stuttgart, 1895.                                                                                         | . 179 |
| W. Meyer-Lubke, Einführung in das Studium der romanischer                                                                                                 | ۱۸۰   |
| Sprachwissenschaft, Heidelberg, 1901.<br>F. Misteli, Charakteristik der Hauptsächlichsten Typen des                                                       | ١٨١   |
| Sprachbaus, Berlin, 1893.  L. Morsbach, Ueber den Ursprung der neuenglischen Schrift-                                                                     | ١٨٢   |
| sprache, Heilbronn, 1888.  H. Möller, Semitisch und Indogermanisch, Kjöbenhavn, 1906.                                                                     | 114   |
| F. Müller, Grundriss der Sprachwissenschaft, Wien, 1876-1888.  K. Nyrop, Das Leben der Wörter (trad. du danois par Vogt),                                 | 110   |
| Leipzig, 1903                                                                                                                                             | 141   |
| <ul> <li>H. Osthoff, Das Verbum in der Nominalkomposition, Iena. 1877.</li> <li>H. Paul. Prinzipien der Sprachgeschichte, 4e édit. Halle, 1909</li> </ul> | 144   |
| H. Pedersen, Vergleichende Grammatik der keltischen Sprachen 2 vol., Göttingen, 1909-1913                                                                 |       |
| P. Persson, Beiträge zur indogermanischen Wortforschung,<br>2 vol, Uppsala und Leipzig, 1912                                                              |       |
| J. Poirot, Phonetik ( aus dem Handbuch der physiologischen                                                                                                | 19.   |
| Methodik, hsggb. von R. Tigerstedt ), Leipzig 1911<br>V. Porzezinski, Einleitung in die Sprachwissenschaft (trad.                                         | 191   |
| du russe par E. Böhme), Leipzig, 1910.  j. Von Rozwadowski, Wortbildung und Wortbedeutung,                                                                | 194   |
| Heidelberg, 1904.                                                                                                                                         | 195   |

| W. Scherer, Zur Geschichte der deutschen Sprache, 2e édit.       |       |
|------------------------------------------------------------------|-------|
| Leipzig, 1878                                                    | 195   |
| A. Schleicher, Compendium der vergleichenden Grammatik           |       |
| der indogermanischen Sprachen 1861 (4e édit., 1874).             | 190   |
| A. Schleicher, Ueber die Bedeutung der Sprache für die           |       |
| Naturgeschichte der Menschen 1865.                               | 197   |
| A. Schleicher, Die deutsche Sprache, 2e édit, 1869               | 197   |
| A Schleicher, Sprachvergleichende Untersuchungen, 2 vol.         |       |
| 1848—1850                                                        | ۱٩٨   |
| J. Schmidt, Die Verwandtschaftsverhältnisse der indogermanischen |       |
| Sprachen, Weimar, 1872                                           | 199   |
| O. Schrader, Sprachvergleichung und Urgeschichte, Iena, 1890.    | ۲.,   |
| O. Schrader, Die Indogermanen, Leipzig 1911.                     | 4 • / |
| O. Schrader, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde,    |       |
| Strassburg, 1901                                                 | ۲٠۲   |
| H. Schuchardt, Slawodeutsches und Slawoitalienisches.            | ٧٠٣   |
| H. Schuchardt, Ueber die Lautgesetze gegen die Junggram-         |       |
| -matiker, Berlin, 1885.                                          | 4 • 2 |
| E. Sievers, Grundzüge der Phonetik, 5e édit, Leipzig, 1901       | ٧٠٥   |
| H. Socin, Schriftsprache und Dialekte im deutschen, Heilbronn,   |       |
| 1888.                                                            | ۲٠٦   |
| H. Steinthal, Abriss der Sprachwissenscaft, 2e édit, Berlin, 188 | 1     |
| F. Stolz, Geschichte der lateinischen Sprache, Leipzig, 1911     | ٧٠٨   |
| J. Storm, Englische Philologie, 2e édit., 1892.                  | ۲٠٩   |
| W. Streitberg, Urgermanische Grammatik, Heidelberg 1894          | ۲۱.   |
| S. Szimonyi, Die ungarische Sprache, Strassburg, 1907            | 711   |
| J. Szinnyei, Finnisch-ugrishe Sprachwissenschaft, Leipzig 1910   | 717   |

| A. Thumb, Die griechische Sprache im Zeitalter des Hellenismu       | s,           |
|---------------------------------------------------------------------|--------------|
| Strassburg, 1901                                                    | * * 1 **     |
| R. Thurneysen, Die Etymologie, Frieburg-iB, 1904.                   | 715          |
| M. Trautmann, Die Sprachlaute im allgemeinen und die Laute          |              |
| des englischen, französichen und deutschen im besonderen            |              |
| Leipzig, 1884—1886                                                  | ۲۱0          |
| W. Viëtor, Elemente der Phonetik, 5e édit. Leipzig 1904.            | Y 1 7        |
| W. Vondrak, Vergleichende slavische Grammatik, 2 vol.,              | 1 1 1        |
| Göttingen, 1906—1908.                                               | <b>7 1 Y</b> |
| K. Vossler, Sprache als Schöpfung und Entwickelung,                 | , , ,        |
| Heidelberg, 1905.                                                   | * 1 A        |
| K. Vossler, Frankreich's Kultur im Spiegel seiner Sprachen-         | · (A         |
| twickelung, Heidelberg, 1913.                                       | Y 1 9        |
| J. Wackernagel, Studien zum griechischen Perfektum, Göttingen,      | 1 1 1        |
| 1904.                                                               | * * •        |
| D. Westermann, Grammatik der Ewe-Sprachen, Berlin 1907              | 771          |
| H. Winkler, Der grammatische Geschlecht, Berlin 1889.               | * * * *      |
| W. Wundt, Völkerpsychologie, Bd. I, Die Sprache, 3e éd.             | ` ' ' ' .    |
| Strassburg, 1911-1912                                               | 775          |
| A. Zauner, Romanische Sprachwissenschaft, Leipzig.                  | * * £        |
| ·                                                                   | , , •        |
| <ul> <li>اللغة الإيطالية</li> </ul>                                 |              |
| M. Barone, Sui verbi perfettivi in Plauto e in Terenzio, Roma, 1908 | 740          |
| M. Barone, Sull' origine del genere grammaticale nell'              | . ,          |
| Indoeuropeo, Roma, 1909                                             | 444          |
| F. Ribezzo, I deverbativi sigmatici e la formazione del futuro      | •            |
| indoeuropeo, Napoli, 1607                                           | ·.<br>* * Y  |
| Trombetti, L'unita d'origine del linguaggio, Bologna, 1905.         | * * A        |
|                                                                     |              |

#### ٥ — باللغة الدُّعركية

| ο. | Jespersen, Sprogets logik. Köbenhavn, 1913            | 444 |
|----|-------------------------------------------------------|-----|
| н. | Pedersen, Et Blik pa Sprogvidenskabens Historie,      |     |
|    | Köbenhavn, 1916                                       | 77. |
| Υ. | Thomsen, Sprogvidenskabens historie, Köbenhavn, 1902. | 741 |

### الملحق الأول

إن كتاباً في علم اللغة فرغ من تأليفه عام ١٩١٤ يستدعى عدة تصحيحات ليجارى حالة العلم عام ١٩٢٤ . فقد حدث في السنوات الأخيرة ، ولم يكن ذلك مجرد مصادفة ، أن كان علم اللغويات العام موضوع مؤلفات متنوعة ، لم ر من قبل ما يماثلها عدداً أو قيمة .

فكتاب « دراسة في اللغويات العامة » تأليف الأستاذ فرديناند دى سوسير ، فكتاب « دراسة في اللغويات العامة » تأليف الأستاذ فرديناند دى سوسير ، الذى نشر عام ١٩١٦ ( الطبعة الثانية عام ١٩٢٧ ) لم يمكن الانتفاع به إلا بعد أن تم تأليف هذا الكتاب ، اللهم إلا بذكره مرجعاً مرة أومرتين في ذيل الصفحات؛ وهو ينطوى على نظرات مبتكرة عيقه ، كان من المفيد أن توضح بها عدة فصول من كتابنا هذا .

وحيما قارب هذا المؤلف نهاية طبعه ، نشر الأستاذم . مييه «علم اللغة التاريخي وعلم اللغة العام » وهو مجموعة مقالات ، يكوّن مجرد إلحاقها بعضها بعض عنصر مذهب فيه سعة وانسجام . وبما أن معظم هذه القالات قد ظهرت بعض عنصر مذهب فيه سعة وانسجام . وبما أن معظم هذه القالات قد ظهرت من قبل في مجموعات مختلفة ، فقد أفدنا منها وأشرنا إليها مع ذكر مواضع النشر من قبل في مجموعات مختلفة ، فقد أفدنا منها وأشرنا إليها مع ذكر مواضع اللغة » الأصلية . وظهر في نفس الوقت كتاب صغير يسمى « اللغويات أو علم اللغة » جمل فيه مؤلفه الأستاذ مروزو بصورة يسيرة واضحة المشاكل التي درسها اللغويون في متناول الجمهور.

وظهر بعد طبع مؤلفنا هـذا ، كتابان فى الطبقة الأولى يحمل كل منهما نفس العنوان « اللغة » : أحدها تأليف الأستاذ سهير (١) والآخر تأليف الأستاذ جسيرسن (٢) . وكم كان المؤلف يود لو أنه استطاع الرجوع إليهما ليغذى ويزين جسيرسن من المسائل التي عرض لها ، وكان يود لو انتفع بكتاب الأستاذ

Language, An Introduction to the study of speech . (١)

الندن عام ۱۹۲۲ Language: its nature, development and origin . (۲)

ترومبتى (Elementi di glottologiaفى مجلدين ، بولونيا ١٩٢٢ ) حيث تدعم معلومات لغوية ، تـكاد تـكون مطلقة ، نظرية شخصية لتطور اللغة .

وقد كوّن بعض تلاميذ الأستاذ شوخارت Schuchardt ، بجمع منتخبات اختيرت فى ذوق سليم من مؤلفات أستاذهم الواسعة ، كتاباً صغيراً لعلم اللغة العام بفيض بمعلومات قيمة ومفيدة . وهذا المؤلف — Hugo-Schuchardt Brevier » وهذا المؤلف ( هال ١٩٢٢ ) هو حقاً كما يدل عليه عنوانه الثانى allgemeinen sprchwissenschaft »

ويتناول الأستاذ فرديناند برينو علم اللغة العام في كتابه « الفكر واللغة » ( پاريس ١٩٢٢ ) دون أن يخرج من النطاق الفرنسي ؛ وهو يطبق منهجاً جديداً لدراسة العوامل اللغوية بترتيبها وفقاً للأفكار التي يراد التعبير عنها . والنقد الذي يوجهه إلى التبويب التقليدي القديم يتفق مع بعض الملاحظات الواردة في باب الفصائل النحوية .

وهناك توجيهات كثيرة ومفيدة تؤخذ من كتاب الأســـتاذ ميّارديه وهناك توجيهات كثيرة ومفيدة تؤخذ من كتاب الأســـتاذ ميّارديه Millardel «علم اللغة واللهجات الرومانية» (مونهليه وباريس ١٩٢٣)؛ فقد تعرض فيه لمسائل أساسية تتناول المهج اللغوى تعرضاً صريحاً وناقشها في حماس وأخيراً يقدم Festschrift Wilhelm Streitberg الذي ظهر حديثاً (هيدلبرج ١٩٢٤) كما يتبين من عنوانه الثاني عرضاً لحالة علم اللغة في أيامنا هذه ، وللواجبات التي تعرض للعاملين في هذا الميدان . ويلخص الأستاذ يونكر تلخيصاً وافياً الآراء السائدة في ألمانيا عن علم اللغه العام .

لا نريد أن ندعو القارىء للرجوع إلى هذه المؤلفات المختلفة ، فهى — حتى حين تمرض آراء تشبه ما بسط هنا — تتناولها من وجهة نظر مختلفة مع فهم القيم والنسب فهما يختلف كل الاختلاف ؟ فكل منها يحتوى على أمثلة جديدة كان يمكن الاستفادة منها بإدخالها في هذا الكتاب أو استمالها بدلا من الأمثلة الواردة فيه . إلا أنه ليس من بين هذه المؤلفات ما يبدو بطبيعته متطلباً تغييراً للطريقة العامة التى اتبعناها في مؤلفنا هذا ؟ وفي ذلك دليل على أن علم اللغة قد بلغ

درجة لا يمكن معها أن يتصور له كل إجالي إلا في صورة واحدة . ولعل جزءاً واحداً فقط يتطلب بعض التعديل ؟ وهو الجزء الأول الذي خصص للأصوات ، وذلك لأنه رتب فعلا وفقاً لنظام قد يبدو الآن قديماً . فبعد مؤلف الأستاذ جرامون المسمى « الماثلة » ( پاريس شامپيون ١٩٧٤ ) — ذلك الكتاب الذي يجهد به لمؤلفه في « علم الأصوات العام » الذي نترقب صدوره — نرى طريقة أيسر وأقرب أيضاً إلى المنهج العلمي في جمع الأحداث .

وقد كان ترتيب هدا الكتاب يحتمل فصلا سادساً في آخر الجزء الرابع يخصص لتوزيع الأسر اللغوية على أرجاء العالم ، إلا أننا استبعدناه لأسباب عملية . غير أن الفكرة التي لم تكن ليشار إليها هنا إلا إشارة يسيرة ، قد تحققت اليوم بكل ما تتطلبه من إطناب بفضل كتاب « اللغات في العالم » الذي نشرته جماعة من اللغويين ( عند الناشرشامپيون) تحت إشراف الأستاذين مييه وكوهين . والحجم الذي اقتضاه هذا المرجع الكبير ببرر القرار الذي اتخذاه في عدم معالجة المسألة في كتابنا هذا .

وقد كان على المؤلف أن يبرز في صورة أوضح وأن يزيد مذهبه ثباتاً ، وأن يجمل هذا الذهب على الأخص أكثر ملاءمة لتقدم علم النفس ، نظراً لما أبداه كثير من الفلاسفة من الاهتمام بهذا الكتاب والكتاب الذي ينشره الآن الأستاذ دي لا كروا ويصدر في نفس الوقت مع هذه الطبعة «الفكر واللغة » (باريس ، ألكان ١٩٢٤) ، يجعل هذه الرغبة عديمة الجدوى : لأن اللغويين جميعاً سيسرون بالعون الذي يمدهم به إخصائي مذهب قريب من مذهبنا . ومن جهة أخرى ، نرى فيلسوفاً ألمانياً هو الأستاذ ا . كسرير قد نشر حديثاً جهة أخرى ، نرى فيلسوفاً ألمانياً هو الأستاذ ا . كسرير قد نشر حديثاً (عام ١٩٢٣) كتاباً عنوانه: , Philosophie der symbolischen Formen ، يمس فيه نقطاً جوهرية من علم اللغة العام .

\* \* \*

ولو أن الظروف قد أثاحت طبعة جديدة لهذا الكتاب، لا مجرد نشر جديد كما هي الحال هنا، لاضطر المؤلف إلى أن يدخل عليه عدة تصحيحات وإضافات. وقد وجد في الملاحظات المنطوية على كثير من اللطف والتي وجهها إليه الأساتذة جرامون ، نبيدرمان ، ل . كليدا ، ڤيجو بروندال ، ا . دوزا و ج . اسنو اقتراحات مفيدة كل الفائدة . وقد وجه إلى المؤلف كثير من الأصدقاء والزملاء – أمثال الأساتذة لالاند ، مركو ، ماير طبير ، ا م كسترو ، ي يود – بيانات وملاحظات يشكرهم عليها كل الشكر . ومن جهة أخرى فإن قائمة المراجع قد زاد في السنوات العشر الأخيرة زيادة كبيرة جداً ، وسنقتصر فيا يلى على ذكراهم التعديلات التي يجب أن ندخلها على نص هذا الكتاب مصحوبة بذكر أهم التعديلات التي يجب أن ندخلها على نص هذا الكتاب مصحوبة بذكر

G. Ballet, Le langage intérieur et les : يضاف ، ۲۵،۳۲ ص Le Traité, de ن Foix ؛ ۱۸۸۸ ن diverses formes de l'aphasie : Déjerine : م باریس مهر ، pathologie mentale de Sergent ، ۳۱ علی Traitè de médecine : Gilbert et Thoinot ؛ Sémiologie Sémiologie nerveuse , le chapitre sur l'aphasie .

ص ٣٨، فيما يتعلق بالأنترو يولوجيا قبل التاريخ ، انظر الآن الكتاب المفيد من تأليف الأســــتاذ Boule ، Boule ، وافسون ١٩٢٠ .

« the genesis of speech: Fred : ۱ یضاف إلی هامش ۳۹ س Newton scott (publications of the Modern Language Association عجلد ۴۳ ، ۵ ، ۱۹۰۸ ، ص ۲۹ س ۲۹ س ۲۹ س

ص ٥٠، سطر ٩، اقرأ: أسنانية ( السين S الفرنسية والثماء الإنجليزية thank في thick أو thick ، في وضع مخالف لطرف اللسان ) .

ص ٢٦، س ١١، أضف بعد الأوسيّة: وقد لوحظت أيضاً في مجموعة لغات البنتو. ص ٢٨، س ٢٢، أضف إلى آخر السطر: وفي مقاطعة Aberdeen . W. Grant et I. M. Dixon) wh: f

Manual of Modern Scots ، کبردج ، ۱۹۲۱ ، ص ۳۲ ) .

ص ۸۱، س ه ، أضف : انظر Suétone ص ۸۱، س ه ، أضف

ص ۸۸، ه ۱، یضاف: وص ۱۷۲، ٥؛ قارن Vondrak رقم ۲۱۷، ج ۱، ص ۸۸، ه ۱، یضاف:

ص ۸۹، ه ۲، يضاف Psichari ، رقم ۲، مجاله ٥، ص ۸۹. ه تا يضاف الحزء الثانى انظر الآن : ص ۱۰۶ في كل ما يتعلق بالمسائل التي يتناولهـا الحزء الثانى انظر الآن : ( فلمـفة النحو » تأليف چسپرسن The Philosophy of Grammar ( لندن ۱۹۲۶ ) .

ص ۱۳۱، ه ۱، يضاف: مييه: « اللغويات التاريخية واللغويات العامة » ص ۲۱۱.

ص ١٣٢ ، س ٤ : للتفرقة بين المادة الحية والمادة غير الحية في الأسپانية والرومانية .

انظر Eléments de linguistique romane: Bourciez الطبعة الثانية لتا الفقرات ١٣٦٦ ، ١٩٩١ ، ١٩٩٥ ؛ وانظر ١٤٥٠ وانظر ٢٣٦ ، ٢٩٩ ، ١٩٠٠ وانظر ٤٥١ . ٤٥٠ من ٤٥١ .

der Schwund: Kr. Sandfeld — Jensen ص ۱۶۸ ، س ع: قارن des infinitivs im rumänischen und den Balkanspraehen . (۱۹۰۲ ، محاله ۱ مام ۱۹۰۲ )

ص ١٦٤ ، س ١ : ومن هنا يأتى ما وقع فيه پسكال من خطأ ، إذ يمترض على إمكان وجود تعريف للسكائن بحجة أن كل تعريف لهذه السكامة يجب أن يبدأ به ( C'est على إمكان وجود تعريف للسكائن بحجة أن كل تعريف لهذه السكامة وفي هذا افتراض لما يطلب إثباته ( C'est وفي هذا افتراض لما يطلب إثباته ( rique )

ص ۱۷٦ ، س ۱ : لأحداث مشابهة في اللغة الروسية ، برجع إلى Boyer . Spéranski ، رقم ۵۳ ، ص ۱۲ ، ه ٥ . ص ۱۸۲ ، فيما يختص باللغة الفاعلة ، يرجع إلى Der Wor- : Wegner من اللغة الفاعلة ، يرجع إلى tsatz رقم ۳۰ ، مجالد ۳۹ ، ص ۱ — ۲۰ .

ص ۱۸۲ ، ه ۱ : يضاف Leo Spitzer ص ۱۸۲ ، ه ۱ : يضاف chen Syntax und stylistik

L'ordre des mots en : J. Marouzeau ص ۱۸۸، ه ۲ : بضاف Les formes nominales ، ۱۹۲۲ ... latin

ص ۱۹۷ ، س ۱۰ : قارن ه. يول ، رقم ۱۸۸ ، ص ۲۸۵ وما بعدها .

ص ٢٠٥ : فيما يختص بالقياس ، كمبدأ للمحافظة ، يرجع إلى فرديناند دى سوسير ، رقم ١٢١ ، ص ٢٤٢ .

ص ۲۰۸: فى المقابلة بين النحو وحصر المفردات أى بين المقدّد وغيره ، انظر فرديناند دى سوسير ، رقم ۱۲۱ ، ص ۱۸۷ .

ص ۲۳۶ ، ه ۳ : السكلمة لمسكس مول . ه ۳ ، يضاف إردمان ، رقم ١٥٧ ص ١٠٧ .

ص ٧٣٥ ، س ١٥ : انظر Court de Gébelin : « العالم البدائى ، تحليله ومقارنته بالعالم الحديث ، منظوراً إليه من ناحية التاريخ الطبيعي للكلام ، أو أصل اللغة والكتابة مع ردّ على نقد مجهول » . پاريس ١٧٧٥ .

ص ۲۵۷ ، ه ۲ يضاف : مييه « لغويات تاريخية ولغويات عامة » ص ۲۶۶. ص ۲۶۳ — ۲۶۳ : توجد أمثلة أخرى في Quelques faits : Dottin » de sémantique dans les parlers du Bas-Maine . » ( Mélanges ) ، پاريس ، شامپيون ۹۰۹ .

ص ٢٦٦: فيما يختص بما بين اللغتين الألمانية والفرنسية من فرق في علاقات كل منهما بروح المحافظة ، انظر الملاحظات الدقيقة التي أبدتها مدام دى ستايل كل منهما بروح المحافظة ، انظر الملاحظات الدقيقة التي أبدتها مدام دى ستايل Mme de Staël في كتابها : Pe l'Allemagne ، الجزء الأول ، الفصل ١٢ ص ٢٧٢: يضاف هامش ما يلي : فرديناند برينو : رقم ٥٧ ، مجلد ١ ، ص ٢٧٢: مييه : « لغويات تاريخية ولغويات عامة » ص ٢٦٤ . كل الفصل منظل مراجعة على ضوء الآراء التي أوردها الأستاذ جيلييرون Gilliéron في كتبه:

اریس ۱۹۱۸ پاریس «Généalogie des mots qui ont désigné l'abeille. » باریس ۱۹۱۹ نیڤفیل « La faillite de l'étymologie phonétique . » « Les étymologies des étymologistes et celles du peuple. » پاریس ۱۹۲۲.

ص ۲۸۰، س ۱۰ و ۱۱: يقرأ sich erbrechen بدلا من ۱۹۰ ص ۲۸۰، س ۲۰: usqiman « يقتــل » ويضــاف Verbleichen و dahingehen و dahinscheiden « يموت » .

ص ٢٨٣ ، فقرة : « لا ينحص الأثر الناجم .... » فيما يختص بهذه الفقرة راجع إردمان : رقم ١٥٧ ، ص ١١٤ .

للفقرة الأخيرة: قارن Uber einige Wör-: Leo Spitzer ص ۸۸۸ ، الفقرة الأخيرة: قارن ۲۸۸ ، الفقرة الأخيرة . ۱۹۱۸

م ۲۸۹: يمكن أنتشير أيضاً إلى تأثير لغة الصيادين، قارن Nicolas Edgar ص ۲۸۹: يمكن أنتشير أيضاً إلى تأثير لغة الصيادين، قارن Les expressions figurées d'origine cynégétique en français » ايسالا ، عام ۱۹۰۹.

ص ٣٠٧: في الشروط التي يجب أن تتوافر للغة مشتركة عالمية ، انظر خاصة مييه: « اللغات في أورپا الحديثة » ، پاريس ١٩١٨.

ص ٣١٠: في الجغرافيا اللغوية ، يرجع إلى كتاب صغير قيم للأستاذ دوزا « الجغرافيا اللغوية » ( پاريس ، فلاءريون ١٩٢٢ ) .

ص ٣١٤: عن لغة الشعر في العصور الوسطى ، يرجع إلى -Gertrud Wac Beitrage) Dialekt und Schriftsprache im Altfranzosischen: ker 'zur Geschichte der romanischen Sprach und Litteraturen رقم ٢ ، هال عام ١٩١٦).

ص ٣١٥: عن العامية الخاصة ، انظر الأستــاذ G. Esnault : « محلة القيلولوجيا الفرنسية والأدب » محلدات ٢٧ و ٢٨ و ٣٥ ، وكتابه : Le poilu . و ٢٨ و ٣٥ ، وكتابه : ١٩١٩ .

ص ۲۱۸: يدخل فى رطانات الطلبة الألمانيين عدد كبير من كلمات اللمجات ( قارن Kluge ، ص ٦٥ ) .

ص ٣٢٠: الأستاذ شيرون فى مجلة ( المدرسة الفرنسية فى الشرق الأقصى ، رقم ٥ و ٤٧) ذكر وجود لغات خاصة يستعملها فى التوشكان باعة الخنازير والحبوب والنوتية والمغنيات ، وكل هذه اللغات مشوهة من الأنامية .

Manual de pronun- : Navarro Tomas من اجهان المالية ال

« Deutsche Sprachges-: F. Kluge ص ۳۳۰ م : ۳۵۰ بضاف chichte, Werden und Wachsen unserer Muttersprache von ihren Anfängen bis zur gegenwart.

ليبزج عام ١٩٢٠.

ص ۳۳۳: أما فيما يختص بالعلاقات بين إنجليزية اسكتلندة والانجليزية العادية فبرجع إلى Manual of Modern Scots: W. Grant et J. M. Dixon فبرجع إلى ١٩٣١). أما فيما يتصل عسألة اللغات في النرويج، فيرجع إلى المحروب منذ عام ١٩٢١) كريستيان ١٩٢١ – ١٩٢١.

Alle fonti del Neola-: M. G. Bartoli يضاف: ٣٣٧ م : ٣٣٧ م tino estratto dalla Miscellanea di studi in onore di Attilio تريستا ١٩١٠.

ختلطة (Recueil Japhétique بترغراد ۱۹۲۲ — ۱۹۲۲ ؛ Recueil Japhétique ختلطة ( Studieu zur Sprache und Kultur Eurasiens

ص ٣٥٧: توجد اليوم جماعة من السكان تتكلم اللغة البرو فنسية في فرتمبرج الدرست ( في نيوهنجستت ) وفي بناشي — سر"، قارن Morosi ، رقم الح المورست ( في نيوهنجستت ) وفي بناشي — سر"، قارن Neu Hengstett (Burset), Ges-: A. Rosoger و المحالا بالما بال

ص ٣٦٥: فيما يختص باللغة الأسيانية التي يتكلمها سكان جزائر ماريان ، انظر مقال العالم الدنمركي K. Wulff في Festschrift آومسن ١٩١٢ .

ص ٣٩٣، الفقرة الثانية: انظر التطور الذي يعد شديد الفرابة لنظام الكتابة الذي اخترع في أيامنا هذه في الكرون بواسطة نجويا، ملك الكرون (دلافوس مجلة علم الأجناس والتقاليد الشعبية، ١٩٢٢ رقم ٩).

ص ٣٩٥، ه ١ ، يضاف : أدولف قطاوى بك : شامپليون وفك رموز الهيروغليفية ، القاهرة ١٩٢٢ ؛ وخاصة Sottas و Driotton ، مقدمة في دراسة الهيروغليفية ، پاريس ١٩٢٢ .

ص ٤١١ ه ٢: Mélanges linguistiques : G. Paris ، پاريس ، شامپيون ١٩٠٦ — ١٩٠٩ ( ملحق : تاريخ الرسم في اللغة الفرنسية ) .

ص ٤٢٧ ، يضاف : لبيان المستقبل ( H. L. Hencken : اللغة اللمريكية » ، الطبعة الثانية ، نيويورك ١٩٣١ ، ص ١٧٨ – ١٧٩ ) . ويضاف الأمريكية » ، الطبعة الثانية ، نيويورك ١٩٣١ ، ص ١٧٨ – ١٧٩ ) . ويضاف إلى الهامش : Louvigny de Montigny : اللغة الفرنسية في كندا ، أتاوا عام ١٩١٦ .

ص ٤٢٩ ، ه ١ ، يضاف : ليثمى بريل : العقلية البدائية ، پاريس ١٩٢٢ . Eléments de linguistique romane : E. Bourciez : ٤٣٨ ص الطبعة الثانية ، ١٩٢٣ . . Densusianu ؛ « تاريخ اللغة الرومانية » المجلد الأول،

ياريس ١٩٠١، المجلد الثاني، الجزء الأول، ياريس ١٩١٤.

ص ديد الطبعة الثالثة، Einführung, etc. : W. Meyer-Lübke الطبعة الثالثة، ميدلبرج ١٩٢٠ .

Sprachvergleichung und Urges- . O. Schrader ، ٤٤٦ ص المحتمد المحتمد الثالثة ، ١٩٠٧ و ص ١٩٠٧ عليمة الرابعة ، ١٩٢١ ؛ المجلد الثانى الجزء الأول، الطبعة الرابعة ، ١٩٢١ ؛ المجلد الثانى الطبعة الثالثة عام ١٩٩٤ .

من ۱۹۱۸ یضیاف Nutidssprog hos boern : O. Jespersen من ۱۹۱۸ یضیاف ، ۱۹۱۲ .

#### الملحق الثانى

لقد انقضى على تأليف هذا الكتاب عشرون عاماً ظهر خلالها فى جميع البلاد عدد من النظريات أو الاكتشافات الجديدة التى غيرت علم اللغة . وعليه يجب إدخال زيادة محسوسة على الملحق القصير المكون جزئياً من قائمة مماجع ، والذى أضيف إلى الطبعة الثانية ، ليتعرف القارىء كل التقدم الذى تم فى هذا الميدان . وإن أردنا أن يجعل الكتاب بحارياً للحالة الحاضرة وجب مراجعة جميع الفصول مراجعة دقيقة ، وإعادة كتابة بعضها ، وسنقتصرهنا على بعض البيانات الأساسية . أما فيا يختص بعلم اللغة فهناك كتابان على درجة من الأهمية بيسران ما يتعلق به تيسيراً كبيراً : أحدها هو الكتاب السنوى للجرمانية الهندية الأوربية بيسيراً كبيراً : أحدها هو الكتاب السنوى للجرمانية الهندية الأوربية والآخرهو نشرة الجماعة اللغوية Indogermanisches Jahrbich والآخرهو نشرة الجماعة اللغوية Indogermanische Farschungen Bulletin de le societé , de linguistique مكاناً لعلم اللغة العام يتسع يوماً بعد يوم . التي يقوم الأستاذ مبيه بتحرير الجزء الأكبر منها ، وحيث ببين كل سنة في عناية التي يقوم الأستاذ مبيه بتحرير الجزء الأكبر منها ، وحيث ببين كل سنة في عناية كبيرة قيمة المؤلفات التي تظهر حديثاً . ومجموعة بياناته التي بلغت حداً كبيرة من التنويع والثراء عدنا بتاريخ حقيق للانجاهات ، كما أنها تعرض الآراء عرضاً في نفس الوقت .

وقد وفق لغويون من جميع البسلاد إلى تنظيم أول مؤتمر دولى لهم عقد فى لا هاى عام ١٩٢٨ ، فعاد ذلك على دراستهم بأجل الفوائد . وعقد مؤتمر ثان فى جنيف عام ١٩٣١ ثم ثالث فى روما عام ١٩٣٣ ، وينشر دائماً لهذه المؤتمرات تقريرات مفصلة . والتقرير الخاص بثالثها لا يزال تحت الطبع . وتقدم هذه المؤتمرات بفضل برامجها التى توضع فى حكمة نتائج ذلك العلم الذى قد أصبح علما بالفعل مع بيانات مفيدة لهذا العلم الذى لا يزال فى دور التكوين . وهذه المؤتمرات تساعد فى نفس الوقت على تنظيم بعض المسائل العملية كمسألة المصطلحات التى عينت لها

لجنة . وقد أقدم المسيو ماروزو في شجاعة على القيام بأول محاولة لهذا العمل في معجمه المصطلحات اللغوية ( باريس عام ١٩٣٣ ) .

وقد تكوّن خلال السنوات الأخيرة مركزان للدراسات اللغوية أولها مفتوح على مصراعيه الهسائل التي تتعلق بالنظريات وبالطريقة العلمية ؟ أحدها في أوسلو وهو يصدر مجلة Sprogvidensk Norsk Tidskeift for والآخر ببراج ؟ وأعمال المركز اللغوى ببراج قد فتحت الطريق لمهيج جديد سنتحدث عنه فيما بعد . وأخيراً تكونت في أمريكا جماعة لغوية وهي تنشر فضلا عن نشرة لغوية دورية خاصة عنوالها « اللغة »مجموعات من الدراسات في موضوعات معينة . وهذه المراكز الجديدة تظهر حيوية الدراسات اللغوية في العالم ، أما وجد قبل الآن من هذه المراكز اللغوية فلم تنقطع عن العمل والإنتاج .

وبعد ما نشر في علم اللغة العام مما سبق ذكره فقد شاهدنا أيضاً في السنوات الأخيرة ظهور البادئ في النحو العام Lovis Hjelmslev ومؤلف الأستاذ كوبهاجن عام ١٩٢٩ للأستاذ الماستاذ الماستان المعانية المستاذ المستان المعانية المستاذ المستاذ بالى المعانية المستاذ المنويات المعانية المستاذ بالى Bally (روماعام ١٩٣٠) ومؤلف الأستاذ بالى Bally (اللغويات العامة واللغويات الفرنسية » باربس عام ١٩٣٣ ومؤلف الأستاذ بلومفيلد العامة واللغويات الفرنسية » باربس عام ١٩٣٣ وهذه المؤلفات وبينها اختلافات واضحة من عمل لغويين إخصائيين ، ولكن المشكلات اللغوية ما زالت موضع الفيام الفلاسفة وخاصة علماء النفس الذين يدين لهم اللغويون بمعلومات قيمة . وإذا لم تتكلم عن كتاب الآنسة دى لاجو با Speech , its function and development وقطوره المعانوات الأخيرة مجلد ثالث المسير Speech , نوهيفن عام ١٩٣٧، وظهر في السنوات الأخيرة مجلد ثالث المسير symbolischen ormen (Phenomenologie der Erkenntnis براين عام ١٩٣٩) وظهرت طبعة جديدة تنطوى على زيادة كثيرة للكتاب القيم تأليف عام ١٩٣٩، ويختل علم النفس أيضاً الأستاذ دى لاكروا « اللغة والفكر» باريس عام ١٩٣٠. ويختل علم النفس أيضاً الأستاذ دى لاكروا « اللغة والفكر» باريس عام ١٩٣٠. ويختل علم النفس أيضاً الأستاذ دى لاكروا « اللغة والفكر» باريس عام ١٩٣٠. ويختل علم النفس أيضاً

مكاناً واسعاً في مؤلف عالم لغوى هو Weisgerher عنوانه Muttersprache مكاناً واسعاً في مؤلف عالم يفرى هو Weisgerher . ومما يظهر إظهاراً أوضح ما بين علماء النفس واللغة من اتفاق مجد هو نشر مجلد من مجلة علم النفس عام ١٩٣٣، خصص للغة . وقد عرض فيه مساعدون أتوا من كل البلاد آراء مبتكرة تتعلق بعدة مسائل أساسية في علم اللغة .

ويبدو أن علم الأصوات هوالذي طرأ عليه أعمق التجديدات . لقد أنشأ جماعة من اللغويين ينتمون إلى هيئة راج ، منهجاًجدبداً هو « الصوتيات » ( La phonologie ) مستوحين في ذلك الآراء التي ذكرها من قبل بودوان دي كورتنيه وفرديناند دى سوسور . فالصوتيات تتميز عن علم الأصوات ( la phonétique ) بأنها ترجع دراسة الأصوات إلى حيز الأحداث اللغوية . والصوتيات تنظر إلى الأصوات لاكوحدة قائمة بذاتها ولكن وتفقأ للدور الذي تؤدية كعوامل لها دلالتها في النظام اللغوى . وقد حفز تطبيق هذا المبدأ على القيام بعدة بحوث نشرت خاصة في أعمال المركز اللغوى ببراج فأظهرت إنتاجه الخصب. وفي نفس الوقت كان الأستاذ أدوارد هرمان يناقش من جديد مسألة القوانين الصوتية في: Lautgesetz und Analogie (Abhanblungen der Gesellschaft der wissenschaften ) ، جو ننجن ۱۹۳۱ ؛ بينما كان فان جنكن يعمل على إبراز أهمية الوراثة في التغيرات الصوتية وخاصة في ( تقرير مقدم إلى المؤتمر الدولي الثالث للغويين ) . وتتصل بالأصوات دراسه وزن الشعر التي تناولها من جديد فيما يختص بالفرنسية الأســتاذ يول ڤرييه ( الشعر الفرنسي ، مجلدان ، پاريس ٩٣١ -- ١٩٣٢ ) . وتناولها من وجهة نظر عامة الأستاذ 1 . دي جروت في « العروض العام والوزن » « la métrique générale et le rythme » ( نشرة الجمعية اللغوية مجلد ٣٠ ، ص ۲۰۲ ) وفي كتاب « الوزن » der Rythmus (نيوفيلوجوس عام ١٩٣٤). وقد نشر الأستاذب . فوشيه ( عام ١٩٢٧ ، ستراسبورج ) « دراسات في علم الأصوات العام » حيث يتناول بنوع خاص أتحاد حروف اللين بعضها مع بعض وتداخل الحروف الساكنة . غير أن أهم كتاب خصص لعلم الأصوات هو بلاريب

كتاب الأستاذ موريس جرامون Traité de phonétique « دراسة في علم الأصوات » باريس ، ١٩٣٣ ، الذي كان ينتظر صدوره بفارغ الصبر ؛ وقد عرض فيه المؤلف بصورة كاملة نظريته الخاصة التي تسود جميع أعماله العلمية مدعماً ذلك بالأمثلة . وهذه النظرية قد تعدل أو تناقض أيضاً بعض النقط في المعلومات التي بسطناها هنا في الفصول المخصصة لعلم الأصوات .

ومهاجع الفصول الأخرى تتطلب إضافات جديدة ، نورد فيما يلي أهمها :

ص ۱۲۰ ، Albert Sechehaye : «محاولة فى دراسـة التكوين المنطقى Ordklassernes, Studier over : « محاولة فى دراسـة التكوين المنطقى de sproglige Kategorier ، كوپنهاجن ١٩٢٨ .

Temps et mode, théorie des : G. Guillaume ، ۱۳۵ ص ه د معنوی و معنوی می د معنوی د معنو

Psychologie de la construction dans : F. Boillot ، ۱۱۸ ص : W. Havers ؛ ۱۹۳۰ عام ۱۹۳۰ ؛ la phrase française moderne. . ۱۹۳۱ میدابرج ۲۳۱

ص ۲٤٦ ، ظهر الجزء الخامس والأخير من كتاب نيروپ : Ordenes liv, عام ۲۶۲ .

ص ٢٩٥ ، أتو جسيرسن : « النوع البشرى ، الأمة والفرد من وجهة نظر لغوية » أوسلو ١٩٢٥ .

ص ٣٠٨، فيما يتعلق بمسألة لغة دولية مساعدة ، انظر أعمال المؤتمر الثانى للغويين ، ص ٧٧ وما يلمها .

ص ٣٣٠، ا. دوزا: تاريخ اللغة الفرنسية ، پاريس ١٩٣٠؛ و. ڤون وتربرج « تطور وتركيب اللغة الفرنسية » ليپزج – برلين ١٩٣٤؛ ويوالى الأستاذ فرديناند برينو نشر كتابه العظيم ( رقم ٥٧ ) وقد ظهر الجزء الأول من المجلد الثامئ عام ١٩٣٤.

ن الطبعة الشانية ، Die deutsche Sprache : S. Feist ، ٣٣٣ ت

ميونخ ۱۹۳۳ ؛ Alois Bernt برلين ، عام ۱۹۳۴ . . ۱۹۳۴ . . prache.

ص ٣٦٧، ا. مييه: «الطريقة المقارنة في اللغويات التاريخية »، أوسلو ١٩٢٥. والمسائل الخياصة بالقرابة اللغوية وبالجوهم قد تجددت بدراسة الأستاذ كر . سندرفيلد: «لغويات بلقانية ، مسائل ونتائج » پاريس ١٩٣٠. ويرجع أيضاً إلى دراسة الأستاذ جكبسون في أعمال الهيئة اللغوية ببراج ، الجلد الرابع ، ص ٢٣٤ عن خطوط الحدود الصوتية .

د Arier und Ugrofinnen: Herman Jacobsohn ، ۲۷۳ م Etudes prégrammaticales sur le : Albert Cuny : ۱۹۲۲ جو تنجن domaine des langues indo-européennes et chamito-sémitiques

ص ٣٨٣، فيما يتعلق بالنحو المقارن للغات القوقازية ، نشر الأســتاذ ديمزيل مجموعة من الدراسات ( پاريس ، شامپيون ، ١٩٣٣ و ١٩٣٣ ) تواجه وتنـــاقش عدداً من المسائل الجديدة .

ص 200 ، فيما يختص بالرسم ترى أن كتاب قان چنكن : -Grondbeginse و 200 ميلفرسوم الدسم و الدسم الدسم و الدسم الدسم و الدسم الدسم

ويجدر بنا أخيراً أن نذكر كتاب الأستاذ ه. بدرسن: «علم اللغة في القرن التاسع عشر» (مطبعة جامعة هرقارد ١٩٣١)؛ وهو مترجم عن اللغة الدنمركية، ويعرض فيه الأستاذ القدير ما قام به لغويو القررف الماضي من أعمال مقدراً لهم ما بذلوا من جهود علمية.

### الملحق الثالث

لقد بدأ لنا من المفيد أن نقدم في ملحق ثالث بعض البيانات المتعلقة بأهم المطبوعات التي ظهرت في السنوات الأخيرة ، وذلك ريثما يتيسر لنا أن نقوم بمراجعة دقيقة على الأقل لمختلف فصول هذا الكتاب إن لم يكن بصياغتها من جديد ؛ وهو أمر نرجو أن يتم تحقيقه بعد أن مضى خمسة وعشرون عاما على صدوره . فالفترة الحالية هي بالفعل من أخصب الفترات ، ونشاط العلماء — في جميع أنحاء ميدان علم اللغة الفسية — بعيد كل البعد عن التواني ، بل هو يبعث كل يوم على ابتكارات جديدة تمحص الطرق القديمة أو تبتكر طرقاً جديدة بدلا منها .

وكان بعض تلاميذ وأصدقاء الأستاذ أنطوان مييه قد عزموا على أن يظهروا بالاتفاق معه ، ملحقاً لكتابه « اللغويات التاريخية واللغويات العامة » الذي يرجع صدوره إلى عام ١٩٢١ ، وذلك بمناسبة الاحتفال بعيد ميلاده السبعين . وقد ظهر في آواخر عام ١٩٣٧ ، وذلك بمناسبة الاحتفال بعيد ميلاده السبعين . وقد ظهر بين على ١٩٣١ و ١٩٣٦ . ولكن لم يتيسر للأستاذ مييه أن تقر عينه بهام هذا العمل ، لأن الموت فاجأه في ٢١ من سبتمبر عام ١٩٣٦ ، بعد أن قاسي المرض شهوراً طويلة ، فترك فقده فراغاً كبيراً في الدراسات اللغوية أحست به جميع الأقطار . فهو لم يكف حتى اليوم الأخير من حياته ، لا عن الاطلاع على أقل الأعمال التي يقوم بها غيره فحسب ، بل كان يساهم بدراساته الخاصة في تقدم هذا الملم . وقد خصصت له « جماعة علم اللغة » كتيسباً يقع في ثمان وستين صفحة ، الملم فضلا عن ترجمة حياته ، بياناً كاملا لمؤلفاته قد رستب وفقاً للتواريخ والمواد ( باريس ، كلينكسك ١٩٣٧ ) . ويظهر لنا هذا الكتيب في نفس الوقت قيمة الرجل وأهمية أعماله العلمية .

ولقد تابعت المؤتمرات الدولية ، التي كان مييه أول العاملين على عقدها والذي ظلّ يحبذها في حماس ، جلساتها الدورية في توفيق كبير . فقد عقد المؤتمر الرابع

للفويين اجتماعاته في كوپنهاجن عام ١٩٣٦؟ و تمد العدة الآن لعقد مؤتمر خامس في صيف عام ١٩٣٩ في بروكسل . وفي نفس الوقت تتابعت المؤتمرات الدولية لعلم النفس وعلم الأجناس ، وقد نال علم اللفية فيها مكاناً له أهميته ، كل ذلك عدا المؤتمرات التي خصصت لدراسات معينة مثل الشرقيات والرومانيات والسلافيات. وتعقد لعلم الأصوات مؤتمرات خاصة منذ عام ١٩٣٣ ، (عقد ثالثها بمدينة جاند «ببلجيكا » عام ١٩٣٨ ) . وقد نالت للمرة الأولى دراسات أسماء الأعلام وأسماء الأجناس والأماكن شرف مؤتمر دولى عقد باريس عام ١٩٣٨ . وهذه المؤتمرات المختلفة يتبعها نشر أعمالها العلمية مثل : — ( أعمال المؤتمر الدولى الثالث للغويين ، فلورنسا ١٩٣٥ ) ، وهي تطلع الناس على الآراء والاتجاهات الجديدة والمناقشات التي دارت حولها .

عَكَن أَن نَجِد أيضاً فائدة كبيرة في كتب « المنتخبات » التي يزداد عددها يوماً بعد يوم ، تلك الكتب التي تقدم هدايا لعلماء بارزين في الاحتفالات اليوبيلية: ' وقد كُرِّم في السنوات الأخيرة الأساتذة : ١. يوازاك ، ١. كوك ، يابرج، تايوليه جريرسون ، مائيسيوس ، ميسكولا ، سلفيردا دى جراف ، وديروسو وغيرهم من العلماء ، لقد كرموا بمختارات يستطيع اللغويون أن يستمدوا منها الشيء الكثير من المعلومات . والمختارات التي قدمت أخيراً للأساندة هرمان هيرت وپ. كرتشمير وپدرسن وڤان جنيكن وبالى ، لها أهمية كبيرة من جهة العدد وتنوع المواد التي تناولتها . وهناك نوع من المختارات يتكوّن من جمع أعمال مختلفة يوزعها الهدى في كتب يصعب في الغالب الحصول عليها ، ونحن نوصي بها خاصة ، لكبير فائدتها . وقد كُنُوِّن على هذا النمط « لينجويستيكا » للأستاذ أتو جسیرسن و Kleine Schriften للأستاذ Wilhelm Schulze (عام۱۹۳۳) وقد ازدادت المجلات اللغوية في السنوات الأخـيرة ازدياداً كبيراً . ويحسن أن نذكر كثيراً l'Archivia gloltologica Italiana ، وظهـور Studi Baltici ومجلة المركز اللغوى بكوبنهاجن ، والمجلة اللغوية ببوخارست ، ومجلة ` الدراسات الهندية الأوربية ببوخارست أيضاً . وقد تأبع المركز اللغوى ببراج نشر

أعماله ، فقد ظهر مجلد سادس بمناسبة المؤتمر الدولى الرابع للغويين وقد أهدى إلى هذا المؤتمر . ومحاضرات المعهد اللغوى بياريس ، الذى يعقد جلسات سنوية ، تظهر بانتظام فى مطبوعات منفصلة ( ظهر الجزء الخامس منها عام ١٩٣٨ ) .

أشرنا فيا سبق إلى تقدم علم الصوتيات ، وهذا الذهب الجديد الذي أصبح ينتمي إليه المركز اللغوى ببراج ، قد بعث على وضع كتاب جامع في الموضوع هو الصوتيات للأستاذ Van Wijk (عام ١٩٣٩ )، فضلا عن عدد وفير من الدراسات التي تناولت جزئيات الموضوع. أما النحو المقارن بالمهني الصحيح، الذي يعد في غني عن تجديد طرقه ، فقد ضم إلى ثروته عام ١٩٣٥ كتابين مبتكرين لها فيه أثر بعيد ، وضع أولها الأستاذ بنڤينست : «أصول تكوين الأسماء الهندية الأوربية » ، وألف الثانى الأستاذ Kurylowicz « دراسات هندية أوربية » . وهذان المؤلفان يدينان بما ورد فيهما من آراء جديدة إلى اكتشاف وتفسـير النصوص الحديثة التي فك رموزها الأساندة هرونزي وسومير وفردريك وغيرهم، والتي وضع لها كتاباً في النحوكل من الأستاذين سترتفان ودلايورت . ومما يجدر الإِشارة إليه بين الكتب العــامة التي ظهرت أخيراً علاوة على الفراغ من « نحو الهندية الجرمانية » لهيرمان هيرت ، كتابي الأستاذين Sprach-theo-: Bühler ، ( علم عام ) rie, die Darstellungsfunktion der Sprache و La Catégorie des Cas : Hjelmslev ) . ودراسة غوامل تركيب الجل ولا سيما في علاقاتها بالأسلوب فقد تناولها الأستأذ ماروزو في كتابه: : عام ۱۹۲۰) وفي كتابه Traité de stylistique appliqueé au latin « ترتيب الكلمات في الجملة اللاتينة ، الجزء الثاني ، الفعل ( عام ١٩٣٨ ). ولم يكن عدم ذكرنا لكتابا الأستاذ Die sprachfamilien und: W.Schmidt . sprachenkreise der Erde ( عام ١٩٢٦ ) إلا مجرد النسيان

وقدكانت « اللغة » الفرنسية فى المدة الأخيرة موضوع مؤلفات مختلفة ذات طابع عام ، قام بها لغويون ممن عرفت مقدرتهم العلمية . ويؤسفنا حقاً أن يبقى « تاريخ اللغة الفرنسية » غيركامل ، وهو ذلك المؤلف الجليل الذى وضعه المرحوم

الأستاذ فرديناند رينو ، الذي وافاه أجله في أوائل عام ١٩٣٨ ، ولم يظهر من كتابه هذا شيء بعد المجلد السادس عشر . ويحتل الصدارة ، من بين الأعمال الشاملة ، تلك الدراسة الواسعة التي قام بها الأستاذان داموريت وبيشون : « من الكلمات إلى الفكر ، بحث في نحو اللغة الفرنسية » وهو كتاب ينطوى على عدد وفير من الملاحظات العميقة التي تتعلق بتركيب اللغة الفرنسية للتخاطب في أيامنا هذه وعن أتجاهات اللغة ؟ وقد ظهر الجزء الخامس عام ١٩٣٦ . ومن المؤلفات ذات الموضوعات المعينة ، يجب علينا أن نذكر أعمال الأستاذ بلنكنبرج: « نظام الكلمات في اللغة الفرنسية الحديثة » والأستاذ س. دي بوير : « مقدمة لدراسة تركيب الـكلام في اللغة الفرنسية » و ك . ساندفيلد : « تركيب الـكلام في الفرنسية الحديثة » وهي مؤلفات ظهرت من بضع سنوات ، وهناك مؤلف حديث وضعه الأستاذ جوجنهايم : « نظام نحوى للغة الفرنسية » . وقد نشرت الآنسة دوران نتائج بحث يعد شديد الابتكار هو : « النوع النحوي في الفرنسية » وندىن للأستاذ أنطوان جريجوار بدراسة هامة عن « التدريب اللغوى » ظهر عام ١٩٣٦ . وقد ازدادت قائمة المراجع الخاصة بلهجات فرنسي المستعمرات بكتاب ألفته الآنسة سلفان : « لهجة فرنسيي هايتي » عام ١٩٣٦ ، وهو مؤلف يقوم على أسس لغوية متينة .

ويجدر بنا أن نشير أخيراً إلى نشاط إليالا ( International ( IALA ) لله الماعدة »، وهى الرابطة الدولية للغة المساعدة »، وهى بجانب عنايتها بإيجاد واختيار أفضل لغة مساعدة للتخاطب الدولى ، تعنى عناية شديدة بمقترحات اللغويين المتخصصين . وهى حين تحقق الأغراض التى تسعى إليها تفيد اللغويين المختصين بالدراسات التى تقوم بها . وقد أصبحت بعض مطبوعاتها تقدم نتائج مفيدة للغويات عامة وخاصة ما كان يتصف من هذه المطبوعات بطابع إحصائى .

# الفيرشن

صفحة

تمهير د أصل اللغة ٢٩ – ٤٢ – ٤٢

مشكلة أصل اللغة تتجاوز الطرق التي في حوزة علم اللغة ؛ وهي تدخل في دائرة التاريخ البدائي للبشرية . اللغة — وهي نظام من العلامات يستخدم في التخاطب بين الناس — تعد نظاماً يتطلب وجوده تحقيق ظروف معينة سيكلوجية واجتماعية .

#### الجزء الأول: الأصوات

الفصل الأول: المادة الصوتية ٢٦ — ٦١

الترتيب الفسيولوجي للأصوات التي يمكن أن يحدثها الجهاز

البشرى والإشارة إلى التغيرات الأساسية التي تقبلها الأصوات.

الفصل الثانى: النظام الصوتى وتغيراته . ٢٦ — ٨٢

الأصوات التي يصدرها كل شخص يتكام تكوِّن نظاماً صوتياً ، تتغير عناصره بطريقة غير محسوسة ، مطلقة ومنظمة . قوانين واتجاهات صوتية . التفرقة بين التغيرات بالتطور والتغيرات

بالإبدال.

## الجزء الثاني: النحو

منفحة

178 - 1.8

الفصل الأول: الكلمات والأصوات.

التفرقة بين دوال النسبة ودوال الماهية. الفروق بين دوال النسبة فيما يختص بطبيعتها ومكانها وبالرابط الذي يربطها بدوال الماهية. لا يمكن تعريف الكلمة إلا إذا انتبهنا إلى التغيرات الصرفية.

102 - 140

الفصل الثاني: الفصائل النحوية.

دراسة الفصائل النحوية الأساسية من حيث ( النوع والعدد والزمن والحالة الفعلية ) ؟ العلاقة بين الفصائل النحوية وصعوبة التوفيق بين النحو والمنطق .

141 - 100

الفصل الثالث: الأنواع المختلفة للـكامات:

نقد التصنيف الجارى لأجزاء الكلام . المقابلة بين الاسم والفعل. محاولة تصنيف منطقى يقوم على تحليل للجملة الاسمية والجملة الفملية . بيان تصنيف سيكلوجي .

Y+Y - 1AY

الفصل الرابع: اللغة الانفعالية:

أهمية التأثير في اللغة . الطرق اللغوية التي يعبَّر بها عن التأثير . : نظام الكلمات . العلاقات بين اللغة الانفعالية واللغة النحوية .

772 - 7·F

الفصل الخامس: التغيرات الصرفية:

الظواهر العامة للتطور الصرفى . الأنجـاه إلى التوحيد وطريقة القياس . الانجاه إلى التعبيرية وتحول الكلمات المستقلة إلى أدوات تجويه .

الجزء الثالث: المفردات

720 - YYO

الفصل الأول: طبيعة المفردات ومداها:

علم الاشتقاق . القيمة الحالية الغريبة للكلمات التي نستعملها حين نتكلم . كيف تتجمع الكلمات في الذهن . رمزية الكلمات . تعذر إحصاء المفردات .

صفحة

الفصل الثاني : كيف تغير الكلمات معانيها ؟ ٢٤٦ - ٢٧٠

حياة الـكلمات والتأقلم . تغير الممانى بالتخصيص وبالتعميم .

شروط إيجاد دلالة عامة .

الفصل الثالث: كيف تغير الأفكار أسماءها ؟ ٢٧١ — ٢٩٤

البلى الصـوتى والبلى المعنوى للـكلمات . التحريم والتورية . الأسباب الاجتماعية لتغير المفردات .كيف تخلق كلمات جديدة ؟

الجزء الرابع: تكون اللغات

الفصل الأول : اللغة واللغات : ٢٠٨ — ٢٩٥

اللغة يجب أن تعرق مستقلة عن الجنس وعن عقلية المتكامين بها على أنها الصورة اللغوية الشالية التى تفرض على جميع الأفراد الذين ينتمون إلى مجموعة واحدة. تنوع اللغات يعكس تعقد العلاقات الاحتماعية.

الفصل الثانى: لهجات ولغات خاصة: ٣٠٥ — ٣٠٥

تعريف اللحجات. توزيع اللمجات وحدودها. تعريف اللغات

الخاصة : اللمجات العامية واللغات الدينية .

الفصل الثالث: اللغات المشتركة: ٣٤٧ — ٣٢٩

توجد اللغات المشتركة من الآنجاه إلى التوحيد اللغوى. الأنواع المختلفة لتكوّن اللغات المشتركة. الملاقة بين اللغات المشتركة وبين هذه اللغات والهجات.

الفصل الرابع: احتكاك اللغات واختلاطها. ٣٤٨ — ٣٦٦

النتائج المختلفة لصراع اللغاث وفقاً لقيمتها الذاتية .كيف تموت

اللغات؟ شروط تكوين لغات مختلطة .

الفصل الخامس: القرابة اللغوية والمهج المقارن : ٢٦٧ – ٣٨٣

كيف يجب علينا فهم القرابة بين اللغات ؟ مظهر التتابع ومظهر الوضع . قيمة المنهج المقارن في تكوين الأسر اللغوية .

## الجزء الخامس: الكتابة

صفحة

٤٠٢ — ٣٨٤

الفصل الأول: أصل الكتابة وتطورها:

تُفترض الكتابة إدراكاً عقلياً للعلامة الكتابية . الكتابة المرسومة والكتابة التصويرية والكتابة الصوتية . المقطعية

والأبجدية .

٤٠٣

الفصل الثانى: اللغة المكتوبة والرسم:

المظاهر المامة للغة المكتوبة ؛ علاقاتها بلغة الكلام . الفقر في الرسم ؛ إلى أي حد يمكن إصلاح الرسم ؟

الخاتمة : تقدم اللغة

٤١٧

٤٧٢

ضرر إدخال فكرة الكمال بمعناها الأدبى فى علم اللفة. تغير العناصر المختلفة للغة لا يؤدى إطلاقا إلى كمال دائم فى اللغة. تطور اللغات ما هو إلا انعكاس لتطور المجتمعات، فبأية حيطة يجب علينا أن نقبل الافتراض القائل بتقدم اللغة ؟

المراجع : الأول والثانى والثالث المراجع : الأول والثانى والثالث المواد : ا

التصويب:

(تم طبع كتاب « اللغــة » فى مطبعة لجنة البيان العربى بالقاهمة فى يوم الثلاثاء ٢٥ من صفر سنة ١٩٥٠ ( الموافق ٥ من ديسمبرسنة ١٩٥٠). والحمد لله أولا وآخراً )

مستيامجفوط

المدير الفني المطبعة

|                                                 | •                  | •      |                |
|-------------------------------------------------|--------------------|--------|----------------|
|                                                 |                    |        |                |
| •                                               | تص_ویب             |        |                |
| الصواب                                          | ألحظا              | السطر  | الصفحة         |
| مشروع                                           | مشبرع              | ٦      | ۲              |
| ولا نقول                                        | ولا تول<br>مؤسساته | ۱۷     | ١.             |
| نظمه                                            | مؤسساته            | ١٩     | ١٠.            |
| النظم                                           | الؤسسات            | 4.     | ١.             |
| ' تقن                                           | تعرف               | ٩      | 11             |
| تدلنا .                                         | ندك                | 7      | ۳٠             |
| اللغة                                           | ١١ (غة             | 7      | ٣٨             |
| الأذن                                           | الإذن              |        | ٤٣             |
| احتكاكية<br>المجمع<br>النبر<br>نار عاتية<br>دون | احتكاية            | 1      | ۱۵۱            |
| جي ا                                            | لحج<br>المنبر      | ۲.     | 7.             |
| النبر                                           | المنبر             | ١.     | ۸Y             |
| نار عاتیه                                       | نار عادية          | 7      | 1.7            |
| دوت                                             | دو                 | ١.     | 14.            |
| ومهما<br>فإن<br>نام                             | lope               | ١.     | 170            |
| فإن                                             | الی                | ١.     | ۱۲۰            |
| الإغريقية القديمة<br>لحظة                       | الاغريقية<br>لخطة  | 11     | 140            |
| vais                                            | į                  | 77     | .144           |
| Vais<br>131                                     | vois               | 74     | 144            |
| père                                            | ا غا               | 77     | 149            |
| اذ یری نفسه                                     | pere               | ٦      | 1 & 0          |
| a maison oū                                     | إذ يرى             | ١٢     | 120            |
| <b>- F</b>                                      | la mison ou        | ۲۰ .   | 1 & 0          |
| الصرق<br>Gaston                                 | الصوف<br>aston     |        | ۲٠٤            |
| 1                                               |                    | 1 1 1  | 7.77           |
| دی بروس<br>من                                   | دی بروسی<br>مر     | 14     | 740            |
| أو إلى                                          | اً إِلَىٰ          | l i    | i i            |
| مرادفتين                                        | مراد فتان          | \ \ £  | 7 £ 1<br>7 7 £ |
| قد تووضع                                        | قد نوضع            | 6      | 797            |
| ليست                                            | ليس                |        | ۳۱.            |
| الخاصة . »                                      | الحاصة ٣٢          | ۲ هامش | 710            |
| والعشرين                                        | والشرين            |        | 407            |
| الرياضة الذهنية                                 | الرياضة النفسية    | ا ۳ ا  | ۰,۸۳           |
| طويلا                                           | . طلایلا           | 10     | 49.            |
| . متساوية                                       | مساوية             | 14     | 491            |
| فى ي                                            | فسىء               | ٤      | ٤٠٩            |
| ه یی                                            | ھيء                | . 12   | ٤١٥            |
| مطبوعا                                          | . مطبوعة           | ١٥     | ٤١٥            |
| ألا تـكُون                                      | ألن تُكون          | 74     | 244            |
|                                                 |                    | •      |                |