
 

 9المحاضرة رقم: 

 (1976 -1889مارتن هيــــــــــــدجر )  

تميز فجر الفلسفة في الآونة المعاصرة ببروز تيارات فكرية متنوعة، حملت       

هموما اجتماعية وسياسية عميقة ترغب في تمثل الفكر الفلسفي من جديد، ومن بين 

هذه التيارات الفلسفية الكبرى التي رسمت هذا المشهد الثقافي في نقد الوجه 

ودية التي ذاع صيتها حين حاولت بكل الميتافيزيقي للفلسفة، نجد الفلسفة الوج

جهودها التعبير عن المعاناة والأزمات التي يكابدها الانسان المعاصر بسبب 

تسارع التطورات التكنولوجية والحضارية، ضمن هذا المناخ الفكري المتشعب 

ظهر "هيدجر" كواحد من المشتغلين بالبحث في أهم المسائل الوجودية المرتبطة 

ت الوجود الانساني، فما طبيعة التصور الذي قدمه هيدجر" حول بقضايا واشكالا

 معنى الوجود؟

قبل الولوج إلى معرفة تداعيات هذا المشروع الفلسفي الذي بدأ "هيدجر"      

التفصيل في ملامحه الفكرية، فإن الضرورة المنهجية تقتضي مناّ إدراك أهم 

لهذا تهتم هذه الفلسفة الوجودية في المنطلقات الفلسفية التي تتأسست عليها أفكاره، 

مشروعها الفلسفي بالوجود الإنساني، " لهذا كان الشرط الانساني أن ينظر إلى 

الكينونة الانسانية انطلاقا من حيزها النشيط، الذي يجعل من الوجود معطى 

 1علائقيايكون فيه الانسان الفاعل السؤول الوحيد في التاريخ"

ً بحياة الإنسان، كالموت والقلق، وتعنى الوجودية بالمش    كلات المتعلقة أساسا

والفشل، والمعاناة ...، وهي مشكلات في الأصل تبحث عن حلول ممكنة لخروج 

الانسان من أزمته الوجودية التي عرفها الوضع الأوروبي المعاصر، حيث أثرت 

محاولة بعمق على حياته وجعلته يعيش توتراً وجوديا خانقاً، الأمر الذي استدعى 

اخراجه من هذا الوضع المعقد إلى واقع جديد يصنع ظروفه وأحواله بحريته 

وارادته، ويجنح "هيدجر " في الشأن الاستئناس بفلسفة "نيتشة"، الذي يعتبر أول 

فيلسوف كبيرفي عصرنا قام بعملية هدم جذرية للفلسفة منطلقا من اعتبارات 

كد "هيدجر" بأن هذا الأخير قام بعملية لغوية، فقد جاء بالفلسفة من فقه اللغة ويؤ

قلب كامل للميتافيزيقا؛ هذه الميتافيزيقا التي كان "أفلاطون" قد أقام صرحها 

 .1الشامخ"

                                     
 1   Heidegger, Introduction à la métaphysique , Ed, Gallimard, Paris, 1967, p.151. 

  Heidegger, La fin de la philosophie et la tache de la pensée, in question, Ed, Gallimard, Paris 

.19761  



 

 ة في: تعتبر مشكلة الوجود الانساني مشكلة محوريمشكلة الوجود الانساني -1

 لانساناياة النسق الفلسفي لـ"هيدجر" معتقداً في ذلك أن هذه المشكلة المتعلقة بح

 فكرةبأشد غموصاً وما تحمله من أسرار وأفكار ومن أفعال التساؤل حول صلتها 

 ا فيه تحي الموت والكينونة ووجوده الحقيقي الذي يبدأ من الذات وعن العالم الذي

 وما تحمله من هموم ومعاناة .

" إن النفاذ إلى صميم هذه المشكلة الوجودية وفهم مناحيها، يعتقد "هيدجر   

ضرورة الاستئناس بالمنهج الفينومينولوجي كمؤشر فعال حتى لا يبقى الفصل 

قائما بين السائل وموضوع السؤال، فهو منهج يتصدى للفهم الحقيقي للوجود 

الانساني، وهذا يعد من أكثر الماهج التي تعمل على ايضاح الوجود حيث يمنحه 

ً يؤكد به مشروعه.لهذا كان الوجود الا نساني وجودا حراً معبرا عن حضوراً قويا

حالة من التساؤل عن وجوده المطلق )ماهيته(  وهذا الذي يسميه "هيدجر"  

ب"الانية" أو "الدازين" التي تعيش في حالة من التغير اللامتناهي من خلال 

محاولة فهمها لوجودها ولغيرها من الموجودات التي تتعامل معها، وفي هذا 

وأرقى الموجودات المتبقية. يقول "هيدجر" "إن  السياق يعدها "هيدجر" أسمى

التعبير الحقيقي للإنية يكمن في كونها ذات تحمل أبعاد أنطولوجية "، "على أساس 

 .1أن الانتماء إلى العالم شرط محدد لمعنى الوجود الانساني"

و أ"،  يعتقد "هيدجر " في هذا الوضع التساؤلي الذي  بلغه مفهوم "الانية    

 لانساني، هو في الأصل محفوف بمجموعة من الاثارات والتساؤلاتالوجود ا

ذا هحول مختلف الموضوعات والاشياء التي توجد في هذا العالم ، حيث يمتاز 

نة كينوالوجود بتفوقه على العلوم و في قدرته على معرفة ماهية الوجود، أو ال

 قد ن اتجاههاالوجودية التي يصعب على هذه الأخيرة ادراكه، هذا ما يوحي بأ

د انصب إلى معرفة سوى بعض مظاهر الوجود، أما الأنطولوجيا أو علم الوجو

جاوز ي يتالذي هو في واقع الأمر من اختصاص الانسان لوحده، باعتباره العلم الذ

 الجزئيات للبحث في الكليات.

ً كبيراً ، لا يمثل موضوعاً     هذا الوجود الذي يشكل بالنسبة لـ"هيدجر" هاجسا

للتأمل فقط، أو شيء خارج عن الذات الانسانية، بل هو في حقيقة الأمر شعور 

ً في حالات القلق الشديد وفي اللحظات التي يبدي فيها  ينتاب الانسان، خصوصا

اء وأغيار، حيث يشتد التفكير والبحث اهتمامه وانشغله بذاته وبما يحيط به من أشي

في كثير من الأمور المتعلقة باختياراته التي تلائمه وفي حواره غير المتناهي 

معها، هذا ما يكشف عن وجود صراع  يدور بين الانية وذاتها، وبينها وبين العالم 

                                     
Heidegger, Etre et temps, Ed, Gallimard, Paris 1986, p.108  1   



الذي تعيش فيه، مم يكشف عن الديناميكية والحركية التي هي صفات الانية التي 

 نحو إلى فهم الوجود.ت

 حديدإن استئناس "هيدجر" بالمنهج الفينومينولوجي الذي يسعى قصديا إلى ت  

ثيرا ختلف كها تالأشياء ذاتها عند الحديث عن العالم ، لكن طبيعة الطريقة التي اقتفا

ون عن التي اتبعها "هسرل" حيث أن وظيفة الفعل القصدي عند "هيدجر" لا يك

وفهم  تحديد من فيلا يتجاوز الواقع الماثل أمامنا، وإنما الغاية تكقصدا متعالياً، أي 

 تركيب الوجود العام.

ولهذا كانت اهتمامات الانية وانشغالاتها موجهة إلى عالمها الذي تحيا فيه خلال     

ارتباطاتها وعلاقاتها بالأدوات على أساس ان هذه الأدوات تحيل بعضها البعض ، 

لى قطعة الخشب والقلم إلى الأوراق ... الخ هذا ما يدل على فمثلا تحيل المطرقة إ

أن هذه الأشياء أو الأدوات لا تعي نفسها، وإنما تكشف عن صور حقيقة معبرة عن 

سمو الوجود الانساني، إن اللعب الذي يأخذنا نحن البشر، الذين لا نكون بشرا إلا 

الوجود العظمى، أن  بقدر ما نحذي الموت، الموت الذي يستطيع، كونه إمكانية

يضيء الوجود وحقيقة الوجود كما لا يضيئه شيء آخر .. الموت هو هبة تظل 

 .  1خارج نطاق الفكر"

ومن هنا كانت المشكلة الأساسية التي تفاعل معها " هيدجر" تكشف عن       

العمق الفلسفي لمفهوم الوجود الذي تضيء اللغة حقيقته  " أن الفكر لم يتوصل 

ى اختبار بشكل حاسم، ولم يدفع به إلى أقصى حد بواسطة اللغة آنذاك إل

، ومنه بدأت الأسئلة تتداعى حول براديغم الوعي وتخصيب 2الميتافيزيقة "

المساءلة الوافية عن أحواله ومحاولة اقامة العلاقة مع الأشياء والأدوات بغية 

ً للإنية من تحقيق مشروعه الوجودي وفهم الغايات المرجوة منه، مما يتيح فر صا

 السمو بذاتها ومعرفة علاقتها بالآخرين.

 هيدجر ومفهوم الحقيقة: -2

ً في فلسفة "هيدجر" على أساس أنها تشتغل    تمثل الحقيقة مفهوما فلسفيا رائجا

على تشخيص مسائل الوجود، لذا جعلته يترجم الكلمة الاغريقية إليتيا بالإختفاء 

متداول حول مفهوم الحقيقة باعتبارها ممهدة رغبة منه إعادة النظر في الفهم ال

لنظرية جديدة تصبح فيها الحقيقة كانكشاف وحرية مجاوزة بذلك التصور التقليدي 

الذي نظر إلى الحقيقة ضمن المجال المنطقي والمعرفي الموصول بالتمثل الذاتي 

وتوافقه مع موضوعه، هذا الذي دفع "هيدجر" إلى رفضه بشدة على أساس أن 

يقة لا تسكن الخطاب ، وليست قضية متعلقة بالموضوع أو المحمول، بل هي الحق

                                     
   124، ص1996مارتن هيدغر، مبدأ العلة ترجمة نظير جاهل مجد، بيروت لبنان ،  1

 .humanisme, Trad, Jean Beaufret, Aubier, Paris 1964, p.69’ettre sur lHeidegger, L2   



بعيدة عن الأحكام والتمثلات التي تصدر عن الذات بشأن مطابقة الفكر لاللواقع أو 

، هذا في الحقيقة ما أضفى على عالمنا مطابقة ما في الأعيان لما في الأذهان

قل العلمي في التقنية مما جعل الراهن بعدا تراجيديا يترجم في اطار ضياع الع

الخطاب الأداتي يغوص في أغوار بوتقة مغلقة ودوغمائية مكبلة بالمصادرات 

 .  1العلمية" العلم لا يفكر"

ن وفي هذا السياق لا يمكن في نظر "هيدجر" اعتبار الحقيقة والخطأ  م   

 قةخصائص الخطاب، بل تخرج عن دائرة القضايا والأحكام، ومنه تكون الحقي

ت واللاحقيقة لهما وجود أنطولوجي تتمتعان به خارج منظومة الفكر ومدركا

ء الذات، وبالتالي أصبحت أرضية التصور "الهيدجري" للحقيقة تسير على ضو

د وجو مشروعه الفلسفي الذي يدفع نحو إعادة التفكير في الوجود على أساس أنه

الذي  ونانعي العودة إلى اليمنسياً، يقتضي استلهام المنهج الاستذكاري حيث يستد

 يزاتتنبجس منه البداية الافتراضية، ولحظة "هيراقليطس" الذي أكد بدوره مم

هي واب، الوجود هو الاختفاء، بما أن الطبيعة يحلو لها الحجب والأفول والانسح

م ي عدالميزة الأساسية التي تظهر بقدر ما تختفي، ومنه تكون حقيقة الوجود ف

بطة ا مرتبقدر   ما يحجبه، وتصبح الحقيقة وفق هذا التصور، أنهاعطاء نفسه إلا 

لحظة  بحالة أنطولوجية أكثر شدة وحساسية يتم تحققها عوفق لحظتين أساسيتين:

ته لك حالعد ذانكشاف الوجود ليعبر عن حقيقة انفتاح الفكر بيقظته اللافتة  ليحول ب

ارس حالوجود والانسان  إلى الكلمة والفكرة، وبهذا المعنى تصبح اللغة مأوى

الوجود، وبخاصة الفيلسوف والشاعر على ضوء أن الفلسفة والشعر يجسدان 

 الحقيقة . 

اني وبهذا استطاع "هيدجر" أن يرسم صورة فلسفية أصيلة عن الوجود الانس   

 لتعبيرايقة ويتمكن إلى حد بعيد من تبديد الملمح الميتافيزيقي الذي كان يعتري حق

إعتقاداً  جود الذي يحظى بعناية خاصة، من قبل الفلاسفة الوجوديين،عن مفهوم الو

لى ة، عمنهم أنهم رسخوا الفكرة الموصولة بالحقيقة والحرية والمسؤولية واللغ

 لتي لاية اأساس أن هذه الأمور والقضايا تدخل في سياق التعبير عن الهموم الفلسف

  تخسف عن المشهد الثقافي المعاصر.    

 

                                     
.; que veut dire penses , paris 1985, p.117 Heidegger, Essai et conférence  1   


	المحاضرة رقم: 9
	مارتن هيــــــــــــدجر ( 1889- 1976)

