
 6محاضرة رقم : 

 (  1938-1859ادموند هسرل ) 

لتي اصرة المعتعتبر الفلسفة الفينومينولوجية من أكبر التيارات الفلسفية ا    

 للثقافةتريد التعبير عن التحولات الفكرية التي مست العمق الفكري 

ق والمتمثل في دراسة ما هو عيني وملموس والسعي إلى تحقيالأوروبية 

 العمل اولةللخلاف القائم بين المذهبين المثالي والواقعي، ومحمجاوزة فعلية 

ا هو مين على تقديم الحلول الممكنة للمشكلات التقليدية المتعلقة بالفصل ب

هسرل" ذاتي وما هو موضوعي، هذه المشكلات الفلسفية حاول "

 ؟ احتضانها، فما طبيعة هذا المشروع الفلسفي الذي سعى إلى تأسيسه

 

 ـــــــ أزمة العلوم وانبثاق الفينومينولوجيا 1

منذ القرن التاسع عشر، هو العصر الذي حققت فيه العلوم  هلقد تبين أن   

الطبيعية انتصارات كبيرة من الناحية المنهجية والتطبيقية وثبات خصوبته 

واتساع تطبيقاته في مختلف المجالات العلمية وبروز الثورة التكنولوجية 

ً في حدوث أزمة العلوم الانسانية  التي كان تأثيرها في القرن العشرين لافتا

وبدء كذلك أزمة الضمير الأوروبي نفسه، كل هذه العوامل دفعت "ادموند 

ً فعالاً أسهم في  هسرل" إلى التعلق بالفينومينولوجيا، لتصبح تيارا فكريا

ا، مما ترميم الاختلالات التي أصابت العلوم الأوروبية في جميع جوانبه

اقتضى الأمر الذهاب إلى "جعل التراث كراهنية مطلقة يقتضي إعادة سحبه 

 .1إلى دائرة الشعور ومعايشته كحدث "

لقد أدرك "هسرل" أن المنهج التجريي، يعد من أهم المناهج التي شقت      

ليه الذي وصلت إطريقها نحو تجديد الوضع المعرفي والابستيمولوجي 

واعتباره النموذج لكل معرفة تسعى لأن تتمتع الثقافة الأوروبية، 

بمواصفات علمية، فاستطاعت أن تقضي على كثير من النظرات التي 

سجنت نفسها في نطاق الذاتية والمنظومات الفكرية الأسطورية 

والميتافيزيقية، وأصبح طريق اليقين مشروط باتباع مسالك منهج العلوم 

علم، ومنه بدأت فيه الظواهر تخضع الطبيعية والضامن للموضوعية وتقدم ال

للقياس، واكتشاف القوانين الطبيعية وادراك طبيعتها الخارجية التي قادت 

 إلى ضياغة القوانين العلمية.

                                      
 Husserl, La crise des sciences européennes et la phénoménologie, Ed, 

.  Gallimard,1976, p.4761   



ان في هذه المرحلة كانت العلوم الانسانية لا تزال تموج في أحض     

ء النظريات الفلسفية والتصورات الميتافيزيقية والحدسية، تخضع لأرا

 تاجلفلاسفة ولمذاهبهم الفلسفية، وهي بطبيعة الحال يمكن اعتبارها نا

لظروف العصر وأحداثه، وهي في حقيقة الأمر مزيج من العلم 

 والأسطورة، وصدى لبعض المتعتقدات الدينية الموروثة .

لت جع هذه التطورات التي حققتها العلوم الطبيعية، كانت دعامة قومة    

ع والأخلاق، يسارعون في احتضان المنهج علماء النفس والاجتما

أ التجريبي، فاستطاعت تحويل الظواهر النفسية إلى ظواهر معملية فنش

ول ا لأخلالها علم النفس التجريبي، وخرجت إلى الوجود مخابر الفيزيولوجي

و" مرة على يد "فونت" وتعقب في ما بعد هذا المسار "كوندياك" و"شارك

 ات النفسية.في توسيع مجال هذه الدراس

أما في علم الاجتماع، نشأت المدرسة الاجتماعية التي تعنى بدراسة    

منظومة التطورات الاجتماعية ، فتمكن " أوجست كونت" من وضع أسسها 

، وسار على هذا المسلك "دوركايم" و"ليفي برويل" ، ومنه اعتبر 

أن الظاهرة الاجتماعية شيئاً  Durkheim (1917-1858)"دوركايم"

دعوة  تتعلق بدراسة الظواهر الاجتماعية على يخضع للكم والقياس، هذه ال

أنها أشياء خارجية، أي يجب دراستها بنفس الطرائق المستعملة في دراسة 

الظواهر الطبيعية مع الاحتفاظ بخصائصها الجوهرية وقوانينها الخاصة، 

راد، " لذلك تفترض الدراسة وفي كونها توجد خارج شعور الأف

، على ضوء (2)السوسيولوجية معرفة الوضعيات المختلفة للعقل "

ومن جهة اعتبر ، التطورات التي حدثت على مستوى البنية المشكّلة له

"ليفي برويل" أن مسألة تحليل العقل جزءا من علم الاجتماع أو علم الوراثة 

 أو البيولوجيا. 

ً من هذه التحولات التي شهدتها العلوم الانسانية بعد تبنيها منهج  انطلاقا

العلوم الطبيعية وكان ذلك بفعل تخليها عن الهالة الفلسفية والجوانب 

الميتافيزيقية والأسطورية، لكن في مطلع القرن العشرين بدأت ملامح 

الأزمة تلوح في الأفق، أعادت النظر في خصوصيات الظاهرة الانسانية 

لطبيعية، وأنها من نوعية مخالفة لها، فانكشف حينها مقارنة مع الظاهرة ا

                                      
 Universitaire de France, Paris, 1967, P125Gilles Gaston Granger, La raison, Presse -

(2)  



أن الظاهرة الانسانية كيفية لا تقبل القياس ، بينما الظاهرة الطبيعية يمكن 

قياسها، كما يمكن التنبؤ بالظاهرة الطبيعية في وقوعها إذا عرفنا قانونها، 

التنبؤ  اما الظاهرة الانسانية تشذ عن القانون وتتميز بحرية باطنة، لا يمكن

بها، أو بأشكالها المستقبلية، ومنه تكون الظاهرة الطبيعية موضوعية في 

حين تكون الظاهرة الانسانية أقرب إلى الذات، ومن خلال هذا استخلص 

 "هسرل" أن الانسان ذات وليس موضوعا.

ر إلى لأملم تبق المسألة في حدود المنهج العلمي التجريبي، وإنما إمتد ا  

ى اليقين في العلم، هو المنهج الرياضي الذي يتأسس علاعتبار نموذج 

انطباق الفكر مع نفسه ويختلف عن الواقع كما هو الحال في المنهج 

يعية، لطبالتجريبي، فأصبح اليقين في الرياضيات له مزايا أكثر من العلوم ا

 هذه الأخيرة، أخذت تستلهم النموذج الرياضي في اليقين والموضوعية

ً والشمول، ومن  ، خلال هذا، وجب على العلوم الانسانية لكي تصير علما

ة لميعليها أن تحتذي بالنموذج الرياضي لكي تضمن لنفسها المواصفات الع

 الدقيقة. 

 نقد الديكارتية:  -2

عندما قام بتعريتها منن الأفكنار إلى مفهوم الذات "ديكارت"  لقد وصل       

المسبقة، فهي تتركب لغوينا منن ثلاثنة مفناهيم )الأننا، الفكنر، الوجنود(، تقندم 

كلها الانطولوجيا والمعرفة في عملية إدراك واحدة : عملية التفكير تفتنرض 

منطقيننا وجننود الأنننا: فبمننا أنننني أفكننر، لننذلك أنننا موجننود، والمسننألة لا تتعلننق 

بواسننطته الوجننود مننن الفكننر، وإنمننا نمننر مننن مفهننوم  بقينناس منطقنني نسننتنتج

لآخر بحدس مباشر، فكل فرد منوقن عنن طرينق حندس مباشنر، منن وجن ود 

فكره الخاص وتأملاتنه العقلينة المشن روعة، فتصنبح هنذه الفك ن رة لا تخضنع 

للشك العام،  ومنهج الفلسفة حدس المبادئ البسيطة، واستنباط قضنايا جديندة 

 .  1ن الفلسفة جملة واحدة "من المبادئ لكي تكو

لهذا، سعى "ديكارت" إلى تأطير مشروعه الفلسفي ببعض أمهات    

المفاهيم الفلسفية عنده، وهي :"الذات" و"الشك"و"الحدس"  و "الوضوح" 

و"الغموض"، و"الحقيقة" و"اليقين" التي تعتبر بمثابة البناء الذي يعمل 

ي والتأثير الحقيقي في مجالات على توجيه العقل في مساره المعرفي والعلم

                                      
 .63يوسف كرم : تاريخ الفلسفة الحديثة، دار القلم، بيروت لبنان،)د ، ت(، ص  - 1



هذا  "فكل حالة وعي، هي بوجه عام، في حد ذاتها وعي بشيء ما،  الفكر

الحقيقي لهذا  الوجودهذا مهما كان أمر الذي لأكد عليه "هسرل"لأنه 

الموضوع، ومهما كان إمساكي عن الحكم في إطار الموقف المتعالي الذي 

فعال الموقف الطبيعي. ومن ثم اتخذه بشأن وضع ذلك الوجود وبشأن كل أ

وجب أن نوسع من محتوى "الأنا أفكر" المتعالي، وأن نضيف له عنصرا 

جديدا، وأن نقول إن كل كوجيتو، أو فلنقل إن كل حالة وعي ترمي إلى 

شيء ما، وإنها تحمل في ذاتها من حيث هي مستهدفة ) بما هي موضوع 

  قصد ما( موضوع تفكيرها المناسب لها.

     

 ثنائية الذات / الموضوع القصدية: -3

لا أحد ينكر ، أن نظرية القصدية الفينومينولوجية عند "هسرل" تهدف    

إلى إعادة الاعتبار للفلسفة التي خاضت خلافات كثيرة ومثيرة في الوقت 

ذاته حول اشكالية الفصل بين الذات والموضوع، أو تقديم أحدهما على 

هذه الفكرة  في وقت مبكر حولام الفلسفي ينشأ الأخر ، وهذا ما جعل الانقس

 التي تمخضت عنها فلسفتين ، هما : الفلسفة المادية والفلسفة المثالية.

لذلك كانت محاولات "هسرل" جادة نحو السعي إلى نسف هذا الخلاف     

الذي حصل بين الفلسفتين، فاصطنع ثنائية جديدة، تمثلت في الذات 

لى فعل التي توحي بدورها إ هما العملية القصديةالموضوع والتي تربط بين/

 القصد.

لم تكن هذه الفكرة وليدة الأفكار "الهسرلية" من حيث المنشأ، بل إنها     

تعود في الأساس إلى العالم النفساني "فرانس برينتانو" الذي يعُد من رواد 

التحليلات النفسية، وقد أخذ عنه تلميذه "هسرل" هذه الفكرة وحاول التفاعل 

إلى المعرفة الحقة،  معها بشكل يناسب توجهه الفلسفي حتى يتمكن الوصول

علماً أن مفهوم الحقيقة يستدعي المضي وراء معرفة مميزاتها ومدلولها في 

 الحقل العلمي أوالحقل الفلسفي .

لقد ظهرت فكرة القصدية في ميدان علم النفس ليجعل منها "برينتانو"       

محورا مهما في دراساته النفسية ، فاعتبرها كقاعدة مهمة في رصد محتوى 

حياة النفسية، فالقصدية بهذا المعنى ، هي النواة الأساسية تشتغل للكشف ال

عن حقيقة الأحوال الشعورية وما تتضمنه من موضوعات، وفي هذا السياق 

بدأ المسار الفكري ل   "هسرل" يتجه نحو الذات الانسانية، محاولًا في ذلك 

ال عمليات رفع الخلط الذي وقع فيه علم النفس التجريبي الذي آنس إدخ



القياس والاحصاء على الحالات الشعورية التي لا تقبل التكميم ولا التعميم، 

 فبدأ يوظف التوجه القصدي في فلسفته الجديدة. 

حالات قصدية أيضا. إذ لا في نظر "هسرل"وتسمى حالات الوعي هذه   

تعني كلمة قصدية شيئا غير هذه الخصيصة الأساسية العامة التي يتسم بها 

، من حيث هو كوجيتو يحمل "موضوع تفكيره" ماعي بأنه وعي بشيءالو

    1في ذاته.

كما يقوم العقل باحتضان الحقائق ذات الطنابع الحدسني علنى أسناس أنهنا      

توفر له المنطلنق المتنين فني رصند المبنادئ الأولنى للمعرفنة، وهنذه المبنادئ 

تعد بمثابة القواعد الموجهة لنشاط العقل في تفاعله مع مختلف الموضوعات 

بمننا " أنّ تفنناعلاً منطقينناً حتننى تقيننه مننن الوقننوع فنني التننناقض أو الأخطنناء، 

البداهة التامة وما يتعلق بها منن حقيقنة خالصنة مضنبوطة، إنمنا تظهنران لننا 

كفكننرة متضننمنة فنني الميننل إلننى معرفننة حدسننيةأ فالصننحة والخطننأ، والنقنند 

ومطابقة النقد للمعطيات البديهية، إن هي إلا موضوعات أثرت منن قبنل فني 

 . 1الحياة السابقة على الحياة العلمية"

"لا يختلنف الحندس منن الناحينة  لحدس قيمة معرفينة، وبالتناليلهذ أصبح ل   

الاصطلاحية عن المفهوم اللغوي لنه، فهنو معرفنة حقيقينة بيننّة، مهمنا كاننت 

طبيعتهننا، تسننتعمل مبنندئياً للتركيننز علننى الاسننتدلال النظننري، وتنندور حننول 

الأشننياء وحننول علاقاتهننا أيضنناً، ومنننه نقننول، فكننر حدسنني فنني مقابننل فكننر 

وهننو الننذي يننرى توليفننا والننذي ينشننأ بنندلاً مننن الاسننتدلال العقلنني اسننتنتاجي 

 .      2بتحليل وتجريدٍ"

إن المفهوم الحدسي لنيس مجنرد كلمنة، وإنمنا هنو إدراك مباشنر لموضنوع   

فكننري، يتحنندد فنني الرعيننة العقليننة، فالحنندس كمننا يعرفننه ديكننارت : " أقصنند 

دع للمخيلنة التني تسنيء بالحدس لا الشهادة المتغيرة للحواس ولا الحكنم الخنا

تركيب موضوعها، وإنما أقصد به إدراكنا منن ذهنن خنالص ومنتبنه، إدراكنا 

هو من اليسر والتميز بحيث يرتفع به كل شك عما نفهمه، أو قل الحدس هو 

الإدراك الراسخ لذهنىخالص ومنتبه، الناشئ عن نورالعقل وحده والنذي هنو 

ال العقل التي توُصل إلى المعرفة ، فأفع3أيقن من الاستنباط، لأنه أبسط منه"

ترجننع إلننى فعلننين اثنننين وهمنناأ الحنندس مننن ناحيننة، والاسننتنباط مننن ناحيننة 

                                      
1  H.Husserl, Méditation Cartésiennes, ed, Vrin, 1966, p.28. 

، والنشر ادموند هسرل: تأملات ديكارتية، ترجمة، تيسير شيخ الأرض، دار بيروت للطباعة – 1

 .62، ص 1958بيروت     لبنان 
André Lalande : vocabulaire technique et critique de la philosophie -2 

3- R. Descartes : Œuvres et Lettres, La pléiade, Gallimard, 1953, pp. 43-44. 



أخرى، إذ يعتبر الاسنتنباط هنو اسنتعمال الحندوس للمنرور إلنى النتنائج عبنر 

سلسلة منطقية كاملنة حتنى تصنل إلنى اليقنين. والمننهج هنو الاسنتعمال الجيند 

ن النظام الذي تتبعه أحكامنا الثابتنة والنظنام للحدس والاستنباط الذي يجمع بي

 الواقعي للأشياء.      

 

 ـــــــ مسألة اليقين:3

نظرا لهذه الدواعي الفكرية المتعلقة بالمسائل المنهجية والمعرفية  

والعلمية،"فإن التفكير في اليقين يعدّ النموذج الابستيمولوجي الوحيد 

والمقبول في بعض الموضوعات التي ينطبق عليها، مثل المعرفة 

. لذلك يستوجب أن تكون الذات المفكرة في تحديداتها المنهجية 3الرياضية" 

نسجمة مع فهمها لماهية العقل والواقع، فهي تعتقد أنها تحمل قبليا بديهيات م

وأفكار فطرية، ولذا لابد من تفعيل النشاط الحدسي للامساك بالبديهيات ثم 

تشغيل الاستنباط ليستخرج من البداهة ما يلزم عنها من معارف، فالمنهج 

أجل الوصول إلى  الاستنباطي يكون أسلوبا في توجيه التفكير وقيادته من

الحقيقة، والحقيقة التي يريد "هسرل" بلوغها ليست الحقيقة التي يكتفي 

العقل الفردي بأن يتلقاها فحسب، بل إنها الحقيقة التي يعمل هذا العقل على 

اكتشافها في صلته بالواقع أو إعادة بنائها بنفسه، هذا لم يمنع "هسرل" أن 

نطقية التقليدية التي لا تؤدي في نظره يثور في هذا الشأن على المسائل الم

  إلى بلوغ الحقيقة.

 الذي طرحتهالتاريخي فض الخلاف جادة في لقد كانت محاولات "هسرل"  

سفة قدم فلن يالفلسفات المادية والفلسفات المثالية والعقلانية والتجريبية، وأ

 ةديمتميزة تهتم بإعادة الوصل بين الذات والموضوع من خلال فكرة القص

م قديوالوصول إلى ماهيات الأشياء، متجاوزا في ذلك الطرح التقليدي، وت

كيد لتأفهما موضوعيا يجمع الذات بالأشياء الموجودة في العالم عن طريق ا

 لجوانبء اعلى التجربة الذاتية الداخلية والنزوع نحو تجديد النظرة نحو بنا

ه كارون احتضان أف، هذا الذي دفع الوجوديالعلمية والمعرفية والمنطقية

    .  الفلسفية 

                                      
3- Jean-Luc Marion: sur l'ontologie grise de Descartes, Librairie philosophique, 

J.Vrin, 2000, p. 35. 
 


	محاضرة رقم : 6
	1ـــــــ أزمة العلوم وانبثاق الفينومينولوجيا
	3- ثنائية الذات / الموضوع القصدية:
	3ـــــــ مسألة اليقين:


