
 

  4محاضرة رقم  

 (1900-1844فريدريك نيتشه ) 

لم يعد عصر "نيتشه" معزولاً عن التحولات التاريخية الكبرى التي سجتلها      

مواقف الفلاسفة في المرحلة الحديثة، ورغبة التجديد الذي يسعى إلى تحقيقة، بعد 

أن حاولت العقلانية والمثالية السطو على العقل وتبرير وجوده على الساحة 

ة، فكانت مواقفه موجهة إلى تغيير الفكرية والأخلاقية والسياسية والاجتماعي

بوصلة العمل الفلسفي الذي سيثمر في توسيع المنحى النقدي وجر الفلسفات السابقة 

إلى المحاكمة الفكرية والانقلاب عليها من باب تشخيص الوجه الحقيقي للفعل 

ي الذي تمسكت به الفلسفة في السابق، فما ميتافيزيقالفلسفي المتحرر من الهزال ال

عة النقد الذي باشره في تشخيص الاختلالات التي أصابت الفكر الفلسفي طبي

 المعاصر؟ 

 نقد الأخلاق: -1

ضي ه، يقتلكري اعتقد "نيتشه" أن النفاذ إلى العمق الأخلاقي وفهم المكوّن الف      

الاقتداء بمنهج خاص للبحث في موضوعاتها، فهذا المنهج يندرج في ثلاث 

خطوات:الأولى أن نصنف الأحكام الأخلاقية التي صدرت في الماضي عند 

هينا ا انتعام للأخلاق. فإذمختلف الشعوب، ومن هذا التصنيف يتوافر لدينا تاريخ 

، لاتهاة دلامن عرض هذا التاريخ، فعلينا أن نقوم بتفسير الوقائع الأخلاقية ومعرف

 ع منفنقوم عندئذ بتحديد الجماعة من الناس التي كانت تسود عندهم هذا النو

لتي ية االأخلاق، وما طبيعة الصلة التي تربط الجوانب النفسية بالقيم الأخلاق

ن مم تلي هذه الخطوة، خطوة أخيرة، هي خطوة الحكم على كل صنف اتخذوها. ث

لبقاء لى اهذه الأصناف، ومنها تتوفر لدينا معرفة كافية على أيّ الأصناف أقدر ع

 في الحياة والارتفاع بها والسموّ بطبيعتها.  

من خلال هذا العرض التاريخي والمنهجي، استخلص "نيتشه" هذه الحقيقة،      

ً عدة من الأخلاق، وأن لكل نوع منها طابعه ومميزاته، وهي أن هن اك أنواعا

وبالتالي لم يعد هناك مصدر واحد للأخلاق، وإنما الأخلاق تنشأ عن مصادر 

عديدة، وأن الأحكام الأخلاقية ليست واحدة، مما يفضي الأمر إلى ضرورة التمييز 

لياً أن الحكم الأخلاقي بين الفعل الأخلاقي وبين الحكم الأخلاقي، ومن هنا يظهر ج

ً ومختلف باختلاف الناس وتحكمه دوافع عديدة عند إصداره.  ليس ثابتا

"فالجينيالوجيا هي العنصر التفاضلي والفارقي للقيم، ذلك العنصر الذي تصدر 



، 1عنه القيمة ذاتها، إنها تعني الأصل والمولد ، لكنها تعني كذلك الفوارق والبعد"

 ث عن أصل الأحكام الأخلاقية.والغرض من هذا هو البح

ً من هذا الوصف التاريخي، فضح "نيتشه" الأوهام التي استقرت في       انطلاقا

المخيال العقلي للفلاسفة والانسانية جمعاء، كاشفا بذلك الغطاء الحقيقي الذي كان 

يلف المسار الأخلاقي، فانتهى إلى نظريته المشهورة في التفرقة بين نوعين من 

: أخلاق السادة وأخلاق العبيد، أي الأخلاق التي كان مصدرها الممتازين الأخلاق

من الانسانية، والأخلاق التي كان مصدرها رعاعها والطبقات المنحطة فيها، لذلك 

سمحت له النظرة الجينيالوجية من أن ينقب في مسألة " التراتب التي تعتبر قضية 

عن التصنيف الأخلاقي إلى أدنى  تفضي إلى معرفة التعارضات الناشئة 2رئيسية"

 واعلى ، وإلى وضيع ونبيل وشرير وطيب. 

رات هذا التوجه الأخلاقي الذي وصفه "نيتشه" استند إلى فكرة نشوء الحضا  

 الكبرى التي اجتاحت فيها الشعوب القوية الشعوب الضعيفة مغيرة على كل

ية ماننانية، والروالأراضي التي تمر بها، وعلى هذا النحو نشأت الحضارة اليو

ا، والجرمانية، فإذا مرت هذه الطائفة بشعب من الشعوب فرضت عليها سلطانه

نة في ذلك طبقة خاص ا من ة لهواحتقرته وباعدت ما بينها وبينه من مسافات، مكوِّّ

قية خلامواصفات السمو والعلوّ عن الطبقة المسودة، وبذلك أصبحت هذه القيم الأ

 لنفوذوالسيطرة والاستمرار، مبجلة كل ما له صلة باتؤكد على معالم السيادة 

ه تطلبتوالقوة والغزو والحرب، أي كل ما يعبر عن مصادر الحيوية والمجد الذي 

 الحياة.

 :    نقد العقل-2

يعطي لنا الملمح التاريخي، أن العقل والعقلانية كانا باستمرار عرضة للنقد    

هذه الصورة عند توسع التفكير العلمي والتجريح والشك في قيمتهما، وقد توالت 

الذي كشف عن اجتياحه المعاقل الفلسفية وانزياح المفاهيم التقليدية المشكلة لها، فلم 

يتوان "نيتشه" من مباشرة نقده الجذري الذي طال الأسس التي قامت عليها 

"إن الحضارة منظومة الفكر الفلسفي ومنظومة العلوم الوضعية،             

نانية هي القادرة على أن تلهمنا ما هي مهمة الفيلسوف، وهي الجديرة بتبرير اليو

 .(1)حقيقة الفلسفة"

                                     
 1 Deleuze, G , Nietzsche et la philosophie, Ed, PUF, Paris, 1973, p.3. 

., 1968, p.24 Nietzsche , Humain, trop humain, trad, R.Rovini, idées, Gallimard  2  
 

 )1(– Nietzsche: Le livre du philosophe, trad, Angèle Kremer-Marietti, Sigma édition, 1991, p 

12.  



تأتي هذه الفكرة استجابة لدواعي الظروف الثقافية والأخلاقية التي يجتازها     

المجتمع الأوروبي، والذي اجتاح فيه النقد معاقل الفكر العقلاني، لذا كان " نقد 

الماضي العقلانية نقد جذري طال الأسس التي قام عليها كل نيتشه في القرن 

التراث الفلسفيللإنسانية تقريباً، ولم تنج العلوم الوضعيةمن تجريحه اللاذع 

وسخريته، فهو يرفض أن تختصر الحياة والطبيعة بكل ظواهرها في صيغ علمية 

نشوة الحياة  يتداولها الطلبة والعلماء في ما بينهم، ذلك أن أية ظاهرة تخفي كل

، وبهذا 2المتدفقة التي لا يمكن لأية صيغة علمية مهما بلغت الدقة أن تحيط بها"

 يظهر "نيتشه" طاقة كبيرة في احتضان الحياة بشكل لا يقاوم.

لقد استأنف "نيتشه" البحث في المحتوى المعرفي الذي يكمن بداخل الانسان، "   

لمعرفة. والواقع أننا لم نبحث في يوم نحن لا نعرف أنفسنا، نحن الذين نبحث عن ا

عن أنفسنا فكيف يتسنى لنا بأن نكتشف ذاتنا في يوم من الأيام؟ لقد قيل عن حق 

بأنه حيث كنزك فهناك قلبك، وكنزنا حيث تدندن خلايا معرفتنا. ونحن 

، هذا النقد يظهر رغبة "نيتشه" إزالة القناع  3نسيرباستمرار نحو خلايا النحل هذه"

 الخطاب الفلسفي والعلمي. عن وجه

هذه النظرية التي سادت تاريخ الفلسفة إلى حدود "نيتشه" الذي ساهم في      

توسيع وتنسيب مفهوم الحقيقة، فالحقيقة لدى "نيتشه" هي مجرد أوهام وأخطاء 

مفيدة في خدمة تيار الحياة المتدفق من جهة، كما أنها من الزاوية المعرفية مجرد 

ه، وبالاضافة إلى ربطها بالصراع منظور يعكس موقع ورؤية بل إرادة قوة صاحب

الأساس بين رؤيتين للحياة :رؤية وأخلاق السادة ورؤية وأخلاق المستضعفين. لقد 

تحولت الحقيقة مع ى"نيتشه" إلى قيمة أخلاقية في خدمة الحياة أصبح ينظر إليها 

من خلال الفائدة والمنظور وصراع إرادات القوة، وبذلك فقد معه المفهوم قدسيته 

، 1اءته، وأصبح مندرجا في لعبة القوى ومنظورات الصراع والتدفق الحيوي وبر

 الذي لا تنقطع عنه إرادة الحياة.

من هذا الجانب، أصبح التصور الموجه للحياة أكثر إقبالاً، " إن تصور "نيتشه"  

في الواقع في الوقت نفسه الذي يدين فيه كل مسارات الفلسفة القديمة، إذ يعين 

ً عن الحكمة حيث يبدو أت هذه الحكمة قد كانت شيئاً للفلسفة هد ً جديداً ومختلفا فا

متعاليا عن الحياة بطريقة كان يستوجب اكتشافها لأجل تحسين الحياة ، ومن وجهة 

                                     
ان، روت لبن، دار المنتخب العربي للدراسات والنشر، بيرحلات داخل الفلسفة الغربيةجورج زيناتي:  2

 .1993، 1ط

.s, 1972, p.7Nietzsche, La généalogie de la morale, Ed, Gallimard, Pari  3   
 .6، ص5200المغرب،  –محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي، الحقيقة، دفاتر فلسفية، دار توبقال للنشر الدار البيضاء  – 1



نظر "نيتشه"  لا شيء  يقع فوق أو خارج الحياة، فالحياة هي التي تخلق قيمها، 

 .طي لها معنى، على أساس أنها تع (1)أهدافها وقوانينها " 

ظريم فالغرض من الحضارة لدى "نيتشه" هو ابرراز العبقرري ، فهرذا العبقرري الع   

مكرن هو وحده الرذي يعطري معنرى للحيراة. أمرا الرذين يقولرون بالسرعادة لأكبرر عردد م

منهم فهم واهمون ، فضلا عن انهم يصدرون عن ضعف ويأخرذون بمرذهبهم نتيجرة 

وهرذا  نسانية غامضة بل ومخيفة من جملرة وجروه.لاشفاقهم على أنفسهم. والحياة الا

عرن  الذعر الذي نحسه في مواجهتنا للحياة وفي شرعورنا بمعنرى الوجرود غنمرا ينشرأ

 كمررا اعلررن "زرداشررت" علررى لسران نيتشرره. ومررن ثررم صررار الانسرران -أن الله قرد مررات

ث انساناً فحسرب أعنري محكومرا عليره برالموت وبرالنزول إلرى نروع مرن العري  العابر

از ن الممتري لا معنى له . فالنهاية المقدرة للعالم هي ظهور السربرمان أي الانسراالذ

 ولكن ما هي النهاية المقدرة لمثل هذا الانسان ؟ 

 تأثير نيتشه في الثقافة الفرنسية: -3

لقررد برردا واضررحاً أن غررزو الفكررر النيتشرروي كرران بشرركل كبيررر بسرربب الأفكررار الترري    

ألهمررت الثقافررة الفرنسررية بطاقررة هائلررة، إذ أن صررورة الفكررر هررذه الترري يتحرردث عنهررا 

"دولوز" لم تكن من رسم خيالره الفكرري، وإنمرا كانرت مرن إيحراء " نيتشروي"، لأن 

علرى قريم عصرره وسريحدث عاصرفة  هذا الفيلسروف اعتقرد فري نفسره أنره مفكرر ثرائر

قوية تمس جميع الكيانات الأخلاقية والسياسية والفكرية والفلسفية بوجه عرام، لرذلك 

بشر هذا الفيلسوف بتأسيس ثقافة جديردة ننسران جديرد، لرذلك كانرت هرذه المنطلقرات 

الفكريررة أرضررية بالنسرربة لرر "دولوز" لكرري يلإفعررل هررذه انسررتراتيجية الفلسررفية الترري 

ا من "نيتشه" عندما قام بتوظيف النقد الجينيالوجي في تتبرع وتعقرب الحقيقرة استمده

وميلاد القيم، " ولكي يكشف نيتشه عن السّرر الكرامن وراء جميرع الترأويلات يقتررح 

أن تربط الحقيقة التي تزعم تلك التأويلات للإفصاح عنهرا بمفهروم إرادة القروة الرذي 

 .(1)ه "  سيصبح أحد المفاهيم الرئيسة في فلسفت

صررحيح أن مجهررود " نيتشرره" الفكررري كرران مجهررودا فرري غايررة مررن الأهميررة، إذ      

تجلت آثاره بعمق حين تمكن من قلب المنظومة الفكرية الأفلاطونية، وذلرك بتأكيرده 

أن ما يمكن فهمه من السؤال الأفلاطوني، أنه لريس سرؤالاً بريئراً، بمعنرى أنره يخفري 

ية والشمولية، يخفي كذلك إرادة السيطرة وفررض إرادة وراء ادعائه الكلية والماهو

المتحدث التي سوف تكون من قبل فئرة الفلاسرفة الرذين يردركون تمامرا حقيقرة العقرل 

                                     
 )1( - Jules Gauttier : Nietzsche et la réforme philosophique, société du mercure de France, 

Paris 1904, p.11.  
ل س، ميشاعبد الرزاق الدواي: موت اننسان في الخطاب الفلسفي المعاصر: هيدجر، ليفي ستراو - (1)

 .35فوكو، دار الطليعة، بيروت)د.ط( ص 



وصرروت الحكمررة،  فهررذا يمثررل إخفرراء حقيقرري عررن النوايررا المضررمرة، " فرري حررين أن 

لأنره السؤال الذي يقترحه "نيتشه"، هو سؤال واضح وشفاف ومنفتح علرى حقيقتره، 

 .  (  1)يعلن انرادة التي تريد أن تسيطر، والكامنة وراء تحديد القيم والمفاهيم " 

ترري يررأتي هررذا الاعجرراب ب"نيتشرره"في أسررلوب تفكيررره، نتيجررة الضررجة النقديررة ال    

ن عرقليديرة أحدثها والتي تتجلى  في آثار العمل الذي أقبل فيه علرى سرلخ المفراهيم الت

ة وجيره بوصرلة العمرل النقردي علرى زحزحرت مواقرع الفلسرفالفلسفة وعن الردين، و ت

 هرا وعلرىوالدين، والحملة الشعواء على الفلسفة العقلانية ووصرفها برالتهكم  فري لغت

رهرا، بحوثها وطريقة استدلالها، بل تزايد الحملة على ثقافة عصره في جميرع مظاه

ة خرل المسرريحيونعتهرا بالجهررل والبربريرة، وتسرررب المفعرول النقرردي المكثرف إلررى دا

فرانرات وعمل على تفكيك أركانها، فكانت البروتستانتية في البدء احتجاجرا علرى الغ

حرص ودعوى اصلاح في ادارة الكنيسة والعبادة. ثم زعمت أن الردين يقروم علرى الف

ني الحر للكتاب المقدس، على التجربة الشخصية، بغير حاجة إلى سرلطة تحردد معرا

 الفحص الحر والتحرر من تأثيراتها السلبية. الكتاب، ثم تناولت العقائد ب

مادام الحديث عن العقلانية أصبح يحتل مكانة مركزية في المرحلة المعاصرة ،     

فإن هذه العقلانيرة تناصرر بردورها الردفاع عرن المبرادس الأساسرية للردين علرى ضروء 

برالفطرة ، أنها بديهية وأن الوحي ليس ضرورياً مادام أولياتره قرد جبرل بهرا الانسران 

لذلك كان من الضروري التسليم بما يوحي إليه العقل ومسرايرة منطقره علرى أسراس 

أن العقل يمثل خير مقياس للحقيقة، ولهذا وجب التبجيل به والعمل بتعليماته وعلرى 

تقديره سلطته في مواجهة مختلف المزالرق الفكريرة والدينيرة التري قرد يتعررض لهرا، 

ين اعتقد أن الله زوده بكثير من الأفكرار الفطريرة، هذا الذي حصل مع "ديكارت" ح

لأن " مفتاح هذه المعرفة العقلية هو نرور الطبيعرة أو القردرة الفطريرة التري غرسرها 

، لكن هذه 2الله في عقلنا للوصول إلى الحقيقة بواسطة الأفكار الواضحة والمتميزة"

 ي من أصوله.   الطرح لم يصمد أمام النقد النتشوي الذي هز البنيان الفلسف

                                     
 . 95، ص 1020، 1جمال نعيم : جيل دولوز وتجديد الفلسفة، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط - (1)
كز يد، مرباتريك هيلي: صور المعرفة، مقدمة لفلسفة العلم المعاصر، ترجمة، نور الدين شيخ عب - 2

 .39، ص 2008لبنان  –دراسات الوحدة العربية، بيروت 


	محاضرة رقم4
	لم يعد عصر "نيتشه" معزولاً عن التحولات التاريخية الكبرى التي سجتلها مواقف الفلاسفة في المرحلة الحديثة، ورغبة التجديد الذي يسعى إلى تحقيقة، بعد أن حاولت العقلانية والمثالية السطو على العقل وتبرير وجوده على الساحة الفكرية والأخلاقية والسياسية والاج...

