
 

  2محاضرة رقم

 أثر الأزمات العلمية والمعرفية على الفلسفة المعاصرة

  تمهيد:

 ا جاءت فيما أنهت الفلسفة الغربية المعاصرة كثير من التحولات العميقة، لا سيعرف      

ي السعي إلى صناعة عقل غربي ها حالة من القلق والارباك فميزتظروف مخصوصة، 

ختلف مناول تتجديد الأدوات المعرفية والمنهجية في  اشتغل علىدما عن ،يحمل هوية الفعالية

 ي أو، سواء كانت على المستوى العلمي أو الفلسفالتي طرحت اشكالات كبرى الموضوعات

لف مخت على مراجعة عكف، هذا العقل الذي النفسي أو الاجتماعي والأيديولوجي والأخلاقي

ن م فتلالتحول التافيزيقية، خصوصا بعد االخلفيات التاريخية التي حكمت مساراته المي

لأوجه، اة ددمفهوم الحداثة إلى تجليات ما بعد الحداثة، ووقوع العقل الغربي في أزمات متع

 ؟ المعاصر يالفلسف ميزت المشهدت التي زمافما طبيعة هذه الأ

 ليهاارت ععمق المشكلات المعرفية التي سلقد كان الطرح الفلسفي المعاصر يتجه إلى      

 ليهكانت ع ئمة كماالفكرية القا لخلافاتنفسها في مختلف االفلسفة وذلك بإقحام الثقافة الغربية 

وأن  ايقاع التأثير العلميتحت ، خصوصا عند استشعرت بأنها مهمشة في مرحلة التنوير

بحث لل وجدت نفسها مدفوعة هي تغدو في موقف متأزم مهمتها قد تضاءلت بالفعل، ولذلك ف

 لة جديدة لتبرير مشروعية وجودها .عن أد

جاءت التحولات الفكرية والتاريخية المتسارعة في ظل الأزمة التي عصفت بكيان  ذلكل    

الفلسفة ضمن المشروع الذي تم إعداده خلال فترة الانتقال من العصور الحديثة إلى مجريات 

المرحلة المعاصرة جعل الوراثة الإشكالية تنتقل بموضوعاتها وأفكارها بشكل مختلف عما 

قوية في وضع تصور نقدي لمنظومة المعرفة، وما نتج  خلخلةمحدثة  ي السابق،كانت عليه ف

عنها في " مرحلة انقضاء القرن التاسع عشر وحلول القرن العشرين وقوع الفلسفة في أزمة. 

ولقد تمثلت أعراض تلك الأزمة في قيام حركات فلسفية جاءت مضادة لفلسفتي الذاتية 

ان اصطبغ بهما الفكر الحديث. ويلاحظ أن هذا التحول الآلية، وهما الفلسفتان اللت –والمادية 

لم يقتصر على الميدان الفلسفي وحده، بل تعداه إلى غيره من المجالات الفكرية بحيث يمكن 

مقارنته بالأزمة الفكرية الكبرى التي جثمت على صدر الثقافة الأوروبية برمتها إبان عصر 

 . (1)النهضة "

زمة  ليست بعيدة عن الفضاء الاجتماعي الذي له صلة مباشرة  لهذا كانت أسباب الأ        

بالتحول الجذري العميق الذي تناول الحياة الفكرية في معظمها، كما شكل تحولا فاصلاً في 

" والفلسفة التحليلية هذه ميدان الفكر الفلسفي وميلاد تيارات علمية ووضعية وأخرى تحليلية. 

                                      
جاني، تبة الفربوخنسكي: تاريخ الفلسفة المعاصرة في أوروبا، ترجمة محمد عبد الكريم الوافي، مك – (1)

   41-40، ص 1979طرابلس، ليبيا، 



ة والقضايا وهي في هذا الصدد تولي عداء متزايد للفلسفات تقوم على تحليل المدركات العقلي

المثالية والميتافيزيقية، وهو عداء لقي تعبيراً كبيراً عنه في الفلسفة الواقعية الجديدة بصفة 

 . (2)عامة والوضعية المنطقية أو التحليلية بصفة خاصة " 

موضوعية، ويكمن أساساً  كذلك يفسر هذا التحول المعرفي المستعجل، بأنه محكوم بأسباب  

في محاولة الفلاسفة فهم النظام الذي يشتغل في ظله العقل الفلسفي، "وهذا ما نشهده في وقوع 

تحول قوي منذ ربع قرن لفلسفة اللغة تجاه فلسفة العقل )...( لأن فلاسفة اللغة لسنوات 

.( هذا التحول لم يكن السبعينات أصبحوا فلاسفة العقل في سنوات الثمانينيات والتسعينيات )..

 .     (1)بعيداً عن الفهم)...( فأصبحت اللغة تشكل الموضوع المركزي في فلسفة العقل "

لقد أصبحت العناية باللغة في الفلسفة التحليلية ضمن الأولويات التي يستدعيها البحث     

لا بوصفها  الفلسفي، وهذا لغرض فهمها وفهم الإشكاليات والموضوعات التي تتمحور حولها 

ً غاية من غايات الاستقصاء العقلاني والفلسفي، وهذه  وسيلة فحسب، بل بوصفها أيضا

النظرة يمكن اعتبارها عنصراً جديدا في النسيج الفكري للفلسفة التحليلية وخاصية من 

خصائصها الرئيسية، لذلك أدى هذا التحول الكبير في تغيير نمط التفلسف تحت تأثير هذه 

للغوية التي رسمت لنفسها طريقاً آخر للتوسل بأدوات التحليل المنطقي للغة، "لأن الدراسات ا

اللغة بالنسبة للفيلسوف تمثل حقيقة غامضة وفي الوقت ذاته هي واحداً من الموضوعات 

  . (2)والأدوات الضرورية في تفكيره " 

اتها كالياتها واشهذا السعي، يكشف عن وجود ارادة قوية في إعادة تشكيل الفلسفة بموضوع 

باشرة متجه يعلى نحو يحررها من يقينتها الدوغمائية وعقلانيتها الشكلية بترسيخ نقد عميق 

ت لذي قاملي اإلى الأسس التي قامت عليها في تشييد البنيان المعرفي وتفكيك المكوّن الاشكا

 عليه حين صاغت العلاقة بين الذات والفكر والحقيقة، والوجود واللغة.

بات ذلك هناك حدث فلسفي كبير شهدته الفلسفة المعاصرة، تمثل في تنامي الخطاك    

لتي اوالنصوص التي غاصت كثيرا في البحث عن البنيات الفكرية والمنظومات المعرفية 

تغيير وم وأنتجها العقل الفلسفي، مما منح مساحة كبيرة في توسيع دائرة الاشتغال بالمفه

ية ستراتيجه الاالفلسفية وتمييزها عن المفاهيم العلمية، سمحت هذطريقة التعامل مع المفاهيم 

 ة.  حقيقببناء منظومة معرفية صارمة في توجيه العمل الاستدلالي والمنهجي في تحصيل ال

من هنا أصبحت الفلسفة المعاصرة تكشف عن الفاعلية الكامنة وراء انفتاح الفكر على ما  

الفلسفي يستبعده أو يحتقره ، فانفتح على وقائع الخطاب ليس بفلسفة، بل على ما كان العقل 

                                      
ئر، ، الجـزافريدة غيوة: اتجاهات وشخصيات في الفلسفة المعـاصرة، شركة دار الهـدى عين مليلة – (2)

  .121، ص 2002
)1(  - François Recanati: Philosophie du langage et de l’esprit, Editions Gallimard, Paris,2008, 

pp 9-10 . 
)2(-G.G.Granger :Langages et Epistémologie, Editions Klincksieck, 197, p.9.  



وأنساق العبارة والجنون والسجن والعلاقات الجنسية، وفوضى الأنظمة ، وهذا الانفتاح على 

اللامعقول والجسد والعلامة والصدفة وغيرها، أدى إلى قلب الرؤية إلى العالم، وهنا تغيرت 

لأشياء والكلمات والمضامين اللغوية وما يبطن بداخلها علاقتنا بالأفكار والمقولات ومفهومنا ل

 من معان.

ومن العلامات التي انتشرت بكثافة في الفلسفة المعاصرة، وهي أن المفكر المعاصر يرى   

الفكر بوصفه معايشة لا تنفك عن تشخيص علاقة المرء بجسده المقيم وسط كم كثيف من 

عمق حياته وتصوره للحقيقة التي لم تعد الهواجس والوساوس وحالات القلق التي تمس 

 واحدة مستقرة في المخيال العام. 

 


