
1 
 

 محاضرات في مقياس الفلسفة والبيوإيتيقا

 موجه للسنة الثانية ليسانس     تخصص فلسفة

 2026-2025السنة الجامعية 

 تمهيد: 

لقد شهد العلم الكثير من التطورات خاصة في مجال علوم الحياة والبيولوجيا، هذا ما أدى  

إلى ظهور قضايا ومشاكل أخلاقية جديدة، لم تستطع أطر الأخلاق الكلاسيكية استيعابها، 

ناتجة عن تلك التجارب والمحاولات المخبرية في مجال الطب والبيولوجيا والتي تتخذ من 

الذي بدأت تطرح أمامه هذه لدراستها خاصة الكائن الإنساني،  اوضوع  الكائن الحي م

الاكتشافات الكثير من المشاكل، بل قد أخذ بعض التجارب بعد ا هدد فيه وجوده، خاصة 

تلك التي دعمتها لوبيات سياسية وعسكرية لأغراض غير علاجية، ومنها تقنيات الإنجاب 

والتحكم في الجهاز العصبي للإنسان، وزرع الاصطناعي، وتقنيات الهندسة الوراثية، 

 الأعضاء والتلاعب بأجساد الموتى ...

لك مبحث جديد ألا وهو ذهذا ما جعل الفلسفة تتدخل لتدرس طبيعة هذه التطورات، ونشأ ب

البيوإيتيقا، فما هي البيوإيتيقا؟ وما هي أهم المواضيع التي تطرحها؟ وما علاقتها بالأخلاق 

 الكلاسيكية؟

 مفهوم البيوإيتيقا: -1

يجمع مفهوم أخلاقيات البيولوجيا بين مفهومين: السير للمعرفة البيولوجية وروح القيم   

ياء" في البداية بمعنى واسع جد ا، تم استخدام مصطلح "أخلاقيات علم الأحوقد  الإنسانية.

السبعينيات.  جديدة في نهايةالطبية الممارسات الاقتصر على الأسئلة التي أثارها ظهور  أين

بسرعة على ، ركزت أخلاقيات علم الأحياء م السريع في التكنولوجيا الحيويةومع التقد

دراسة المشاكل الأخلاقية التي يطرحها تطبيق هذه التطورات العلمية حقوق الإنسان وعلى 

  على البشر.



2 
 

ابات وبالتالي يمكن تعريف الأخلاقيات الحيوية على أنها "مجموعة من الأبحاث والخط

ا، تهدف إلى توضيح أو حل المسائل ذات الأ همية والممارسات، متعددة التخصصات عموم 

 هوتوا(. الأخلاقية التي يثيرها تقدم وتطبيق العلوم التقنية الطبية الحيوية" )جيلبرت

، ومبدأ رام الاستقلاليةتسترشد أخلاقيات علم الأحياء بأربعة مبادئ رئيسية: مبدأ احت

بلمونت،  ، ومبدأ العدالة. تم توضيح هذه المبادئ في تقريرأ عدم الإساءةمبد، والإحسان

 .1979 الذي نشرته وزارة الصحة والتعليم والخدمات الإنسانية بالولايات المتحدة عام

يعود ظهور مصطلح البيوإيتيقا كما أجمعت الكثير من الدراسات إلى بداية فترة لكن   

المتخصص في طب الأورام  رن الماضي، وكان ذلك مع البيوكيميائيالسبعينات من الق

في مقال نشره  ،م1970وبالتحديد سنة  ،Van Rensselaer Potter(1911-2001) السرطانية

، تحت عنوان Perspectives in Biology and Medicineبالمجلة الأمريكية المتخصصة 

Bioethics, the Science of Survival،  قادته أبحاثه الميدانية إلى التعامل مع الكثير حيث

من الحالات المرضية التي طرحت أمامه إشكاليات معقدة، منها ما تعلق بجسد المريض 

ما يجَدُّ كل يوم في البحث الطبي والبيولوجي، ، في مقابل هاتهالماثل أمام الطبيب بآلامه وآ

الطبيب ذاتية مختلفة كقف امع موقرارات علاجية تتداخل  هذا التقابل الذي يحتاج إلى

، أو ما يمكن جمعه فيما المجتمع ةأسرة المريض وقوانين وأعراف وديانموقف و ،المعالج

سواء  ،كل هذا جعله يحاول أن يبلور مقاربة نظرية لهذه الحالة ،Ethics يسمى بالأخلاق

الطبي إذا  بإيجاد مفاهيم ملائمة لنعتها أو من حيث ضبط تصورات يحتكم إليها الطاقم

ضابطا هذا المفهوم "إن العلم الذي يجعلنا  بوتر حيث يقولواجهته مثل هذه المواقف، 

لا يمكن حصره في أخلاق الطبيب، بل إن مجالاته تمتد إلى كل القضايا  ،على الحياة نحافظ

الأخلاقية، والتي تتداخل أطروحاتها في هذا الشأن مع الكائنات الحية، سواء كان إنسان أو 

 .1غير ذلك من أشكال الحياة"

رغم الغموض الذي تحمله هذه العبارة إلا أنها تكشف التداخل الكبير بين الطب وحقول    

، وهي مختلف القضايا الأخلاقية المطروحة في المجتمع، أخرى كانت تعتبر غريبة عنه

قرن قراط في البرغم أن الطب كممارسة نبيلة، اقترن منذ ظهوره بالشكل المنظم مع أ

                                                             
1 Roberto Andorno, La bioéthique et la dignité de la personne, P.U.F 1997, p 

04-06. 



3 
 

 ،الخامس قبل الميلاد بالأخلاق الفاضلة بمقاييس ذلك المجتمع، ونقصد به المجتمع اليوناني

إلا أنه لم لة لشروط المروءة والمواطنة، ويعتبرها مكم   ،الذي كان يعلي من القيم الفاضلة

نت تكن الأخلاق لتمثل مشكلة أمام تطور بحوث الطب كما هو الشأن اليوم، بل بالعكس كا

حيث كان أبقراط يوصي طلابه بالتزام الأخلاق ه، ملة لعمل الطبيب ومكملة لعمؤازر

، ومن وصاياه لأحد تلاميذه "ليكن أفضل مة مع المرضى مهما كانت درجة مرضهالفاضل

وسيلتك إلى الن اس محبتك لهم، والت فقد لأمورهم، ومعرفة أحوالهم، واصطناع المعروف 

 .2لهم"

ق على هو ذلك التأثير المباشر الذي أصبحت تمارسه الأخلاإلا أن الجديد حسب بوتر   

حت تلعب البحوث العلمية ومنها الطبية والبيولوجية، فبعدما كانت تلعب دور الرفيق أصب

قيب، وهذا ليس موقف ا متزمتا منها، وإنما ذلك راجع إلى التطور المذ هل الذي دور الر 

لأن ا، لتي تملكها الأخلاق عن مسايرتهشهدته هذه الأبحاث أمام عجز منظومة المبادئ ا

يدة التي الاكتشافات الكبرى في الطب والثورة البيولوجية طرحت الكثير من المسائل الجد

لمكونة من مست حتى التحويرات الجينية، أو ما يسمى بالقاعدة الحيوية للهوية الفردية، ا

لبيوإيتيقا ابها، لذلك ظهرت وهي مسائل لم تستطع مبادئ إيتيقا الطب استيعاالإرث الجيني، 

حلول وما  من أجل الاهتمام بالإشكالي ات الن اجمة عن التطورات البيوطبية وما تطلبه من

 تفرضه من تشريعات حقوقية.

في مقابل الرؤية الشمولية التي تطرحها مقاربة بوتر، تبرز مقاربات أخرى تحاول حصر   

لوم البيولوجية ومجالات تطبيقاتها الط بية، المفهوم داخل الأطر الضيقة التي أثارتها الع

، مثل ما أشار إليه وتجعل المناقشات التي تثيرها منحصرة داخل مؤسسات ومراكز خاصة

الذي أسس "مؤسسسة كندي للأخلاقيات"  A.Hellegers (1926-1979)أندري هيليغرز 

المصطلح، خاصة في بشكل كبير في نشر هذا هذه المؤسسة ساهمت  أينم، 1971سنة 

يبقى داخل دوائر البحث  إلا أن منشؤهرغم تحوله اليوم إلى مشروع عالمي،  أمريكا،

 . 3الأمريكية

 

                                                             
 .47إبن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، شرح وتحقيق نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، لبنان، د.ط، د.س، ص   2
 .16-15، ص ص 2011الأخلاقيات الجديدة في مواجهة تجاوزات البيوتكنولوجيا، أفريقيا الشرق، المغرب،  عمر بوفتاس، البيوإتيقا  3



4 
 

 المحاضرة الثانية: 

 تمهيد: 

تطبيقاتها العملية، اليوم لا تهتم بالن ظريات الطبية والبيولوجية بل تهتم ب البيوإيتيقا إن    

قية خاصة في الميدان الطبي، وتتبع ما سيترتب عن هذه الممارسات من استتباعات حقو

ائج العملية ودينية وسياسية وأخلاقية وإيتيقية... لا سيما عندما يرتبط الأمر ببعض الن ت

لبحث سياسية والعسكرية، هذه القوى الضاغطة توجه مجالات االمتعلقة بالاختيارات ال

سان، لانعكاسات ذلك على مستقبل وهوية الإن مراعاةالطبي إلى ما يخدم مصالحها دون 

سائدة، فما وهو ما جعلها تستمد مشروعها وسند مناقشاتها مع العلم من القيم الأخلاقية ال

ئ رة لمباد؟ وهل يمكن أن تكون البيوإيتيقا صورة محسنة ومطوعلاقة الأخلاق بالبيوإيتيقا

الهائل والأخلاق الكلاسيكية التي عجزت صورتها النمطية عن مسايرة ذلك التطور الكبير 

نسان الذي شهدته العلوم بمختلف فروعها، خاصة تلك العلوم التي أصبحت تتعامل مع الإ

في معامل  آلية المراقبة المكثفة لما يجريأم هي قيم أخلاقية جديدة قائمة على مباشرة؟ 

 الطب والبيولوجيا بدل المرافقة الصامتة التي كانت تميز الطب التقليدي؟ 

 الأخلاق والبيوإيتقا:  -2

ترجع إلى المصطلح اليوناني   Ethiqueمن حيث الاستعمال للمصطلحين، فإن الأخلاق    

Ethikosذي هو قسم من الفلسفة، وهي تهتم بالغاية ، والتي تهتم بالعادات وعلم المبادئ... ال

من الحياة البشرية، كما أنها تشير إلى مدى تطبيق تلك المبادئ في الحياة بمختلف مواقفها، 

 Ethiqueبمعنى حياة، و إيتيك  Biosهما بيوأما البيوإيتيقا فهي تتألف من كلمتين يونانيتين 

الأخلاق، لكن ظهور المصطلح مركبا في صورته الحالية يرجع كما قلنا إلا أواخر  ىبمعن

الستينات، والذي استعمله الأمريكي بوتر، حيث اعتبر البيوإيتيقا باعتبارها "دمجا بين 

 .4المعارف البيولوجية والقيم الإنسانية"

ي مجموعة المعارف التي تختلف بها البيوإيتيقا عن الإيتيقا، وه الإضافةهنا تظهر    

البيولوجية التي استجدت في هذا البحث، وهنا كأن البيوإيتيقا تحاول أن تربط ما هو ساكن 

نتائج  والمتمثل فيومتمسك بمبادئ موضوعية ألا وهي الأخلاق بما هو متحرك ونسبي 

                                                             
 .17المرجع السابق، ص   4



5 
 

لاق، وهنا لا تكتفي البيوإيتيقا بإدخال متغير المعارف الطبية والبيولوجية على الأخالعلم، 

بل تعمل على إشراك كل ما يحيط بالعملية في معناها الشمولي، الذي يتضمن بالإضافة 

إلى تلك المعارف الطبية، من علم الوراثة وعلم البيئة وعلوم قانونية ودينية ونفسية 

واجتماعية... لتظهر في كل مركب لتقاسم المسؤولية كي لا يتحملها الطبيب بصفة فردية، 

وفق شروط  ،وتوفير شروط استمراره ،على مستقبل الجنس البشريوهذا كله حفاظا 

 وفي نفس الوقت يحافظ على حياته. تجعله يتطور

لاف يصدر من هيئة محددة بغض الن ظر عن الاختلذلك فإن الحكم الأخلاقي يمكن أن   

م الذي نجده عند الفلاسفة، سواء كان ضمير أو مجتمع أو عقل أو دين... لكن الحك

كثير من لالبيوإيتيقي أعقد من أن تستطيع جهة محددة أن تصدره، فهو يتبلور نتيجة نقاش 

 في حكم واحد يحمل صفة الإطلاقية.نستطيع صياغته أن الأطراف، لأنه أعقد من 

 

 بين المقاربة الأخلاقية والممارسة العملية:البيوإيتيقا   -3

مغادرة أسوار الجامعة ومخابر البحث لتنخرط مع الأطباء في مجال  هل يمكن للبيوإيتيقا  

اختصاصهم؟ وما موقع البيوإيتيقا داخل منظومة البحث العلمي؟ هل تنتظر البحث العلمي 

ا قيمي  لوخاصة الطبي  مفرغة من طابعها  ،ةيستمر في التقدم ثم تصدر حوله أحكام 

قبل شروع العلماء في أبحاثهم، وبذلك تحاكم  الإيديولوجي؟ أم عليها أن تراقب هذه المخابر

عليها أن تتحالف مع قوة تمكنها من القيام بهذا  م ونواياهم؟ لكن لتفعل ذلك، هلهمشاريع

، ونقصد بها القوى السياسية والعسكرية... التي هي في الأساس مصدر الضاغط الدور

لشخصية  وتدعو إلى إنقاذها وهل البيوإيتيقا تراعي الحالات االرغبة في البحث والتطوير؟ 

اجتماعية لا يمكن إغفال  اياأم أنها تهتم بمجالات "الصحة العامة" التي تعتبر قض

 5انعكاساتها على الأفراد؟

لم تعد رهانات البيوإيتيقا اليوم منحصرة في ضبط مفاهيم ورسم حدود نظرية، بل    

الممارسات البيولوجية أصبحت اليوم مدعوة أكثر من أي وقت مضى إلى الانخراط في 

والطبية في مختلف أبعادها سواء الإيجابية أو السلبية، كما أن البيوإيطيقي لا يمكنه لعب 

                                                             
5 Guy Durand, Introduction générale a la bioéthique, Fides-Cerf, 1999, p146-149. 



6 
 

دور الرسول الذي يعطي تعاليمه الالزامية والمستمدة من سلطة عليا لا تخطئ، بل هو 

وما  الحياة،مدعو إلى التفكير مع الطبيب والمريض والمجتمع بكل أطيافه لضبط مفهوم 

 ،الكرامة، الحق ،الجسد ،الشخص ،الحرية، الذاتيةك تتضمنه هذه الحياة من مفاهيم وقيم 

عن كل المفاهيم التي تناسلت بشكل  يةوعليه أن يزيل الضبابالشفاء...  ،المرض، الصحة

كبير في ظل التطور التكنولوجي المذهل، لأن التحكم في الحياة بمفاهيمها هو أكبر ثورة 

 .6في تاريخ الإنسانية

لاق الطبيب" وهنا عندما نزلت البيوإيتيقا إلى الواقع، تغيرت مدلولاتها لتحمل طابع "أخ  

سات لها تتعلق بالممارسات الطبية والممار"أخلاقيات العيادة" "قانون الطب"... وك

ا، أو عن الكثير من الحالات التي يصعب اتخاذ قرارات بشأنه تكشفأين  ،الموازية لها

فيد دأهله، وقد وصفها المفكر  وألمريض با المتعلقةمعلومات صعوبة الإدلاء ببعض ال

ء وطاقمه في قوله: "تتضمن أخلاق العيادة كل ما يواجه الأطبا David Royروي 

ي العلاجي من قرارات وشكوك واختلافات، سواء ما تعلق بالمريض وأسرته أو ما يجر

 بالمكتب الاستشاريداخل غرف الجراحة، بغض النظر عن مكان إجراء هذه النقاشات 

 أو في رواق العيادة أو في المنزل".

ف فروعها، من التنظير داخل أسوار الجامعة إلى العيادة بمختل لقد انتقلت البيوإيتيقا  

تقرب  لترافق المريض وتقف مع الطبيب وتستمع إلى المجتمع بمختلف أطيافه، وتحاول أن

صلحة ولا يضر بالمبين وجهات النظر المختلفة في إطار ما يخدم المريض ويحمي الطبيب 

 العامة للمجتمع.

 

 

   تقني الجديد:البيوإيتيقا والنظّام ال  -4

يصعب فإنه ، المعاصرة ل أساسي لمجتمعاتناإذا كانت البيوإيتيقا تدخل ضمن إطار تحو    

، لأنها تحتاج إلى مراجعة دورية لتساير ذلك التقدم المذهل الذي تصور مقوماتها ونهاياتها

البيوإيتقا وأحكام  مبادئالاعتقاد بأن  وهذا يذكي ،اليوم ية والبيولوجيةتقنيات الطبالتشهده 
                                                             
6 Jonas Hans, Le Principe de la résponsabilité, Ed cerf, Paris, 1995, p 331.   



7 
 

، بما أنها تتغير وتتجدد ستحل تدريجي ا محل المبادئ الأخلاقية في صورتها الكلاسيكية

بتجدد الغايات التي وجدت من أجلها، وهي مسايرة النظام التقني الذي يعرف كل يوم شيء 

جديد، فالبيوإيتيقا لا تحقق نفسها بالاندماج السلبي داخل المنظومة الكلية التي أوجدتها 

لأنساق الأخلاقية الكلاسيكية، بل عليها أن تعيد صياغة هذا الواقع ضمن أحكام تتأقلم مع ا

إذا رغبت أن تستمر في البقاء، لأن تاريخ متغيراته، وعليها أن تساير عالم التقنية الجديد 

 .ماضي الحضارات يشهد بأن التخلي والإقصاء يطال تلك المبادئ التي لا تتسم بالتطور

عماد وجودها هو انخراطها في تلك العلاقة القائمة بين الكائن يبقى البيوإيتيقا أن كما    

الحي البشري وبين التطور التقني، هذا التطور الذي يمثل شرط إمكان وجود الإنسان نفسه 

حماية ذلك الطبيعي من التدمير الذي قد أنطولوجي ا، فالبيوإيتيقا كأنها تريد أن تأخذ موقع 

ناعي، لأن الإنسان له القدرة على إثبات نفسه من خلال عملية التموضع يطاله من الاصط

وهذه القدرة هي نفسها من تهبه القدرة على التحايل على  P.Ricoeurبلغة بول ريكور 

الطبيعة من أجل  وفي مثل هذا الإطار لا تكمن الأنسنة في ترييض، 7الن ظام الطبيعي

الحديث، بل في السيطرة عليها، كما هو الأمر في حدود الرؤية التي يفضي إليها العلم 

باحترام حقه في  ،يبقيها في موقع الآخر الذي يمكننا أن نتواصل معه بما االاحتفاظ فيه

 الكينونة، أي أنها تكمن بوجه ما في أن نحافظ على العالم لا باعتباره موضوع ا غريب ا

متناهية، بل باعتباره ذات ا أخرى نؤلف بمعيته يتوجب تغييره كلي ا وفق مقتضيات الرغبة اللا  

ا مشترك ا عالم 
8.  

فلا تلقى نفس المصير كما على البيوإيتيقا أن تعمل على تغيير نظرة اللامبالاة لأحكامها،    

الأخلاق الكلاسيكية، خاصة في الأوساط الثقافية والجامعية، التي لم تكن تعير  الذي شهدته

لظاهرتان رغم بار ارتباطها بالد ين، فاتاهتمام للأخلاق والآداب إلا بشكل ضئيل، باعأدنى 

خاصة –ن النخبة المثقفة أاختلافهما الظ اهري، ليستا في الحقيقة إلا ظاهرة واحدة، وبما 

تعتبر أن الد ين أصبح ظاهرة متجاوزة، فقد كان من الط بيعي أن تعتبر  كانت -في أمريكا

وحصر الأحكام الدينية أو الدين ككل  ،9أو ملغاة الأخلاق الت قليدية بدورها ظاهرة متجاوزة

                                                             
7 P.Riceour, Histoire et Vérité, edition Seuil, Paris, 1955, pp 222-224. 

محمد عادل مطيمط، من "فرضية إلغاء العالم" إلى هستيريا السلوك التقني الحديث: كيف أعدّ القرن السابع عشر لانهيار العلاقة بين   8

، 1أنسنة التكنولوجيا، تحت إشراف سالم لبيض، منشورات اللجنة الثقافية المحلية بجرجيس، ط الإنسان والطّبيعة، ضمن كتاب جماعي

 .25، تونس، ص 2006
 .53عمر بوفتاس، البيوإتيقا الأخلاقيات الجديدة في مواجهة تجاوزات البيوتكنولوجيا، مرجع سابق، ص   9



8 
 

في الأصولية المتشددة، ولذا يسهل رميه بالقصور وأنه مصدر تهديد للذات إنسانية التي 

فهو يخوفنا من عودة الديني كلما واجهت وفاق مع الطبيعية،  تريد أن تعيش بكل بساطة في

المبادئ الأخلاقية في صورتها الكلاسيكية أو الميتافيزيقا ذلك التغول الذي عرفته 

التطبيقات الت قنية، ويوهمنا بأن عودة الديني هو عودة للعصور المظلمة التي نفقد فيها 

عالم الغربي الحديث، المغرور كلي ا بتفوقه الحرية والنور الذي صنعته هذه العلوم، "فال

قد ينتج أوقيته الخاصة إلا إذا لم يكن رد الفعل، وهذا تنويع آخر على هذا الت اريخي، 

الخطاب، يتجذر في الخارج، في آخر تشنجات أفول الاستعمار، فإسلام الخميني، ومسيحية 

نبغي أن تفهم على أنها الأوجه السيد لوفيفر، أو يهودية اليمين المتطرف الإسرائيلي، قد ي

فالمعارضة التي تلقاها ، 10المتنوعة لظاهرة فريدة ومقلقة وهي التمامية أو الأصولية"

البيوإيتيقا ستكون موجودة بل ستون أكثر شراسة من خليفتها الأخلاق الكلاسيكية، لأنها 

ورتها وبكل بساطة أكثر توغلا في المخابر والمؤتمرات العلمية من الأخلاق في ص

 الكلاسيكية.

فرضية إلغاء الأحكام الأخلاقية كما هي معطاة في الضمير الجمعي من طرف إن    

النخبة، لا يجب أن نعثر عليها بصفة مباشرة أو نجد لها تسمية صريحة في نصوص 

الممتهنين للعلم الحديث أو المعاصر بشكل مفرط، لكنها كانت تشتغل بصمت لدى أغلب 

تطور المنهج  أمعنا النظر فيا أن ندرك ذلك إذا العلماء والفلاسفة المابعد حداثيين، ويمكنن

أو "بيكمان" قبل أن تتحول بعد ذلك  اث الفيزيائيين من أمثال "غاليلي"في أبحو ،العلمي

وهذا إلى فرضية فلسفية أساسية تتنزل في مقدمة المشروع الن سقي لهذا الفيلسوف أو ذاك، 

ى الأخلاق بأنها تحمل بذور فنائها، ما بشرت به الفلسفة النيتشوية، التي طالما نظرت إل

لأنها لم تقدم لنفسها أسباب استمرارها في الوجود، ولطالما كان تشبثها بالمقدس فإن طريق 

ا إلى هذه النهاية في كتابه "العلم المرح" "رأى قديس  نهايتها قد قرب، يقول نيتشه ملمح 

هذا الط فل، سأل هذا الأخير، رجلا  قاصد ا إياه وهو يحمل وليد ا، "ماذا عساي أن أفعل ب

فهو معدم ومخفق ولن يعيش كفاية ليموت". "أقتله"، صاح القديس بصوت عنيف "أقتله 

إذا لم يكن  وخذه ثلاثة أيام وثلاثة ليال بين ذراعيك حت ى تتذكر ذلك، بهذا لن تلدن  طفلا  أبد ا

ا"، كثير من الن اس القديس جل هذه الكلمات رحل خائب ا ولام عندما سمع الر   الوقت ملائم 

                                                             
 .54، ص 2002م، إفريقيا الشرق، د.ط، لوك فيري، الإنسان المؤله أو معنى الحياة، ترجمة محمد هشا  10



9 
 

بكونه نصح بالإقدام على فعل قاس كقتل الطفل، "لكن أليس أكثر قساوة أن ندعه يعيش؟" 

    . 11قال القديس"

، لكن هذا يقيميتافيز إلغاءالذي مارسه نيتشه على الأخلاق على أنه  الإلغاءقد ينُظر إلى   

سسات وارتسم ظله حتى على المؤالإلغاء كان له الأثر البالغ على كل مناحي الحياة، 

 حاثها.العلمية المعاصرة، التي تسعى إلى تطبيق كل التقنيات في سبيل تحقيق نتائج أب

 

 خاتمة:

خلاق العلمية إن البيوإتيقا تتداخل في مفهوما مع الأخلاق الكلاسيكية وفي تطبيقها مع الأ  

المبادئ وارض بين الممارسة ، لتأكد بأنه ليس هناك تعوالأخلاق السياسية ابمختلف حقوله

الن دوات  التي أفرزتها الممارسات الرمزية واللغوية في إطاروالمصاغة في إطار تعاقدي، 

لممارسات اوالتفاعلات التواصلية ومحاولات الإقناع باتخاذ قرار معين، وليس والن قاشات 

عياري ت قصد مالت قنية أو الجسدية فحسب، كما أن الخطابات لها بعد عملي، أي أنها ذا

 يسعى للحث على خيارات معينة وبالت الي توجيه الفعل والممارسة.

المبادئ العلم والدين والقانون و-إن تعدد الاختصاصات التي تتداخل مع البيوإيتيقا   

يث، فظهورها الحدالملزمة في كل مجتمع... جعلها صعبة الضبط وغير محددة المعالم، 

، كل عدة معارف وعلوم، إضافة إلى حمولتها الإيديولوجيةووضعيتها التي تتأرجح بين 

 ذلك جعل هويتها غير قارة ومثيرة للجدل.

فكر إن الفكر البيوإيتيقي ليس وليد السنوات المتأخرة، بل هو ضارب في تاريخ ال  

 الإنساني، ويمكن إرجاعه إلى ممارسات الطب الأولى التي كانت مرفوقة بتوجيهات

طب ومن هذه الممارسات ما جسده الطب الأبقراطي والاستخدامها، أخلاقية صارمة في 

رسة مهنة الجالونيسي، كما كان لأرسطو الكثير من التوجيهات والوصايا للمقبلين على مما

بنة الأولى التطبيب، فما هي أهم معالم جذور الفكر البيوإيتيقي؟ وكيف يمكن إعتبارها الل

 ؟للفكر البيوإتيقي في صورته المعاصرة

                                                             
 .73، ص 1993فريدريك نيتشه، العلم المرح، ترجمة وتقديم حسان بورقية ومحمد ناجي، إفريقيا الشرق، المغرب،   11



10 
 

 تمهيد:

ر معها الكثير من إن الكثير من القيم المبنية على صورة الإنسان التقليدية تتغير، ليتغي      

يقة الإنسانية المفاهيم الفلسفية المرتبطة بها، وفي خضم هذا التغير المتسارع نتساءل عن حق

 .المأزومة اليوم، التي تتشارك في مناقشة مشاكلها كل من البيوإيتيقا والفلسفة

لأزمة اومن هنا نتسائل في محاضرتنا هذه:  هل هناك مكان للتأمل الفلسفي في هذه     

نسان المعاصر أمام التطور التكنولوجي الهائل؟ وهل بإمكان العدة الأخلاقية التي يملكها الإ

ستطيع من نأن تساعد في توجيه هذا التغول الذي شهدته التكنولوجيا؟ وما هو البديل الذي 

تذوب معها  هم أنفسنا، وفهم العوالم التي حولنا دون الوقوع في فخ المشاكلة التيخلاله ف

    خصوصية الإنسان الفردية؟ وما علاقة الفلسفة بالفكر البيوإيتيقي اليوم؟

 :والبيوإيتيقا منطلق الانشغالالفلسفة  أولا:

لقد كانت الفلسفة ولازالت تعتقد في نفسها المالكة للقدرة على تأصيل رؤية كلية للطبيعة     

ا نأمل أن تتوافق فيه الحياة الفردية مع الحياة الجماعية ، 12وللإنسان، بما أنها تصلح إطار 

هذا ما حرص على تأكيده هابرماس في كتابه "مستقبل الطبيعة البشرية"، وقد تغدو الفلسفة 

جالا  يحقق فيه الإنسان توافق ا بينه وبين الطبيعة، أين يتكامل في فضاءها المجال القيمي م

مع المجال العلمي، إنشاء  لعقد طبيعي جديد يحيي فينا قيمة الإنساني، الذي ينظر إلى 

 .13ظواهر الطبيعة كرفيقة لحياته وليست خادمة ولا ند ا له

ك ن الإنسان مذي تنشط فيه حياتنا اليوم، وهو الذي ولما كان المجال التقني هو المجال ال  

ا علينا تحديد الممكن واللا   ممكن في هذه من تغيير الكثير مما كان يبدو طبيعي ا، كان لزام 

لحسنة الحياة، وذلك بالتأصيل لممارسات مسالمة مع الطبيعة، تجعلنا نتشبث بالحياة ا

هذا  لى نموذج إيتيقي مرن يضمن لناوالمجتمع السوي في بيئة مسالمة، لهذا احتجنا إ

 يعيش فيه. التعايش، بما أنه هو العقد الذي يحافظ به الإنسان على نفسه وعلى الوسط الذي

لكن التحولات الأخيرة التي شهدها واقعنا اليوم جعلت النموذج الأخلاقي في صورته    

ا، من أكثر ، وغدا الإنسان بعدما كان أكثر ال14التقليدية يتقلص شيئ ا فشيئ ا كائنات تطور 

                                                             
12 Habermas, L’avenir de la nature humaine, ed Galimard, Paris, 2002, p 10. 

 اعتبر الكثير من المفكرين والفلاسفة وعلى رأسهم ديكارت وبيكون أن الإنسان سيدا للطبيعة، بما يملكه من قدرات خاصة العقل.  13
14 Ibid, p10-11. 



11 
 

ا لتحوله إلى موضوع بحث وتجريب لدى الكثير من فروع العلوم،  الكائنات هشاشة، نظر 

 خاصة الطبية والبيولوجية منها، لدرجة خشي فيها على نفسه بفقدان وجوده.

فيه الكثير  من هنا غدا الخطاب الفلسفي هو المجال الذي تنُشأ فيه هذه القضايا، وتنغرس  

يتيقية... لمقولات العلمية والاجتماعية والنفسية والقانونية والانثروبولوجية والامن ا

ج أو حتى باعتبار أن أي علم يقع في أزمة سواء على مستوى المنهج أو المبادئ أو النتائ

ك فإن استعادة الذات الدارسة يعود إلى الفلسفة، بما في ذلك الفكر الذي تنكر لغاياتها، لذل

راكم وره في بناء المفاهيم ضرورة ملحة، لأنه لا يكفي فقط العمل على تالفيلسوف لد

مس في المعرفة، بل يجب العمل على تحديد مبادئها ومساراتها ثم مآلاتها، بما أنها ت

 اشتغالها طبيعة الإنسان، بمختلف أبعاده.

يتيقي الذي من هذه الحاجة جاءت البيوإيتيقا في صورتها الجديدة، لتملئ ذلك الفراغ الإ   

قد يصعب اليوم تحديد الاختلاف بين مصطلح "الأخلاق" ، لذا 15عرفته الأخلاق التقليدية

Morale "ومصطلح "إيتيقاEthique  والاستعمال الثاني للمصطلح أصبح أكثر تداولا ،، 

ا عن حالة من القلق والضيق من حصر مجال مصطلح الأخلاق،  وقد يكون وذلك تعبير 

من أكثر Philippe Zarifian (1947- )جتماع الفرنسي فيليب زاريفيان الفيلسوف وعالم الا

الذين عالجوا هذا الفرق، ذلك أن الأخلاق عبارة عن أحكام مصطنعة، لأنها تحدد العلاقات 

بين الفرد وباقي الأفراد في المجتمع وبين هذا الأخير وباقي المجتمعات، فهي تهدف إلى 

 البشري الاجتماعي. تحقيق النظام والأمن في السلوك

هذا ربما ما جعل الكثير من الدراسات المعاصرة تدرج أغلب النظريات الكلاسيكية     

ومنها الكانطية، ضمن إطار علاقة الإنسان بالإنسان، أما الإيتيقا فهي تتجاوز هذه العلاقة، 

أو ما يسمى لأنها تهتم بعلاقة الإنسان بالإنسان وعلاقته كذلك بالطبيعة التي يعيش فيها، 

، ابتداء  من علاقته بجسده إلى علاقته بالكون، وبذلك تتجاوز الإيتيقا كل 16بمبادئ الحياة

 مفهوم اجتماعي في تحديد القيم.

                                                             
15 Jean-charles Sournia, Ethique médicale :Origine , histoire, développements récent, Dictionnaire 

d’éthique et de philosophie morale, sous la direction de Monique Conto-Sperber, P .U.F, 1996, p1011 . 
16 Yannick Bruxelle et Michel Hortolan , Entre morale et éthique : apprendre ensemble à choisir ensemble, 

https://www.erudit.org/fr/revues/ef/2009-v37-n2-ef3580/038815ar.pdf p 51-52.  20-03-2021. 

https://www.erudit.org/fr/revues/ef/2009-v37-n2-ef3580/038815ar.pdf%20p%2051


12 
 

لذلك فإن رهانات الفيلسوف اليوم أصبحت موجهة أكثر إلى مواضيع الإيتيقا، وذلك      

ارية، والتي قد نستأنفها من الذات بالعودة إلى التفكير في تحديد المفاهيم المفعمة بالمعي

والشخص والكرامة والحرية والرغبة والصحة والبيئة وغيرها من المفاهيم، التي تستمد 

صمغ تركيبها من مقولة الإنسان المعاصر وعلاقته بما يحيط به، وكذا مع ما بناه من 

صعب فيها على علاقات متشعبة في هذا العالم، هذه المفاهيم التي قد تتناسل بشكل رهيب ي

 الفكر الن مطي إعادة تركيب شظاياه أمامها.

ف به المعرفة ذاتها، أين حصر مفهوم     إن فقدان المفهوم هو فقدان للمعنى الذي تعُر 

الإنسان فقط فيما ينتجه من فكر أو فيما يقوم به من سلوك، حيث ول د هذا الحصر الإقصائي 

ين براثن علوم طالما نظر إليها الإنسان على الكثير من المآزق القيمية، والتي تشكلت ب

أنها المنقذ للحياة، والمعين في تجاوز مختلف الصعوبات التي تطرحها أمامه الط بيعة، بما 

فيها طبيعته البيولوجة، وهي الطب والبيولوجيا وما جاورهما من فروع، التي لا نكاد 

هات لا تحصى، حول نحصي مواضيعها حتى تنبثق مواضيع أخرى، تغوص بنا في متا

عضوية هذا الكائن، والضامن المشترك بين هذه الحقول هو تعاملها مع الإنسان ككائن 

 حي وفقط، دون تقييم لفكره ولا لسلوكه.

 :القيم الأخلاقية كنقطة تقاطعثانيا:  

لقد تعرضت الإنسانية عبر تاريخها إلى الكثير من الأزمات، جعلتها تراجع الكثير من     

حظات الحاسمة ئ والقيم التي كانت تؤمن بها، لكن تبقى درجة تأثير هذه الأزمات والل  المباد

في تاريخ البشرية راجع إلى مدى تأثيرها على الحياة العامة للإنسان، وهنا مقولة الإنسان 

بحسب المرجعية التي نتكلم عنه من خلالها، أين حصرت أبعاده  ،عدة أبعاد ناقد تأخذ مع

، فكانت الابستيمولوجيا هذا الخطاب ريدها لهيلخطاب الكلاسيكي ضمن القيم التي في ا

ومن ورائها كل المعارف بما فيها العلوم تخاطب الإنسان كعقل، والنظم الأخلاقية بمختلف 

مشاربها تخاطب الإنسان كضمير، والنظريات الوجودية والوجدانية تخاطب الإنسان 

بحاث محصورة في ثلاثة أقطاب كبرى هي الحقيقة والخير كشعور، لذلك جاءت قيم هذه الأ

والجمال، ومن هنا اطمأنت البشرية إلى مفهوم الكمال المنحصر في هذه القيم، التي تسوق 

الطمأنينة وراحة البال بتمتعها  والنفس نحو تحقيق ،والفعل نحو الخير ،التفكير نحو الحقيقة

 .الجمالبقيم 



13 
 

يه الروح فر عن "أشواق الإنسان" إلى عالم مثالي كامل، تسمو لكن هذه القيم كانت تعب   

دونية مقارنة وتترفع فيه عن كل الملذات المرتبطة بالجسد، لهذا نظُر إلى الجسد بنوع من ال

هواته، بالنفس وقيمها، فقوبلت الحقيقة بظلال العالم المادي والخير بملذات الجسد وش

 د، حتى وإن بدا جميلا . والجمال بقبح صور المادة وبشاعة الجس

لثلاثة، فكانت الذلك جاء التأريخ لأغلب الأزمات التي عرفتها الإنسانية مرتبط بهذه القيم   

ء بهذه هناك أزمات أو صدمات للفكر في بحثه عن الحقيقة، وتاريخ الفلسفة والعلوم ملي

الجمال  غير قيماللحظات، وأزمات أخلاقية سجلتها لنا النظريات الأخلاقية، وأزمات في ت

لكثير من ردود من خلال تغير مفهوم الجميل في تاريخ الفنون. قد يثير هذا التقسيم الثلاثي ا

أنه كائن  الفعل المعارضة، بما أن الإنسان أعقد من أن تحصره هذه القيم، فهو زيادة على

مفكر وأخلاقي ومتذوق للجمال، هو كذلك كائن سياسي واقتصادي واجتماعي... هذا 

ن محيح إلى حد ما، لكن الخطاب الكلاسيكي اقتصر في أغلبه على هذه القيم، وشيد ص

يمة قخلالها صورته للإنسان، التي لم تظهر فيه صورته الأولى أو قيمته الأولى وهي 

 الحياة.

الوظائف  إن قيمة الإنسان الأولى هي كينونته الحية، بما أنه يملك جسد يؤدي به هذه   

ن أهذا الجسد للعطب وشلت حركته انهارت معه كل هذه القيم، بما كلها، وإذا تعرض 

ا أو كائنا أخلاقي ا أو كائن ا ذواق ا للج مال هو كائن بيولوجي، الإنسان قبل أن يكون كائن ا مفكر 

ع وثائقه يقوم بعمله نتيجة التكامل الخلاق والمنسجم لأعضائه البيولوجية، بما أن مجمو

سد هو من تضمن له الانتقال من مرحلة إلى أخرى، إن هذا الجالبيولوجية وسلامتها هي 

 الذي به وجد ومن دونه يتوقف عن الوجود.

ا بلا جمال، واستمر في    لقد ولد الإنسان جاهلا بلا حقيقة، وشهواني ا بلا أخلاق، وقبيح 

 الوجود، لكن إذا لم يتمكن من تحقيق التكامل في عمل أعضاء جسده فإن ذلك يهدد وجوده،

حتى العمليات الإدراكية أو السلوكية يمكن ردها إلى تكامل عمل عضويته الفيزيولوجية، 

لأنه حين يتراءى المرض للمريض، يظهر له خسرانه لذاته ولقيمه، ويعيش حالة من 

الاغتراب وفقدان المعنى "بما أن فقدان المريض للاتصال بجسده، يبعث في داخله الكثير 

، وهنا تتدخل 17لغير معتادة والمتغيرة، التي يصعب قبولها"من الأحاسيس الجديدة وا

                                                             
17 D.Oppenheim, L’enfant et le cancer, éditions Bayarid, 1996, p 111.  



14 
 

التكنولوجيا محاولة إنقاذ هذا الجسد الذي به يستطيع الإنسان الاستمرار في هذه الحياة، 

ولكن بفرض شروطها ومساهمتها في بناء قيم جديدة على الإنسان الجديد الخضوع لها، 

أو الهوية بتعبير بول ريكور  حتى أنها أصبحت تساهم في بناء وتحديد الشخصية

P.Ricoeur(1913-2005 )فكيف لشيء صنعه الإنسان 18التي يكون عليها ذلك الشخصم ،

 أن يساهم في توجيهه وفرض شروطه عليه؟ 

 :خلاصة

لفلسفية القد تغير مفهوم الأخلاق الموجهة للإنسان ذو البعد الأحادي، بين النظرة     

تيقا تغطي ، فقد كانت الفلسفة تنعت بالشمولية، أصبحنا نبحث عن إيوالنظرة البيوإيتيقية

ل جميع أبعاد الإنسان أي شاملة، وترافق تمدده، سواء على المستوى الفردي من خلا

التحكم في جسده، وكذلك على المستوى الجماعي، خاصة بعد تداخل عمل مؤسسات 

التجارية والاستثمارية المجتمع في صياغة نموذج الإنسان المعاصر، كالمؤسسات 

 والإعلامية والسياسية والإستشفائية... 

 

 

 تمهيد:

من الاتجاهات الفلسفية المختلفة، وقد كانت  اإذا كانت الأخلاق الكلاسيكية تستقي مبادئه   

توصف بالدوغمائية ، فإننا نشهد اليوم تجاوزتها الكثير من الفتوحات الغير متوقعة في 

العقل أن يتخلص من دوغماتيته التي تشربها لقرون من تيارات مجال العلم، لذلك على 

كلاسيكية، طالما اعتبرت الخير والشر شيآن متقابلان يمكن وضعهما على طرفي المعادلة 

الأخلاقية إذا اتصفنا بالفضيلة، فالقول بأخلاق ثابتة في تمييزها للخير والشر هو قول بثبات 

نطبق، ولكن الواقع المعاش يكشف التطور الكبير الإنسان الذي وضع هذه القيم وعليه ت

الذي عرفته أوضاع الإنسان، هذه الأوضاع جعلت من الأخلاق في صورتها الكلاسيكية 

تدخل الإنعاش إن لم نقل بأنها لفظت أنفاسها أمام اليومي والمعيش، الذي تتناسل فيه القضايا 

                                                             
18 P.Ricoeur, Le temps de la responsabilité, édition Fayard, Paris, 19 

91, p 252 . 



15 
 

بمواصفاته عن الكائن الإنساني المستجدة تباع ا، وكأنها تطرح على كائن جديد، يختلف 

 الكلاسيكي الذي ضبط مفهومه في التفكير.

 : المستقبل التقني والنظرة الفلسفية والبيوإيتقية -1

أن المفكر الألماني ، ولو 19نشأت التكنولوجيا نتيجة تقاطع بين الفعل التقني والتفكير العلمي  

التقنية غير معروف، ولذا يميز بين يعترف بأن منشأ ( م1889-1936)O.Spenglerشبنغلر 

بقوة غريزية  أنه موجهبما على حفظ بقاءه واستمراره، بواسطتها عمل الذي ي ،التقنية لدى الحيوان

تهدف إلى تجاوز  ،خطة للحياةتكون عبارة عن ، بينما التقنية عند الإنسان لها تدعم استعماله

 سيرورة إنسانية لم يوجد شعب خلا منهاالمشكلات المطروحة أمامه بالتأمل في الحلول، وهي 

، سواء كان هذا الشعب بدائي ا أو ظهرت لديه بعض معالم الحضارة، بل إن التقنية تبرز 20تقريب ا

مشترك بين ما يقوم به الإنسان وما يقوم به الحيوان، لأن الحيوان بإمكانه أن يخلق  كشيء

ج عن تطور مر به الحيوان منذ آلاف لنا أشياء يعجز عن تقليدها أدق المهندسين، وهذا نات

السنين، وقد لا يدخل على أكثر إنجازاته أي تغيير، خاصة إذا كانت تؤدي غرضها وهو 

المحافظة على النوع، بينما الإنسان يمكن أن يدخل على فعل التقنية نوع من الت حسين 

وغوس، لتصبح والإبداع، ليصبح فعل التقنية مزود بمعرفة أو علم وبالتعبير اليوناني ل

 الكلمة مركبة من شطرين: تقنية ولوغوس أو تكنولوجيا.    

من هنا فإن التكنولوجيا ليست فقط وسيلة لتحقيق الفعل، الذي يصعب تحقيقه بأطراف   

الإنسان الطبيعية، بل هي ذكاء الطريقة في الأداء، أين يحقق بها الإنسان قدرته على العيش 

مع الأشياء، وكل إنتاج تكنولوجي يفتح مجال لولادة إنتاج تكنولوجي جديد، موسع ا من 

طرة الإنتاج الأول، "أين أصبح لنا استعداد مسبق للإنتاج الأعمى مجال تطبيق وسي

 .21لحاجات مختلفة، حتى ضاع المعنى وتشتت الرغبات، وأصبح الوجود مفكك ا"

إن التقنية تتطور اليوم بشكل مهول، تشبه في تضخم حجمها كرة الثلج كلما زاد تقدمها   

ولا تفرق في طريق تطورها بين كلما زاد حجمها واكتساحها لكل ما يعترض طريقها، 

حياة الفرد وحياة الجماعة، لأنها سريعة التأقلم مع الفعل الذي يحدثها، الأمر الذي يجعلها 

                                                             
19 Kemp Peter, L’irremplaçable, édition C .E.R.F , Paris, (S.D), p 24. 
20O. Spengler, L'homme et la technique, Idées, Gallimard, Paris, 1958, p122. 

21 J .Testart, Les mort de genre humain, Revue de métaphysique et de morale N° 3, Paris, 1987, p 359.  



16 
 

تتقدم ككائن مستقل بذاته، لأنها تحاول أن تتنصل من الفعل الأول الذي بعثها، بتحقيق 

منحتها الوجود، وحتى الاكتفاء الذاتي في أفعالها، دون الرجوع إلى الدفعة الأولى التي 

العطب الذي تتعرض له تسعى لأن تصلحه ذاتيا انطلاقا من إعادة برمجة نفسها بسلوك 

طرق جديدة في حل مختلف المشكلات التي تواجهها، مما يجعلها تنفلت من أي تقييم 

أخلاقي، بما أنها استقلت عن الاتصال بأطراف الإنسان، ولم تعد تشكل امتداد ا لسلوكه 

ر، وأصبحت تشكل كيان ا بذاتها، مما يصعب وصفها بقيم أخلاقية تقليدية، مثل قيمتي المباش

حينما  G.Hottois (1946-2019)الخير والشر، ولعل هذه الفكرة عبر عنها جيلبرت هوتوا 

قال: "لا يمكن أن نصف التكنولوجيا لا بالحسنة ولا بالسيئة، فالوسائل التكنولوجية مجردة 

، ويضيف في موضع آخر "لم تتوقف 22لأخلاق وعن القيم الإنسانية"تتطور بمعزل عن ا

التقنية عن التطور والتعدد بل حتى دون برمجة مسبقة، لدرجة أنه لا أحد يستطيع تحديد 

 .23أبعادها غد ا"

إن التكنولوجيا في تطورها لا تراعي ملائمتها أو عدم ملائمتها للقيم الأخلاقية السائدة   

عى إلى توفير الرفاهية والنجاعة والحماية للإنسان، أي تلبية رغبة في مجتمع ما بل تس

العظمة التي طالما راودت الوجود البشري، كما أشار إلى ذلك بيكون وديكارت "الإنسان 

، وهذه الرغبة الجامحة في التقدم جعلت العلماء يرفعون 24سيد الطبيعة" أو "المعرفة قوة"

وكل ما نستطيع فعله يجب فعله" وبدأ هذا الشعار  شعار "كل ما هو ممكن نستطيع فعله،

ا في جميع المجالات، ويشمل جميع المخابر، بما فيها تلك المخابر التي تتعامل  يعرف رواج 

مباشرة مع الكائن الإنساني، وفي هذا يقول جوناس: "إن الثمن الحقيقي لتراكم المعرفة هو 

الأخلاق المعاصرة، لأن جميع المبادئ  ، وهنا وقعت الأزمة التي تعرفها25ضياع الأخلاق"

الأخلاقية المتوفرة لم تستطع تقديم مواكبة للشيء الذي جد ، وذلك لأنها لم تستطع إسعافنا 

 في الأمور المتولدة عن الوضع الجديد، وهذا ما خلق فراغ ا إيتيقي ا.

 :تبادل للأدوار بين الفلسفة والبيوإيتيقا -2

                                                             
22 G.Hottois, Essais de philosophie bioéthique et biopolitique, Librairie philosophique, J .Vrin, 1999, p 111. 
23 Ibid, p 122 . 
24 F. Bacon,Novum organum (1620), traduire  par E. Burnouf classique, Paris, p 01. 
25 J.Hans, Le principe responsabilité, Ed cref, Paris, 1985, p223 . 



17 
 

شخصية من  20، جمعت اليونسكو أكثر من 2001ام في الثامن من شهر ديسمبر ع  

ى مسألة فلاسفة ومفكرين وكتاب وفنانين للنظر في مستقبل القيم، وأثيرت في هذا الملتق

شه الإنسانية "فقدان المعنى الأخلاقي بزوال القيم" أو ما يسمى بالفراغ الإيتيقي الذي تعي

ن هذا لات الحياة، وكان الغرض مبعد الثورة التكنولوجية التي شهدتها الكثير من مجا

 في الأخلاق، الذي كان يسيطر على Voltaire (1694-1778)الملتقى وضع نموذج فولتير

لوحدة اعصر الأنوار تحت طاولة التمحيص، بما أن النموذج الأخلاقي المنشود يدعو إلى 

اقي العلوم، كما هي وحدة الهندسة في العلوم، فقد اعتبرت الهندسة نموذج الصدق واليقين لب

عليهم  مال في سلوكهالتي كانت تريد تقليدها، كذلك بالنسبة للأفراد الذين يرغبون الك

 التأسي بنموذج الأخلاق الفاضلة.  

م، قادت إلى أشكال عديدة 21م، ومن بعده القرن 20لكن بعد الأزمة التي زعزعت القرن   

ياضي ثم الفيزيائي، ليمتد إلى باقي أشكال المعرفة  من اللايقين، بداية من اللايقين الر 

ينظر إلى الكثير منها بنوع من الإطلاقية  والسلوك، حتى شمل القيم الأخلاقية التي كان

والثبات، مما جعل الإنسان المعاصر يضع فكرة "التقدم" بين قوسين، بل هناك من عكس 

وجودها، لأن الانسانية بفقدانها للمعنى تقهقرت من جديد، ولم تعد هناك فكرة التقدم 

مكانية لتطبيق الإيتيقا الت قليدية ، بل أصبح الفعل الإنساني منقلب ا، بما أنه لا توجد أي إ26اليوم

ا لعدم وجود إيتيقا أصلا اهنة، نظر   .27في مجتمعاتنا الر 

إنها وضعية حرجة فرضها، التقدم العلمي والتطور التكنولوجي، مما خلق هذا الفراغ   

الإيتيقي الكبير، حيث انبجست جملة من الأحكام والقيم الجديدة كنتيجة حتمية لاضمحلال 

يات، وتراجع الأديان بمختلف تصنيفاتها، أين ضاع المعنى وتقلصت المبادئ الإيديولوج

الفلسفية والميتافيزيقية والاجتماعية... وحل محلها نموذج الفردانية، "وأصبح الفرد هو من 

، هذا النموذج أصبح يكيف الأحكام الإيتيقية بحسب 28يتبوء القيمة القصوى في أي حكم"

ا مطلقة على كل الحالات، لذا الحالة التي يكون عليها ال فرد، فلا يمكن أن نصدر أحكام 

يجب تكييف الحكم بحسب الظروف والحالات الفردانية في إطار ما يسمى بمعيارية 

 البيوإيتيقا.

                                                             
26 Jacques Ellue, Le temps de la responsabilité, édition Fayaard, Paris, 1991, p 101 . 
27 Ibid, p 19. 
28 R.Jacqueline, La pence contemporaine, édition P.U .F, Paris, 1994, p 3. 



18 
 

 :تراجع الفكر الفلسفي لصالح البيوإيتيقا -3 

ياريتها كل حضارة لها أسلوبها ورؤيتها إلى العالم، لذلك يجب أن تكون للبيوإيتيقا مع

مصطلح معار من البيولوجيا، وهي خاصية  normativeالخاصة، ومصطلح المعيارية 

تملكها المادة الحية تسعى من خلالها إلى تحقيق التكيف مع مختلف الأوساط التي تعيش 

فيها، فهي تسعى إلى تحقيق التأقلم مع عالمها المتغير، وكذلك حياة الناس وسلوكاتهم بما 

والعادية، فلا يمكن أن نتخذ لباس ا واحد ا في كل الفصول، كما لا يمكن أن فيها الأخلاقية 

نستعمل شريحة هاتف واحدة في كل البلدان، بل لكل بلد شريحته الخاصة، التي تمكننا من 

 تحقيق التواصل مع الأخرين في ذلك المجتمع.

ق ا مطلقة وصحيحة لذلك علينا أن نعكس تلك النظرة الت قليدية للأخلاق ، بأنها تكون أخلا

إذا جمعت أكبر قدر من الأفراد، أي تسعى إلى تحقيق الكوني بلغة "كانط"، فالأخلاق أو 

بلغة أشمل "البيوإيتيقا" تختلف بحسب الشخص والموقف والوضع والمجتمع الذي يكون 

فيه الفرد، لذلك على الأخلاق أن تقبل الاختلاف لا أن تسعى إلى محوه والقضاء عليه من 

ل توحيد الأحكام، لذلك فإن اتصاف البيوإيتيقا بالمعيارية، ضرورة لابد منها لنتجنب خلا

في عصرنا الحالي ما أدخلتنا إليه التطورات التكنولوجية أي عصر ما بعد الأخلاق 

الكلاسيكية أو ما بعد الحداثة أو ما بعد الإنسانية بلغة هابرماس وليوتار، وفلسفات 

لاف، إنه "عصر الخلاء" بلغة ليبوفتسكي الاختلاف وما بعد الاخت

G.Lipovetesky(1944-.) 

إن الاختلاف قانون الط بيعة، والأخلاق عليها أن تساير هذا المبدأ فننتقل إلى ما بعد   

الأخلاق، أي إلى البيوإيتيقا بمختلف أبعادها وتفرعاتها، فلم تعد هناك قيم ثابتة، فكل القيم 

سعة، أين لا يمكن نعت حق ما أو واجب ما بالثبات، لأنها تتغير بحسب تغير السوق الوا

أصبحت مؤشراتها خاضعة للأهواء والمخاوف، وحسب الظروف والشخوص، فتتغير 

 القيمة وحكمها بتغير الشخص.

ولو أردنا أن نتكلم بلغة الرياضيات، نقول بأن الأخلاق اليوم شبيهة بالأكسيوماتيك، كل   

ص به، وتكون الأخلاق ناجحة إذا احترم الفرد تلك المبادئ مجتمع يخضع لأكسيوماتيك خا

التي سلم بصحتها منذ البداية، وسيقع أكيد في التناقض إذا خرج عن نسق المبادئ التي 

 اعتبرها كمنطلقات يحتكم إليها سلوكه منذ البداية.



19 
 

تأتى من موقع يمن منطلقات فلسفية قد لا  البيوإيتيقاإن رهانات البحث في مجال    

وإنما هي دعوة إلى تأصيل المتخصص في مراجعة تاريخ هذا العلم وطرق تطوير أبحاثه، 

رؤية إيتيقية لطبيعة هذه الأبحاث واستتباعاتها التطبيقية على الإنسان وعلى الطبيعة، وذلك 

م بكل لأن معايير الإيتيقا التقليدية لم تعد ذات صلاحية مطلقة، كما أن الواقع المعيش اليو

تركيباته المعقدة لم يعد يقبل أن تستوعبه أحكام قيمية بسيطة،  لقد أصبحت هذه الأحكام 

الأخلاقية المتوفرة اليوم غريبة عن متطلبات الإنسان المعاصر، الذي تشهد حياته تمدد ا 

في جميع الاتجاهات، ذلك أن الحواس لم يعد مجال تناولها للمواضيع يقتصر على مدى 

يولوجية في استيعاب الموضوع، بل أصبحت حدودها غير معروفة المعالم قدرتها الب

بفضل التقنية التي زادت من قدرتها ووسعت من مجال استيعابها، لدرجة أن العقل اليوم 

 لم يعد يستطيع مجارات ما تأتي به الحواس من معلومات متسارعة ومستجدة في كل لحظة.

موذج إيتيقي معاصر يساير تلك التطورات لذلك أخذت الفلسفة على عاتقها خلق ن  

البيوتكنولوجية والطبية من أجل إرجاع ذلك التوازن المفقود بين المستجدات المعرفية 

والقيم الإيتيقية، ومن هنا يصبح للإيتيقا مجالاتها العينية التي تتحدث عنها، من خلال 

معاناته وتسمع آهاته،  حالات تشهدها المؤسسات الاستشفائية المختلفة، وتعيش مع الفرد

لتتمكن من تحديد قيم نابعة من واقعه المعيش، لتتشكل بذلك ما يسمى "بالإيتيقا التطبيقية" 

التي ترافق الإنسان الفرد، وتساهم في توجيه الأبحاث البيوطبية نحو غايات تخدم مبتغى 

 الدولة التي هدفها خدمة مواطنيها والسهر على راحتهم.

داخل في معالجتنا لهذه القضايا مع ممارسات مهنية وعادات اجتماعية من هذا المنطلق نت

وقوانين ومبادئ دينية... لنخرج في الأخير باقتراحات وحلول معيارية تساهم في تطوير 

 قطاعاتنا الاستشفائية.

إن علاقة المريض بالوسط الذي يعيش فيه، عرفت عبر تاريخها عدة تجاذبات، إلى حد 

تمعات درجة العزل والإقصاء لهذه الفئة، ورفض المجتمع خاصة وصلت فيه بعض المج

الغربي في القرون الوسطى العيش مع المريض في وسط واحد، واعتبر المرضى مظهر 

مشوه لجمال المدينة وعقلانيتها، أين عوملوا كمجرمين وقتلة يجب الزج بهم في المشافي 

 عذاب.المعزولة أو حتى السجون وإخضاعهم إلى شتى أنواع ال



20 
 

هذا الإقصاء ورفض العيش المشترك مع المريض ناتج عن خلفيات إيديولوجية قبل أن   

تكون أحكام طبية تتسم بالموضوعية، فقد بنيت هذه الأحكام انطلاق ا من تحديد الذاتية 

البيولوجية أو العضوية في إطارها الاجتماعي، لأنه متى استندنا إلى هذه المعايير 

عمل على تغليف حقيقة الكائن الإنساني، الذي تحكمه شروط مغايرة لتلك المصطنعة، فإن ا ن

الشروط التي تحكم الذاتية الاجتماعية، والمرض له معاييره البيولوجية التي نخطأ إن 

أدخلناه في منظومة معايير مختلفة، فربط الطاعون والحمى الصفراء والجنون والشذوذ.... 

ا البيولوجية، ويجعلنا نقصي المصابين بها، لذا علينا أن بقيم أخلاقية وضعية يفقدها ميزته

نتجاوز تلك الأخلاق الصماء بأخلاق متحركة تتأقلم مع مختلف التغيرات الحاصلة على 

الإنسان، بما أن الطبيعة البيولوجية للإنسان تتغير معياريتها فكذلك هو الشأن بالنسبة إلى 

 ذي يوجد فيه.سلوكه الذي عليه أن يؤقلمه بحسب الوضع ال

 :خلاصة

التي  Transhumansmeنحن اليوم نتكلم عن ما بعد الإنسان أو الإنسانية المتجاوزة   

تحتاج إلى إيتيقا جديدة تتفاعل مع قضاياها، تكون إيتيقا متحولة، منفتحة عن الحالات 

غير الطارئة والشاذة، تتقبل الموقف والنقيض دون أن يكون لها ميل لأحد طرفي المعادلة، 

مرتبطة بمبدأ يكبل حرية تحركها في مساحة الإنساني، دون أن تفصل نفسها عن سلوكه 

ومظهره والمآلات التي ينتهي إليها، متجاوزة كذلك تلك الثنائيات التي طالما ربطت مع 

 بعضها البعض، كالحق والواجب، والأسرة والإنجاب، المرض والعلاج...

 

 

 

 

 

 



21 
 

 

 

 تمهيد:

لقد تعرضت الإنسانية عبر تاريخها إلى الكثير من الأزمات، جعلتها تراجع الكثير من    

المبادئ والقيم التي كانت تؤمن بها، لكن تبقى درجة تأثير هذه الأزمات والل حظات الحاسمة 

في تاريخ البشرية راجع إلى مدى تأثيرها على الحياة العامة للإنسان، وهنا مقولة الإنسان 

معنا عدة أبعاد، بحسب المرجعية التي نتكلم عنه من خلالها، أين حصرت أبعاده  قد تأخذ

في الخطاب الكلاسيكي ضمن القيم التي يريدها هذا الخطاب له، فكانت الابستيمولوجيا 

ومن ورائها كل المعارف بما فيها العلوم تخاطب الإنسان كعقل، والنظم الأخلاقية بمختلف 

ضمير، والنظريات الوجودية والوجدانية تخاطب الإنسان مشاربها تخاطب الإنسان ك

كشعور، لذلك جاءت قيم هذه الأبحاث محصورة في ثلاثة أقطاب كبرى هي الحقيقة والخير 

والجمال، ومن هنا اطمأنت البشرية إلى مفهوم الكمال المنحصر في هذه القيم، التي تسوق 

حو تحقيق الطمأنينة وراحة البال بتمتعها التفكير نحو الحقيقة، والفعل نحو الخير، والنفس ن

بقيم الجمال، لكن هذه القيم كانت تعبر عن "أشواق الإنسان" إلى عالم مثالي كامل، تسمو 

فكيف تغيرت مفاهيم الإنسان بعد فيه الروح وتترفع فيه عن كل الملذات المرتبطة بالجسد، 

 تتكلم عنه البيوإيتيقا اليوم؟ تطور علوم الطب والبيولوجيا؟ وما هي طبيعة الإنسان الذي

 الإنسان وإعادة الاعتبار للجسد:  -1

، فقوبلت منذ عصور مهانظُر إلى الجسد بنوع من الدونية مقارنة بالنفس وقي   لقد   

 ةوالخير بملذات الجسد وشهواته، والجمال بقبح صور ،الحقيقة بظلال العالم المادي

 المادة وبشاعة الجسد، حتى وإن بدا جميلا . 

خاصة في  ،اليوم هذا التقسيم الثلاثي قد يثير الكثير من ردود الفعل المعارضة لكن    

الإنسان أعقد إن  أبحاث مغايرة لفلسفات كلاسيكية كانت تمارس الإقصاء في حق الجسد،

من أن تحصره هذه القيم فهو زيادة على أنه كائن مفكر وأخلاقي ومتذوق للجمال، هو 

صادي واجتماعي... هذا صحيح إلى حد ما، لكن الخطاب كذلك كائن سياسي واقت



22 
 

الكلاسيكي اقتصر في أغلبه على هذه القيم وشيد من خلالها صورته للإنسان، التي لم 

 تظهر فيه صورته الأولى أو قيمته الأولى وهي قيمة الحياة.

ظائف إن قيمة الإنسان الأولى هي كينونته الحية، بما أنه يملك جسد يؤدي به هذه الو   

كلها، وإذا تعرض هذا الجسد للعطب وشلت حركته انهارت معه كل هذه القيم، بما أن 

ا أو كائنا أخلاقي ا أو كائن ا ذواق ا للجمال هو كائن بيولوجي،  الإنسان قبل أن يكون كائن ا مفكر 

يقوم بعمله نتيجة التكامل الخلاق والمنسجم لأعضائه البيولوجية، بما أن مجموع وثائقه 

بيولوجية وسلامتها هي من تضمن له الانتقال من مرحلة إلى أخرى، فهذا الجسد هو ال

الذي به وجد ومن دونه يتوقف عن الوجود، فالإنسان ولد جاهلا بلا حقيقة وشهواني ا بلا 

ا بلا جمال، واستمر في الوجود، لكن إذا لم يتمكن من تحقيق التكامل في عمل  أخلاق وقبيح 

 .يهدد وجوده أعضاء جسده فإن ذلك

  الأزمة الصحية وإعادة التراتب:  -2

ا،      حيث  ،بها فيروس كوروناي سب  توالنتيجة الأزمة الصحية التي تأثر بها العالم مؤخر 

 والتنموية، وحتى الخطط الاقتصادية ،والنظم ،والمبادئ ،تراجعت معه الكثير من القيم

البيولوجي، أين  بعدهعلى به الإنسان الذي يحافظ  ،لصالح بعد واحد وهو البعد الصحي

، هذه أصبح الطاقم الطبي مقدم على كل الطواقم وخدمته مرادفة لمفهوم "منقذ الحياة"

الأزمة جعلت الإنسان يتساءل عن الأولوية التي يقدمها كنموذج للمعرفة: فإلى أي مدى 

اح حلول معيارية نحن بحاجة إلى قضايا علمية متعلقة ببعدنا البيولوجي، وهل يمكن اقتر

تعيد ترتيب علاقاتنا بالطبيعة، وباقي الكائنات الحية، بما فيها المجهرية أو الفيروسية؟ وما 

هي حدود تجاربنا المخبرية على هذه الفيروسات، التي يمكن أن تتحول إلى وباء يفني 

ود هي من البشرية؟ وما هي حدود قدرة العلم والتقنية على حماية حياتنا أم أن هذه اللا حد

 أثارت المسكوت عنه في الطبيعة؟ وما هو موقف البيوإيتيقا من هذه القضايا؟

 وتسابق إنقاذ الجسد:التقنية،  -3

ومن حقول شتى، لأنه  ،لقد غدا سؤال التقنية اليوم مصدر انهمام الكثير من الد ارسين    

ن ملاحظة مظاهره بل أصبح مشكلا  معاش ا، يمك ،لم يعد موضوع ا للاشتغال الفكري فقط

، في جميع مناحي الحياة، لأن جوهر التقنية كما حدده اليونان قائم على فعل الصنع اليومي



23 
 

بها الحرفيين والعمال بشكل عام، وفي وقت لاحق أصبحت  ينعتهوميروس  فقد كان

تحيلنا كذلك إلى فعل "الإنتاج" أو "المواد كلمة  technéو، le maitre مرادفة للصانع

المصنعة"، ثم عممت على كل فعل منتج حتى وإن لم يكن مادي، وهذا لأن الأمر مرتبط 

ا عند قيامنا به ،بالفعل المنفذ أو "الفعل الفعال"  .29le faire efficaceالذي يترك أثر 

ولم الفعل دخل في تكوين الحياة اليومية للإنسان وغير الكثير من مظاهر الطبيعة، هذا   

يعد متوقع ا المدى الذي يمكن أن تصل إليه في مجال تغيرها، وقد أشار إلى هذه الخاصية 

ما فتئت التقنية تتطور وتتعدد دون برمجة مسبقة حتى " بقوله: G.Hottoisجيلبيرت هوتوا 

، فلم تعد هناك معالم يمكن الانتهاء إليها عندما 30أن ه لا أحد يمكنه أن يحدد أبعادها غد ا"

 لق في فعل الانكشاف التقني.ننط

ومما زاد وتيرة القلق نحو التقنية، هو ذلك التماثل الذي أدى بربطها بنموذج الكائن    

ا مرتبطة بتطور علوم الفيزياء والكيمياء،  الحي، فتطور دراسة الكائن الحي كانت دائم 

ي تملكها في تفسير وهذا لأن الفيزياء تحاول أن تفسر حركته انطلاق ا من عُدة القوانين الت

حركة المادة الجامدة، واعتبار الكائن الحي جزء من هذا العالم الذي تنطبق عليه هذه 

القوانين، كما تعمل الكيمياء في المقابل على تبسيط التركيب العضوي للكائن الحي، 

باعتباره جملة من المحاليل التي تحقق مجموعة من التفاعلات، لتنتج لنا تراكيب أجهزة 

، الذي ظهرت فيه الساعة والمحركات م18عضوية، وقد ساد هذا المفهوم بداية من القرن ال

، وفي مطلع القرن Animal-machineذاتية الد فع، أين ربط مفهوم الكائن العضوي بالآلة 

في التكوين الكيميائي للهواء، أصبح الكائن  Lavoisierمع تطور التقنية مع لافوازيه  م19

، بما أن عملية التنفس هي التي تحدث معها عملية Machine à vapeur الحي آلة بخارية

، وقد ساعد هذا التقدم 31حرق الغذاء لتولد لنا غاز الكربون والحرارة المحركة للجسم

العلماء والأطباء على فهم طبيعة عمل الأعضاء لدى الكائنات الحية، مما قدم الكثير من 

خلال تحديد سبب الأمراض والأوبئة، مما ساعد الخدمات للطب والبيولوجيا، خاصة من 

 على إيجاد علاجات ملائمة للكثير من الحالات التي كانت تعتبر مستعصية عن العلاج.

 التقنية بين الاتهام في خلق المرض والأمل في جلب الشفاء:  -3

                                                             
29C. Castoriadis, Les carrefours du labyrinthe v1, édition du Seuil, Paris,1978, p223. 
30 G.Hottois, Evaluer la technique, éditon vrin, Paris, p 122. 
31 Claude Lafon, La biologie et les controverses sur l’Homme, Ellipses édition, Paris, 2008, pp 18-18. 



24 
 

لتطور كورونا صناعة مخبرية كما تؤكد الكثير من الدراسات الاستخباراتية، هذا ا    

بل قضايا الكبير الذي بدا في ظاهره فتح مدهش بالنسبة للطب والبيولوجيا، طرح في المقا

ا لتمادي التقنية في تدخلها في مجال دراسة الكائن الح ي، أين شُيء وإشكاليات عديدة، نظر 

هان معقود على مدى نجاعة المسالك التقنية في تحقيق فتوحات جسده، وأصبح ا لر 

ي أصبحت واكتشافات علمية على حساب كرامة هذا الكائن، بما فيها الكائن الإنساني، الذ

معرفي هذه المحاولات والاكتشافات تهدد هويته وكرامته، بل ووجوده ككل، فالتراكم ال

التي ودين حساسة في مجال الطب الإنساني، والتسارع الكشفي للأبحاث التقنية هدد ميا

( المجال الذي م1907-2006) Jean Bernardاعتبرها الطبيب الفرنسي جون برنارد 

 تمكنت الت قنية من الت لاعب به،  وهي: 

 التحكم في قوانين الوراثة. -

 التحكم في في عمل الجهاز العصبي. -

 .32التحكم في الولادة أو الن سل -

وهذا ما جعل هذا القرن ينشغل بآثار هذه الاكتشافات وأثرها على الإنسان أكثر من انشغاله  

بنتائج هذه المخابر في حد  ذاتها، متوجس ا من هذا الت غول للفعل التقني الذي يبدو أنه أصبح 

موجه ا من سلطة أخرى تسعى إلى تحقيق مكاسب من وراءه سواء كانت اقتصادية أو 

م فيه، وقد سكرية... ليخُتزل بذلك الإنسان في جسد يمكن لسلطة ما أن تتحكسياسية أو ع

ا  أشار إلى ذلك الفيلسوف ا مباشر  الفرنسي ميشال فوكو، حينما قال: "الس لطة تمارس تأثير 

ضه، تعذ به وتفرض عليه أعمالا  تلزمه  على الجسد، إن ها تستثمره ترسمه وترو 

ا جديد ا للإنسان.وهذ، 33باستعراضات وتطلب منه إشارات"  ا ما طرح مفهوم 

 الهشّة: الإنسانية -4  

مجال الوراثة وفك بنية الجهاز العصبي الإنساني، والعمل على التحكم  بعد اقتحام التقنية   

في نسله، أصبح بالإمكان إيجاد نموذج إنسان تقني في مقابل الإنسان الطبيعي، فمن خلال 

ه العلم إلى تخليق كائن حي آلي أو بتعبير فرانسوا داغوني: التحكم في المني والبويضة، إت ج

، هذا الكائن الذي أصبح 34"كائن آلة حية، وسط بين الإنسان والقرد، إنه الكائن المضاعف"

نموذجه ومواصفاته حسب الط لب، أين بدا معه إنسان المحاورات السقراطية الذي يعرف 

                                                             
32 Jean Bernard, C’est l’homme qu’il s’agit, édition Odile Jacob, Paris, 1988, p263. 
33 Michel Foucault, Surveiller et punir, Naissance de la prison, édition Gallimard, 1975, p 30. 
34 François Dagognet, La Maîtrise  du vivant, Histoire et philosophie du science, edition Hachette, Paris, 

p148 . 



25 
 

ا تنعكس آراؤه على نفسه ذاته بذاته، من خلال مبدأ "أعرف نفسك بنفسك "، إنسان ا ساذج 

 بطريقة سطحية، بما أنه يجهل حتى الأمراض التي تصيبه إذا لم ينبئه بها الألم.

 خلاصة:

 Andorno.R، حسب تعبير أدورنو روبرتو 35لقد أصبح الإنسان اليوم "إنسان ا شفاف ا"   

البيولوجية، وشفراته الوراثية، ، وهذا نتيجة إحاطة العلوم الطبية اليوم بوظائفه (-1961)

أين يمكن الاطلاع على عمل أعضاءه الد اخلية من خلال التصوير الإشعاعي، الذي تحول 

 معه الجسد الإنساني إلى شيء زجاجي يمكن النفاذ إلى داخله دون المساس به.

 

                                                             
35 R.Andorno, La bioéthique et la dignité de la personne, edition P.U.F, Paris 1997, p 357. 


