
 ( 5002_ 9191_ بول ريكور: )

بفرنسا، توفيت والدته وهو في سن صغير  9191فيلسوف فرنسي برز في القرن العشرين ولد في فالينس 
أبوه توفي مقتولا في معركة المارن في الحرب العالمية الأولى، تربية ريكور وأخته عند أجداده وعمة ليست 

كاليف بالدين البروتيستانتي، تكفلت الحكومة الفرنسية بتمتزوجة في رينيس وكانت عائلة تقوية متشبعة 
تعليمه، باعتباره يتيم الحرب، درس في بدايته الفلسفة في جامعة رينيس ثم جامعة السوربون، درس بألمانيا 

بعد ذلك  9111عندما وضعت الحرب العالمية الثانية أوزارها استدعي للخدمة العسكرية بعد بدا الحرب 
يا قرأ لكارل ياسبرز، ترجم كتاب "الأفكار" لهوسرل وصل دراساته لنيل شهادة الدكتوراه بعد هناك في ألمان

الحرب العالمية الثانية بعد ذلك عين أستاذا محاضرا في جامعة ستراسبورغ خلفا لجان هيبوليت بقي هناك 
لكلية الأداب كان عميدا  9119واختار ليشغل فيما بعد كرسي الفلسفة في السوربون.  9191حتى سنة 

كان يدرس أرشيف  9111الجديدة في فرنسا ابان انتفاضة الطلاب التي حدثت  91في جامعة باريس 
 9111هوسرل، حاضرا في الولايات المتحدة الأمريكية وكندا سكوتلاند بقي يدرس بنظام جزئي حتى 

 .1119وأكمل مساره هناك حتى تقاعد توفي عام 

 أعماله:    

 _ في التأويل

 9119اسة حول فرويد _ در 

 9111_ صراع التأويلات 

 9119_ 9111_ الزمان والسرد 

 9111_ من النص إلى الفعل 

 9111_ الذات عينها كآخر 

 _ في مدرسة الفينومينولوجيا

 _ فلسفته: 1

فلسفة بول ريكور بدايتها كانت مع الفينومينولوجيا، يعني ذلك استخدم الفينومينولوجيا لبناء مشروعه 
لي، والذي كان محتواه ليس فقط فهم النص ومحاولة الوصول إلى البنية الداخلية له والمعنى الخفي التأوي

له بل وصل الحد به لفهم الكائن الإنساني ذاته، والبرهنة على وجوده وتحريره من القيم المادية والوضعية 



ت هي ريخ والعديد من المجالاالتي اختزلته، ليصبح فيما بعد عند بول ريكور أن العلوم الإنسانية والتا
عبارة عن نص يفهم ويفسر ويفصح عما بداخله لكي يقنع الذات، ولذلك مشكلة المعرفة والفهم الذي يبقى 
 عالقا في كل مجال من المجالات خاصة العلوم الإنسانية والاجتماعية السبب في ذلك هو مشكل التأويل.

 أ_ من الأنثروبولوجيا إلى التأويلية: 

ب رمزية الشر يؤكد ريكور أنه لا يمكن أن يجسد مباشرة وإنما نتحدث عنه ونعبر عليه رمزيا في في كتا
شكل استعارة وكأننا في الحياة نعبر بالرموز والمعاني المزدوجة للألفاظ أي نقدم تأويلات لأشياء كل 

الم ورمزية لشر في العالأساطير التي تم تداولها في مسألة أصل الكون والعالم هي مجرد تفسيرات أنتجت ا
الشر هذه أدت بريكور إلى الاهتمام باللغة الرمزية والتأويل وهذا المبحث نال اهتماما كبيرا في مشروع 

ريكور لأنه فيما بعد تحدث عن رموز الحلم، الثقافة وجعل التأويل يشمل كل البدائل التي قدمها التحليلي 
    (1)النفسي الفرويدي

"عن التأويل" كتابات حول فرويد أن اللغة هي التي تتضح في جميع الاختلافات يبين ريكور في كتابه 
والتداخلات والمشكلات الفلسفية واولى اهتماما بالغا للغة مثل الفلاسفة التحليليين اللغة لا تكون إلا لغة 

لرغبات ل عادية بسيطة لها معنى ريكور أخذ من فرويد نظرية السيمانطيقا التي كان محتواها وضع دلالة
التي تصدر منا كيف تفصح الرغبات عن محتواها في اللغة أو الكلام وهل اللغة والكلام يستطيعان احتواء 

 هذه الرغبات؟  هنا تظهر اللغة الرمزية واللغة الحقيقية أو التأويل الرمزي والتأويل الذي له معنى.

 ب_ التأويل هو تأويل فينومينولوجي: 

؟ ةيقل أهمية في حقل التأويل وهو كيف نؤسس لتأويل على أسس فينومينولوجييطرح بول ريكور سؤال لا 
عن الإجابة حسب ريكور حول هذا السؤال الجوهري تستقر أساسا في فينومينولوجيا هوسرل لكن ما ينتقده 
ريكور في فينومينولوجيا هوسرل هو يرفض تأسيس فلسفة ذاتية نابعة من الوعي أو تلك الفلسفة التي أراد 
بناءها ديكارت على الوعي المباشر ومن ثم فالحقيقة التي أراد الكوجيتو أن يؤسس لها هي حقيقة فارغة 

 وليست يقينية، هو تأسيس لمثالية بالغة وريكور هو ضد كل فينومينولوجيا مثالية المتعالية.

أولت اهتماما كبير  ةلكن كيف يمكن للهيرمينوطيقا أن تصبح فينومينولوجيا؟   عن الفينومينولوجيا السابق
للوعي القصدي لكن هذا الوعي بقي داخل وعيه إن الوعي كما يفهمه ريكور هو الذي يتجاوز نفسه ويقع 

                                                           

، هنداوي للنشر فهم الفهم مدخل إلى الهيرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى غادامير_ عادل مصطفى،  (1) 
 .111، ص 1191والتوزيع، المملكة المتحدة، 



خارج نفسه هو وعي موجه نحو المعنى بحيث كل سؤال عن شيء ما في العالم والوجود هو سؤال عن 
 يلية حتى يكون القصد هو معنى يعبرالمعنى معنى ذلك علينا استخدام كل ما بحوزتنا من الأدوات التأو 

عن حقيقة في الوجود بهذا المعنى تصبح الهيرمينوطيقا فينومينولوجيا ومن هنا تكون الأولى هي امتداد 
للثانية كلاهما هما وسائل لفهم النفس الإنسانية وهما مناهج تأملية لكن عند ريكور تتحول الفينومينولوجيا 

دمها لماهيات الظواهر، إن فهم الظواهر والحياة البشرية يتطلب منا تأويل من التفسيرات المثالية التي تق
الرموز وفك شفرتها وتأويل النصوص وكل الأعمال الفنية والأدبية وكل شيء في الحياة الفينومينولوجيا 

هي المنهج القويم الذي يؤل ما هو رمزي إلى ما هو معنى  اتفتح طريق نحور المعنى لكن الهيرمينوطيق
 حقيقي.و 

 ب_ الاستعارة، السرد، الزمان: 

إن الهيرمينوطيقا عند ريكور لم يكون دورها فقط هو تأويل النصوص بل اهتمت بالإبداع الشعري والقصة 
في كتابه "الاستعارة الحية" وكتاب "الزمان والسرد" كلاهما هي كتب في علم الدلالة والدلالة عند ريكور 

 هي المعنى. 

الحية يؤكد ان الاستعارة هي دلاله قوية لظهور معنى جديدا الاستعارة تضع لنا  عن كتاب الاستعارة
دلالات من شأنها تتيح لنا إمكانية فهم العالم ووصفه بمعنى أدق ومن هنا فاللغة التي يقدمها الشعر على 

عمل لسبيل المثال حسب ريكور ليست بكاء على الأطلال بل هي تنتج عالما من الظهور  وهذا هو دور ا
الشعري يجعلنا نندمج ونتأقلم أكثر مع عالمنا المعيشي والحياتي ليصبع عالم أعيش وأحيا فيه الاستعارة 

 عندما تكون حية يقظة فهمي تعبر عن معنى كامن في شيء ما. 

الزمن وخبراته ليست منفصلة عن السرد كل ما هو سردي هو سرد في إطار الزمان، الزمن يصبح زمنا 
ما ينتظم في روايات والرواية مثلا تحمل في طياتها معنى من هنا ريكور يؤسس لفكرة  إنسانيا بقدر

جوهرية محتوها هو كيف يحدث تلاقي بين عالم متخيل مع العالم الحقيقي هذا طبعا يتم عبر الرواية مثل 
ي السرد مع الزمان قالروايات التاريخية والخيالية ويقدم لنا ريكور حول الروايات في الادب والتاريخ فيها يلت

 والزمان مع السرد مثل رواية "جبل الذهب" لتوماس مان، تذكر أشياء مضت لمارسيل بروست.

يخرج بفكرة ريكور مفادها ان الزمان التي فسره تاريخ الفلسفة من اليونان حتى كانط وهيدغر هو زمان لا 
ر عنه ريخي والزمان وخبراته تعبيستوفي شروطه فإذن مع ريكور ستكون هناك هرمينوطيقا للزمان التا

 الرواية أو الروايات الزمانية.

  ج_ نحو مشروع هرمينوطيقا ارتيابية:   



أسس ريكور لهرمينوطيقا نقدية شكية ارتيابية هدفها هو أعاد الاعتبار للمعنى وللحقيقة، كنا نسمع في 
الأوائل شلاير ماخر، دلتاي،  تاريخ الهيرمينوطيقا على أن هذه الأخيرة هي علم وفن خاصة مع الرواد

 هانز جورج غادامير في الحقيقة حسب ريكور هذا نوع من التضليل الهرمينوطيقي أكثر منه هرمينوطيقا    

سوف يحافظ ويبقي على الطابع العلمي والفني للعملية التأويلية العملية  اهذا النوع من الهيرمينوطيق
ء، بل حتى التمرد ينبغي أن تزيل الأصنام التي تم تقديسها التأويلية تستمد ضمانتها من الشك، الإصغا

سابقا، بحيث من خلالها ننتقل من الرمز إلى السرد والسرد هو المعبر عن الزمان هكذا نرى الحياة في 
    (1)بعدها الخلاق كما يقول برغسون منذ وقت مضى.

يد أن يتخذ والاهتمام بذاتية المؤلف بل ير ريكور ليس مقتنعا بهرمينوطيقا يكون فيها الدور للمؤلف والقارئ 
طريقا آخر يبين الموضوعية التي تنتج من خلال النص، إن النص حسي ريكور ليس مغلقا بل هو مفتوح 
 في حالة انفتاح لا متناهية ينبغي في تأويل النص تجنب الذاتية واستبدالها بالمشاركة في مقصد المتحدث  

 التأويلات.النص هو صراع ومجال للعديد من 

 

                                                           

 ص الفهم مدخل إلى الهيرمينوطيقا: نظرية التأويل من أفلاطون إلى غادامير، المرجع السابق،عادل مصطفى، فهم _  (1) 
111. 




