
 الهيرمينوطيقا أو فن التأويل: 

 تمهيد: 

لقد كان التأويل من وقت مضى قبل فترة القرن العشرين، يصب جل اهتماماته حول تفسير النصوص 
الدينية المقدسة لكن بعد المنعطف الذي حصل في هذا المبحث أصبح يأخذ دورا مغايرا في عملية المعرفة 

لذلك والخطابات بغية بلوغ الحقيقة التي تحتويها بداخلها، و غذ برز كاتجاه فلسفي يسعى لفهم النصوص 
أصبحنا نتكلم عن نظريات جديدة تظهر في مجال هذا المبحث الفلسفي، وأكثر من ذلك الكثير من 

الأزمات التي حلت في الفكر الغربي المعاصر أو الحضارة الغربية المعاصرة اعترفت بأن الحلول يمكن 
ويلية لأنه من خلالها يستطيع الإنسان أ يعرف حقيقة وجودة وكينونته وتموقعه في ان تأتي من العملية التأ

 (1)التاريخ.

 أ_ في معنى التأويل:    

بداية كانت تعني  hermeneueinاشتقت من الكلمة اليونانية  herméneutiqueالتأويل أو التأويلية 
هذه  تحديد المعنى المبهم والخفي في تأويل النصوص بما في ذلك النصوص الدينية المقدسة وهدفها هو

النصوص بعدما كان غير مصرح به، فيما بعد تحولت مهمة هذا الاتجاه في الفكر الفلسفي على تبيان 
معنى النصوص حتى في جميع المجالات الأخرى وبذلك أصبحت تعني التأويلية هي مجموعة من القواعد 

قراءة وفحص نص من النصوص بطريقة معقولية والإجراءات التي يجب أن تتوفر لكي نعتمدها في 
 سليمة وهذا لا يعني التنبؤ أو التكهن بل هو علم بالنصوص قصد تبيان المعنى الكامن بداخلها.

نحتاج للتأويل عندما تكون الحقيقة ليست واضحة في نص من النصوص يعني ذلك الكشف عن المعنى 
قيقة ومن هنا فالتأويل هو شكل من أشكال الحقيقة، مما هو لا معنى ولهذا فالتأويل هو طريق نحو الح

والتأويل لا يكون هكذا بطريقة عشوائية بل ينبغي تحديد الموضوع المراد تأويله حتى يكون هذا الموضوع 
قابلا للتأويل،  وكل المجالات المعرفية اليوم هي بحاجة إلى التأويل الواقع كله يحتاج إلى التأويل وما 

اريخ الفكر الفلسفي الغربي هو تأويلات للنصوص كانت ربما في الماضي لذلك يقول يوجود اليوم في ت
  (1):" لا وجود لوقائع، هنالك فقط تأويلات" نتشه

 (: 2112_ 1011هانز جورج غادامير ) _1

                                                           

 .931_ مارك لوني، مدخل إلى الفلسفة المعاصرة، المرجع السابق، ص  (1) 
 .041المعاصرة، المرجع السابق، ص مارك لوني، مدخل إلى الفلسفة _ (1) 



ولد غادامير في مدينة ماربورغ تلقى التعليم على يد أساتذته هوسرل وهيدغر، في فرايبورغ اتم مشروعه  
تأثر بفكره وفلسته كثيرا كان تلميذا  9191لدكتوراه تحت إشراف الفيلسوف الألماني مارتن هيدغر عام في ا

وفيا ومخلصا له، كان يدافع عنه أمام منتقديه، شغل منصب أستاذ التعليم العالي في جامعة فرانكفورت 
يلية ألمانية بدأت مع ، ينتمي غادامير إلى مدرسة تأو 9191بألمانيا ثم في جامعة هيدلبرغ منذ عام 

( والتي كانت مهمتها هي معرفة الابداع عند 9139_ 9671)شلاير ماخر مؤسسيها الأوائل خاصة مع 
المؤلف سواء في النص، أو العمل الفني أي الوصول إلى اللحظة الداخلية العميقة التي هي بداخله عندما 

ف عن داخلية المؤلف أكثر من المؤلف يكون بصدد تأليف أو إنتاج عمل فني، أي بمعنى محاول للكش
في حد ذاته، وللتأويل عنده منهجية محكمة خاصة به لها قواعد قائمة بذاتها تطبق على كل التراث 

 الإنساني.

( فتح المجال أمام الطرح الحديث لمسألة التأويل 9199_ 9133) فلهليم ديلتاي بالإضافة إلى ذلك نجد 
منهج علوم الروح او مجال العلوم الإنسانية التي هي في أوجها في نهاية وفلسفته تتمثل في دراسة طبيعة و 

ي " ميز فيه بين العلوم الطبيعية التمدخل إلى علوم الروحالقرن التاسع عشر ومن بين أهم أعماله نجد " 
 تحاج إلى التفسير وعلوم الروح التي تحتاج إلى الفهم.

فية، والتي تُعنى بفهم النصوص والظواهر الإنسانية. أسس هانز جورج غادامير مدرسة التأويل الفلس 
وركز غادامير على ضرورة أن يتجنب التفسير العشوائية والقيود الناتجة عن العادات العقلية، مشددًا على 
أهمية التركيز على النصوص ذاتها وعلى الموضوعات التي تتناولها. وأكد أن عملية الفهم تبدأ دائمًا من 

فكرة مبدئية يمتلكها القارئ حول النص. ومع التعمق في القراءة، يتم تعديل هذه الفكرة أو خلال مشروع أو 
 .إعادة صياغتها، مما يؤدي إما إلى تأكيد الافتراضات أو تغييرها

أوضح غادامير أن هذه العملية لا تنتهي أبدًا، ما يعني أنه لا يمكن الوصول إلى تفسير قاطع أو نهائي 
واعتبر أن الفهم البشري عملية ديناميكية مستمرة، تتأثر بالسياق التاريخي والثقافي،  لأي نص أو موضوع.

 .وتُعيد تشكيل نفسها باستمرار مع التفاعل مع النصوص

الإطار الأساسي لمشروعه الفلسفي، حيث تناول فيه العلاقة الوثيقة  الحقيقة والمنهج يمثل كتابه الأشهر
ة غادامير، لا يمكن فصل الحقيقة عن المنهج، إذ يشكلان معًا أساس الفهم بين الحقيقة والمنهج. بالنسب

 .البشري. كان ناقدًا كبيرًا للمناهج التي كانت تُستخدم في العلوم الإنسانية، سواء الحديثة أو التقليدية

أن هذه  اانتقد المناهج الحديثة التي حاولت تطبيق المنهج العلمي الصارم على العلوم الإنسانية، معتبرً 
المحاولات تقلل من خصوصية الفهم الإنساني وتختزله في أدوات مادية. كما انتقد النهج التقليدي 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%82%D9%8A%D9%82%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%86%D9%87%D8%AC
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%82%D9%8A%D9%82%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%86%D9%87%D8%AC


للإنسانيات، خصوصًا أفكار فلهلم دلتاي، الذي ركز على ضرورة الكشف عن المقصد الأصلي للمؤلف 
حوار  بل هو عملية لفهم النصوص. بالنسبة لجادامير، الفهم لا يقتصر على استرجاع نوايا المؤلف،

 .مستمر بين النص والقارئ تتجاوز الحدود الزمنية والثقافية

كان مشروع غادامير في التأويل الفلسفي يهدف إلى إبراز طبيعة الفهم البشري كعملية منهجية متأصلة في 
عل جالوجود الإنساني، حيث يتفاعل القارئ مع النصوص باستمرار في إطار تاريخي وثقافي متغير، ما ي

 .الفهم عملية غنية ومعقدة، ولكنها مفتوحة بلا حدود

 :مؤلفاته

 .9139الأخلاق الدياليكتكية عند أفلاطون،  -

 .9139أفلاطون والشعراء،  -

 .9199الشعب والتاريخ في تفكير هيردر،  -

 .9197باخ وفيمار،  -

 .9196غوته والفلسفة،  -

 .9191في أوّليّة الفلسفة،  -

 .9191حي للإنسان، في المجرى الرو  -

 .9171الحقيقة والمنهج، ملامح تفسير الفلسفي،  -

 .9173التفسير والنزعة التاريخيّة/التفسير الفلسفي،  -

 .الديالكتيك والسفسطة في رسالة أفلاطون السابعة -

 _ غادامير التأويل، الفهم: 1

لفكر بدأت جذورها الأولى في اتعنى التأويلية بوصفها مجالا فلسفيا بفهم النصوص وتأويلها، وقد 
الإغريقي، لكن التحولات المنهجية الكبرى التي سمحت بتأويل الأناجيل لم تتبلور إلا مع حركة الإصلاح 

الديني وتمردها على سلطة الكنيسة. لذلك بقيت التأويليّة طويلًا مرتبطة بعلم اللاهوت وبتفسير الكتب 
ال التعبير اللغوية وغير اللغوية، أي الكلام والسلوك على حدّ المقدّسة، قبل أن تتسع لاحقًا لتشمل أشك

  .سواء



وقد شكّل القانون ميدانا مهما لتطبيق تأويليّة غادامير، إذ استفاد من هذا الحقل لتوضيح مشروعه في 
التأويل ما بعد الرومانسي، القائم على تجاوز المحاولات المنهجية التي تسعى إلى القبض على نية 

أو بالأحرى النية التشريعية سواء عن طريق القراءة الحرفية أو عبر أعراف الخطاب. وممّا  – المؤلف
يستحق التنويه أنّ تطوّر تأويلية غادامير جاء موازيا لتطور تأويل أستاذه هايدغر، الذي كان غادامير 

فها شكلًا من أشكال بوص phronesis وارثا مباشرا لمشروعه. فمثلما قدّم هايدغر مفهوم الحكمة العملية
 (thrownness) المعرفة المتجذّرة في وجودنا الفعلي في العالم، اعتمد غادامير فكرة "الإلقاء" في العالم

ليبيّن استحالة فصل الفهم عن الوضعية التاريخية التي ننتمي إليها. كما أنّ منهجه الحواريّ الذي صوغه 
را صريحًا للمسار الهايدغري. لذلك لم يسع غادامير إلى لاحقًا تحت مفهوم انصهار الآفاق يمثل استمرا

 .(1)صياغة طريقة ثابتة للتأويل، بل انشغل بتوضيح الشروط التي تجعل كل تأويل ممكنا

يصرح غادامير بأن الفهم في جوهره ذو بعد تاريخي. ومن هذا المنطلق رفض القراءات المحايدة أو 
دي أن المعنى يتأسس بطريقة بين ذاتية تنبني على ثلاثة أبعاد: وجو المتعالية للنصوص القانونية، معتبرًا 

يتصل البعد الوجودي برؤية غادامير للحقيقة بوصفها لا تقوم على المنهج وحده،  .وجدلي ونقدي
وللإنسان بوصفه كائنًا تأويليا في الأساس. وهنا يستدعي غادامير تاريخية هايدغر، حيث يكون الوجود 

بنية المسبقة للدازاين. فنحن نوجد في عالم تشكل سياقاته أفق رؤيتنا، وتقيّد خيالنا وتوجّه في العالم هو ال
خياراتنا. إن تأويل الماضي الملقى علينا هو ما يصنع إمكانية استجابتنا له. فالقضية ليست في كيفية فهم 

فاعل من رضية مشتركة يتالوجود، بل في كون الفهم ذاته ضربا من الوجود. بهذا المعنى يصبح التأويل أ
ل، ويغدو ارتباطهما ارتباطا وجوديا لا يمكن فصله.  خلالها النص والمؤوِّ

التأويل ليس نشاطا خارجيا نمارسه، بل هو طريقة وجودنا ولذلك فإن التفكير في طرق التأويل كما فعل 
ض العقل ما افتر الرومانسيون يغفل النقطة الأساسية ففهم النص ليس عملية تبدأ من صفحة بيضاء ك

الديكارتي، ولا فعلًا يخضع لقوالب متعالية كما عند كانط، بل هو فعل مشروط بأفق القارئ، أي بمجال 
الرؤية المتاح من زاويته وهذا ما يرتبط عند غادامير بمفهوم تاريخ التأثير، حيث تُسقَط على النص مفاهيم 

ال لقضائي بوصفه خاضعا هو الآخر لوعي تاريخي فعوتقاليد العالم الذي نُوجد فيه ومن ثم يفهم الفعل ا
 .يشكل القاضي من خلال استغراقه داخل هذا التاريخ وتأثره به

                                                           
، 2422، فقه تدبير المعرفة، ترجمة: زينب عبد المطلب هانز جورج غادامير، التأويلية،، تانزل تشودري_  (1)

hermeneutics-gadamer-georg-https://atharah.net/hans/ 
 

 



أما البعد الجدلي للتأويل فيشير إلى الحركة المستمرة بين أفق المؤول وأفق النص فالمعنى لا ينتقل من 
يُجبر  حوارا إن اختبار النص واستكشافهالنص إلى القارئ بشكل مباشر أو ميكانيكي، بل يتطلب انخراطا و 

المؤول على مواجهة أفقه الخاص، إذ إن الانفتاح على النص يقتضي استعدادًا لتحدّي الأفكار المسبقة 
وقبول إمكانية الخطأ. ويجري جزءٌ مهم من هذا الانفتاح من خلال مواجهة الماضي وفهم التقليد الذي 

. ومن خلال هذه الحركة الجدلية بين الذات والنص يتحقق صهر يُنتج الأفق الذي يتحرك فيه المؤوّل
ل مع تاريخ النص بطريقة تعيد تشكيل المعنى وتفتحه على إمكانات جديدة.  الآفاق أي تقاطع تاريخ المؤوِّ
ولهذا يغدو التفسير القانوني تطبيقًا حيًا للحوار التأويلي، حيث لا يبحث القاضي عن نية غامضة للمؤلف 

 .يختبر أحكامه المسبقة ويضعها موضع مساءلة من أجل بلوغ المعنى الأنسب بقدر ما

ويظهر البعد النقدي للتأويل في قدرة المؤول على مساءلة النص ذاته، وتحديد ما إذا كانت افتراضاته ما 
ل على إعادة ال ظر في نتزال قابلة للتبرير أو أصبحت متجاوزة تاريخيًا. وفي المقابل تساعد الخبرة المؤوِّ

أحكامه المسبقة، والتمييز بين ما يدعم عملية الفهم وما يشوشها. وعلى هذا الأساس يصبح معنى النص 
القانوني معنى ديناميا، يتغير بتغير السياقات وباختلاف الأفق الذي يُقرأ فيه. ولعل هذا الجانب النقدي هو 

مثلًا، تم  ففي قضية براون ضد مجلس التعليمما يفسر القدرة التأويلية على فهم تحوّل السوابق القضائية 
تجاوز حكم بليسي ضد فيرغسون رغم استنادهما إلى النص الدستوري نفسه، لأن الفهم الجديد واجه 

الأحكام المسبقة التي كانت تُشرعن الفصل العنصري. وقد أظهرت مداولات القاضي وارن إدراكه بأن 
رٍ عنصري عن دونية الأمريكيين الأفارقة، وهو ما يكشف الحفاظ على السابقة يعني الإبقاء على تصو 

 .قصور التأويل الرومانسي الذي يزعم الوصول إلى معنى ثابت أو متعال

قبل غادامير، كانت التأويلية تطمح إلى محاكاة العلوم الطبيعية عبر البحث عن معنى واحد دائم 
مح بمثل هذا الادعاء، وأن السؤال الأهم للنصوص. غير أن غادامير كشف أن وضعيتنا التاريخية لا تس

ليس: ما هو المعنى النهائي للنص؟ بل: ما الذي يجعل الفهم ممكنًا؟ ولهذا تبدو الممارسة القضائية 
بطبيعتها ممارسة تأويلية، لا مجرد تطبيق آلي للنصوص وقد تباينت مواقف الباحثين من توظيف غادامير 

لم  فسيرا دقيقا للفهم القضائي، ومن بقي متحفظا، ومن اعتبر أن قدراتهللتأويل القانوني بين من رأى فيه ت
 .تستثمر بعد بصورة كافية

ويبقى الأهم عند غادامير أنّ عدم إدراك إلقائنا الأولي داخل التقاليد التي تصنع وعينا هو ما يجعل الفكر 
يست التأويلية الغاداميرية لالتنويري ينتقل من حكم مسبق إلى حكم مسبق آخر دون وعي نقدي. ومن ثم ف

 نفيا للمعنى، بل وعيا بشروطه وحدوده وتاريخه الفعال.



 




