
 (:8098_8091موريس ميرلوبونتي: )

إن أغلب مؤرخي الفلسفة المعاصرة جعلوا من الفيلسوف الفرنسي موريس ميرلوبونتي تابع للتيار الوجودي 
السارتري الذي ظهر في فرنسا، لكن المدقق في فلسفته يجد أنه فيلسوف فريد في الفكر الفلسفي الفرنسي 

 5415إلى  5491 المعاصر، كان مدير تحرير مجلة الأزمنة الحديثة كان يشغل هذا المنصب منذ
وكانت بداية شهرته على أعقاب الحرب العالمية الثانية، حيث كانت له رسالتان أساسيتان في قدمهما في 
مشروعه الفلسفي جعلتا منه أكثر شهرة في الوسط الفكري بحيث رحب وأعجب بهاتين الرسالتين، الرسالة 

ين مت أفكاره في مجال الوجودية، وهذه الرسالتالأولى قدمت أفكاره في مجال الفينومينولوجيا، والثانية قد
بينت أن فلسته موضوعها هو الإدراك الحسي في العالم وتجعل من موقف الإنسان في العالم موضوع 
 الفلسفة الوجودية. وفلسفته خالية من الطابع الذاتي، ومن الرومانتيكية والشعر لها طابع تقليدي أصيل. 

 :   _ ميرلوبونتي وإنتاجه الفلسفي8

في روشفور بفرنسا بدايته دخل أشهر ثانوية بباريس عرف نبوغا مبكرا،  5491ولد ميرلوبونتي عام 
كان بارعا في مجال الفلسفة، دخل التدريس في الثانوية  5491والتحق بعد ذلك بمدرسة المعلمين العليا 

عية وتقدم بأطروحتين نقطة تحول في حياته أكمل دراسته الجام 5411في مقاطعات باريس، وكانت سنة 
للمناقشة في الدكتوراه بجامعة السوربون، موضوع الأطروحة الأولى هو "فينومينولوجية الإدراك الحسي"، 

والثانية عنوانها "بناء السلوك" والإعجاب الذي لقيته هاتين الأطروحتين جعلته يكون أستاذا للفلسفة بجامعة 
، وبعد ذلك التحق بالكوليج دي 5494ه حتى عام ، وهو المنصب الذي ظل يشغل5491ليون فرنسا 

قدم ميرلوبونتي أول  5419فرانس واشتغل في المنصب نفسه أستاذ الفلسفة خلفا للويس لا فيل عام 
وكانت  5411محاضرة له ولقيت اعجابا كبيرا لدى الجمهور نشرت في كتاب عنوانها ثناء على الفلسفة 

السوربون في مجلة الأزمنة الحديثة، ومن بينها مغامرات باقي مؤلفاته في شكل مقالات نشرت في 
 5411، المعنى واللامعنى 5415، المرئي واللامرئي5419، كتاب علامات سنة 5411الديالكتيك، 

 بالإضافة إلى مؤلفات أخرى.

 _ فلسفة موريس ميرلوبونتي: 2

والتاريخ  الم، والآخرين،سئل ميرلوبونتي عن التفلسف فأجاب قائلا: "نحن نتفلسف حين نفكر في الع
البشري، الحقيقة الحضارة...الخ" يعني ذلك أن التفلسف لا يكون إلا في مجال الخبرة العادية ولكن عندما 

 .(155، صفحة 5491)إبراهيم،  نتفلسف لا نجعل هذه الأشياء وقائع جاهزة



وجيا الجدلي ودوره في العملية المعرفية، من خلال كتابه فينومينول تأثر بهيجل بحيث يعترف بقيمة المنهج
الروح الذي فيه صبغة وجودية، تأثر بهنري برغسون في مسألة الإدراك، الذاكرة، المادة، ادموند هوسرل 

 وإن كان ميرلوبونتي يركز على الإدراك الحسي كنقطة البداية في الفلسفة الوجودية.

كتوراه الموسومة: فينومينولوجيا الإدراك الحسي لدى ميرلوبونتي وفي مقدمتها إن التعمق في رسالة الد
يطرح سؤال مالفينومينولوجيا؟  وفي هذه المقدمة يلخص لنا فينومينولوجيا إدموند هوسرل يحاول من خلال 

ة يكتابة التجربة والحكم أن يستخرج من المشروع الفينومينولوجي مبادئ فلسفة تدعى بالفلسفة الوجود
الأصيلة الجديدة نقطة انطلاقها الواقع، العالم المدرك، ويؤكد ميرلوبونتي أن الواقع قائم بذاته لا يحتاج إلى 

أحكامنا حتى يفصل بين الظواهر الحقيقية والأحكام الخيالية، إن العلاقة بين الإنسان والعالم هي علاقة 
م بما العالم الذي نصفه وندركه ليس ذلك العالتبادلية تشاركية والعالم حسب موريس ميرلوبونتي هو ذلك 

هو موضوعات، وأشياء فقط، مادام نمتلك ذاتا لا بد أن تكون هناك ذات شعورية وبهذه الذات نحن 
موجودون في العالم وفيه أجد أفكاري وخبراتي الحسية المدركة، وكوجيتو ميرلوبونتي هو كوجيتو الشعور 

دي، وليس كوجيتو فردي ينفرد بالذات المفكرة كما هو الحال مع بالذات إن صح القول هو كوجيتو وجو 
 .(159، صفحة 5491)إبراهيم،  الفلاسفة السابقين

وجودي هو يكشف عن وجودي في العالم مع الآخر، العالم هو ليس ما أتعقله، ولا ما أحياه، العالم هو 
مشاركتي فيه وجودي فيه هو وجود تشاركي، دون امتلاكه واستيعابه، وعلى الفلسفة أن يكون موضوعها 

ت إن نكشف في الوقهو الكشف عن العالم، والعمل على إعادة النظر فيه، وعندما نكشف عن لغز العالم 
ذاته عن لغز العقل، العالم هو لوغوس أول يسبق وجوده، يقول ميرلوبونتي كل شيء في العالم مكتف 

بذاته له معنى ومهمتنا هي الكشف عن المعاني وماهيات الأشياء أي فينومينولوجيا نقوم بدراسة وصفية 
 كتابه فينومينولوجيا الإدراك الحسي في قائمة على عيان الماهيات، أي ماهيات الخبرة والوعي، هذا في 

في دراساته الفينومينولوجيا المتأخرة سيجعل الفينومينولوجيا تحاول وصف ماهيات أخرى مستعينا في ذلك 
 بعلم النفس، علم الاجتماع، وذلك في العملية الإدراكية والوصفية، كماهيات تواصل، وتشاركية...الخ.  

 : _ العلاقة بين الذات والعالم3

يتساءل ميرلوبونتي ما الهدف من دراسة ماهية الإدراك الحسي؟ يجيب الهدف من ذلك هو محاولة لتجاوز 
التعارض الموجود بين المثالية والواقعية، وقد يكون من الخطأ أن نجعل من الذات سيدة للعالم فقط، كما 

ح ول تجاوز هذه الثنائية ويقتر أنه من الخطأ أن نجعل الصدارة للعالم على الذات، هنا ميرلوبونتي يحا
ثنائية أخرى وهي المادة والصورة، الصورة أخذها من مدرسة الجشتالت، ويدعوا ميرلوبونتي من خلال هذه 



الثنائية إلى إقامة فلسفة واقعية كيفية، ويؤكد أن الفكر بمثابة نور يتجه نحو الشيء الذي يعرفه على 
هذا العالم هو صورة تاريخية وكيفية، وعندما نقول هكذا لسنا أساس أنه كيف، إننا موجودون في العالم و 

نقصد العالم الذي نعرفه عن طريق العلم والعقل على أنه موضوعات وأشياء، بل نقصد العالم الأصلي 
الذي يسبق كل معرفة علمية، هنا ميرلوبونتي يدعونا للعودة إلى ذلك المجال المعتم واللاشعوري الذي هو 

وتأمل ويسبق كل معرفة بالعالم، وهكذا تزول في نفس الوقت ثنائية المادة والصورة أصل كل تفكير 
ويتضح لنا العالم كصورة وكيفية تاريخية، نحن نتصل بالعالم ونشاركه وندرك ما فيه كما ندرك ما يوجد 

م كما هعلى وجه الناس من صور الألم، الحزن، الخوف، الفرح، واتصالنا بالعالم هو اتصال لا شعوري مب
الفيلسوف الفرنسي، هذا الإبهام والغموض واللاتحدد هو جزء من صميم هنري برغسون بين ذلك من قبل 
 .(151، صفحة 5491)إبراهيم،  تجربتنا الوجودية

 _ فينومينولوجيا الجسد: 4

نحن كبشر فيه لدينا ما هو طبيعي نعيش في العالم يوجد فيه ما هو طبيعي وما هو ضروري، كذلك 
وضروري فينا، كما يوجد فينا ماله علاقة بالنفس وما له علاقة بالجسد، ومن ثم نحن كنفس وجسد 

موجودون ومشاركون في هذا العالم، إن ميرلوبونتي كباقي الفلاسفة لا يهتم فقط بدراسة النفس كذلك هو 
هو موضوعا موجودا في الزمان والمكان، جهازا حركيا،  من المهتمين بمسألة الجسد، ويحاوله دراسته بما

موجود جنسي، وسيلة للتعبير والكلام والتواصل...الخ، وكل هذه الوظائف المتعلقة به في نظر ميرلوبونتي 
تجعلنا موجودون في العالم، به نستطيع إثبات وجودنا في العالم ومع الآخرين، جسدي هو نظام حي كل 

كة العامة لوجودي في العالم، هو أداة معبرة عن وجودنا في العالم، والجسد ليس وظائفه مرتبطة بالحر 
شيء مستقل عني بل هو نظام يحول الأفكار إلى الأشياء وعندما يعبر عنه ميرلوبونتي يقول كما تؤكد 
ذلك بعض الدراسات أن:" الجسد كائن في العالم، كالقلب في الجهاز العضوي". إنني حسب ميرلوبونتي 

لا أعرف جسمي إلا بقدري ما أحياه، وأختلط معه وأمزج وجودي  je suis mon corps ين جسديع
بوجوده، بالجسد نمتزج ونندمج ونشارك في العالم والأشياء فينومينولوجيا الجسد تقول كما أن كلام يعبر 

جسد له ا العن فكرنا كذلك جسدنا يعبر عن وجودنا، بحيث لكل فعل إنساني معنى حتى ما يصدر عن هذ
معنى وحتى اللغة ليت لغة الكلام فقط بل لغة الجسد تعبر عن معنى سواء إيماءات، حركات، أقوال كلها 

 . (154، صفحة 5491)إبراهيم،  تدخل في التواصل وفي المعنى

  خاتمة:



باعتبار موريس ميرلوبونتي واحدًا من أهم الفلاسفة الوجوديين في القرن العشرين، ترك تأثيرًا عميقًا في 
ده ، الوعي، والجسد. تركيزه على تجربة الإنسان ووجو الفينومينولوجيامجال الفلسفة، خاصة في ما يتعلق 

 .في العالم يعكس السعي المستمر لفهم الوجود والحرية

ه للفينومينولوجيا، استطاع ميرلوبونتي فهم الوعي كتجربة تكاملية تتأثر بالعواطف من خلال دراست
والتجارب الجسدية. يرى أن الوعي ليس مجرد تفكير عقلاني، بل هو تجربة شاملة تتضمن الجسد 

 .والعواطف والتفاعل مع العالم الخارجي

رلوبونتي لاقة بين الجسد والوعي. يربط ميبالإضافة إلى ذلك، أبرز مساهمته في فهم الوجود هو تحليله للع
بين الوعي والجسد بشكل لا يتجزأ، حيث يعتبر أن الجسد ليس مجرد وعاء للوعي، بل هو جزء لا يتجزأ 

 .من التجربة الوجودية للإنسان

باختصار، يمثل موريس ميرلوبونتي نموذجًا مميزًا للفلاسفة الذين قدموا تحليلًا شاملًا لتجربة الإنسان 
ووجوده في العالم. من خلال دراسته للفينومينولوجيا والوعي والجسد، يلقي ميرلوبونتي الضوء على 

 .تعقيدات الحياة البشرية ويدعونا إلى التأمل في علاقتنا مع العالم ومكانتنا فيه




