
 _ مناهج الفلسفة )الغربية( المعاصرة:

 أ_ منهج التقويض مارتن هيدغر: 

 تمهيد:

، نشأ في أسرة مسيحة 9881مارتن هيدغر فيلسوف ألماني ولد في مدينة مسكيرش الألمانية سنة 
كاثوليكية رومانية، وقد فكر والداه في إلحاقه بمعهد اللاهوت منذ أن كان صغير، لكنه لا يريد تعلمه وقد 
تشبع منذ الصغر بتعاليم القديس توما الأكويني، ذلك دفعه منذ شبابه لتعلم الفلسفة المدرسية، كان متأثرا 
منذ الصغر وتلقى التعليم الفلسفي عند أستاذين بارزين أنذاك من أنصار الكانطية الجديدة وهما: فندلباند، 

مد التميز بين العلوم الطبيعية التي تعتوريكرت، أخذ هايدغر من هؤلاء الأساتذة شيئين أساسين: أولا:  
التفسير والعلوم الروحانية التي تعتمد الفهم، ثانيا: التعرف على تاريخ الفلسفة الأوربية والفلسفة السابقة عن 

سقراط، والمشكلات الأساسية في الفلسفة، التحق بجامعة فرايبورغ تعلم على يد هوسرل زعيم 
فترة بإعداد أطروحة دكتوراه أشرف عليها هوسرل بعنوان: "نظرية المقولات الفينومينولوجية وقام في تلك ال

اهتم فيما بعد بترجمة النصوص الكلاسيكية القديمة في التراث   (1)،9191والمعنى عند دوني سكوت" سنة 
وألقت محاضراته نجاحا وبدأ الجمهور  9191الفلسفي اليوناني. حاضر هيدغر في جامعة فرايبورغ سنة 

ونها وذاع صيته في الساحة الفلسفية فكان يعد فيلسوفا أصيلا، هنا تفرغ هيدغر لبناء مشروعه يحضر 
مع معالجة بعض المسائل  مسألة الوجودالفلسفي وهو الأنطولوجي التي هي التعمق في بحث 

تمكن هيدغر من تأليف أو عمل فلسفي له عنوانه: الوجود والزمان  9191الميتافيزيقية بحلول عام 
sien und ء وبهذا لقي نجاحا وسط القرا وفيه بين الدراسة الأنطولوجيا الحقيقية لمقومات الوجود الإنساني

أصبح أشهر مؤله له في تاريخ الفكر الفلسفي المعاصر في العالم عامة والبيئة الألمانية خاصة. عندما 
 ماله تظهر بشكل بارز.، هنا بدأت أع9191بلغ هوسرل سن التقاعد خلف كرسيه هيدغر في فرايبورغ 

هذا المؤلف هو تأويل لكتاب كانط نقد العقل الخالص وبين فيه هيدغر أن  كانط ومشكلة الميتافيزيقا_ 
 المخيلة هي أساس المعرفة بدل من الفهم والحدس.

دراسة قدمها لأستاذه هوسرل مع بعض من تلامذته بمناسبة بلوغ أستاذه سن التقاعد. وقد مبدأ العلة:  _
 هوسرل في ذلك الوقت عمره سبعين سنة حلل في هذا الكتاب مسألة التعالي، العلة، مفهوم العالم. كان

                                                           

   .119، ص 9198، سنة 9، دار مصر للطباعة، القاهرة، طالفلسفة المعاصرةدراسات في _ زكرياء إبراهيم،  )(1 



بمناسبة تولي منصبه خلفا  9191: هي محاضرة الافتتاح في جامعة فرايبورغ سنة ما الميتافيزيقا_ 
 لهوسرل، تناول فيها مسألة العدم، القلق الوجودي، والميتافيزيقا.

قدم خطابا  9111زية في ألمانيا أصبح مارتن هيدغر مديرا لجامعة فرايبورغ سنة وعندما صعدت النا
أعلن استقالته من منصبه والسبب هو حلفاء النازية  9111عنوانه: "وضع الجامعات الألمانية" لكنه عام 

لبة طأوقفوه عن التدريس في الجامعات الألمانية، لكن تراثه الفكري مزال الألمان يهتمون به أثر على 
 الفلسفة في عهد هتلر.

بين فيه الرؤية الفلسفية التي هي عند الشعراء واللغويين أعجب فيه هيدغر  هولدرلين وماهية الشعر:_ 
   بالشاعر الألماني هولدرلين قام بتحليل وتفسير العديد من قصائده 

حقيقة الوجود فسر فيه هيدغر  9111،9119سنة: ماهية الحقيقة، ونظرية أفلاطون في الحقيقة _ 
 والموجود.

وهي إجابة للأسئلة التي طرحها الفرنسي جون بوفريه حول  9118 رسالة في النزعة الإنسانية:_ 
 (1)المفاهيم التي استخدمها هيدغر في مؤلفه الشهير الوجود والزمان.

 . 9111: هي محاضرات ألقيت في جامعة فرايبورغ مدخل إلى الميتافيزيقا_ 

 9111محاضرة ألقها هيدغر في شمال فرنسا  ما لفلسفة؟:_ 

 محاضرات ألقاها في الجامعة. 9119، ما التفكير؟ 9199: أصل العمل الفني_ 

 .9119سنة مزال يشتغل بالفكر الفلسفي توفي عام  11وقيل وصل 

 ب_ نقد وتقويض هيدغر للحداثة:  

ة فيما بعد بأن قيمها هي قيم آيل عندما قطعت الحداثة أشواطا كبيرة في الغرب وانحرف مسارها، اتضح
للزوال أي أن النزعة التاريخانية استنفذت كامل قواها وأن ثقافة التطور والتحول والتنوير أصبحت فاقدة 

لمصداقيتها، جاء هيدغر بعد نتشه وبين أن باكتمال الفلسفة النتشوية اكتملت الميتافيزيقا وتجلى ذلك أثر 
صر، بين هيدغر فيما بعد أن الحداثة التي عولنا عليها كمستقبل بديل في الفكر الفلسفي الغربي المعا

أصبح فيه الكائن الإنساني مجرد ذات مغلقة، وأن العالم هو مسرحا لتأويلات وتمثلات الانسان، أصبح 
العالم خاضع لتلك الذات التي فهمت من قبل على أنها ذات عاقلة ومفكرة، كما أن الذات التي كانت 

                                                           

 .118_ 111زكرياء إبراهيم، دراسات في الفلسفة المعاصرة، المرجع السابق، ص_  (1) 



م تتظاهر أنها تدرك كل ما يوجد في العالم والوجود والحياة في قوالب موضوعية خالصة مركز العال
ومختزلة، وهذا التغير في اعتقاد هيدغر ليس بالأمر الهين، بل هو تحول في المصير، والمستقبل والحياة 

اكتمال ب بأكملها يوضح هيدغر أن المشروع الحداثي بهذا المنطق ليس إلا مشروعا ميتافيزيقيا اكتمل
الفكر النتشوي، دليل ذلك أنه يقدم تصورات سطحية عن الكينونة والكائنات والانسان والحقيقة، إن مشروع 
الحداثة ليس سوى مشروع نسيان كينونة الكائن، وفيه تم فهم الموجود على حساب الوجود، وكل الأسئلة 

موجود ة خالصة تناسينا فيه حقيقة الالتي تطرح فيه هي متعلقة بالماهية، وموضعة الانسان موضعة علمي
وعلاقته بالوجود، أهملنا سؤال الكينونة الذي لا يقل أهمية في تاريخ الفكر الغربي المعاصر، بظهور هذا 

النسيان تبين أن العلاقة بين الكائن والكينونة علاقة غامضة حتى علاقته بالكائنات الأخرى لم تتحدد 
      (1)بعد.

لحداثة هو إيذانا بغياب الحس الأنطولوجي وحل محله الحس الأداتي والعقلاني في نظر هيدغر عصر ا
الذي فرض كل أشكال الاستلاب والطغيان والسيطرة، هذا بفضل ظهور الروح العلمية وهيمنة التقنية 
بالإضافة إلى تدنيس المقدس، العالم تم افراغه من المحتوى الإلهي وبرز مكانه أفق إرادة القوة التي 

الطبيعة أحس استغلال، مع الايمان بالقيم الفنية الجمالية الذوقية، لكن هيدغر ضمن كل ما  تتغلاس
حدث وبرز في عصر الحداثة خرج بنتيجة مفادها أن هذا العصر ماهيته تحددها التقنية بل هي من 

بادة هذه عشكلت هويته، أصبحت التقنية ليس فقط كممارسة بل المشروع الحداثي كله مشروعا يظلع إلى 
التقنية والتي في نهاية المطاف شكلت وعيا مغايرا في الانسان الغربي المعاصر هو السيطرة على الطبيعة 

رياضيا، فزيائيا...الخ وهذا ما حدث منذ "غاليلي" "وكوبرنيقوس" على يومنا هذا  والتقنية التي اعلى من 
  (1)تغلالية واختزلت الوجود في الموجود.شأنها عصر الحداثة حول كل الموجودات إلى قيم تبادلية اس

 _ نهاية الفلسفة ودور التفكير: 1

لقد أكد هابرماس في مواطن عديدة أن هيدغر أعاد للفلسفة سلطتها المطلقة التي فقدتها، كما جعل منها 
تعني  لوفقا لهيدغر، فإن نهاية الفلسفة لا تعني نهاية التفكير، ببحث في حقيقة وجود الموجود في كليته، 

مة الغربي هذا يعني أن التفكير يجب أن يتحول إلى مه في التفكير الأوروبيالحياة الحضارية  تجذربداية 
" مختلف يشمل هذا الانتقال إلى "تفكير جديد ،ما هو فلسفي أو ميتافيزيقي تقليدي تختلف وتتعدىجديدة 

ت إلى يرى هيدغر أن الفلسفة قد وصل هنا نهاية الفلسفة ئدة ومحتوى مسألةعن التفكير الفلسفي السا

                                                           

 909، صالمرجع السابق_ محمد أندلسي، أفول المتعالي وأزمة الميتافيزيقا الغربية أو هايدغر من خلال نتشه،  (1) 
 .901_ محمد أندلسي، أفول المتعالي وأزمة الميتافيزيقا الغربية أو هايدغر من خلال نتشه، المرجع السابق  (1) 



 ة، حيث لم يعد للوجود معنى مستقل خارج الأدوات والتقنيات المستخدمعصر الحداثة التقنيةنهايتها في 
ي الحضارة الغربية من خلال التفكير، أ وبناءنهاية الفلسفة تجذر الحياة الحضارية مقصد ذلك هو بدء 

الشعر كأساس لترميم ما هدم في الحداثة الغربية. أو ما يعرف  يبقى .إعادة النظر في جذورها وأساسها
 بشعرية الحداثة.

 يتحول التفكير إلى مهمة جديدة لا يمكن للفلسفة التقليدية أن تؤديها التفكير الذي يقتضيه هيدغر أي 
تخدما سيدعو هيدغر إلى "تفكير جديد" يبتعد عن المفاهيم الفلسفية المجردة ويتجه نحو الوجود نفسه، م

  .أدوات مثل الشعر واللغة والتجربة

ة أية مهمة يبقى التفكير محافظا بها عند نهايطرح هيدغر في وقته سؤلا شاملا عن التفكير في الغرب 
 (2)الفلسفة؟ هذه المهمة الجديدة تكمن في إعادة بناء فهمنا للعالم والوجود خارج الأطر الفلسفية التقليدية.

 (:Daseinهوم الكائن)_ في معنى الوجود ومف2

إن نقد هيدغر للحداثة يتمحور حول مسألة الوجود، والوجود في اعتقاده ليس ذلك الوجود الذي عمل العلم 
أي أن معنى الوجود  (objectivation scientifique)على صياغته وتوضيعه وفكر التوضيع العلمي 

وخاصة الوجود الإنساني ليس ذلك الوجود الذي تمكن العلم من صياغته والذي يعتبره موضوع كباقي 
وهي (1) (Dasein)الدازاين  الموضوعات لذلك بين هيدغر أن الوجود الذي سنفكر فيه مستقبلا يكون هو

زاين الذي وصفه هيدغر بأن يبحث عن الكلمة الألمانية التي تقابل معنى الوجود عند هيدغر هذا الدا
 حقيقة وهو أن يريد أن يكون دازاين لكن يا ترى ما نعني بالدازاين؟

الدازاين هو الخاصية الأساسية والوجودية التي تبين معنى الحقيقي والأصيل للوجود الإنساني، الموجود 
رى هي موجودة لكن لا تهتم الذي يتحدث عنه الانسان هو الذي يوجد كل مرة أما باقي الكائنات الأخ

بوجودها المهم هي موجودة فقط، لكن تواجد الموجود الإنساني في رأي هيدغر له ميزة خاصة عندما نقول 
يوجد هذا دليل على أنه هناك نمط من الفهم والإمكانيات التي تتوفر حتى يتحقق هذا الوجود، وكيف 

لموجود الإنساني ليس مثلا باقي الموجودات يكون ولهذا أن تكون عند هيدغر لا يعني أنك توجد، ا
الأخرى بل يتساءل عن كينونته ووجوده ولذلك الخطأ الذي وقعت الميتافيزيقا التقليدية فيه هو تصورها بأن 
البحث عن الوجود هو البحث عن ماهيته، لكن عند هيدغر سننتقل من السؤال ما هو الوجود إلى مساءلة 

                                                           

 .18 _ محمد الشيكر، هايدغر وسؤال الحداثة، المرجع السابق، ص (2) 
 301مارك لوني، مدخل إلى الفلسفة المعاصرة، المرجع السابق، ص_  (1) 



س ذلك نطرح أسئلة صحيحة تبين معنى كينونة الكائن لا ماهيته السؤال من يكون هذا الوجود وعلى أسا
  (2)عن الكينونة هو العنصر المكون لوجود الدازاين.

 _ الوجود هو وجود في العالم: 3

هيدغر اهتم بالبناء الانطولوجي للوجود الإنساني وبين أن الوجود هو وجود في العالم مع الكائنات 
وجود مع الآخر لكن هذا التواجد يختلف عن الكائنات الأخرى أي ليس هو والموجودات الأخرى وله 

موضوع كباقي الموضوعات الأخرى، إن الوجود في نظر هيدغر ليس وجود لذات منعزلة ومغلقة على 
ذاتها يعني ذلك أن الوجود هنا وهناك وجود هناك أي في العالم مع الأخرين والوجود هنا المتمثل في 

دائما لتحسين وضعية وجوده بإقامة علاقات مع الموجودات الآخر ومن خلال تلك العلاقة الدازاين يسعى 
تتضح كينونته الأصلية لكن ذلك ليس معناه يكون مستوعب في الموضوعات الأخرى ويصبح مثلها 

كالنبات والحيوان ...الخ هو كائن متفردا وموجودا في زمان معين ومكان معين تواجده هو تواجد 
 ي.أنطولوج

هذا التصور الهيدغاري للوجود الإنساني يتجاوز التصور الكلاسيكي والعقلاني له فالذات من هذا المنظور 
ليست الذات التي تعي نفسها وفقط كما الحال عند ديكارت في مبدأ الكوجيتو، بل هي ذات متخارجة عن 

ي العالم وبالتالي إن الوجود ف نفسها تنفتح عن العالم وتقيم علاقات مع الأشياء والأدوات الموجودة في
 العالم هو ما يميز الوجود ولقد قذف بالإنسان في هذا العالم وهو يوجد بوصفه مشروعا لذاته.

 _ الوجود في الزمان:  4

إن الوجود هو مشروع، ومن ثم الوجود هو وجود في الزمن، والذات دائما هي في ديمومة وصيرورة لا 
الزمن هو وجود قلق دائما يطح لتحقيق إمكانيات المستقبل والزمن هو المعنى متناهية، وجود الدازاين في 

 الحقيقي والأصيل للوجود الإنساني.

 من هنا نجد أن الوجود نوعين عند هيدغر:

_ وجود زائف وهو نستشعره في زمان علمي أي هو وجود منغمس في وجود الآخرين والعالم وتابع لهم 
 تحمل المسؤولية ووجوده خاضع لوجود الآخرين.يعني الانسان هنا لا يستطيع 

_ وجود أصيل هو القدرة على تحمل المسؤولية والحرية، هذا النوع من الوجود يتوق لتحقيق كل 
 الإمكانيات التي تجسد فعل الكينونة ووجود منفصل عن وجود القطيع كما يقول نتشه. 

                                                           
 .301_ المرجع نفسه، ص  (2) 



 _ الوجود هو وجود من أجل الموت: 5

صة الوجود الإنساني دائما مهتم بمستقبله وهذا يعتبر مشروعا وراه العيديد من الوجود عند هيدغر خا
الإمكانيات لكن فوق كل هذه الإمكانيات توجد إمكانية تضح حد لها وهي الموت ولكن الموت ليس هو 
شيء خارج عن الحياة بل هو بعد من أبعاد الوجود وعند هيدغر هو استمرار للتجربة الوجودية ويؤكد 

ر مهما طال الوجود الا ويتخلله الموت. ورغم أنه نهاية حتمية للتجربة الإنسانية لكنه في الحقيقة هو هيدغ
بعد واستمرار لها. وليس مثل اللاهوت الذي يؤكد وجود حياة أخرى ما بعد الموت ومنه هو فقد وهذا الفقد 

ا لى وهذا ليس تشاؤم وانمنشعر به حتى في وجودنا ونحن نعيش هذا الوعي نحن نعيش من اللحظة الأو 
 اعتراف بالفناء والزمانية المتناهية للوجود الإنساني. الموت إمكانية مطلقة لا يمكن تجاوزها.

 _ القلق الوجودي:6

هو الشعور بالخوف من أنه هناك شيء يهددنا في وجودنا وحياتنا لكن عند هيدغر   (angoisse)القلق
نعيش تجربة وجودنا من أجل الموت وهذا القلق دائما يهدننا كذوات لكي ندرك بأنه مهما حققنا  قفي القل

موضوع  القلق هو الخوف من إمكانية إلا وتوجد أمكانية أخرى مطلقة تقضي على جميع هذه الإمكانيات.
 غير معين أو محدد.

هنا هو  فيزيقا التقليدية هدف هيدغرينتج من خلال ما سبق أن هيدغر طرح الكينونة كمشروع بديل للميتا
الكشف عن وطنية فريدة من نوعها والتعلق بأرض ألمانيا كأرض فيها شعراء ومفكري في الكينونة المانيا 

 كأمة لم يكتب لها أن توجد بعد بعدما كانت حداثة تقنية أو إن صح القول أوديسا عقلانية.

 _ الوجود واللغة:  7

كن الوجود ففي اللغة يحفظ طايع الوجود إن اللغة هي لغة الوجود بما هو يؤكد هيدغر أن اللغة هي مس
انكشاف وتجلي وتلك هي الحقيقة، اللغة ليست مجال للتواصل فقط عند هيدغر وليس مجرد وسيلة 

للتعبير كما هو الحال عند اللغويين، اللغة تتجلى حقيقتها في كلام المتكلم كلما كانت اللغة مقصودة 
تبتعد عما هو مؤله كلما كانت لها مجال لاحتواء كينونة الكائن يؤكد هيدغر أن اللغة تحتوي سرا و 

هما اللغتين الأساسيتين بمقدورهما كشف معنى الوجود هي لغات تعلن الوفاء بحقيقة  ةاليونانية والألماني
هيدغر ينبغي  عالوجود والبحث في فكر الكينونة، اللغة هي التي ترفع الحجب وتكشف المخبوء وبالتالي م



التحول من ماهية اللغة إلى لغة الماهية وينبغي العودة إلى شعر هولدرلين خير مثال على ذلك في تجلي 
  (1)الحقيقة أي حقيقة الكينونة. 

 ب_ التفكيك عند جاك دريدا: 

عد ب يمثل جاك دريدا الرعيل الثاني من الفلاسفة البنيويين، يسير في خطاهم يسلك منهجهم ويحاول فيما
انتقادهم، هو في الحقيقة حالة متميزة عن الفلاسفة السابقين، وقد حقق شهرته أيام عز كل من فوكو، 
التوسير، ليفي ستراوس في السنوات السابقة، اشتهر بمقالاته التي كان يدونها وهي في الحقيقة تحمل 

 ات منها:الصعوب فلسفة خفية في طياتها، عن تصنيف دريدا بين البنيويين تعترضه الكثير من

_ المنهج العام الذي اعتمده دريدا يعود في الأساس إلى منهج دوسوسير في اللسانيات، خاصة ما يتعلق 
سنتقد هؤلاء ويثور عليهم حتى قيل فيما  9198بنظريته في العلاقة بين الدال والدلول، لكن بعد ذلك عام 

المفكر عمر مهيبل: " لا يمكن فهم دريدا إلا  أو كما يقول بعد هو مؤسس لتيار يدعى ما بعد البنيوية.
  (2)داخل سياق الثورة الألسنية والنقد الأدبي لجهة أن إنتاجه يبقى إنتاجا لغويا شكلانيا في المحصلة"

_ من بين خصائص البنيوية عند ميشال فوكو ولويس ألتوسير إعلانها موت الإنسان أي استبعاده من 
اءات متعددة منها المنهجية ومنها المعرفية، دريدا اتخذ طريقا مغايرا مجال المعرفة المعاصرة تحت غط

حيث اهتم بالبنيوية واستفاد منها ومن أبعادها ومجالاتها اللغوية، الدلالية، السيميولوجية، ولم يصدر أي 
 موقف اتجاه الإنسان لهذا يرجع الفضل له في بداية تأسيسه لتيار ما بعد البنيوية. 

بعدما رحل إلى فرنسا التحق بدار المعلمين العليا، درس الفلسفة على يد جان  9110ر عام ولد في الجزائ
وأصبح مدرسا لتاريخ الفلسفة فيها،  9191هيبوليت من أكبر شراح هيغل آنذاك، استقر بهذه المدرسة عام 

كرية فشهرة دريدا في طريقة كتابته هو كاتب قبل أن يكون فيلسوف يحلل نصوصا أدبية وفلسفية و 
متنوعة، اعتمد على المقال خاصة وانه في فرنسا آنذاك المقال هو العمود الفقري للحياة الفكرية هناك وأن 

أغلب كتابات البنيويين كانت في شكل مقالات في مجالات متعددة وهي طريقة التفكير في فرنسا كان 
ارج الإقليم ئة الفرنسية وحتى خهو كاتب غزير التأليف ترسخت شهرته بقوة في البي يتبعها جاك دريدا.

الفرنسي خاصة في الولايات المتحدة الأمريكية ظل تلميذا مخلصا لمارتن هيدغر في العديد من المسائل 
  (3)التي يطرحها هيدغر

                                                           

 .919_ 919_ محمد الشيكر، هيدغر وسؤال الحداثة، المرجع السابق، ص  (1) 
 90، ص9090، 9، ابن النديم للنشر والتوزيع، الجزائر، طكتابات خارج النسق_ عمر مهيبل،  (2) 
 991_ جورج زيناتي، الفلسفة في مسارها، المرجع السابق، ص (3) 



 




